
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Die Nächstenliebe nach jüdischer Lehre

Autor: Farbstein, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich verließ Lydda am 10. Mai und kam in Turnhouse am 11 Mai
um 1 Uhr morgens an, nachdem ich die Nacht in London
verbracht hatte.

Das größte Hindernis für eine Entwicklung unseres Werkes in
Israel werden sicher die unheimlich großen Kosten sein. Die
Lebenskosten sind jetzt dort die höchsten, die es in der Welt
überhaupt gibt!

Die Nächstenliebe nach jüdischer Lehre

von Dr. DAVID FARBSTEIN, Zürich

Um über dieses Thema zu schreiben, muß man vor allem die
jüdische Literatur kennen und in deren Geist eindringen. Es genügt
nicht, wenn man einen hebräischen oder aramäischen Text lesen
und eventuell denselben übersetzen kann und den Sinn und den

Geist des Textes nicht versteht. Ein Studiosus juris im ersten
oder zweiten Semester, der seinen Caesar oder Cicero versteht,
wird auch das Corpus juris lesen können. Über den Geist des

römischen Rechts kann aber nur ein Ihering schreiben.

Man muß sich vor Apologie hüten. „Das Feld moderner
Religionskämpfe — schreibt Guttrnann (in seinem Buche: „Das
Judentum und seine Umwelt, S. 280) — ist die Apologetik,
ursprünglich eine Disziplin, die zur Aufgabe hat, die eigene
Religion gegen innere und äußere Angriffe zu verteidigen; tatsächlich

aber ist ihr Gebiet ein viel weiteres geworden; sie ist eine

,geistige' Kriegswissenschaft, die wie jede Kriegswissenschaft auf
Bekämpfung und Beseitigung außenstehender Mächte abzielt".

Man muß auch historisch' urteilen. Das Judentum hat eine
Entwicklung durchgemacht und macht auch jetzt eine Entwicklung

203



durch. Es geht nicht an, Stellen aus der Bibel auszulegen auf
Grund einer Interpretation von Rabbinen, die bestimmte Stellen
tausend Jahre später interpretiert haben. Man muß nicht nur die
talmudischen Schriften, sondern auch die späteren Schriften
berücksichtigen. Was würde man von jemanden sagen, der den

gegenwärtigen Katholizismus mit den Lehren Innocenz' III.
identifizieren wird oder der die Einstellung des jetzigen Protestantismus
zu den Juden nach den judenfeindlichen Schriften Martin Luthers
beurteilen würde?

Es kommt auch nicht auf die Lehre allein an. Es kommt nicht
darauf an, was Jesaia und Arnos, Jesus und Hillel, Ben-Asai und
Leo Tolstoi gepredigt haben, sondern darauf, ob diejenigen, die
sich auf diese Männer berufen, den Lehren dieser Männer gefolgt
sind. Ich will keineswegs behaupten, daß die Juden vielleicht
bessere Menschen gewesen wären, wenn sie die Macht gehabt
hätten und nicht unterdrückt und verfolgt gewesen wären. Hans
Kosmala (Judaica 1948, S. 257) schreibt mit Recht „Farbstein darf
seinerseits hier mit Recht seine Mitmenschen christlichen Glaubens
fragen (ich gebe seine Gedanken mit meinen eigenen Worten wieder)

: Habt ihr Christen denn euch an eure christliche Nächstenliebe

gehalten? Schaut euch um! In irrsinnigen Kriegen habt ihr
euch gegenseitig zerfleischt, und auch im Frieden sucht ein jeder
von euch nur das Seine. Und habt ihr Gojim denn, die ihr in
der Nächstenliebe eures Christentums unterrichtet worden seid,
nicht Millionen von uns aus reinem Haß hingemordet, und haben
nicht diejenigen unter euch, die an diesem Verbrechen keine Schuld
tragen, diese Untat gleichgültig hingenommen, als wenn das nichts
mit eurem Christentum und eurer Nächstenliebe zu tun hätte?
„Es ist eine Selbstüberhebung..., wenn man den Juden die
sogenannte christliche Nächstenliebe als Gegensatz entgegenstellen
will (S. 91)".

Es ist mir unverständlich, warum christliche Theologen nicht
zugeben wollen, daß, um mit Leo Baeck (Das Wesen des Judentums,

4. Auflage, S. 247) zu sprechen, „im Evangelium die
Nächstenliebe nur als eine Lehre des Alten Bundes, als ein Zitat

204



aus ihm erscheint". Das Neue Testament beruht auf dem Alten
Testament. Das Evangelium enthält so viele großartige Lehren,
daß der Wert des Evangeliums hiedurch in keiner Hinsicht
vermindert wird, wenn man zugibt, daß die Nächstenliebe schon ein
Grundsatz des Alten Testamentes war. Rabbi Jakob Emden, ein
Zeitgenosse von Moses Mendelssohn, ein streng orthodoxer
Rabbiner, ein Mann, den Erich Bischoff (Die Kabbalah, 2. Auflage,
S. 83) als den berühmten Sohn seines Vaters Chacham Zwi Asch-
kenasi bezeichnet, schrieb über das Evangelium1: „Sie (die Christen)

haben auch begehrenswerte Sitten und rechte Moralbegriffe,
ihre Frommen hüten sich vor Rache und Haß und um dem Feinde
Böses zu tun. Sie wären glücklich und wir wären glücklich, wenn
sie sich mit uns nach ihrer Religion aufgeführt hätten wie es

ihnen in ihren Evangelien befohlen ist: wenn dir jemand einen
Streich gibt auf deinen rechten Backen, dem biete den andern dar

—, und wer dir deinen Mantel nimmt, dem wehre nicht auch den

Rock, wie es geschrieben ist im Ev. Lucä und Ev. Matthäi 5 und

dgl. viele Gültigkeiten (Frömmigkeiten)".

Im weiteren schrieb Rabbi Jacob Emden2: „Der Nazarener
erwies den Völkern der Erde eine große Wohltat, wenn sie nicht
seine gute Absicht verkehren werden, wie es einige Wahnsinnige
taten, die nicht in die Endabsicht der Schreiber der Evangelien
eingedrungen sind. Er schaffte den Götzendienst ab, er entfernte
die Götzen von den Völkern, verpflichtete sie zu den sieben
Geboten, ebenso die zehn Gebote zu halten, damit sie nicht wie Vieh
auf dem Felde sind, brachte ihnen moralische Sitten bei und hat
ihnen noch mehr Pflichten auferlegt als die Tora von Moses, indem

er ihnen befahl, alles was sie haben, den Armen wegzugeben, dem

der einen Mantel ersucht, auch den Rock zu geben, demjenigen,
der einen Streich auf den rechten Backen gibt, auch den anderen
Backen darzubieten und dgl.".

1 Jakob Emden: Ressen Mateh 15b im Sammelbuch Sefer Schimusch,
Amsterdam 6518 (1758). Vgl. auch Dr. David Farbstein: Die Stellung
der Juden zur Rassen- und Fremdenfrage, S. 100—102 und Walter Hochs
Kompaß durch die Judenfrage. Eine Widerlegung, S. 64/65.
2 Ressen Mateh, a.a.O. 17b. Vgl. auch Dr. David Farbstein, a.a.O.

205



Der fromme Rabbi Jacob Emden hebt also hervor, daß das
Evangelium mehr Pflichten als die Tora von Moses enthält. Es gibt
aber noch immer christliche Theologen, die sich dagegen sträuben,
daß der Grundsatz der Nächstenliebe in der Tora von Moses steht.
Ich will nachweisen, daß die Nächstenliebe gegen jedermann ohne
Einschränkung und ohne Ansehen der Person jüdische Lehre ist.
Das Christentum hat diese „christliche Lehre" von der jüdischen
Lehre übernommen. Nur naive Unkenntnis, schreibt Bischoff,
kann leugnen, daß Jesus nicht nur genaue Bekanntschaft mit der
heiligen Literatur des jüdischen Volkes besaß und daß er mit dem
rabbinischen Wissen seinerzeit durchaus aufs beste vertraut war3.
Man trifft beim Stifter des Christentums und bei dessen Begründern,

den Aposteln, eine genaue Bekanntschaft der heiligen
Literatur ihres Volkes an4. Sogar so strengorthodoxe christliche
Theologen, wie Professor Dr. Hermann Strack und Paul Billerbeck

schreiben5: „Der Herr hat nach seiner leiblichen Herkunft
dem jüdischen Volke angehört und zwar als Nachkomme Davids
Rom. 1,3; Hebr. 7,14; vgl. Matth. 15,22; 20,33. Auch Markus
und Matthäus, Johannes, Paulus und Petrus und die andren
Verfasser der neutestamentlichen Schriften (außer Lukas) sind Juden

gewesen. Zum rechten Verständnis ihrer Äußerungen muß man
also das Judentum jener Zeit nach Leben und Denken kennen".
Jesus und die Apostel haben den Grundsatz des Alten Testaments
von der Nächstenliebe gut gekannt. Wie wir später sehen werden,
kannten die Juden, oder jedenfalls ein Teil derselben, diesen
Grundsatz. Er bestand im „Leben und Denken" jener Zeit.

Bevor ich weiter gehe, muß ich einiges über das Wort „Goj"
sagen. In der Sprache der Bibel verstand man unter Goj das Volk
„(Vgl. z.B. l.Mose 25,23; 5. Mose 4, 6und8; Jesaia 2,4;
Ezechiel 37,22 u. ö)". In der talmudisch-rabbinischen Literatur
bezeichnete man jeden Nichtjuden als Goj 6. Das Wort Goj hatte

3 Dr. Erich Bischoff: Jesus und die Rabbinen, S. 4.
i Prof. Dr. Wilhelm Bacher: Die Agada der Tannaiten I, 23.
5 Vorwort zu: Das Evangelium nach Matthäus, erläutert aus Talmud und
Midrasch von Hermann L. Strack und Paul Billerbeck.
6 Vgl. Ben Jehuda: Gesamtwörterbuch der alt- und neuhebräischen Sprache
II, S. 718.

206



aber keinen verächtlichen Beigeschmack. Rabbi David Kimchi (um
1160—1235), der eine hebräische Grammatik, ein hebräisches
Lexikon und Kommentare zu verschiedenen Bibelbüchern verfaßte,
schrieb in seinem Lexikon 7 : „Unsere Lehrer waren in ihrer Sprache
gewöhnt, jeden Menschen, der kein Israelit war, Goj zu nennen,
und diese Gewohnheit entstand bei ihnen, da sie sagen wollten,
daß jeder Mensch, der nicht von Israel abstammte, von einem
andern Volke abstammte, und es war bei ihnen nicht erläutert, von
welchem Volke er stammt, ob er Edomiter, oder Ismaelite oder
von den übrigen Völkern stammt, daher sagten sie Goj, d.h., daß

er von einem anderen Volke und nicht von Israel stammt".

Das Wort Goj mag einen verächtlichen Beigeschmack erhalten

haben, als die „Gojim" dem Namen Jude oder Jud einen
verächtlichen Beigeschmack gegeben haben. Die Juden haben auf
diesen verächtlichen Beigeschmack reagiert. Wenn man aufhören
wird, das Wort Jude oder Jud als verächtlich zu bezeichnen,
so wird 'auch das Wort Goj den verächtlichen Beigeschmack
verlieren.

I.

Im Alten Testament kommt der Satz 3. Mose 19,18 vor: „Du
sollst dich nicht rächen, auch nicht deinem Volksgenossen etwas
nachtragen, sondern du sollst deinen Nächsten lieben wie dich'

selbst; ich bin der Herr".

Es kommt auf die Auslegung des Wortes „Deinen Nächsten" an,
ob das Alte Testament unter dem Nächsten nur den Volksgenossen

oder jeden Menschen verstanden hat. Ich gehe von den
bewährten Rechtsregeln aus, wonach man einen Rechtssatz nach der
sprachlichen Bedeutung der Gesetzesworte und nach dem
logischen Sinn auslegen soll (Regelsberger Pandekten I, 145fg.).

Schon der Wortlaut besagt, daß man unter dem Nächsten nicht
den Volksgenossen allein verstanden hat. Beim „Nachtragen"
wird vom Volksgenossen gesprochen, bei der Nächstenliebe wird

7 Zitiert von Ben Jehuda, a. a. O., Note 3.

207



nicht der Volksgenosse, nicht der Sohn deines Volkes,
sondern der Nächste, hebräisch „rea" genannt.

Man hat viel Wesen daraus gemacht, daß unter rea nur der
Volksgenosse verstanden werden kann. Eine solche Ansicht ist aber

unrichtig. Das Wort r ea hat im Hebräischen eine verschiedenartige

Bedeutung. Unter rea versteht man den Gefährten, den
Freund (Jeremia 9,3; Ps. 35,14; Sprüche 19,4; 5. Mose 13,7;
2. Sam. 16,17; Hiob 6,27). Unter rea wird auch ein anderer
Mensch verstanden (2. Mose 11,2; Hosea 3,1). Das Wort „Nächster"

— rea in 3. Mose 19,18 kann nur Mitmensch bedeuten.

Jesus und Paulus kannten nur den Menschen, Jesus zitiert wörtlich

den biblischen Satz: liebe deinen Nächsten wie dich selbst
(Matth. 22,39; Markus 12,31; Lukas 10,27). Ebenso wird er
von Paulus wörtlich zitiert (Galaterbrief 5,14). Jesus und Paulus

haben also unter den Worten : liebe deinen Nächsten (r e a) wie
dich selbst, die Liebe zu jedem Mitmenschen verstanden.
Vergleiche auch die sub VII. angeführten Äußerungen des Rabbi
Aaron ibn Chajjim, der das Gebot 3. Mose 19,18 auf alle
Menschen bezieht. Ibn Esra sagt in seinem Kommentar zu 3. Mose
19,18, daß der Sinn der Worte „ich bin der Herr" im 3. Mose
19,18 der ist: „denn ich bin der einzige Gott, der euch schuf".
Die logische Interpretation führt zum gleichen Schluß. Im dritten
Buch Mose 19,34 heißt es: „Wie ein Einheimischer aus eurer
eigenen Mitte soll euch der Fremdling gelten, der bei euch wohnt
und du sollst ihn lieben wie dich selbst — seid ihr doch Fremdlinge
gewesen im Lande Ägypten, ich bin der Herr euer Gott". Der
Fremdling war kein Volksgenosse, ebenso wie die Juden in Ägypten

keine Volksgenossen gewesen sind. Die große Fürsorge des
Alten Testaments für den Fremdling ist bekannt8. Wenn das Alte
Testament befiehlt „du sollst ihn lieben wie dich selbst", so
befiehlt es nicht den Volksgenossen allein, sondern den Fremden,
den Mitmenschen zu lieben wie sich selbst. Die religiösen For-

8 Vgl. Dr. David Farbstein: Die Stellung der Juden zur Rassen- und
Fremdenfrage, S. 27 fg. und S. 34 und Guttmann: Das Judentum und seine

Umwelt, S. 43 fg.

208



derungen an den Fremden (ger) waren minime. Es galt für ihn
das Verbot des Molochdienstes. „Wer von den Israeliten oder
von den Fremden, die in Israel wohnen, eines seiner Kinder dem
Moloch hingibt, der soll getötet werden" (3. Mose 20,2). Es galt
für ihn ferner das Verbot der Blutschande, der Päderastie und
Sodomie (3. Mose 18,6—26). Schließlich bestand auch für den

Fremdling das Verbot des Blutgenusses (3. Mose 17,12) und der

Gotteslästerung (4. Mose 15,30).

Ob für den Fremdling die Vorschrift der Sabbath- und Festtagsruhe

bestand, läßt sich nicht bestimmt beantworten. Die Gebote
2. Mose 20,10; 5. Mose 5,14 sind vielleicht Gebote, die sich mehr
an den Arbeitgeber als an den Arbeiter richten 9. Dagegen scheint
für den Fremdling das Verbot der Arbeit am Versöhnungstage
bestanden zu haben (3. Mose 16,29). Der Fremdling durfte
freiwillige Opfer darbringen (4. Mose 15,14—16). Dagegen umfaßten

„öffentliche Opfer, die zur Sühne für Vergehen der Gesamtheit

bestimmt waren", auch den Fremdling (4. Mose 15,26). Das

Opfern außerhalb des zentralen Heiligtums war auch dem Fremdling

verboten (3. Mose 17,8—9). Es mag sein, daß in späterer
Zeit für den Fremdling noch weitere religiöse Pflichten entstanden10.

Jedenfalls war der Fremdling kein Volksgenosse und kein
Proselyt. Er war der Fremde, der ger.

Schon der ganze Charakter des Alten Testaments beweist, daß das

Alte Testament den Nicht-Volksgenossen von der Nächstenliebe
nicht ausschließen wollte. Das Alte Testament geht davon aus,
daß Gott den Menschen nach seinem Ebenbilde geschaffen hat
und daß die Menschheit eine Einheit bildet11. Es ist kaum
anzunehmen, daß das gleiche Alte Testament im Menschen nur den

Volksgenossen Israels sehen wollte.

Die Geschichte Lukas 4,25—30 zeigt uns auch, daß im Judentum
der Begriff des Menschentums geherrscht hat. Jesus erinnerte in
der Synagoge in Nazareth, daß der Prophet Elia zu einer Witwe

9 Vgl. Guttmann, a. a. O., S. 56.
10 Vgl. Farbstein, a. a. O., S. 33.
11 Vgl. Farbstein, a.a.O., S. 15.

209
4 Judaica, Bd. V, 3



nach Sarepta in Sidonien geschickt wurde und daß der Prophet
Elia nur den Syrer Naeman geheilt hat. Aus dieser Geschichte
sieht man, wie die alten Israeliten über die Fremden gedacht
haben. Die Synagogenbesucher in Nazareth wurden freilich, als
sie dies hörten, voll Zorn und wollten Jesus vom Berge
herabstürzen. Man darf aber aus dieser Tatsache keinen falschen Schluß
ziehen. Man muß die damalige Zeit in Betracht ziehen. Die Juden
schmachteten unter dem Drucke der Römer, unter der Tyrannei des
Pontius Pilatus. Wie hätten die Franzosen, die Belgier, die
Norweger, die Holländer zur Zeit der Besetzung durch die Deutschen
reagiert, wenn ihnen jemand Ähnliches von den Deutschen erzählt
hätte? Die Synagogenbesucher in Nazareth kannten als Fremde
nur den römischen Bedrücker. Es ist begreiflich, daß sie gegen
jedes Fremde eingenommen waren.

Die christlichen Ausleger wollen die obige Interpretation nicht
gelten lassen. Unter dem Nächsten (rea) im 3. Buch Mose 19,18
sehen sie nur den Volksgenossen12. Strack-Billerbeck schreiben
in ihrem Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch (I, S. 356) : „Christliche Ausleger, nach deren Glauben
die allgemeine Menschenliebe vor dem Evangelium durchaus
nicht bekannt gewesen sein darf, erklären bis auf den heutigen
Tag, daß unter (rea) nur der ,Volksgenosse' gemeint ist". Auf
Seite 357 sagen sie: „Die halakhischen Midraschim Mekilta,
Siphra und Siphre erklären übereinstimmend u. ausdrücklich, daß

die Nichtisraeliten (mit Einschluß des Ger Toschab u. der Sa-

maritaner) nicht unter den Begriff ,Nächster' fallen. Hiernach
haben die christlichen Ausleger ein gutes Recht, auch weiterhin
zu erklären, daß mit re a nur der Volksgenosse gemeint sei".

Und weiterhin schreiben Strack-Billerbeck (a. a. O. 353/354) : „Die
Synagoge zur Zeit Jesu hat den Begriff ,Nächster', rea, ebenso

eng gefaßt wie das AT.: nur der Israelit gilt als r ea, die ,andren',
d. h. die Nichtisrealiten, fallen unter diesen Begriff nicht. Den

12 Franz Delitzsch: Jesus und Hillel, S. 27; Erich Bischoff: Jesus und die
Rabbinen, S. 63 fg. ; Strack-Billerbeck : Kommentar zum Neuen Testament
aus Talmud und Midrasch I, S. 353 fg. ; Hans Kosmala in der Judaica 1948,
S. 248.

210



Begriff ,Fremdling', ger, hat man sogar noch über das AT. hinaus
verengt : die älteste nachchristliche Synagoge verstand unter ger
ausschließlich denjenigen Nichtisraeliten, der durch Übernahme
der Proselytentaufe u. der Beschneidung völlig zum Judentum
übergetreten war".

Strack-Billerbeck wollen diese ihre Behauptung beweisen durch
Stellen aus der Mechilta, dem Sifra und dem Sifre, wo die
Talmudgelehrten bestimmte biblische Stellen, wo das Wort
rea vorkommt, lediglich auf Israeliten bezogen haben (Strack-
Billerbeck a.a.O. 354a). Ebenso führen sie eine Stelle des Sifra
an zum Beweise, daß die Halacha der mischnischen Periode unter

dem Fremdling nur den Vollproselyten verstanden hat (a. a. O.
355 b).

Hiemit wird aber in keiner Hinsicht bewiesen, daß der Grundsatz
der allgemeinen Nächstenliebe nicht alttestamentlichen Ursprungs
ist. Ich mache hierauf aufmerksam, daß weder der halachische
Midrasch Sifra zum dritten Buch Mose, noch der Kommentator
des Sifra, Rabbi Abraham ben David (Raabad) erklären, daß das

Gebot 3. Mose 19,18 sich nur auf Israeliten bezieht. (Vgl. Sifra
ed. Weiss Seite 89 und die deutsche Übersetzung Prof. Winters
des Sifra S. 507). Von den Targumim kennen weder der Targum
Onkelos noch der Targum Jeruschalmi eine solche Einschränkung
des Gebotes 3. Mose 19,18. Die bekannten Kommentatoren der
Bibel: Raschi, Nachmanides, Ibn Esra wissen auch nichts von
dieser Einschränkung. Ibn Esra schreibt sogar zum Gebot 3. Mose

19,18: „du sollst keine Gewalttat einem Menschen (ben adam)
antun". Lediglich der Kommentator Raschbam sagt: „er ist dein
Nächster, wenn er gut ist, aber nicht, wenn er ein Bösewicht ist".
Welche Stellung der Sifra zu 3. Mose 19,34 einnimmt, wo es

heißt: „liebe den Fremden (ger) wie dich selbst" siehe unten
sub III. Die Targumim Onkelos, Jonathan benUsiel (Jeruschalmi),
behaupten auch nicht, daß dieses Gebot sich auf Vollproselyten
bezieht. Raschi sagt: „du sollst deinen Fehler dem Nächsten nicht
vorwerfen, ich bin dein Gott und sein Gott". Nachmanides macht
zu 3. Mose 19,34 keinen Kommentar. Ibn Esra sagt: „du sollst
ihn lieben, das ist erläutert". Der Superkommentator zu Ibn Esra

211



verweist diesbezüglich auf 3. Mose 19,18. Im weiteren schreibt
Ibn Esra: „Der Grund des Verbotes: ,Ihr sollt nicht unrecht
handeln mit dem Längenmaß etc.' (3. Mose 19, 35) ist für den Fremd-
ling (ger), der gleiche Grund, wie es heißt: ,richtet gerecht in
der Sache, die einer mit einem Volksgenossen und einem Fremden

hat'". Daß Ibn Esra unter dem Fremdling, dem (ger), nicht den

Vollproselyten versteht, geht aus dessen Kommentar zu 3. Mose
19,33 hervor. Ibn Esra schreibt: „Wenn ein Fremdling bei dir
wohnt. Es wird ein Fremdling nach dem Alter (3. Mose 19, 32)
erwähnt, der Grund ist, daß ich dir geboten habe, den israelitischen

Alten zu ehren, weil er keine Kraft hat, so verwarne ich dich

wegen des Fremdlings (ger), weil deine Macht größer ist als
seine oder weil er keine Macht hat, weil er in deinem Lande, in
deiner Gewalt ist".

Es ist richtig, daß nach der Zerstörung des zweiten Tempels die
Rabbinen nicht verstehen konnten, daß die heidnischen Römer
— sie waren doch die Fremden —, die den Tempel zerstört, die
Juden gemordet und unterdrückt, das Land Israel verwüstet haben,
als Nächste gelten sollten. Sie haben daher bestimmte Stellen
des Alten Testaments, wo das Wort rea vorkommt, so interpretiert,

daß es sich nur auf Juden beziehen solle. Eine ähnliche
Interpretation des Gebotes 3. Moses 19,18 habe ich im Sifra nicht
gefunden. Ich gebe aber zu, daß die Rabbinen die blutdürstigen
heidnischen Römer kaum als Nächste ansehen konnten oder
angesehen haben. Man darf aber aus dieser Interpretation, die historisch

begreiflich ist, keine Schlüsse ziehen auf die Auslegung des
Satzes 3. Mose 19,18. Man hat die Pflicht, diesen Satz nach"

dessen Wortlaut und Sinn auszulegen und nicht nach einer event.

Interpretation bestimmter Stellen, die aus historischen Gründen
tausend Jahre später erfolgte. Man hat insbesondere diese Pflicht,
da Jesus und Paulus unter rea nicht den Volksgenossen, sondern
den Mitmenschen verstanden haben. Will man denn behaupten,
daß Jesus und Paulus sagen wollten: „liebe deinen Volksgenossen

wie dich selbst"?

Ich komme auf die Interpretation der Rabbinen noch später zu

sprechen.

212



II.

Ich habe oben ausgeführt, daß die Idee der Nächstenliebe zu
allen Menschen im Denken und Leben der Juden schon vor den
Evangelien geherrscht hat. Es mag sein, daß nicht alle Juden
und nicht alle Schriftgelehrten so gedacht haben. Es gab aber
Männer, die für diese Idee eingenommen waren. Als typische
Beispiele können Jesus Sirach und Hillel gelten.

Jesus Sirach war ein jüdischer Schriftgelehrter, der im zweiten
Jahrhundert v. Chr. lebte. Bertholet weist darauf hin, daß Jesus
Sirachs Weisheiten einen kosmopolitischen Charakter hatten13.
Cornill bezeichnet die Weisheiten von Sirach als die Krone der
Apokryphen und als eines der köstlichen Erzeugnisse der
israelitischen Literatur überhaupt14. Smend schreibt von Sirach: „An
sich bedeutet der Kultus für ihn nichts, er wird geübt, weil er
geboten ist,1 und der wahre Wille Gottes geht dahin, daß jeder
seinem Nächsten wohl tue. Als der moralische Gottesglaube macht
die Religion den Wert des Menschen aus"15.

Sirach spricht von Menschen im allgemeinen: der Herr schuf den

Menschen, sagt er. Alles Fleisch liebt seinesgleichen und jeder
Mensch den ihm Gleichgestellten, der Gottesfürchtige in seinem
Volke Beisasse und Ausländer, Fremdling und arm, ihr Ruhm ist
Gottesfurcht. Die Huld des Menschen gilt seinem Fleisch, die
Huld des Herrn aber allem Fleisch16.

Ich habe in den Weisheiten Sirachs keine Stelle gefunden, in der

er sich mit der Auslegung der alttestamentlichen Stelle 3. Mose

19,18 befaßt. Es ist aber mit einer an Sicherheit grenzenden
Wahrscheinlichkeit anzunehmen, daß ein Mann wie Jesus Sirach unter

13 Bertholet: Die Stellung der Israeliten und die Juden zu den Fremden,
S. 200 fg.
14 Cornill: Einleitung in das Alte Testament, 3. und 4. Auflage, S. 275.
15 Die Weisheit des Jesus Sirach, hebräisch und deutsch herausgegeben
von Rudolf Smend, XXIV.
16 a.a.O. 17, lf.; 13, 15; 10, 19—22; 18, 13.

213



Nächstenliebe nicht nur die Liebe zu seinen Volksgenossen,
sondern zu jedem Mitmenschen verstand.

Hillel lebte vor Jesus. Es wird uns erzählt17: Es kam zu Hillel
ein Heide und wünschte, daß er ihn zum Proselyten mache unter
der Bedingung, daß er ihn die ganze Tora lehre, während er auf
einem Fuße stehe. Hillel machte ihn zum Proselyten und sprach
zu ihm: Was dir nicht lieb ist, das tue auch deinem Nächsten nicht.
Das ist die ganze Tora, und alles andere ist nur Erläuterung; geh
und lerne sie.

Die Worte Hillels enthalten den Grundsatz der Nächstenliebe.
Nach Wünsche18 wäre dies ganz dasselbe, was im Evangelium
Matth. 7,12 steht: „Alles nun, was ihr wollt, daß es euch die
Menschen tun, sollt auch ihr ihnen tun; denn darin besteht das
Gesetz und die Propheten". Prof. Herrn. L. Strack schrieb, daß

Hillel einen Satz der Moral, nicht religiöse Belehrung gab19. Erich
Bischoff empörte sich, daß die Jüdische Presse zu obiger Erklärung

Hillels durch Strack schrieb: „Welch eine Welt voll Wahn,
welch ein tiefer religiöser Abgrund gähnt aus diesen Worten
heraus" 20. Es mag eine Ungezogenheit gewesen sein, daß man
gegenüber einem Manne wie Strack von einem Wahn gesprochen
hat. Im Prinzip hatte aber die Jüdische Presse recht. Es kann
keine Rede sein, daß Hillel nur einen Satz der Moral vortrug.
Der Heide kam nicht zu Hillel, um einen Vortrag über Ethik
zu hören. Er kam zu Hillel, um Jude zu werden. Die Worte Hillels
konnten nur eine religiöse Belehrung bedeuten.

Strack-Billerbeck schreiben21: „Sodann ist mit nichts angedeutet,
daß Hillel auch an die nichtisraelitische Welt gedacht hat. Der
Angeredete ist allerdings ein Heide, der erst Jude werden will,
aber daraus folgt nicht, daß Hillel unter dem ,Nächsten' nicht

17 Sabbath 31 a.
18 Zitiert von Erich Bischoff: Jesus und die Rabbinen, S. 93.
19 a. a. O., S. 105.
20 a.a.O., Fußnote 1.

21 Strack-Billerbeck, a. a. O., S. 357.

214



den Volksgenossen, sondern den Nebenmenschen verstanden habe

(gegen Bacher). Hillel will dem Manne ja sagen, was die Tora
lehrt, u. diese geht eben Lv. 19,18,34 über den Kreis der
Volksgenossen mit Einschluß der Beisassen nicht hinaus".

Man muß schon über diese Argumentation staunen. Hillel sprach
mit dem Heiden. Er konnte unter dem Nächsten nur den Nächsten
des Heiden verstehen. Die Berufung Strack-Billerbecks auf Lv.
19,18 ist ganz verfehlt. Jesus zitiert wörtlich in Matth. 22,39,
in Markus 12,31 und in Lukas 10,27 den Spruch von Lv. 19,18.
Ebenso wird dieser Spruch wörtlich von Paulus im Galaterbrief
5,14 erwähnt. Strack-Billerbeck müßten also konsequent sein und
sagen, daß Jesus und Paulus „nicht über den Kreis der Volksgenossen

mit Einschluß der Beisassen hinausgingen".

Im weiteren wird von Bischoff betont, daß Hillel etwas Negatives,
Jesus etwas Positives sagt. Das sei keineswegs ein unwesentlicher
Unterschied. Es sollte zu denken geben, daß auch die beiden
anderen jüdischen Autoren dieses Spruches, der Verfasser des

Buches Tobiä (Tobit 4,15) und Alexander Philo, ebenfalls die
negative Fassung haben, während Jesu Worte in allen Parallelstellen

positiv lauten22. Strack-Billerbeck schreiben23: „Aber
ebensosehr treffen über das Ziel hinaus diejenigen neueren
jüdischen Ausleger, die, wie z. B. Bocher Tann 1,4 in dem Worte
Hilleis ,die negative Ausdrucksweise für das biblische: Liebe
deinen Nächsten wie dich selbst, Lv. 19,18' sehen. Diese

Meinung ist alt; sie vertritt schon Targ. Jerusch. I zu Lv. 19,18, 34

(s. gleich), der das Gebot ,Liebe deinen Nächsten wie dich selbst'
erläutert mit den Worten: ,Was dir unliebsam ist, sollst du ihm
nicht tun'. Allein darum, daß einer meidet, dem andern Schlechtes

oder Unangenehmes anzutun, braucht er ihn noch lange nicht zu
lieben. Also die Forderung, andere Menschen zu lieben, enthält
Schab. 31a nicht. Erst die positive Forderung Matth. 7,12, Lukas

6,31 in Jesu Mund schließt auch die Forderung der Liebe in sich".

22 Bischoff, a. a. O., S. 93.
23 Strack-Billerbeck, a. a. O., S. 357.

215



Es handelt sich hier um einen Streit um Worte. Man glaubt
geradezu in die Zeit der Scholastik versetzt zu sein. Die Erläuterung
der Stelle Lv. 19,18 lautet im Targum Jeruschalmi: du sollst mit
deinem Nächsten Erbarmen haben, denn was dir unlieb ist, sollst
du ihm nicht tun.

Wenn ich Cornill richtig verstanden habe, schreibt er vom
jerusalemischen Targum: „Er zeigt die ganze Urwüchsigkeit des

Naturproduktes und ist deshalb inhaltlich von hervorragendem
Interesse: auch seine Grundlagen reichen bis in die vorchristliche
Zeit hinauf" 2i. Man hat also schon vorher den Satz im 3. Buch
Mose 19,18 im Sinne von Hillel ausgelegt.

Es scheint, schreibt Guttmann, daß Hillel hier nicht Eigenes,
sondern einen alten im Volksmund lebenden Spruch wiedergibt. Die
Volkssprache war bekanntlich die aramäische. Die von ihm
gebrauchte Fassung ist aramäisch, während die ganze Erzählung sich
der hebräischen Sprache bedient. Außerdem findet sich der
Hillelsche Spruch in andern jüdischen, vom rabbinischen Schrifttum

unabhängigen Quellen, so im Tob. 4,15 und bei Philo (Hy-
pothetika, zitiert Euseb, praep. evang. VIII 7, 6 25. Jedenfalls hat
Hillel diesen Spruch als „die ganze Tora" bezeichnet.

Wichtig ist folgende Tatsache. Die Lehren der zwölf Apostel
(Die Didache), die seit 1883 bekannt sind, stammen nach Bryen-
nois, deren Entdecker und Herausgeber, spätestens aus der ersten
Hälfte des zweiten Jahrhunderts. „Als allgemein angenommenes
Resultat gilt es, daß wir in der Didache den ersten christlichen

Katechismus besitzen. Bevor der Katechumene zur
Taufe und zum Abendmahl zugelassen wurde, mußte er sich mit
dem Inhalte der Didache vertraut gemacht haben. Über die Pflichten

gegen den Nächsten wurde dieser wörtlich so unterrichtet:
Alles aber was du nicht willst, das es dir
geschehe, das tue auch einem anderen nicht (Didache
1,226.
2i Cornill, a.a.O., S. 341.
25 Guttmann, a.a.O., S. 317.
26 Klein: Der älteste christliche Katechismus und die jüdische Propagandaliteratur,

Einl., S. VIII, zitiert von Guttmann, a.a.O., S. 328/9.

216



Gerhard Kittel kommt in seinem Buche: Die Probleme des
palästinischen Spätjudentums und das Urchristentum, S. 110, zum
Ergebnis: „Dieser Didachespruch steht am Anfange eines Abschnittes,

der voll von Bergpredigtzitaten ist; so kann man nicht daran
zweifeln, daß der Spruch hier als Jesusspruch zitiert sein soll.
Geschieht es in der negativen und nicht in der im Evangelium
stehenden positiven Form, so ist das eigentlich nur möglich', weil
für das Bewußtsein dieser Didachechristen beide Formen so identisch

waren, daß man ihren Unterschied harmlos ignorieren
konnte" 27.

Diese Ausführungen zeigen, daß die negative Form in dem Spruche
Hilleis keine Rolle spielt. Trotz der negativen Form hat Hillel
die Nächstenliebe zu allen Menschen gelehrt. Typisch ist noch
folgender Umstand. Paulus hat das Gesetz aufgehoben. Hillel
hat am Gesetz festgehalten. Hillel, Paulus und Jesus sagen, daß
die Nächstenliebe die ganze Tora (das ganze Gesetz) ist. Hillel
sagt es in seinem erwähnten Spruch: „das ist die ganze Tora".
Paulus sagt im Galaterbrief 5,14: „Denn das ganze Gesetz ist
in einem Wort erfüllt, nämlich in dem ,Du sollst seinen Nächsten
lieben wie dich selbst'". Jesus sagt in Matth. 7,12: „Alles nun,
was ihr wollt, daß es euch die Menschen tun, das sollt auch ihr
ihnen tun, denn darin besteht das Gesetz und die Propheten".

III.

Die Rabbinen glaubten, daß die Tora von Gott stamme. Man
durfte also nicht eine Vorschrift der Tora aufheben oder abändern.
Es kamen aber Zeiten, wo doch Reformen notwendig waren. Tempora

mutantur et nos mutamur in illis. Die Talmudlehrer haben

durch ihre Interpretation der Tora eine Reform durchgeführt28.

Rom hat den jüdischen Staat zertrümmert. Es hat die Juden und
das Judentum ausrotten wollen. Die religiösen Verhältnisse im

27 Zitiert von Guttmann, a. a. O., S. 329.
28 Vgl. Baba Kama 83 b fg. über das ius talionis.

217



heidnischen Rom waren scheußliche, die Moral stand auf dem
niedrigsten Niveau 29. Es ist begreiflich, daß bei den Juden ein
Haß gegen das heidnische Rom entstand. Unter dem Heiden,
dem Goj, verstand man das heidnische Rom. Wer behauptet, daß

es sich bei der rabbinischen Haltung nicht um die Abneigung, den
Haß gegen das Fremde, handelt — und der Fremde war doch
der heidnische Römer —, verkennt die jüdische Geschichte. Es

ist begreiflich, daß ein Mann wie Rabbi Simon ben Jochai, der
das Elend seines Volkes sah und selbst unter der Tyrannei Roms
gelitten hat, sagte: „ihr heißt Menschen, die weltlichen Völker
aber heißen nicht Menschen" 30. Unter den weltlichen Völkern
verstand er die Römer. Die Franzosen, die Belgier, die Dänen,
die Polen, die Norweger haben auch in den grausamen S. S.-Män-
nern keine Menschen gesehen. Wer sich' als Unmensch benimmt,
ist kein Mensch, sondern ein Unmensch, eine Bestie, und mag
auch diese Bestie eine menschliche Gestalt haben.

Die Juden haben nach der Zerstörung des zweiten Tempels —
auch nicht vorher — keine Fremden beherrscht. Sie standen selbst
unter der Herrschaft der Fremden. Die Rabbinen konnten nicht
begreifen, daß der heidnische Römer, dieser Unterdrücker des

jüdischen Volkes, dieser religiös und moralisch niedrig stehende
Unmensch als Nächster gelten soll. Sie haben daher verschiedene

Stellen des Alten Testaments so ausgelegt, daß das Wort
rea sich nur auf den Israeliten bezog. Ich habe schon oben

betont, daß ich nicht feststellen konnte, ob sich diese Interpretation
im Sifra auch auf Vers 19,18 des 3. Buches Mose bezog. Im hala-
chischen Midrasch zum 3. Buch Mose, im Sifra wird das nicht
gesagt. Es ist mir auch fraglich, ob alle Rabbinen mit dieser
Interpretation einverstanden waren und ob alle Rabbinen unter dem

Fremdling, dem ger, nur den Vollproselyten verstanden haben.
Wie unten auszuführen ist, hat doch der Sifra verboten, einen
tauben Menschen, auch einen Heiden, zu fluchen. Strack-Biller-
beck (a. a. O., S. 355) wollen aus einer Stelle des Sifra ableiten,

29 Vgl. Dr. David Farbstein: Die Stellung der Juden zur Rassen- und
Fremdenfrage, S. 46 fg.
99 Vgl. a.a.O., S. 12.

218



daß die Rabbinen unter dem Fremdling, dem g er, nur den Voll-
pnoselyten verstanden haben. Es fällt aber auf, daß es nach dieser
von Strack-Billerbeck angeführten Stelle im Sifra heißt: „Wie
der Eingeborene von euch, sei der Fremdling,
der sich bei euch aufhält. Und du sollst (ihn
lieben wie dich selbst. Wie hinsichtlich der Isrealiten
gesagt ist: „Und du sollst deinen Nächsten lieben wie du (V8),
so ist hinsichtlich der Fremden gesagt. Und du sollst ihn, der
wie du lieben, denn Fremde wäret ihr im Lande Mizzajim. Wisset,
wie dem Fremdling zumute, denn auch ihr wäret Fremdlinge im
Lande Mizrajim" (Sifra, deutsche Übersetzung von Prof. Winter,

S. 517). Strack-Billerbeck schalten nach dem Worte Fremdling

in Klammern das Wort „Proselyten" ein. Im hebräischen
Text (Sifra ed. Weiss, S. 91) wird aber das Wort „Proselyten"
nicht erwähnt. Jedenfalls hatte diese Interpretation nur eine
theoretische Bedeutung, weil doch die Juden über die Fremden
keine Macht hatten.

Trotz dieser Interpretation fanden sich auch unter den Rabbinen
Männer, die auch im Heiden einen Nächsten sahen. Es ist
abwegig, wenn man sagt, daß die Meinungen dieser Rabbinen der
Haggada und nicht der Halacha angehören. Für die rituellen
Vorschriften ist die Halacha maßgebend. Ein großer Teil der
Juden kennt und kannte die Halacha nicht. Die Worte der Haggada

sind aber zum Teil geflügelte Worte geworden. Die große
Masse befaßt sich mehr mit der Haggada.

In Abot de Rabbi Nathan, Kapitel 16 if., kommt folgende Stelle
vor (ich zitiere nach der Übersetzung von Strack-Billerbeck, S.

359): „R. Schimeon ben Eleazar (um 190) sagte: ,In einer großen
Stunde ist dieses Wort gesagt worden: ,Du sollst deinen Nächsten
lieben wie dich selbst, ich bin Jah've'. Lv. 19,18 ich habe ihn
erschaffen. Wenn du ihn liebst, so bin ich' beglaubigt (zuverlässig),
dir guten Lohn zu vergelten, wenn aber nicht, so bin ich der Richter,

um zu strafen'. Der Hinweis auf den Schöpfer legt es nahe,
das Wort ,Nächster' hier im weiteren Sinne jedes menschliche
Wesen zu fassen, schreiben Strack-Billerbeck. Doch replizieren

219



sie: ,Doch Abot R. N. 16, S. 365, Dt. R. 6 (203c) gehört nicht
hierher: nicht jeder beliebige Nichtisraelit wird ,Bruder' genannt,
sondern nur der zum Judentum übertretene Proselyt (s. die Stelle
S. 276".

Auf S. 365 wiedergeben Strack-Billerbeck ausführlicher die Stelle
in Abot de Rabbi Nathan 16. Ich ergänze diese Wiedergabe, indem
dort noch steht: „Feindschaft der Geschöpfe, wieso". „Es soll der
Mensch nicht seinen Sinn darauf richten, zu sagen: Liebe die Weisheit

(die Gelehrten) u. hasse die Schüler, liebe die Schüler (der
Gelehrten) und hasse die Gesetzesunkundigen (Amme ha-arez),

sondern hasse die Epikuräer (Freigeister), die Verführer, die Verleiter,
desgleichen die Angeber (Verräter). So hat auch David gesagt:
„Sollte ich denn nicht hassen, die dich hassen, Jahve, nicht die
sich wider dich erheben, verabscheuen? Mit vollendetem Haß
hasse ich sie, zu Feinden sind sie mir geworden', Ps. 139, 21 f.
Aber heißt es nicht: ,Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich
selbst, ich bin Jahve', Lv. 19,18, ich habe ihn erschaffen? Ja,

wenn er nach Tun deines Volkes handelt, sollst du ihn lieben,
wenn aber nicht, sollst du ihn nicht „lieben".

Ich glaube, daß die Argumentation Strack-Billerbeck unrichtig ist.
Die auf Seite 365 angeführte Stelle stammt nicht von R. Schi-

meon ben Eleazar, kann daher seine Behauptung nicht entkräften.
In dieser auf S. 365 angeführten Stelle stehen auch die Worte:
„Feindschaft der Geschöpfe, wieso". Es wird also von allen
Geschöpfen, nicht nur von Juden gesprochen. Die Worte „wenn er
nach Tun deines Volkes handelt', müssen keineswegs bedeuten,
daß der Mensch Proselyt wird. Sie bedeuten nur, daß er keine
unmoralischen Handlungen begehen soll.

Im Sifra befindet sich eine Stelle, die ausdrücklich auf die
allgemeine Nächstenliebe hinweist. Sie lautet31 : „Nicht sollst
du einen Tauben fluchen". Ich habe nur einen Tauben.
Woher hinzuzufügen jeden Menschen? (im hebräischen Text steht

31 Sifra, übersetzt von Prof. Jakob Winter, S. 504, und Sifra, ed. Weiß,
S. 88.

220



ausdrücklich „kol adam", jeder Mensch). Darum heißt es: Und
einen Fürsten in deinem Volke sollst du nicht verfluchen (Exod.
22,27). Wenn so, warum wird gesagt: Einen Tauben? Wie ein
Tauber, besonders geartet, daß er am Leben ist. Ausgeschlossen
der Tote, der nicht am Leben ist".

Rabbi Joschija (* um 140) hat sogar Feindesliebe gelehrt. Er
sagte: „Falls du das Rind deines Feindes findest", Ex. 23,4. Damit

ist der Heide gemeint, der Götzen dient. Das sind die Worte
des R. Joschia. „Der Ausspruch wurzelt in der alten Auffassung",
schreiben Strack-Billerbeck S. 359, „daß jeder Angehörige eines
fremden Volkes als solcher ein Feind des eigenen Volkes sei. Umso
bemerkenswerter ist, daß R. Joschia trotzdem auch Nichtisraeli-
ten in den Kreis derer einschließt, denen die von Ex. 23,4 geforderte

Liebestat zu erweisen ist".

IV.

Ein Großer in Israel war Rabbi Meïr, der nach einer Sage von zum
Judentum übergetretenen Heiden abstammte 32. Er vertrat in den
Vorschriften gegen das Götzentum die strenge Ansicht33, er war
kein Freund des Evangeliums34, vermutlich wegen der Gegnerschaft

Rabbi Meïrs gegen die Dogmen des Christentums35 und

wegen der Angriffe des Evangeliums gegen die Pharisäer. Er
war aber sonst weitherzig. Er stellte die Frömmigkeit Hiobs auf
die gleiche Stufe mit der Abrahams36. Den Propheten Obadia
bezeichnete er als idumäischen Proselyten37. Er hatte Umgang
mit einem Gelehrten und von ihm sehr hochgeschätzten Heiden,
dem Philosophen Oinomaos aus Gadara38. Ein bibelkundiger

32 Gittin 56 a; Dubnow: Weltgeschichte des jüdischen Volkes, kl. Ausgabe

I, 418.
33 Bacher: Agada der Tannaiten II, 30.
34 a. a. O., S. 36.
35 a. a. O., S. 7, Note 4.
36 Sota 31 a.
37 Synhedrin 39 b.
38 Chagiga 15; Bacher, a.a.O., S. 31; Weiß: Dor dor wadorschow II, 147.

221



Heide entzückte einmal Rabbi Meür durch seine exegetische Kunst,
daß er ihn auf den Kopf küßte39. Er sagte : Geliebt ist der Mensch,
denn er ist im Ebenbilde Gottes geschaffen worden 40. Rabbi Meür
sagte, es müsse jedermann jeden Tag folgende drei Segenssprüche

sagen, daß er mich zu einem Israeliten gemacht hat, daß er mich
nicht zu einem Weibe gemacht hat, daß er mich nicht zu einem
Unwissenden gemacht hat41. Socrates soll auch' Gott jeden Tag
gedankt haben, daß er ihn zum Menschen und nicht zum Vieh,
zum Manne und nicht zum Weibe, zum Griechen und nicht zum
Barbaren gemacht habe42.

Ich habe mir vorgenommen, im gegenwärtigen Aufsatze mich
weder mit Hoch's Kompaß durch die Judenfrage, noch mit der
Besprechung meines Buches durch Hans Kosmala zu befassen,
welche Besprechung übrigens mehr ein selbständiger Aufsatz als
eine Besprechung ist. Ich muß aber eine Ausnahme machen, nachdem

Hans Kosmala mir in der Judaica 1948, S. 243 den Vorwurf
macht, daß meine Auslassung zu einer Fälschung des Sinnes des
Ausspruches führt.

Ich habe in meinem Buche „Walter Hoch's Kompaß durch die
Judenfrage, Eine Widerlegung", S. 96 ausgeführt, daß Rabbi Me'ir
erklärte, daß „ein Nichtjude, der sich mit der Gesetzeslehre
befasse, dem Hohepriester gleich sei". Die von Rabbi Me'ir gegebene

Begründung habe ich nicht angeführt, weil ich es für unnötig
fand. Ich will nunmehr die Stellen im Talmud und im Sifra mit
der Begründung anführen. Im Talmud (Baba Kama 38a, Syn-
hedrin 59a, Aboda Zara 3a) lautet die Stelle: R. Me'ir sagte:
„Woher, daß selbst ein Nichtjude, der sich mit der Tora befaßt,
dem Hohepriester gleiche? Es Heißt (3. Mose 18), der Mensch,
der nach ihnen handelt, wird durch sie leben, es heißt nicht: Priester,

Leviten und Israeliten, sondern der Mensch, dies lehrt dich,

89 Bacher, a. a. O., S. 34.
10 Abot de Rabbi Nathan, Kapitel 39.
41 Menachot 43 b.
48 Weiß, a. a. O., S. 29.

222



daß selbst ein Nichtjude, der sich mit der Tora befaßt, einem
Hohepriester gleiche (Übersetzung Goldschmidts zu Babba-Kama,
Synhedrin und Aboda-Zara).

Im Sifra steht es noch ausführlicher. Im Sifra wird diese Äußerung

im Namen des Rabbi Irmija angegeben (so bei Weiss S. 86).
Wie aber Bacher (Agada der Tannaiten II, 31,2) richtig ausführt,
liegt hier eine Verschreibung vor. Es sollte R. Meïr heißen.
Guttmann (S. 187) schreibt im Text R. Jeremija. Prof. Dr. Winter,
der die Texte des Sifra mit verschiedenen alten und neuen
Ausgaben verglichen hat, nennt als den Urheber R. Meïr. Es heißt
auf S. 492 der deutschen Übersetzung des Sifra von Prof. Winter:
„Es pflegte R. Meïr zu sagen: Du sagst: Woher, daß selbst ein
Nichtisraelit, der die Tora übt, siehe, er wie ein Hohepriester
ist? Darum heißt es: Welche der Mensch' üben soll und durch
sie lebe. Und so heißt es: Und dieses ist die Lehre. Für die
Priester und die Leviten und die Israeliten heißt es hier nicht.
Sondern: Und dies ist die Lehre für den Menschen, Ewiger, Gott
(Sam. II, 7,19). Und so heißt es: Öffnet die Tore, daß
hereinkomme: Priester und Leviten und Israeliten heißt es nicht.
Sondern, daß hereinkomme gerechtes Volk, während die Treue (Je-
saia 26,2). Und so heißt es: Dies ist das Tor zum Ewigen. Priester,

Leviten, Israeliten heißt es nicht. Sondern: Die Gerechten
sollen durch es hereinkommen (Psalm 118,20). Und so heißt es:
jubelt, Priester, Leviten, Israeliten heißt es hier nicht. Sondern:
jubelt, Gerechte im Ewigen (dan. 33,1). Und so heißt es:
Erweise Gutes, Ewiger. Den Priestern, den Leviten, den Israeliten
heißt es hier nicht. Sondern: Erweise Gutes, Ewiger den Guten
(Psalm 125,4). Also, Selbst ein Nichtisraelit, der die Lehre übt,
siehe, Er ist wie ein Hohepriester".

Hans Kosmala schreibt nun (Judaica 1948, S. 243): „Der Hauptwert

des Satzes liegt auch gar nicht in seinem Inhalt, sondern in
seinem Argument. Er beginnt mit den Worten : ,Woraus läßt sich

folgern...'. Dies ist zu beachten. Indem Farbstein diese Einlei!-
tungsworte ausläßt, wird der Sinn des Ausspruchs gefälscht; es
wird ihm ein Wert beigelegt, den er nicht hat".

223



Ich enthalte mich jedes Urteils über die Worte Kosmalas. Der
Leser, der jetzt die Texte vor sich hat, wird selbst urteilen können,
was den Hauptwert des Satzes ausmacht und ob eine Fälschung
des Sinnes des Ausspruches vorliegt. In einer Hinsicht ist das

Argument von Bedeutung. Das Argument beweist die Haltlosigkeit
der Behauptung, „daß es sich bei R. Me'irs Ausspruch gar

nicht um eine wirkliche Meinung, um einen prinzipiellen
Ausspruch handelt, den man etwa praktisch oder auch nur theoretisch
vertreten hätte, würde doch damit die Sonderstellung Israels
aufgehoben werden". Nach dem Zitate im Sifra hat R. Meïr eine
klare Sprache gesprochen. Übrigens haben noch andere Talmudgelehrte

die Sonderstellung Israels nicht sehr hervorgehoben" 43.

Daß andere Talmudlehrer die Worte R. Me'irs abschwächen wollten,

spielt gar keine Rolle. Maßgebend ist, was R. Meïr sagte.
Seine Worte haben auch einen Einfluß ausgeübt. Wer in einem
jüdischen Haus gelebt hat, wo noch talmudische Wissenschaft
getrieben wird, wird wissen, wie hoch Männer wie Reuchlin, Bux-

torf, Wünsche, Nöldecke, Strack geschätzt werden. Sie stehen so
hoch wie ein Rabbi. Die Worte R. Johanans, daß, wenn ein Heide
sich mit der Tora befasse, er den Tod verdiene (Synhedrin 59a),
können nicht ernst genommen werden, auch wenn R. Johanan
seinen Spruch auf 5. Mose 33, 4 stützt. Rabbi Johanan soll auch

gesagt haben, daß ein Schriftgelehrter, auf dessen Gewand sich
ein Fettfleck befindet, den Tod verdiene (Sabbath 114a). R.
Johanan stützt auch diesen Spruch, freilich in gekünstelter Form,
auf Proverbia 8,36. Will man auch diese Worte ernst nehmen?
Die klaren Worte des Rabbi Meïr sprechen eine klare Sprache.
Sie sind wichtiger als die Worte des R. Johanan.

Maimonides erklärte, daß man mit Christen Tora lernen darf, aber
nicht mit Mohammedanern, weil die Mohammedaner durch deren

Auffassung über die Tora gegen Juden feindselig gestimmt werden

können (Responsen des Maimonides 364). Guttmann sagt

43 Vgl. Farbstein: Walter Hochs Kompaß durch die Judenfrage. Eine
Widerlegung, S. 97.

224



(a.a.O., S. 193), daß hier die These R. Me'irs in der Praxis zur
Geltung kam. Im Jahre 1409 hat Moses Buterilo seinen hebräischen

Kommentar zum Buche Jezira einem christlichen Gelehrten

namens Maestro Juan gewidmet mit der ausdrücklichen
Motivierung, daß ein Nichtjude, der Tora studiert, so hoch stehe wie
der Hohepriester, der im Innern des Heiligtums Dienst verrichtet
(Guttmann a.a.O., S. 194).

V.

Von besonderer Bedeutung sind die Worte Ben-Asais. Simon Ben-
Asai hat im Jahre 130 n. Chr. als eines der ersten Opfer der
hadrianischen Verfolgung den Märtyrer-Tod gefunden. Die Worte
Ben-Asais stehen im Sifra Kdoschim, Perek 4, in Genesis Raba
Parscha 24 Ende und im jerusalemischen Talmud, Nedarim 9, 4.

Ich wiedergebe die Worte Ben-Asais nach dem Sifra, deutsche
Übersetzung von Prof. Winter, S. 507. Sie lauten: „Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst. R. Akiba sagt: Das ist ein
wichtiger Grundsatz in der Tora. Ben-Asai sagte: Dies ist das
Buch der Geburtsfolge des Menschen (Genesis 5,1), ist ein
wichtigerer Grundsatz als dieser".

Jüdische und auch nichtjüdische Talmudgelehrte sind hierüber
einig, daß Ben-Asai die allgemeine Menschenliebe lehren wollte.
Der Kommentator des jerusalemischen Talmuds, Rabbi David
Fränkel, Rabbiner in Dessau und später in Berlin, der Talmudlehrer
von Moses Mendelssohn, schreibt in seinem Kommentar a. a. Q.
des jerusalemischen Talmud: „Das ist das Buch der Geburtsfolge
des Menschen, daß alle Menschen von einem Vater stammen, ist
ein größerer Grundsatz als der: liebe deinen Nächsten wie dich
selbst. Manche sagen, daß die Worte sich auf das Ende des Satzes

beziehen, wo es steht: nach dem Ebenbilde Gottes schuf er ihn,
jedermann wird also die Ehre eines anderen achten". Siehe auch
sub VII. die Erklärung des Rabbi Ahron ihn Chajim. Rabbi Ahron
deutet ausdrücklich, daß das Gebot 3. Mose 19,18 sich auf alle
Menschen bezieht.

5 Judaica, Bd. V, 3

225



Weiss (Dor dor wadorschow II 125) spricht sich ziemlich lapi-
darisch aus. Er schreibt: „Rabbi Akiba sagte: liebe deinen Nächsten

wie dich selbst, das ist ein großer Grundsatz in der Tora,
dagegen sagte Ben-Asai: das Buch der Geburtsfolge des
Menschen ist ein größerer Grundsatz". (Sifra, Kdoschim u. a.) Nach
Rabbi Akiba ist der Nächste rea das Wichtigste im Leben der
Gesellschaft, aber nach Ben-Asai ist es der Mensch.

Bacher (Agada der Tannaiten I 419/20) schreibt: „An Akibas Satz
über das große Grundgebot der Tora schloß Ben-Azzai den Satz,
daß ein noch größeres Prinzip als das der Nächstenliebe in der
Lehre der Heiligen Schrift gegeben sei (Gen. 5,1), wonach der
Mensch im Ebenbilde Gottes geschaffen sei. — Mit den Worten
das ist das Buch der Geburtsfolge des Menschen ist nicht der
gemeinte Grundsatz selbst gegeben, sondern nur der Anfang
desselben, und das Prinzip liegt nach Ben-Azzai in den Worten: nach
dem Ebenbilde Gottes schuf er ihn. Daher darf man den Unterschied

der Prinzipien Akibas und Ben-Azzai's nicht, wie z. B.
Weiss II 126 es tut, in dem Gegensatze von deinen Nächsten und
Menschen suchen, sondern der Sinn des Ben-Azzaischen Prin-
zipes geht dahin, daß die Rücksicht auf die Gottesebenbild-
lichkeit des Menschen eine weitere und festere Grundlage der

gesellschaftlichen Sittenlehre ist, als das Gebot, den
Nächsten wie sich selbst zu lieben. So exemplifizierte das Prinzip
schon Tanchuma, der berühmte Agadist, in Gen. r. z. St. : Sage nicht,
nachdem ich Schimpf und Erniedrigung erduldet, soll auch mein
Nächster sie erdulden, sondern wisse, wen du dann schmähen
würdest: den in Gottes Bilde Geschaffenen".

Guttmann (a.a.O., S. 175/6) zitiert die Worte Ben-Azsais und
schreibt: „Doch hat die allgemeine Menschenliebe nicht bloß einen

humanitären, sondern auch einen tiefreligiösen Hintergrund, der
an die Heilsgemeinschaft des Menschengeschlechtes erinnert. Der
Glaube, daß der Mensch im Ebenbilde Gottes geschaffen sei,
wirkt sich ganz besonders in der Idee der Menschenliebe aus. —
Während also die allgemeine Menschenliebe vom Prinzip der
Gleichheit ausgeht, ergibt sich aus dem Grundsatz der Gotteseben-

226



bildlichkeit eine absolute Wertung des Menschen als Ebenbild
Gottes, und dieses religiöse Motiv der Wertung soll den
Menschen nicht nur zur Liebe anspornen, sondern auch vor Racheübung

bewahren".

Leo Baeck (Das Wesen des Judentums, 4. Auflage, S. 211)
schreibt: „Es gibt hier keinen ,Menschen' ohne den ,Mitmenschen',
keinen Glauben an Gott ohne den Glauben an ihn wie an mich.
Als den großen Grundsatz der Tora hat daher einer der Meister
aus dem Geschlechte nach der Zerstörung des Tempels, Ben-Asai
den Satz bezeichnet, der von der Gottesebenbildlichkeit aller
Menschen spricht. Ben-Asai sagte: ,Dies ist die Geschichte des
Menschen: als Gott den Menschen schuf, machte er ihn in
seinem Ebenbilde' — der Satz trägt die ganze Tora" (vgl. auch
Baeck a.a.O., S. 168).

Prof. Herrn. L. Strack schrieb44: „Die notwendige logische
Konsequenz hieraus (der Worte Ben-Asai) ist die Ausdehnung des

Gebotes der Nächstenliebe auf alle Menschen. Wir wollen jetzt
nicht bestreiten, daß Ben-Asai diese Konsequenz gezogen habe".
Obwohl Bischoff diese Konsequenz bestritt45, schreiben Strack
und Billerbeck: „Ben-Azzai dürfte der erste Lehrer der alten

Synagoger sein, der für das Verhalten gegen Nichtisraeliten
dieselbe Norm aufstellt, wie für das Verhalten gegen einen

israelitischen Volksgenossen: bedenke bei deinem Tun und Lassen, daß

jeder Mensch, gleich wie du, nach Gottes Bild geschaffen ist"46.
Ben-Asai war aber nicht der erste Lehrer. Jedenfalls hat Hillel
das Gleiche gelehrt.

Es ist unrichtig, daß Strack-Billerbeck unter dem Eindruck der
modernen apologetischen Auslegung stehen. Prof. Herrn. L. Strack

und Pastor Paul Billerbeck waren große Kenner der talmudischen

Literatur, sie waren strengorthodoxe Christen und tiefe Denker.
Wer nur einigermaßen den Kommentar von Strack und Billerbeck

44 Erich Bischoff: Jesus und die Rabbinen, S. 107.
45 a. a. O., Note 4.
40 Strack-Billerbeck, a. a. O. I, S. 358.

227



zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch kennt, wird nicht
behaupten, daß Strack und Billerbeck unter dem Eindruck einer
jüdischen apologetischen Auslegung stehen. Strack und Billerbeck

waren Gelehrte, die mit großem Wissen der talmudischen
Literatur ausgerüstet waren. Sie haben keine jüdische Apologie
getrieben.

In der Äußerung Ben-Asai's steht das hebräische Wort „Klal
Gadol" (großer Klal). Winter übersetzt das Wort „Klal" mit
Grundsatz. Ben-Jehuda übersetzt es mit Regel47. Ich übersetze
es mit Norm, d. i. Gesetzesvorschrift. Daß die Worte „Klal gadol"
eine große (wichtige) Norm bedeuten, geht aus der Mischna
Schbiith 1 und 2 7und 8,1 und Sabath 7,1 hervor.

Warum die von Ben-Asai zitierten Bibelverse keine mizwa (Gebot)
enthalten? Eine mizwa ist ein Gebot. Die Stelle im ersten Buch
Mose 5,1 ist kein Gebot, sondern eine Feststellung. Das Gebot
(die mizwa) im Sinne des Gedankenganges Ben-Asai's geht schon

aus dem Gebote 3. Mose 19,18 hervor.
Fortsetzung folgt.

Rezensionen

Peter Katz (Rev., Ph. E>., Cambridge): Das Problem des Ur¬
textes der Septuaginta. In: Theologische Zeitschrift,
5. Jahrgang, Basel 1949, S. 1—24.

Der Aufsatz von Peter Katz besitzt eine große programmatische Bedeutung;
daher ist es gerechtfertigt, wenn auch in den „Judaica" über ihn berichtet
wird. Nach dem Untertitel handelt es sich um einen „Vortrag in Basel im
Juni, wiederholt in Freiburg i. Br., Mainz und Bonn im Juli und abgeändert
in Cambridge im Dezember 1948". Die genannten Städte sind darum zu
beneiden, daß es in ihnen offenbar genügend interessierte und sachkundige
Hörer für einen Vortrag über ein solches Thema gibt. Oerade die damaligen
Hörer werden den Vortrag sicher gern auch noch lesen, nicht nur, weil sie
hier auch die zahlreichen Einzelbeispiele kennen lernen, die nach S. 5, Anm. 5

47 Ben-Jehuda, a.a.O. V, S. 2404.

228


	Die Nächstenliebe nach jüdischer Lehre

