
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Das Verhältnis der Christen und Juden in katholischer Sicht

Autor: Schmaus, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ihr nun sollt so beten :

VATER UNSER,
Der Du bist in den Himmeln!

Geheiliget werde Dein Name,
Kommen möge Dein Reich,
Geschehen möge Dein Wille,

Wie im Himmel so auch auf Erden!

Unser Brot zum Dasein gib uns heute!

Und vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben haben unsern Schuldnern!

Und führe uns nicht in Versuchung!
Sondern erlöse uns von dem Bösen!

Vergebt nämlich i h r den Menschen ihre Fehltritte,
so vergibt auch euch euer himmlischer Vater;
vergebet aber ihr nicht den Menschen,
so vergibt auch EUER VATER nicht eure Fehltritte.

Das Verhältnis der Christen und Juden
in katholischer Sicht

von Professor D. MICHAEL SCHMAUS, München

1. Theologische Fragestellung
Es gehört zu den großen Geheimnissen der Geschichte, daß das
Schicksal aller Völker durch das Schicksal des jüdischen Volkes
wesentlich mitbestimmt wird. Man kann diese Tatsache unter den
verschiedensten Gesichtspunkten zu erklären versuchen, unter
dem politischen, unter dem rassischen, unter dem sozialen, unter
dem wirtschaftlichen. Jeder Standort bietet eine Teilansicht und
liefert so wichtige und wertvolle Ansätze für die Lösung des
Problems. Ich wähle für meine Analyse den Standort des katholischen

Dogmatikers, d. h. des katholischen Glaubens, der sich
wissenschaftlich zu interpretieren versucht. Ich bin überzeugt, daß
diese Sicht die politische, soziale und wirtschaftliche transzen-

182



diert, sofern sie den Hintergrund aufdeckt, von dem aus erst die
mit den Mitteln der geschichtlichen Forschung feststellbaren
Tatsachen ihre eigentliche Erklärung finden. Die geschichtliche
Forschung kann gewissermaßen nur den Vordergrund des
Judenproblems erreichen. Das dahinter stehende Geheimnis, das in alle
vordergründigen Vorkommnisse hereinwirkt, bleibt ihr unzugänglich.

Dieses läßt sich nicht mit den der Wissenschaft zur Verfügung

stehenden Kategorien erfassen. Es ist enthüllt worden durch
jene Vorgänge, die wir mit dem Worte Offenbarung zusammenfassen.

Die Legitimität des Glaubens an die Offenbarung steht
hier nicht zur Erörterung. Ich möchte zeigen, wie der an die
Offenbarung Glaubende, d. h. jener, dem durch den offenbarenden

Gott die Augen geöffnet wurden, die Judenfrage sieht. Wenngleich

ich die Legitimität einer solchen Schau hier nicht näher
begründe, so meine ich doch, daß allein diese Schau imstande ist,
die Frage in ihre eigentliche Tiefe zu führen und von dort her
zu klären.

2. Gemeinsamkeit der heiligen Bücher und der
in ihnen bezeugten Gottes- und Menschenbildes
Wenn wir in diesen Hintergrund schauen, dann stellt sich eine
erste Gemeinsamkeit zwischen Christen und Juden heraus: Die
heiligen Bücher der Juden und der Christen sind zu einem guten
Teil die gleichen. Die Kirche hat einen großen Teil jener heiligen
Schriften, denen sie das Zeugnis über ihr Werden und ihr Wesen

verdankt, von der Synagoge empfangen. Sie betrachtet daher die

Synagoge als ihre Vorläuferin, ja als ihre Mutter. Sie ist zwar
überzeugt, daß sie allein den Schlüssel zum wahren Verständnis
der von der Synagoge ihr vererbten heiligen Schriften besitzt.
Dennoch weiß sie sich mit ihr einig in dem von den alttestament-
lichen Schriften bezeugten Gottes- und Menschenbild. Das Bild
Gottes als der weltverschiedenen und weltüberlegenen, lebendigen,

geschichtsmächtigen, personhaften Wirklichkeit und das Bild
des freien Gottes, der den freien Menschen will, ist Juden und
Christen gemeinsam. Die darin liegende Einheit ist umso
folgenreicher, weil es ein solches Menschen- und Gottesbild im

183



außerbiblischen und vorbiblischen Bereich nicht gibt und weil
gerade durch dieses Bild die abendländische Kultur nicht nur
wesentlich, sondern entscheidend, mehr als durch einen anderen
Faktor, bestimmt wurde.

3. Gemeinsamkeit des Ursprungs durch die
Berufung Abrahams

Die gemeinsame Gottesvorstellung empfängt ihre lebendigste
Nahrung durch die Berufung Abrahams. Die Berufung Abrahams
schloß eine dreifache Verheißung in sich: die Verheißung eines

neuen, nicht genannten Landes, einer großen Nachkommenschaft
trotz der Unfruchtbarkeit von Abrahams Frau und des aus Abrahams

Nachkommenschaft hervorgehenden Retters, der allen
Völkern das Heil bringen wird. Der Gehorsam gegen Gottes Ruf
bedeutete für Abraham den Bruch mit seinem bisherigen Leben,
wohl auch mit seinem religiösen, und den Beginn einer neuen
Existenz. Bis dahin herrschte eine im noachitischen Bund von Gott
selbst gewirkte, im Laufe der Zeit vielfältig entstellte Naturreligion.

Mit Abraham beginnt die geschichtshafte Religion, sofern
Offenbarung und Glaubensantwort einem bestimmten Ziele in der
Zukunft zugewandt sind: dem Heile der Völker. Gott schloß mit
Abraham einen Bund, d. h. er stellte eine ihn selbst und Abraham
verpflichtende Ordnung auf, deren Sinn und Absicht das Heil der
Völker war. Hier wird die grundlegende Bedeutung dieses Ereignisses

sichtbar. Der Abrahamsbund ist die Grundlage der
Geschichte des alttestamentlichen Gottesvolkes, der Geschichte Jesu
und der Geschichte der Kirche.

a) Was immer in den Schriften des Alten Testamentes bezeugt
ist, es ist das Zeugnis davon, wie Gottes Bund mit Abraham sich

auswirkt, wie er vorankommt, wie er gehemmt wird, wie er
Gericht und Segen zugleich bedeutet. Der Bund ist durch ein
zweifaches Mioment charakterisiert: Er ist einerseits eine feste,
unzerstörbare Wirklichkeit, sofern er von Gott aufgestellt ist. Er
wird nicht widerrufen und nicht zurückgenommen, sondern bleibt
bis zum Ende der Zeiten. Auf der anderen Seite ist seine Heils-

184



Wirkung stets gefährdet durch den Widerspruch und die
Auflehnung des aus Abrahams Nachkommen in den Zeiten des Moses
zusammengeschmolzenen Volkes, des Volkes Gottes. Die
Empörung gegen den Bund kann seinen Bestand nicht vernichten,
hindert jedoch seinen Segen, ja ruft das Gericht des Bundesherrn
hervor. So gibt der Bund Anlaß zum Optimismus und zum
Pessimismus zugleich. Sein Tiefgang kommt zur Anschauung, wenn
wir die säkularisierten Abwandlungen der beiden Seiten des Bundes

ins Auge fassen. Die säkularisierte Form des mit dem
Bundesglauben verknüpften Optimismus ist der marxistische Fortschrittsglaube,

nach dem die Geschichte durch alle Katastrophen hindurch
sich unfehlbar zum allgemeinen Glücke der Menschheit entfaltet.

Die säkularisierte Form des mit dem Bundesglauben verknüpften

Pessimismus begegnet uns im heutigen Existenzialismus. Über
die Jahrtausende hinweg ist, was im Abrahamsbunde grundgelegt
und zur Einheit verbunden war, zu unversöhnlichen Gegensätzen
auseinandergebrochen. Aber gerade in dieser Fernwirkung offenbart

sich die geschichtliche Mächtigkeit dessen, was zwischen Gott
und Abraham geschah.

b) Den ersten Höhepunkt in der Entfaltung des zwischen Gott
und Abraham gestifteten Bundes stellt nach dem Glauben des

Christen die Erscheinung und das Werk Christi dar. Denn in ihm
sieht der Christ jenen Retter, der Abraham verheißen war. Christus

ist die Erfüllung. Das Alte Testament ist Vorbereitung. Sämtliche

neutestamentlichen Schriften schildern Christus als den im
Alten Testament Angekündigten. Insbesondere bezeugen der
Römerbrief, der Galaterbrief und der Hebräerbrief, daß mit Abraham

begann, was in Christus vollendet wurde. Nach Paulus ist
es nur eine einzige frohe Botschaft, die Gott den Menschen
gegeben hat, die Botschaft vom Heile der Völker. Diese frohe
Botschaft hat er Abraham zuerst verkündet (Gal. 3,8: proeuangeli-
sato). Abraham hat ihr geantwortet mit dem Glauben und ist so
das Urbild aller Glaubenden geworden. In Christus ist Wirklichkeit

geworden, was Abraham verheißen war. So ist (nach Gal.
3,14) durch Christus den Völkern das Abraham verheißene Heil
wirklich zuteil geworden.

185



c) Die Kirche glaubt also an die gleiche Botschaft, an die Abraham

geglaubt hat. So ist ihr Glaube aufs engste mit dem Glauben

Abrahams verbunden. Es ist daher begreiflich, daß von den
Kirchenvätern Abraham als der geistliche Vater der Kirche
gefeiert wird, daß dort, so die Gegenwart des lebendigen Gottes
erfahren wird, vom Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs gesprochen
wird (vgl. Pascal).

4. Gegensätzliche Überzeugungen hinsichtlich
der Erfüllung der Abraham gegebenen Ver¬

heißungen
Hier nun erhebt sich ein tiefgreifender Unterschied zwischen der
Kirche und der Synagoge. Für eine wirkliche Klärung des
Verhältnisses von Kirche und Synagoge muß dieser Unterschied, ja
dieser Gegensatz geklärt werden, indem er einerseits betont,
andererseits theologisch bewältigt wird. Sonst bleibt ein dunkler
Rest, der wie eine ständig schwärende Wunde das Verhältnis
vergiftet. Die Kirche also sieht in Christus die Erfüllung der
alttestamentlichen, zuerst Abraham gegebenen Verheißungen. Nach
ihrer Überzeugung konnte Christus zu seinen Volksgenossen sagen :

Das Porträt, welches das Alte Testament vom kommenden Retter

zeichnet, ist mein Porträt. Das jüdische Volk sah in Christus
nicht und sieht bis heute in ihm nicht die Verwirklichung der alt-
testamentlichen Verheißungen. Es ist überzeugt, daß die Verwirklichung

noch aussteht, und richtet daher seinen Blick noch in die
Zukunft, wie die zwischen Abraham und Christus lebenden
Generationen. Ja, es sah in Christus einen gefährlichen Usurpator, der
für sich in Anspruch nahm, was ihm nicht zukam, und daher die
Volksordnung gefährdete. Er mußte daher sterben.

Gerade am Tode Christi gewinnt das Drama des jüdischen Volkes
seine geheimnisvolle Tragik. Ist es nicht seit dem mit dem Fluche
des Gottesmordes belastet? In der Tat, so wird es sehr oft, wenn
nicht regelmäßig in der katholischen Predigt und Katechese
geschildert. Gerade hier tut Besinnung dringend not. Wenn man
das jüdische Volk mit diesem Vorwurf bedenkt und damit zweifel-

186



los dem Antisemitismus theologische Gründe leiht, so ist dies
das Zeichen einer unachtsamen, ja einer theologisch ungenauen
Argumentation. Wie ist es denn gewesen?

Der Tod Christi ist ein tiefes Geheimnis, nur im Glauben
verstehbar. Der Nichtglaubende sieht in der Hinrichtung Jesu einen

Vorgang, wie er oft in der Weltgeschichte geschah. Der
Glaubende sieht in ihm die Sündenmacht am Werke. Nach Gottes
unergründlichem Gerichts- und Heilswillen durfte, ja mußte die
Sündenmacht sich bis zur äußersten Möglichkeit an Christus
auswirken. Der Tod Christi war verschuldet durch die Sünde, durch
die Sünde der gesamten Menschheit. So muß jeder, nicht nur der
Jude, vor dem Kreuze sagen: mea culpa.

Das jüdische Volk hat ausgeführt, wofür die ganze Menschheit
verantwortlich ist. Und es hat, was es ausführte, -nicht in seiner
Gesamtheit und nicht allein ausgeführt. Nicht in seiner Gesamtheit,

denn zunächst waren es die Führer, welche Christus beseitigen

wollten. Wessen ein Führer fähig ist, hat die Geschichte
auch an anderen Beispielen geoffenbart. Das Volk gab, von der
Propaganda der führenden Kreise überwunden, seine Zustimmung.
Wie Gott selbst sie wertet, bekundet das Wort Christi : Sie wissen
nicht, was sie tun, wenngleich sie freilich in einem solchen Maße
verantwortlich bleiben, daß sie der Verzeihung bedürftig sind.
Das Gebet Christi: Vater, verzeihe ihnen, sie wissen nicht, was
sie tun, hatte eine größere Mächtigkeit als der Ruf der verführten
Volksmassen: Sein Blut komme über uns und unsere Kinder. Nicht
allein: Denn die Besatzungsmacht war wesentlich beteiligt. Wenn
man an eine göttliche Vorsehung glaubt, wird man sagen müssen,
daß es nicht von ungefähr kam, wenn die Verurteilung Christi
wesentlich von der heidnischen Militärregierung mitverantwortet
werden muß, so sehr, daß ohne ihre Zustimmung die Hinrichtung
Christi unmöglich gewesen wäre. In ihrer Beteiligung kommt zum
Vorschein, daß es in der Tat die gesamte Menschheit ist, der Jude
und der Heide, die Christi Tod zu verantworten hat, weil es letztlich

die alle in ihre Fesseln schlagende Sündenmacht ist, die dieses
Kreuz aufgerichtet hat. Weil die Menschheit so war, wie sie war,
konnte Gott in ihr nicht leben, sondern nur sterben.

187



5. Heilsbedeutung der jüdischen Glaubeosver¬
weigerung

Für Paulus ist die Glaubensverweigerung seines Volkes, das er
mit jeder Faser seines Herzens liebt, unbegreiflich. Es ist ihm
ein unergründliches Rätsel, daß Gott derartiges zulassen kann.
Aber mit Gott ist nicht zu rechten, weil er der Herr ist, der sich'

vor keinem Menschen zu verantworten hat. Ja, wenn er derartiges
zuließ, dann geschah es gerade deshalb, so meint Paulus, weil Gott
gegenüber allen menschlichen Ansprüchen seine unbedingte
Souveränität bekunden und verwirklichen wollte. Indes, so rätselhaft
die Nichtanerkennung Christi dem Apostel ist, er bezeugt, daß das
auserwählte Volk dennoch das auserwählte bleibt. Auf ihm liegt
für alle Zeiten innerhalb der Geschichte der Glanz, daß es die
Sohnschaft, die Herrlichkeit Gottes, die Bundesschließung, die
Gesetzgebung, die Verheißung hatte, daß ihm die Väter angehören
und vor allem, daß aus ihm Christus selbst dem Fleische, der
menschlichen Natur nach, stammt. Zudem ist ein Rest gläubig
geworden. Nicht alle haben den Glauben verweigert. Ja, so sehr
ruht nach dem Apostel der Segen Gottes auf dem Volke, daß

sogar sein Unglaube den Heiden zum Heil wird. Weil der größere
Teil sich dem Glauben an Christus versagte, mußte für die
Verwirklichung des für alle Zeiten gestifteten Bundes, der unzerstörbaren

Gottesordnung, ein neues Volk geschaffen werden, das neu-
testamentliche Gottesvolk.

Dies verdankt seine Existenz der Glaubensverweigerung des alt-
testamentlichen Gottesvolkes. So hat dieses eine wichtige
heilsgeschichtliche Funktion. Das neue Gottesvolk ist entstanden aus
dem gläubig gewordenen Rest des bisherigen und aus den aus den
Heidenvölkern Berufenen. Sie wissen sich nun als die wahren
Kinder Abrahams.

Hier schürzt sich das Problem zu seinem letzten Ernste. Man muß

sagen: Wenn das jüdische Volk die Aufgabe, um deretwillen es
nach dem Zeugnis des Alten Testaments gestaltet wurde, Träger
nämlich des Gottesbundes zu sein, nicht mehr zu erfüllen hat,
weil hierfür ein anderer Täger bestimmt wurde, ist es denn dann

188



nicht veraltet. So scheint es in der Tat zu sein. Dann kann man
aber fragen: Hat es dann überhaupt noch einen Daseinssinn? Oder
haben nicht jene recht, welche ihm das Lebensrecht absprechen?
Führt unsere Berufung auf den Römerbrief nicht in eine gefährliche

Nähe des wildesten Antisemitismus? Nein, in keiner Weise.
Aber wir wollen die Frage stellen und ihr standhalten, weil wir
keinem Problem aus dem Wege gehen wollen. Gerade so wird
unsere Frage entgiftet und nur so wird sie entgiftet.

Wenn man fragt, ob das jüdische Volk angesichts der Übernahme
seiner Aufgabe durch die Kirche noch einen Daseinssinn hat, muß
man sagen: Gottes Akten über das auserwählte Volk sind noch
nicht geschlossen. Gott hat vielmehr mit dem von ihm erwählten
Volke noch große Pläne. Mag es für den oberflächlichen Betrachter

veraltet und ohne Daseinssinn sein, so wird uns doch durch
die gleiche Heilige Schrift, welche uns das Gericht Gottes
bezeugt, zugleich bezeugt, daß seine Liebe es hütet und schützt und
aufbewahrt für die letzten Aufgaben, die in der menschlichen
Geschichte getan werden müssen. Gottes Absicht bei seinen Gerichten

über das auserwählte Volk geht nicht auf das Verderben,
sondern auf die Rettung. Der widerstrebende Teil Israels soll durch
den Sturz aus seiner einstigen Höhe und durch alle Heimsuchungen

zur Besinnung gerufen werden. Nur weil Gott sein Volk nicht
vergessen kann, nur weil er es nicht der Verlorenheit preisgeben
will, züchtigt er es hart und oft. Es kommt die Stunde, da die
Heilsgedanken Gottes verwirklicht werden. Wenn die Vollzahl
der Heiden, d. h. die von Gott bestimmte Zahl der Heiden in die
Kirche eingetreten ist, dann wird ganz Israel gerettet werden. Mit
der Hinwendung Israels zu Christus wird die Vollendung der Welt
eingeleitet. Die endzeitliche Erfüllung wird also nicht kommen,
bevor Israel als Ganzes sich Christus zuwendet. Es gilt: Wie der
Anfang des Heiles aus dem jüdischen Volke kam, so ist das

endgültige Heil durch seine Bekehrung bedingt. So ist die Existenz
des jüdischen Volkes eschatologisch bestimmt. Wenn der Christ
auf die Zukunft hofft, nämlich auf die Vollendung aller Dinge,
dann schließt diese Hoffnung, die Hoffnung auf die Errettung
des jüdischen Volkes in sich. Wer auf die Zukunft hofft, ohne

189



diese Teilhoffnung darin einzuschließen, der hat eine falsche
Hoffnung, der verkennt Gottes barmherziges Heilsplanen. Gerade
hier wird noch einmal eine Gemeinsamkeit sichtbar. Der Christ
sieht zwar in Christus die Erfüllung der alttestamentlichen
Verheißungen. Aber Christus erstes Kommen ist eine Vorerfüllung.
Die endgültige Erfüllung bringt erst seine zweite Ankunft mit sich.
Die erste war die Einleitung, die Zusicherung, Verbürgung der
zweiten. Man darf sagen: Das Schwergewicht des christlichen
Lebens liegt in der Hoffnung auf die zweite Ankunft Christi. So

ist der Blick der Christen mehr in die Zukunft als in die Vergangenheit

gerichtet.

Den Blick in die Zukunft hat er mit dem jüdischen Volke gemeinsam.

Es lebt ja immer noch in der Erwartung des verheißenen
Messias. Während sich freilich die Zukunftshoffnung des Christen

auf die dem Abraham verheißene, in Christus erschienene
Wirklichkeit stützt, stützt sich die Hoffnung des jüdischen Volkes
immer noch und nur auf das dem Abraham gegebene Verheißungswort.

6. Aufgaben

Diese Analysen führen zu solchen Aufgaben, welche Juden und
Christen gemeinsam leisten müssen, und zu Aufgaben, welche den
Christen in besonderer Weise obliegen.

a) Juden und Christen haben ein gemeinsames Wissen um das
rechte Gottes- und Menschenbild. Sie haben demgemäß die
Verpflichtung, es heute vor dem drohenden Untergang zu retten. Sie

erfüllen, wenn sie sich gemeinsam dieser Verpflichtung
unterwerfen, eine europäische, ja eine Weltaufgabe. Das begreift praktisch

in sich die Zusammenarbeit in der Lösung der fälligen
politischen, sozialen und wirtschaftlichen Probleme. Juden und
Christen tragen die unzerstörbare Überzeugung in sich, daß der

jetzige Weltzustand nicht der endgültige ist. Sie wissen ferner,
daß die endgültige Formung der Dinge nicht durch Menschenkräfte

geschehen kann, sondern nur durch Gott. Sie erheben sich
daher in gemeinsamer Hoffnung zu Gott. Sie vollziehen dieses

190



gemeinsame Gebet durch die gleichen Worte, durch jene Gebetsworte

des Alten Testamentes, welches ihr gemeinsamer Besitz sind.

b) Der Christ, der sich als geistlichen Sohn Abrahams weiß,
sieht im Juden seinen älteren Bruder, der die Zeichen der Zeit,
die Zeichen nämlich des neuen „Äon", noch nicht sieht. Er fühlt
die Verpflichtung, ihm zu der rechten Sicht zu verhelfen. Das

geschieht, indem er Zeugnis von Christus gibt, also den Auftrag
erfüllt, den zu erfüllen eine unabdingbare Aufgabe für jeden Christen

darstellt, der sich nicht selbst untreu werden will. Das Zeugnis

für Christus geschieht in der rechten Verkündigung des Wortes
Gottes, und das schließt auch die rechte Verkündigung von der
heilsgesichichtlichen Funktion des jüdischen Volkes in sich und
zwar vor allem in Katechese und Predigt. Dieses Zeugnis
geschieht ferner in dem Vollzug jener Haltung, in der sich alle christlichen

Haltungen zusammenfassen, in der Haltung nämlich der
Liebe, einer unermüdlichen, geduldigen, einsatzbereiten Liebe. Ihr
Sinn geht darauf, dem jüdischen Volk sichtbar und spürbar zu
machen, daß in der Tat Gott schon in die Geschichte eingegangen
ist und nicht erst erwartet werden muß, wenngleich seine letzte
Erscheinung noch aussteht.

Eine Reise nach Israel

von Rev. SCOTT MORRISON, Edinburgh

21, Februar bis 11. Mai 1949

Am 21. Februar 1949 um 7.30 morgens verließ ich Prestwich per
Flugzeug und flog via Manchester nach Paris. Air France machte
keine direkten Flüge nach dem Land Israel, aber ein Platz konnte
auf einem Flugzeug der ,Associated company" (israelitische
Gesellschaft) von Paris nach Lydda über Rom und Athen gesichert
werden. Von Rom ab flogen nicht weniger als vier Flugzeuge mit
Auswanderern aus Europa, die das Land Israel erreichen wollten.

191


	Das Verhältnis der Christen und Juden in katholischer Sicht

