
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist [Fortsetzung]

Autor: Thieme, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist

von Prof. Dr. KARL THIEME, Basel

(Fortsetzung)

Schon die Art, wie es der Evangelist verstanden hat, die fünf
Bücher seiner guten Botschaft als solche zu gliedern und die
erwähnten mannigfaltigen Entsprechungen zu den fünf Büchern
Moses' einzuordnen (neben denen es natürlich noch unzählige weitere

Entsprechungen zu jeweils nicht die gleiche Ordnungszahl
tragenden Büchern Moses' und überhaupt des Alten Testamentes
bei Matthäus gibt), erweckt für seine Kompositionskunst unsere
höchste Bewunderung.

Noch erstaunlicher aber ist es, daß er neben dem Dr eischritt der
Heilsgeschichte und der Fünf zahl der Moses-Bücher auch die
durch Gottes Weltschöpfungswerk im Laufe einer Woche geheiligte

Sieben im Welterlösungswerk des Gottessohnes
wiederzufinden und für seinen aufmerksamen Leser sichtbar zu machen
gewußt hat.

Auch hierbei ist er nun nicht etwa willkürlich „konstruierend"
vorgegangen, so wenig wie bei der Zusammenordnung der
Tatsachen unter den andern Zahleneinheiten. Wir sahen ja, daß es

der Dreischritt der Heilsgeschichte bis auf Jesus und im Wirken
Jesu gewesen war, dem Matthäus die Dreigliederung vom dritten
Buch ab verdankte. Auch die Fünfteilung ergab sich völlig
natürlich: Vorgeschichte, der Christuserweis durch Erfüllung von
Geheiß und Verheißung des alten Bundes, die Offenbarung des

Messiasi-Mysteriums an die Seinen, die Erziehung zur
Kreuzesnachfolge, Passion und Auferstehung; das waren eben wirklich
die Stationen, die eine Verkündigung von Jesus als dem Christus
zu durchlaufen hatte.

Eine noch feinere Untergliederung aber ergab sich nun, wenn die
Frage aufgeworfen wurde, ob das siebenstufige Wachstum, das

161
1 Judaica, Bd. V, 3



im Aufbau der sieben Seligpreisungen Jesu und der sieben Bitten
des Vaterunser zu beobachten ist, sich nicht auch in einer Stufenfolge

des Weges wiederfinde, den Jesus hienieden mit den Seinen

gegangen ist.

Matthäus hat diese Frage bejaht und sich in seiner Verkündigung
von der damit festgestellten Wirklichkeit bestimmen lassen. Wenn
wir ihm darin folgen wollen, tun wir gut, von der letzten, obersten
Stufe auszugehn, weil die Entsprechungen da, wo es gegen das
Ende geht, die deutlichsten sind.

Worum bitten wir mit der siebenten Bitte des Vaterunser? Wir
pflegen zu sagen: Erlöse uns von dem Übel! Genauer müßte
man übersetzen: Erlöse uns von dem Bösen! Und schon Hieronymus

hat betont, daß dabei nicht -nur an das Böse, sondern auch

an den Bösen zu denken ist, von dessen Tyrannei erlöst zu werden

wir mit dieser Bitte erflehen.

Wer aber hat uns schon, ein für allemal, von dem Bösen erlöst?
Jesus Christus durch seine Passion, in welcher er uinsre Strafe
trug, „damit wir Frieden hätten", wie der Prophet Isaias (53 ,5)
im Heiligen Geist verheißen hatte. So ist er am Kreuz unser
Friedensstifter geworden, der uns mit Gott versöhnt hat, von
welchem wir abgefallen waren.

Seine siebte Seligpreisung aber lautet: Selig sind die Friedensstifter,

denn sie sollen Gottes Söhne heißen. — Und eben
da der Erlöser am Kreuz verschieden ist, bezeugt der heidnische
Hauptmann: Wahrhaftig, Gottes Sohn war dieser!

Liegt es danach nicht nahe, im Passionsbericht (26,3—27,66);
das dargestellt zu finden, wodurch die siebte Bitte ein für allemal
erhört, die siebte Seligpreisung einzigartig bewährt wurde?

Und nun die sechste Bitte : Führe uns nicht in Versuchung!
— Die sechste Seligpreisung: Selig, die rein im Herzen sind! (Also
nicht nur äußerlich durch Waschungen und ängstliche Selbstbe-
hütung vor „Unreinem", sondern bis ins tiefste Innere.)

162



Der sechste Abschnitt aber der Matthäusverkündigung von Christi
Wirken beginnt (19,3) mit den Worten: „Und es traten die
Pharisäer an ihn heran, die wollten ihn versuchen..."; aber
auch die letzte Einzelgeschichte dieses Abschnitts vor den großen
Schlußreden, in deren sechstem Wehe über Schriftgelehrte und
Pharisäer (23, 25 f.) diese als nur äußerlich rein verurteilt
werden, berichtet eingangs, daß ein Schriftgelehrter „ihn
versuchte und fragte". Und der ganze Abschnitt (19,3—25,46)
ist voll vom damaligen Versuchtwerden des Christus (19,3—
22,46) und vom künftigen endzeitlichen Seiner Kirche (24,1 —
25, 46).

Die fünfte Bitte: Vergib uns unsre Schuld, wie auch wir
vergeben haben unsern Schuldnern! — Die Preisung: Selig die
Barmherzigen, denn sie werden Erbarmen finden! — (Der fünfte
Weheruf aber gilt denen, die „Gericht, Erbarmen und Treue"
vernachlässigen, 23, 23.)

Und siehe, die große Rede, die das Hauptstück des fünften Teils
der guten Botschaft vom Christusweg (16,21—19,2) darstellt,
sie gipfelt in der Aufforderung, siebzigmal siebenmal zu
vergeben (18, 21 f.) und der Frage des Himmelskönigs: „Mußtest
nicht auch du mit deinem Dienstgefährten Erbarmen haben,
so wie ja ich mit dir Erbarmen hatte?" (18,33); d.h. mit
genau derselben Verknüpfung des göttlichen Erbarmens mit dem

unsern, wie sie auch die fünfte Seligpreisung und die fünfte
Vaterunserbitte vollziehn — und die ehern gefügte Schlußstrophe von
Jesu Gebetslehre unmittelbar im Anschluß an das Vaterunser
(6,14 f.) so nachdrücklich unterstreicht. (Vgl. unten S. 182.)

Die vierte Bitte sodann formulieren wir gewöhnlich: Unser
tägliches Brot gib uns heute — Genauer heißt es wohl, gemäß der
Auffassung vieler besonders gründlicher Forscher, bei Matthäus:
Unser Brot zum Dasein gib uns heute! — Bei Lukas (11,3): Unser
Brot zum Dasein gib uns täglich! — Die vierte Preisung: Selig
sind, die hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit;
denn sie sollen gesättigt werden!

163



Und wir erinnern uns daran, daß wir hier nun schon im Bereich
des mittleren, des dritten Buches Matthäi angelangt sind, wo von
den beiden Speisungen mit dem wunderbar vermehrten Brot, vom
Brotessen mit ungewaschenen Händen (15,2), von der Brot-bitte
der kanaanäischen Heidin, und vom Sauerteig der Pharisäer und
Sadduzäer die Rede ist (14,1—46,20).

Wenn da den Jüngern vorgeworfen wird (noch viel schärfer bei
Markus 8,14—21), daß sie bei Jesu warnendem Wort von diesem

Sauerteig nur an greifbaren Brotsauerteig und nicht an die Lehre
der Pharisäer und Sadduzäer gedacht haben, trifft nicht viele von
uns ein entsprechender Vorwurf, wenn wir bei unserem täglichen
Brot zum Dasein nur an das Brot unseres Leibes, seine Nahrung
und Notdurft, zu denken pflegen und jenes „überwesentliche"
Brot (wie es die Vulgata-Übersetzung nennt) vergessen, das uns
doch zum Dasein in der Gotteskindschaft vor allem unentbehrlich

ist? Wie ganz ausdrücklich das Konzil von Trient bestätigt,
da es die Gläubigen zur hingegebenen Verehrung des allerheilig-
sten Altarsakramentes ermahnt, „damit sie jenes ,überwesentliche
Brot' häufig mögen empfangen können und es ihnen wahrhaftig
zum Leben der Seele und zur ständigen Gesundheit des Geistes

gereiche".

Tatsächlich also, wie uns ja zu allem Überfluß das Evangelium
nach Johannes (6, 22—59) noch ganz ausdrücklich bestätigt hat,
war mit jenen wunderbaren Speisungen im vierten Abschnitt von
Jesu Wirken die noch viel wunderbarere Speisung mit der heiligen
Eucharistie vorgebildet. Tatsächlich bitten wir mit der vierten
Bitte immer auch um dieses „überwiesentliche Brot". Und wenn
die vierte Seligpreisung verheißt, daß die Hungernden und
Dürstenden mit der Gerechtigkeit gesättigt werden siollen, dann
verheißt sie, daß wir mit Ihm gesättigt werden sollen, denn „Er
ist unsre Gerechtigkeit" (Jer. 23,6; 1. Kor. 1,30).

Vor dieser geheimnisvollen Mittelbitte des Vaterunser steht als
dritte jene um das Geschehen des Gottes w i 1 l e n s, welcher die
dritte Seligpreisung, der Sanftmütigen, d. h. im Original: der

164



willig Armen und Niedrigen, entspricht, welchen „das Land",
d.h. ursprünglich: das Heilige, das dem Volke Israel von Gott
Gelobte Land zum Erbe verheißen ist.

Und so offenbart sich zu Beginn des dritten Abschnittes der Heiland

als „sanftmütig und demütig von Herzen" (11,25—30)
und erklärt auf dem Höhepunkt dieses Abschnitts als seinen wahren

Verwandten (und also Miterben) jeden, „der den Willen tut
meines Vaters, Der in den Himmeln ist" (12,50).

Voran ging die zweite Bitte um das Kommen des Gottesreichs
und die zweite Seligpreisung, der Trauernden, weil sie getröstet
werden sollen. Und so berichtet uns der zweite Abschnitt von
jener großen Tröstung aller Trauernden in Gestalt von Jesu
Heilandswirken unter den Menschen (8,1—11,24), und im Rückblick
darauf wird (12,28) ausdrücklich gesagt: „Wenn nun ich im
Geiste Gottes (dem Tröster!) die Dämonen austreibe, nun dann
ist auf euch das Reich Gottes herabgekommen!"

Die erste Seligpreisung aber galt den „A rmen im Geist, denn
ihrer ist das Himmelreich"; die erste Bitte der Heiligung
des Gottesnamens. (Das erste Wehe den Pharisäern und
Schriftgelehrten, weil sie das Himmelreich vor den Menschen
verschließen, 23,13!)

Und so läßt sich das Tun Jesu im ersten Abschnitt der Matthäusbotschaft

davon (3,1—7,29) rückblickend zusammenfassen in dem

kurzen Sätzchen: „Den Armen wird die gute Botschaft

verkündigt" (11,5); im Mittelpunkt dieser Verkündigung aber steht

ja eben das Gebet, das mit der Bitte um die rechte Heiligung
des Gottesnamens anhebt. Und am Anfang dieser Verkündigung
stehen eben jene Seligpreisungen, die das Himmelreich den

Armen zusprechen.

Den Armen — und1: den um der Gerechtigkeit willen
Verfolgten, wie die achte Seligpreisung die erste wieder aufnimmt

165



und näher bestimmt (5,10)'. Um der Gerechtigkeit willen aber, das
heißt ja: um Seinetwillen, wie Er Selber sogleich bestätigt (5,11).

Durch diese Anfügung einer achten Seligpreisung aber ist etwas
sehr Bedeutsames geschehn. Gerade nachdem wir nun gesehn
haben, wie jede der Preisungen einem Geschehnisabschnitt
entspricht, gleichsam dem Tag einer heiligen Woche, fällt es uns
ja leicht, den ersten Abschnitt, der die Bergpredigt bringt, gleichsam

dem ersten Wochentag zuzuordnen, den zweiten dem zweiten,
und so fort bis zum siebten. Und dieser siebte Abschnitt führt
uns tatsächlich bis zu einem siebten Wochentag, dem Karsams-

tag, den die Juden zwar geschäftig entweihen (27,62—66), an
welchem aber Jesus, der Gottessohn, von Seinem Erlöser-Werke
ausruht, wie einst der Vater von dem der Schöpfung am siebten
Tage gefeiert hatte (Gen. 2, 2).

Aber mit dem siebten Tag der Grabesruhe ist das Heilandswirken
nicht zu Ende: Der achte Tag der Auferstehung Jesu folgt darauf;

Sein Wirken geht weiter „bis ans Ende dieser Weltzeit"
(28,1—20). Und dieser achte Tag ist der wiederaufgenommene
erste, der Sonntag der Verkündigung des Heilswortes, wie es der

Tag der Bergpredigt war. Die alte jüdische Siebentagewoche mit
der Sabbatfeier ist außer Kraft gesetzt wie „das Gesetz der
Gebote, (die sich) in Vorschriften (erschöpfen)" (Eph. 2,15; vgl.
Kol. 2,16f.).

Und die neue christliche Oktav tritt an ihre Stelle wie an die seine
das neue Gebot der Liebe, das in der Bergpredigt verkündigt
ward. Wir feiern nicht mehr den Rückblick auf die Schöpfung,
sondern wir feiern den Anbruch unsrer Erlösung an jedem Tage
des Herrn, — welche sich an dem „Tag des Herrn", am Jüngsten

Tage, vollenden wird.

Geht also auch aus diesem achtgliedrigen Aufbau der Haupthandlung

im Evangelium nach Matthäus mit derselben Deutlichkeit
wie aus seiner Darstellung des Verhältnisses zwischen Jesus und

166



dem Täufer hervor, wie fern diesem Verkündiger der guten
Botschaft gegenüber den Juden jede judaisierende Abweichung vom
Neuen Bunde gelegen hat, so können wir um nichts weniger
vernehmlich, für den, der Ohren hat (11,15; 13,9.16!), aufweisen,
daß Matthäus auch darin genau dieselbe Stellung zum Judentum
einnahm wie Paulus, daß auch er die endzeitliche Rettung ganz
Israels mit derselben Zuversicht erwartete wie der Verfasser der
Kapitel 9—11 des Römerbriefs.

Wir brauchen m diesem Zwecke nur den inneren Aufbau der
Matthäus-Kapitel 8 und 9, die den Bericht von Jesu Wunderwirken
enthalten, etwas genauer anzusehn und das Licht der Väter-Exegese
darauf leuchten zu lassen. Denn da ist zweimal unter verschiedenen

Gesichtspunkten die gewisse Hoffnung darauf verkündigt,
daß auch Israel schließlich von dem erlöst werden wird, der
Mensch geworden ist, um Israel und mit ihm die ganze Menschheit
zu erlösen.

Es ist dies zunächst im Dreischritt der drei ersten Wunberberichte
der Fall, der in gewisser Weise dem Dreischritt der
Gesamtverkündigung entspricht, nur daß es hier nicht um die Schritte
von Abraham über David und das Exil zu Jesus geht, sondern um
die von Jesu Wirken unter den Juden über sein Glaubenfinden
bei den Heiden zur schließlichen Bekehrung Israels.

Es sind die drei Berichte vom gereinigten Aussätzigen, vom Hauptmann

von Kapharnaum und von der Heilung der Schwiegermutter
Petri, worin sich dieser Dreischritt vollzieht.

Der erste dieser Berichte behandelt, wie sein stark betontes letztes
Wort unterstreicht (8, 4), das „Zeugnis", das Jesus durch sein
Wirken unter den Juden abgelegt hat, und das sie nicht ignorieren
konnten. Unter den unzähligen H eilungswundern, die Jesus getan,
hat Matthäus gerade die Reinigung eines Aussätzigen an die Spitze
seines Sammelberichts gestellt, weil bei dieser Reinigung jenes
Wort gefallen war, das der Evangelist sozusagen über die ge-

167



samte Wirksamkeit Jesu im jüdischen Bereich hätte schreiben

mögen: Es geschah „zum Zeugnis für sie", es geschah, damit
sie keine Entschuldigung hätten vor Gottes Gericht. Sehend
gewordene Blinde oder gehen gemachte Gelähmte brauchten von
den Behörden des Gottesvolkes nicht amtlich zur Kenntnis
genommen zu werden; ein gereinigter Aussätziger aber hatte sich
nach der Vorschrift des Gesetzes (Lev. 14) vor dem Priester zu

zeigen, seine Reinheit konstatieren zu lassen und1 ein Dankopfer
darzubringen. So wenig wie man das Zeugnis, das Martyrium,
wie der griechische Ausdruck lautet, ignorieren konnte, das der
gereinigte Aussätzige für die Heilandsmacht dessen darstellte, der
ihn gereinigt hatte, so wenig gelang es den Juden, das Zeugnis,
das Martyrium zu ignorieren, das Jesus vor ihren obersten
Behörden dafür abgelegt hat, daß er der Messias Israels und Gottes
Sohn ist (26, 63f.). Und' ebensowenig ist es ja auch möglich, das
durch die Jahrtausende „ihnen (den Juden) und den Heiden zum
Zeugnis" zum Martyrium, abgelegte Bekenntnis seiner Jünger zu
dieser seiner Messianität und Gottessohnschaft zu überhören, das

Er als Weiterführung seines eigenen Zeugnishandelns „vor
Statthaltern und Königen" selber angekündigt hat (10,18).

Überhört worden ist also dieses Zeugnis nicht; aber es hat bei

„den Juden" nur Haß und Hohn und Mord hervorgerufen (26,
65—68; 27,38—44). Aber o Wunder, das wir nie tief und dankbar

genug empfinden können, dieses Zeugnis hat Glauben gefunden

bei den Heiden, wie Jesus einstmals schon voll staunender
Verwunderung bei den Worten des heidnischen Hauptmanns von
Kapharnaum aussprach: Wahrlich, ich sage euch, bei niemandem
habe ich so großen Glauben in Israel gefunden! Ich sage euch
aber: „Es werden viele kommen von Orient und Occident und sich
mit Abraham und Isaak und Jakob im Himmelreich (zum Mahle)
niederlassen ; die Söhne des Reiches aber werden hinausgeworfen
werden in die äußerste Finsternis, da wird Geheul sein und
Zähneknirschen!" (8,10—12). Und' ist das nun das letzte Wort? Nein,
es ist nur der zweite Schritt, der in der Vorgeschichte dem zum
babylonischen Exil entspricht, dem grausigen Absturz von der
Höhe des Davidreiches.

168



Der dritte Schritt aber ist ganz im Geheimnis angedeutet in der
Geschichte von der Heilung der Schwiegermutter des Petrus,
welche fieberkrank darniederlag, bei der Berührung Seiner Hand
aber „aufstand" und „Ihm diente". Diese „Schwiegermutter ist
die Synagoge", sagt nämlich Beda Venerabiiis, „welche gleichsam

Mutter der dem Petrus anvertrauten Kirche ist". Denn „nachdem

Matthäus durch den Aussätzigen das ganze Menschengeschlecht

geheilt und am Knecht des Hauptmanns die Heilung der
Heiden gezeigt hatte, bezeichnet er folgerichtig durch die
Schwiegermutter Petri die Rettung der Synagoge weil am Ende der
Weltzeit die Synagoge vollzählig bekehrt werden soll, wenn ,die
Fülle der Heiden' (Rom. 11,25) eingetreten sein wird", ergänzt
der große deutsche Benediktinerbischof Hrabanus Maurus von
Mainz. „Soviel Stärkung hat sie erfahren", sagt schließlich Remigius

von Auxerre, „daß — einst des Todes und der Verdammnis
(2. Kor. 3, 7. 9) — sie nun des Lebens und der Glorie Dienerin
wurde".

Hat so die erste Dreiergruppe der Wunder den Dreischritt der
Heilsgeschichte von Christus an illustriert, so verkündet die zweite
Seine Herrlichkeit als Herr der Elemente (8,23—26: Petri Schifflein

im Sturm), Überwinder der Dämonen (8,28—24: Die
besessenen Gadarener) und, was das Größte ist, Heiland der Sünder

(9,1—8: Die Heilung des „Gichtbrüchigen"). Dann aber, nachdem

noch jene Antwort auf die Fastenfrage der Johannesjünger
eingeschaltet war, welche die Trennung zwischen Kirche und

Synagoge vorwegnahm (9,14—17, s.o. S. 145!), dann folgt nochmals

die Erzählung von einem — diesmal doppelten — Wunder,
das die künftige Geschichte des Gottesreiches geheimnisvoll
vorgebildet hat.

Ein doppeltes Wunder, sagen wir. Denn unablösbar ist die
Geschichte von der Auferweckung der Tochter des „Synagogenvorstehers

Jairus" (Mark. 5, 22) mit der von der Heilung jener
unreinen Frau zusammengeknüpft, welche eine der Quasten von
hinten berührt hatte, die Jesus wie jeder gesetzestreue Jude ge-

169



mäß der Vorschrift von Num. 15,38—40 zur steten Erinnerung
an Gottes Gebote an seinem Gewände trug.

Wozu die Verknüpfung dieser beiden Geschichten? Gerade bei

Matthäus, welcher stets nach sachlichen, nie bloß nach chronologischen

Gesichtspunkten anordnet, was er zu berichten hat, sich
also gewiß sogar vor der Auseinandertrennung zeitlich eng
verflochtenen Geschehens nicht im geringsten gescheut hätte? Ganz

gewiß hat er jedenfalls nicht, wie moderne Gelehrtenverblendung
meinte, darum verknüpft, weil er die nötige Zeit für das Sterben
des Mädchens in seiner Geschichte hätte gewinnen müssen; wofür
ja die Frist vollauf genügt hätte, die Jairus benötigte, um zu Jesus

zu kommen.

Sondern offenbar darum, weil schon die Evangelisten das tatsächliche

Zusammentreffen dieser beiden Geschehnisse als ein von
Gott gefügtes Vorbild für das verstanden haben, was die Kirchenväter

u,nd die von ihnen angeregten mittelalterlichen Exegeten als
den prophetischen Sinn dieses Gesamtereignisses bezeugen:

„Die Tochter des Synagogenvorstehers (das ist die Synagoge
selber) ist im zwölften Altersjahr (das ist zur Zeit der Mannbarkeit),
da sie Gott einen geistlichen Sprößling hervorbringen sollte, von
der Krankheit der Verirrungen hingestreckt worden. Während nun
zu dieser Tochter des Vorstehers Gottes WORT eilt, um die Söhne
Israels zu retten, errang sich die aus den Heidenvölkern zusammengeführte

heilige Kirche, die siech gewesen war durch den Fall in
die verbrecherischen Neigungen ihres Inneren, vorweg die für
andre bereitete Heilung. Es ist aber zu beachten, daß, weil die
Tochter des Synagogenvorstehers zwölf Jahre alt ist (Mark. 5, 42)
und dieses Weib seit zwölf Jahren an Bliutfluß litt (Matth. 9, 20),
zu eben der Zeit, da jene geboren wurde, diese krank zu werden
begonnen hat; denn beinahe im selben Weltalter begann sowohl
die Synagoge aus den Patriarchen erzeugt zu werden, als auch das
draußenstehende Heidenvolk sich mit der Krankheit des
Götzendienstes zu verunreinigen Solang also die Synagoge in Kraft
stand, laborierte die (Heiden-)Kirche; aber ,durch jener Strau-

170



cheln, ward' Rettung den Heiden' (Rom. 11,11). Denn es ,tritt
herzu und berührt' (9, 20) den Herrn die Kirche, wenn sie sich
durch den Glauben Ihm nähert", schreibt Hrabanus Maurus
und ähnlich schon Hilarius von Poitiers. Hieronymus
aber fügt die wunderbar kraftvollen Worte hinzu: „Bis auf den

heutigen Tag liegt im Hause des SynagogenVorstehers das Mädchen

tot; und, die da Lehrer zu sein scheinen, sind nur die
Flötenspieler, welche dort Klagelieder singen. Auch ist die Schar der
Juden nicht eine Schar von Gläubigen, sondern von Lärmenden.
,Wenn aber die Fülle der Heidenvölker eingetreten sein wird,
dann wird ganz Israel gerettet werden' (Rom. 11,25)".

So dürfen wir also dieses Ereignis noch weit über die Herrlichkeit

des Vorganges selbst, der leibhaftigen Totenauferweckung.
hinaus als eine wunderbare Realprophetie dessen verstehn, daß
die Synagoge geistlich starb, während Jesus zu ihrer Rettung
unterwegs war (so nach Mark. 5,23), bzw. geistlich erstorben war
(so nach Matthäus) ; daß aber unterdessen die Heiden sich gleichsam

von hinten — „weil das Heidenvolk Christus im Fleische
nicht gesehn hat", schreibt Hrabanus — Ihm nahten und durch
den Glauben, welcher auch sie der mit dem Gesetz verknüpft
gewesenen Verheißungen teilhaft werden ließ, vollkommene Heilung
ihrer Unreinheit gefunden haben. Und daß nun auch die Synagoge
dem Leben in Christus nicht für ewig abgestorben ist, sondern nur
gleichsam schlummert — mögen Einsichtslose darüber lachen (9,
24!), sofern ihnen noch danach zu Mute ist! — ; daß vielmehr Er
ihre Hand fassen und sie aus der Todesstarre auferwecken wird
zu ewigem Leben.

So jedenfalls hat Matthäus diesen Teil der von ihm verkündeten

guten Botschaft verstanden, so die Katholische Kirche von jeher,
indem sie dessen Verlesung für den 23. Sonntag nach Pfingsten,
den vorletzten der Vorbereitungszeit auf das Jüngste Gericht,
angeordnet hat und dazu die Jeremias-Prophetie an Israel im In-
troitus singen läßt: „ICH gedenke Gedanken des Friedens und
nicht des Leides; ihr werdet Mich anrufen, und Ich werde euch
erhören — und eure Gefangenen heimführen von allerorten" (29,

171



11 ff.) ; und aus Psalm 85 (84), 2: „Gesegnet hast Du, Herr, Dein
Land und hast gewendet die Gefangenschaft Jakobs!"

Die beiden letzten Wunder aber, die dann Matthäus an dieser
Stelle (9,27—33) schon aus dem dritten Buch (12, 22 ff.) und
dem vierten (20,29 ff.) vorwegberichtet, sind hier wohl ganz
eschatologisch zu verstehn: Die beiden Blinden entsprechen den
Gläubigen aus Juden- und Heidenvolk, welche am Ende der Zeit
den wiederkehrenden Davidssohn als solchen begrüßen werden
(vgl. 23,39!) und welchen Er dann die Augen auftun wird für
die selige Gottesschau. Und der besessene Stumme entspricht
dem Menschengeschlecht als ganzem, welchem Er dann endgültig
alle Dämonen austreibt und1 die Zunge zum ewigen Gotteslobe
löst.

So führt also Matthäi Verkündigung von den zehn Jesuswundern
tatsächlich in grandioser Komposition von Seinem Zeugniswirken
gegenüber dem damaligen Israel bis zur „Wiederherstellung aller
Dinge" (Apgesch. 3,21) durch Ihn in der ewigen Seligkeit der
Auferstandenen.

Wir sind am Ende unseres notgedrungen nur flüchtigen, sich auf
das Allerwesentlichste beschränkenden Überblicks über dieses
einzigartige Verkündigungswerk. Es bleiben nur noch zwei Ergänzungen

zu geben. Einmal eine synoptische Gesamtübersicht über die
verschiedenen Gliederungsprinzipien, welche wir nacheinander
entwickeln mußten, der Leser aber gern auch einmal nebeneinander

aufgezeichnet sehn wird.

Und sodann ein Hinweis auf diejenige Literatur, in welcher der
Leser Näheres über die Frage der Gliederung des Matthäus-Evangeliums

und über die Einzelheiten des darin Verkündigten finden
kann, wenn er das hier Skizzierte näher ausgeführt finden möchte.
Wir geben zunächst die Übersichtstabelle:

172



Die Gliederung des Evangeliums nach Matthäus

I. „Buch Genesis"

II. Buch der Gesetzgebung

und der
10 Wunder

III. Buch von Er¬

wählung und
Opfer

I,1-
2,23

3,1-
II,24

11,25-
16,20

Heilstag

1. 3,1-7,29
Anknüpfung, Berufung,

Verkündung
2. 8,1-11,24

Heilung, Sendung,
Trennung

3. 11,25-13,58
Verblendung und
Erwählung

4. 14,1-16,20
Speisung u.
Offenbarung

Seligpreisung

5.3
(Armen-Himmelreich)

5.4
(Trauernden-
Tröstung)

5.5
(Sanftmütige
Erbend. Lands)
5.6
(Hungernden-
Sättigung)

Weheruf

23,13
(Himmelreich)

[23,14]
(Witwen und
Waisen)

23,15
(Land und
Meer)
23,16-22
(Opfer)

Vaterunser¬
bitte

6.9
(Heiligung)

6.10
(Kommendes
Reichs 9,33 f.=
12,22 ff. 28)

6.10
(Geschehend.
Willens, 12,50)
6.11
(Brot)

Dreischritte

1,1-17: David-
Exil-Christus

4,1-11: Brot-
Tempel-Berg

14,1-16,20:
Brot

IV. Buch vom Aus¬
bau im Innern
und Ausblick
aufs Äußerste
(Eschaton)

16,21

26,2

5. 16,21-19,2
Aufbau im Innern

6. 19,3-26,2
Abgrenzung nach
außen

5.7
(Barmherzigen-
(Erbarmen)
5.8
(Reinen-
Gottesschau)

23,23-24
(Erbarmen)

23,25-26
(Unreines
Innere)

6.12
(Vergeben)

6.13
(Versuchung)

21,12-24,1 f.:
Tempel

V. Buch von der
abschließenden
Vollendung

26,3-
28,20

7. 26,3-27,66
Ende am Kreuz

8. 28,1-20
Anfang der Vollendung.

5.9
(Friedensstifter
Gottessöhne)
5.10
(Verfolgten-
Himmelreich)

23,27-28
(Scheingerechte)

23,29-36
(Verfolger)

6.13
(Erlösung vom
Bösen)
6.14 f.
(Vergebende,
5,44!)

28,16-20: Berg



Zu dieser Übersicht ist anzumerken, daß darin auch die sieben
bzw. acht Weherufe Jesu über Pharisäer und Schriftgelehrte, auf
die bei der Erörterung der Siebengliederung oben, um diese nicht
übermäßig zu komplizieren, nur gelegentlich hingewiesen worden
war, mit aufgenommen worden sind, weil sich das Vorhandensein
von entsprechenden Leitworten allzu deutlich aufdrängt, als daß
wir es für bloßen Zufall halten könnten. Allerdings bleibt eine
ernsthafte Schwierigkeit insofern besteh«, als der dritte Weheruf,

V. 14, auch nach den konservativsten heutigen Auslegern
(Lagrange, Dausch, Lauck) erst aus Markus 12,40 in unsern
Matthäustext, wie die Vulgata ihn bietet, hineingelangt ist, da er in
den meisten und besten Handschriften fehlt.

Wir sind außerstande, diese Schwierigkeit zu beheben, können
aber nur feststellen, daß der Leitwortbefund als solcher nicht
schlecht zur Echtheit des Verses oder eines ihm entsprechenden,
vielleicht unübersetzbaren, im Matthäus-Original passen würde.
Während Jesus die Trauernden seligpreist, weil sie getröstet werden

sollen und sie dann tatsächlich durch sein Heilandswirken
tröstet, wobei weder er sich bezahlen läßt, noch auch seine Jünger,
wie er ausdrücklich anordnet, Entgelt für ähnliches Wirken nehmen
dürfen (10, 8!), lassen sich Pharisäer und Schriftgelehrte von den
trauernden Witwen und Waisen schon dafür teuer bezahlen, daß

sie, ohne ihnen irgendwie wirksamen Trost gewähren zu können,
wie die Heiden (6,7) lange Gebete herplappern.

Vielleicht könnte man aber auch aus der Aufnahme des Verses

schließen, daß noch in einem gewissen zeitlichen Abstand von
der schriftlichen Festlegung des griechischen Textes so viel Sinn
für dessen Komposition unter seinem Leserkreis vorhanden war,
daß man auch hier die bei den Seligpreisungen beobachtete Achtzahl

erreichen wollte, auch wenn es die Absicht des Verfassers'

gewesen sein sollte, sich hier nur auf sieben Weherufe in seinem
Bericht zu beschränken und so zum Aufdruck zu bringen, daß
Pharisäer und Schriftgelehrte an der neuen Ordnung der Oktav von
Herrentag zu Herrentag keinerlei Anteil haben, sondern in der
alten Sabbatordnung zurückgeblieben sind.

174



Unmöglich jedenfalls scheint es uns der Leitwortbefund zu machen,
bei der Zuteilung der Weherufe an die entsprechenden Phasen
des Heilsgeschehens plötzlich nicht bei ihrer Abfolge zu bleiben,
wie es Wilkens, Der König Israels (Berlin, Band I, 1934,
S. 57 und Band II, 1937, S. 153ff.) getan hat. Ebenso wie auch
seine Zuteilung von sieben Abschnitten des Gleichniskapitels (13,
1—58) an die sieben Heilstage uns in keiner Weise zu überzeugen

vermocht hat, obwohl er selbst findet, gerade diese Abschnitte
und die Wachstumsstufen des Evangeliums „entsprechen einander

zwangslos" (I, 52).

Wilkens hat mit diesen Gewaltsamkeiten und damit, daß er die
außerordentlich große Bedeutung des achten Tages entsprechend
der achten Seligpreisung übersehen hat, leider das Pionierschicksal

erlitten, daß er bei seiner grundlegenden Entdeckung der
tatsächlichen Siebengliederung der Matthäus-Botschaft von Jesu Wirken

auf einem nur vorläufigen und auf die Dauer unhaltbaren
Standpunkt stehen geblieben ist, wie es ihm auch versagt blieb,
die unsres Erachtens noch viel wichtigere Fünfteilung der gesamten

guten Botschaft in der Fassung des Matthäus zu beachten,
die sich unseres Erachtens in der des Johannes wiederfindet1.

Trotzdem und trotz der nicht genügend wortgetreuen, poetisie-
renden Übersetzung sowie den bedauerlichen zeitgeschichtlichen
Akkommodationen, die er für angebracht hielt, hat Wilkens unsres
Wissens als erster das Verdienst erworben, den Blick konsequent
auf die Komposition des Matthäusevangeliums zu lenken, und
diese in umfassender Weise als Schlüssel für dessen Sachverständnis

zu benutzen. Auch unsre Arbeit wäre ohne die vorausgehende
von Wilkens niemals möglich gewesen, und jeder, der sich gründlicher

mit der Frage beschäftigen will, wird auf die reichen Belege
zurückgehen müssen, die Wilkens natürlich weit über das hinaus,

1 Auf Grund unserer Kompositionsanalyse ist der Kurzkommentar gestaltet,
den wir unserer bei Herder, Freiburg, erscheinenden revidierten Neu-Aus-
gabe von Alliolis Bibel-Übersetzung beigegeben haben; eine bestmöglich
,leitwortgetreue' Urtextübersetzung des NT soll baldmöglichst folgen und
jene Analyse im ausführlicheren Kommentar rechtfertigen.

175



was wir hier bieten konnten, vor allem über die Siebenteilung
vorlegt, der er sein Hauptaugenmerk zugewandt hat.

Freilich wandelt er auch damit, ohne es zu wi&sien, nur auf den

Spuren einer uralten katholischen Tradition, für welche die Catena
aurea als Zeugen aus der Väterzeit jenen Unbekannten (um etwa
550) zitiert, dessen von Papst Leo dem Großen beeinflußtes opus
imperfectum in Matthaeum im Abendland so hohe Wertschätzung
genoß, daß man es dem großen Kirchenlehrer des Orients, Johannes
Chrysostomus, zuschrieb, und worin es heißt: „Das Ganze seines
Berichts ordnete Matthäus folgendermaßen: I. Die Geburt, II. Die
Taufe, III. Die Versuchung, IV. Die Lehre, V. Die Wunder, VI. Die
Passion, VII. Auferstehung und Himmelfahrt Desselben; weil er
dadurch nicht bloß das Geschichtliche von Christus darlegen
wollte, sondern auch den evangelischen Lebensstand verkündigen".

Ist nun auch diese Einteilung gleichsam nur noch ein Nachhall der
ursprünglichen des Evangelisten, so hat sie doch das Einteilungsprinzip

des Evangeliums in der richtigen Richtung gesucht, wie
es auch der eigentliche Wiederentdecker dieses Prinzips einer
sachlichen Gliederung nach Dreier-, Fünfer-, Siebener- und
Zehnergruppen, der Valkenburger Neutestamentier H. C 1 ad d e r S. J.,
treffend formuliert hat („Unsre Evangelien", Freiburg 1919,
S. 63 f.) :

„Der ganze Schematismus der matthäischen Darstellung schließt es aus,
daß sie eine schlichte Wiedergabe des geschichtlichen Verlaufes sei. Wer
das erste Evangelium wirklich verstehen will, muß es als literarisches Kunstwerk

betrachten, in dem der Verfasser seine besondern Gedanken über das
Leben Jesu durch die Anordnung der geschichtlichen Tatsachen und durch
die Form seiner Darstellung zum Ausdruck bringt. Er will nicht nur
erzählen, sondern belehren und beweisen."

Und zur Erklärung dessen, daß dies in uns so fremder Form
geschah (S. 71 f.):

„Das Hebräische ist auf einer viel jugendlicheren Stufe sprachlicher
Entwicklung stehen geblieben als etwa das Griechische", mit welchem man „in
geschlossener, einheitlicher Gedankenentwicklung, unter Berücksichtigung

176



aller Beziehungen der Über- und Unterordnung, sich in wohlgesetzten
Perioden über alle Fragen des rastlosen menschlichen Geistes verbreiten kann.

Statt der griechischen Periode hat der Hebräer eigentlich nur seine kurzen
einfachen Sätze mit ihrem schlichten Nebeneinander, ohne Partizipialkon-
struktionen, ohne all die subordinierenden Konjunktionen. Auch er empfindet

jedoch das Bedürfnis, seine Aussagen in mannigfachster Weise zu
verbinden und zu sondern und miteinander in Beziehung zu setzen. Die
genauere Art dieser Beziehung muß der Leser ,und Hörer selbst ergänzen.
Aber um wenigstens zu zeigen, wohin die Fäden laufen, ob sie als parallel
oder als gegensätzlich, ob sie als Voraussetzung oder als Folgerung zu-
einandergehören, hat er seinen ,parallelismus membrorum', seine ,Respon-
sionen', seine ,Inklusionen' und seine ,Kontkatenationen', seine Wiederholungen

und seine zahlenmäßigen Anordnungen. Sie alle kann er gar nicht
entbehren, so wenig wie der Dichter Versmaß und Reim, Figuren und
Strophen. Daher das Dichterische in seiner Darstellung: er setzt die Dinge
anschaulich vor uns hin und läßt sie selbst über ihre Beziehungen zu uns
reden und selbst ihre Lehren und ihre Anforderungen an uns richten. Statt
der geradlinigen, verstandesmäßigen Entwicklungen erhalten wir, wieder
wie beim Dichter, das einzelne in Gruppen zusammengefügt."

Was hier Cladder ausführt, ist seither durch die verschiedensten
Erforscher des altisraelitischen und jüdischen Schrifttums immer
heller ins Licht gestellt worden.

Da ist Joseph Bonsirven S. J., der in „Exégèse rabbinique
et exégèse Paulinienne" (Paris 1939) zeigt, daß schon die alten
Rabbinen Satzreihen nebeneinander stellten, deren jeweils an gleicher

Stelle eingeordnete Glieder einander erklären sollten, wie es
die Reihen der Seligpreisungen, Vaterunserbitten und Weheworte
bei Matthäus tun (s.o. S. 162ff. u. 173f.). Bonsirven zitiert dazu
(S. 47 aus Mekilta zu Ex. 20; vgl. Strack-Billerbeck I, 813):

„Wie wurden die zehn Gebotsworte gegeben? Fünf auf der einen Tafel
und fünf auf der andern Tafel Es ist geschrieben: ,Ich, der Herr, bin dein
Gott...' und dem entsprechend : ,Du sollst nicht töten'. Die Schrift offenbart

uns, daß, wenn einer Blut vergießt, die Schrift es ihm zurechnet, wie
wenn er das Ebenbild des Königs herabgesetzt hätte... gemäß dem, daß

geschrieben steht: ,Wer das Blut von Menschen vergießt, von Menschen
werde vergossen sein Blut..., denn nach dem Ebenbild Gottes hat er
den Menschen gemacht' (Gen. 9,6).

177
2 ludaica, Bd. V, 3



Es steht geschrieben: ,Nicht sollst du falsche Götter haben' und dem

entsprechend: ,Nicht sollst du ehebrechen!' Die Schrift offenbart uns, daß,
wenn jemand sich dem Götzendienst hingibt, die Schrift es ihm zurechnet,
als wäre er Ehebrecher gegenüber Gott gemäß dem, daß geschrieben steht:
,Du (Israel) bist jene Ehebrecherin gewesen, die Frau, die sich fremde
Liebhaber genommen hat' (Ez. 16,32) etc."

Entsprechend ist also Mißbrauch des Gottesnamens mit Diebstahl,
Feiertagsentheiligung (als Gotteslästerung) mit Falschzeugnis,
Elternverunehrung mit dem Gelüst nach des Nächsten Eigentum
in Korrespondenz zu setzen. Während aber dies alles wohl erst
nachträglich von den Rabbinen an den Offenbarungstext
herangetragen sein dürfte, konnte Matthäus von vornherein jene ihm
von verschiedenen Gelegenheiten her erinnerlichen Worte Jesu
in der Abfolge seiner Gesamtverkündigung anordnen — und so der

Heilige Geist, Der ihm das eingab, auch diese Anordnung als Mittel
unsrer Erleuchtung in Dienst nehmen.

Nicht nur in rabbinischer Auslegung, sondern im inspirierten
Gotteswort selbst hat sodann Albert Con dam in S. J. ganz
ähnliche Kompositionsprinzipien nachgewiesen, wie wir sie bei
Matthäus wiederfanden. Vor allem für die Kapitel 40—55 und die
ursprünglich direkt an sie anschließenden 60—62 bei Isaias. (Le
livre d'Isaie, Paris 1905; weiterführund Poèmes de la Bible, Paris
1933, S. 40 ff.)

Condamin weist nämlich — z. T. an der gehäuften Wiederkehr der
Leitworte aus 40,3.10 in 62,10 f. — mit großer Sorgfalt und1

reichen Einzelbelegen nach, daß es sich bei diesen Texten um eine
einzige große Komposition von neun umfänglichen Einzelgedichten

um die Mitte von Kap. 48 herum handelt. Und zwar um eine
so symmetrische Komposition, daß vor diesem Kapitel (also in den
4 ersten Gedichten) 327, hinter ihm 323 (und wahrscheinlich vor
dem Eintreten einer bestimmten Textverderbnis — 52,3—6 —
auch 327!) Verse stehen und dann vollends im einzelnen Entsprechungen

in Fülle an den jeweils von der Mitte gleichen Abstand
einnehmenden (symmetrisch entsprechenden) Stellen aufzuweisen
sind.

178



Was aber Condamin an prophetisch-poetischen Beispielen (auch
bei Jeremias, vgl. Le livre de Jérémie, Paris 1920) gezeigt hat, das
weist ähnlich Bruno Baischeits noch unpublizierter
Kommentar zu den Samuel-Büchern in Weiterführung B u b e r scher
Untersuchungen über den biblischen Leitwort-Stil (Die Schrift und
ihre Verdeutschung, Berlin 1936) auch für eine scheinbar bloß
geschichtserzählerische Darstellung nach, welche doch in
Wirklichkeit ebenfalls verkündigen, lehren wollte!

Speziell die außerordentliche Wichtigkeit des Leitwort-Stils, des
Brauches, über große Abstände hinweg Beziehungen durch
Wiederaufnahme derselben Worte, besonders Namen, anzudeuten, ist
erst nach Cladder voll anerkannt worden und hat es ermöglicht,
bis an das Ziel des Weges zu gelangen, den schon er als den
einzig richtigen erkannt und eingeschlagen hatte.

Auch er suchte nach objektiven Kriterien der Gliederung, fand
sie aber gerade nicht da, wo sie sind, in den jeweils bedeutungsschwersten

Leitworten, sondern glaubte sie in fast bedeutungslosen

stereotypen Formeln gefunden zu haben, besonders in
derjenigen, die jeweils Jesu Reden bei Matthäus abschließt: „Als
Jesus (alle) diese Worte vollendet hatte..." (bzw. ähnlich, 7,28;
11,1; 13,53; 19,1; 26,1). So kam Cladder dazu, um jede dieser
Reden einen Hauptabschnitt gruppiert zu sehen, während in
Wirklichkeit zwar die dritte im dritten Buch, alleinsteht, die 1. und
die 2. aber symmetrisch zur 5. und 4. in einem einzigen Buch —
dem II. symmetrisch zum IV. — vereinigt sind.

Hatte Cladder sich vor allem um unser Matthäus-Evangelium
bemüht, so ist seinem Schüler G. Hartmann S. J. in dessen
Buche „Der Aufbau des Markusevangeliums" (Münster 1936)
vergönnt gewesen, als erster die originale Komposition eines der
vier Evangelien wiederzuentdecken ; eine Entdeckung, die uns fast
wichtiger zu sein scheint, als es der reichhaltigste und weitest-
zurückreichende Handschriftenfund sein könnte; vielmehr: eine
„Kopernikanische Wendung" in der neutestamentlichen Wissenschaft,

welche hiermit endlich aufhört, Goethes Verdikt ausgesetzt

zu sein:

179



Sie hält die Teile in der Hand,
fehlt leider nur das geistige Band!

Was uns hier an Hartmanns Fund angeht, ist nur die Frage, welches

Licht er auf das Matthäusevangelium zu werfen vermag.

Hartmanns Ausgangsentdeckung bestand darin, daß bei Markus
der Name Jesus im ersten Satz einer Perikope nur jeweils am
Anfang der großen Hauptabschnitte vorkommt und in Verbindung
mit andern Worten eine Art „Überschrift" über das betreffende
„Buch" darstellt.

Bei Matthäus ist der Name Jesus im Anfang einer Perikope nicht
ausschließlich den Buch-Titeln vorbehalten. Immerhin wird man
auch hier den jeweiligen Anfangsworten der Bücher (bzw. der im
zweiten, dritten und vierten von ihnen festzustellenden „Prologe")
einen ähnlichen Überschriftscharakter wie bei Markus nicht absprechen

können. Sie lauten:

I: „Buch der Abstammung (Genesis!) Jesu Christi..." (1,1)

II: „In jenen Tagen aber erscheint Johannes, der Täufer" (3,1)
„Darauf erscheint Jesus von Galiläa aus am Jordan" (3,13)
„Von da an begann Jesus zu verkündigen..." (4,17)

III: „Zu jener Entscheidungszeit nahm Jesus das Wort..." (11,25)
„Zu jener Entscheidungszeit ging J e s u s am Sabbat durch die Saaten"
(12,1)

IV : „Von da an begann Jesus Christus seinen Jüngern zu zeigen ..."
(16,21)
„Und nach sechs Tagen nimmt Jesus mit sich..." (17,1)

V: „Da waren versammelt die Hohenpriester daß sie J e s u m
töteten" (26,3).

Wichtiger aber als der jeweilige Neuansatz bei der Überschrift
(so unzweideutig er auch stellenweise, etwa bei der ausschließlichen

Verwendung der Worte h êxsîvcp rcö xaigcö zu Über-
schriftszwecken im III. Buch: 11,25; 12,1; 14,1 — Beginn der
2. Hälfte des Werkes! — nachzuweisen ist) wichtiger ist bei
Matthäus das, was gewöhnlich als Inclusio bezeichnet wird, von uns

180



Rahmung genannt wurde. Auch dies findet Hartmann bei Markus
wieder und kennzeichnet es, durchaus treffend, als „ein inhaltliches

Zurückkehren zum Ausgangspunkt. Mit andern
Worten: Anfang und Schluß heben sich gleichsam als gedankliche

Klammern heraus, welche das Ganze zusammenhalten"
(S. 61). Worauf er dann solche Verklammerung oder also
Rahmung für alle sieben Hauptteile des Markus-Evangeliums
nachweist (S. 61—72). So bekräftigen und ergänzen einander seine und
unsre Ergebnisse in den großen Hauptfragen der Komposition
hervorragend, wenn er uns auch in Einzelheiten der Untergliederung
und Binnen-Komposition innerhalb der Hauptteile noch nicht das
letzte Wort gesprochen zu haben scheint; was z.T. dadurch zu
erklären sein dürfte, daß er die typologische Bedeutung der
einzelnen Perikopen, wie sie aus der Väterexegese bekannt ist, so

gut wie gar nicht berücksichtigt hat und ihm dadurch so wichtige
Züge wie die eucharistische Bedeutung des III. Hauptabschnitts
(Mark. 6, 30—8, 26) völlig entgangen ist, welche der des zweiten
Teils im dritten Buch Matthäi, entspricht (vgl. oben S. 146ff.).

Wir sind1 am Ende des — im vorgeschriebenen Rahmen notgedrungen

nur flüchtigen — Überblicks über die Literatur, die uns un-
sern Weg gewiesen oder auch nachträglich seine Richtigkeit
bestätigt hat.

Es bleibt nur noch zu sagen, daß die volle Fruchtbarkeit der
Entdeckung des Kompositionsgesetzes eines biblischen Buches
natürlich erst sinnfällig werden kann, wenn dasselbe so gedruckt
wird1, daß die Gliederung sichtbar wird, die früher der gute
Vorleser hörbar gemacht hat.

Wenigstens eine kleine Probe dessen, was eine solche
Sichtbarmachung leisten kann, möge zum Schluß in Gestalt einer originalgetreu

gegliederten deutschen Wiedergabe von Jesu Gebetslehre
nach Matthäus (6,9—15) kommentarlos dafür zeugen, wie
wunderbar es der schriftgelehrte Evangelist Matthäus (vgl. 13,52!),
inspiriert vom Heiligen Geiste, verstanden hat, schon durch" die
Anordnung des von Jesus Gesagten, dessen tiefen Sinn und scharfe
Akzentuierung herauszuarbeiten :

181



Ihr nun sollt so beten :

VATER UNSER,
Der Du bist in den Himmeln!

Geheiliget werde Dein Name,
Kommen möge Dein Reich,
Geschehen möge Dein Wille,

Wie im Himmel so auch auf Erden!

Unser Brot zum Dasein gib uns heute!

Und vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben haben unsern Schuldnern!

Und führe uns nicht in Versuchung!
Sondern erlöse uns von dem Bösen!

Vergebt nämlich i h r den Menschen ihre Fehltritte,
so vergibt auch euch euer himmlischer Vater;
vergebet aber ihr nicht den Menschen,
so vergibt auch EUER VATER nicht eure Fehltritte.

Das Verhältnis der Christen und Juden
in katholischer Sicht

von Professor D. MICHAEL SCHMAUS, München

1. Theologische Fragestellung
Es gehört zu den großen Geheimnissen der Geschichte, daß das
Schicksal aller Völker durch das Schicksal des jüdischen Volkes
wesentlich mitbestimmt wird. Man kann diese Tatsache unter den
verschiedensten Gesichtspunkten zu erklären versuchen, unter
dem politischen, unter dem rassischen, unter dem sozialen, unter
dem wirtschaftlichen. Jeder Standort bietet eine Teilansicht und
liefert so wichtige und wertvolle Ansätze für die Lösung des
Problems. Ich wähle für meine Analyse den Standort des katholischen

Dogmatikers, d. h. des katholischen Glaubens, der sich
wissenschaftlich zu interpretieren versucht. Ich bin überzeugt, daß
diese Sicht die politische, soziale und wirtschaftliche transzen-

182


	Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist [Fortsetzung]

