Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Matth&us, der schriftgelehrte Evangelist [Fortsetzung]
Autor: Thieme, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Matthius, der schriftgelehrte Evangelist

von Prof. Dr. KARL THIEME, Basel

(Fortsetzung)

Schon die Art, wie es der Evangelist verstanden hat, die fiinf
Biicher seiner guten Botschaft als solche zu gliedern und die er-
wihnten mannigfaltigen Entsprechungen zu den fiinf Biichern
Moses’ einzuordnen (neben denen es natiirlich noch unzihlige wei-
tere Entsprechungen zu jeweils micht die gleiche Ordnungszahl
tragenden Biichern Moses’ und iiberhaupt des Alten Testamentes
bei Matthius gibt), erweckt fiir seine Kompositionskunst unsere
hochste Bewundernung.

Noch erstaunlicher aber ist es, daB er neben dem D reischritt der
Heilsgeschichte und der Fiinfzahl der Moses-Biicher auch die
durch Gottes Weltschopfungswerk im Laufe einer Woche gehei-
ligte Sieben im Welterlosungswerk des Gottessohnes wieder-
zufinden und fiir seinen aufmerksamen Leser sichtbar zu machen
gewulBt hat.

Auch hierbei ist er nun nicht etwa willkiirlich ,,konstruierend*¢
vorgegangen, so wenig wie bei der Zusammenordnung der Tat-
sachen unter den andern Zahleneinheiten. Wir sahen ja, daB es
der Dreischritt der Heilsgeschichte bis auf Jesus und im Wirken
Jesu gewesen war, dem Matthaus die Dreigliederung vom dritten
Buch ab verdankte. Auch die Fiinfteilung ergab sich vollig na-
tiirlich: Vorgeschichte, der Christuserweis durch Erfiillung von
GeheiB und VerheiBung des alten Bundes, die Offenbarung des
Messias-Mysteriums an die Seinen, die Erziehung zur Kreuzes-
nachfolge, Passion und Auferstehung; das waren eben wirklich
die Stationen, die eine Verkiindigung von Jesus als dem Christus
zu durchlaufen hatte.

Eine noch feinere Untergliederung aber ergab sich nun, wenn die
Frage aufgeworfen wurde, ob das siebenstufige Wachstum, das

161

1 Judaica, Bd. V, 3



im Aufbau der sieben Seligpreisungen Jesw und der sieben Bitten
des Vaterunser zu beobachten ist, sich nicht auch in einer Stufen-
folge des Weges wiederfinde, den Jesus hienieden mit den Seinen
gegangen ist.

Matthdus hat diese Frage bejaht und sich in seiner Verkiindigung
von der damit festgestellten Wirklichkeit bestimmen lassen. Wenn
wir ihm darin folgen wollen, tun wir gut, von der letzten, obersten
Stufe auszugehn, weil die Entsprechungen da, wo es gegen das
Ende geht, die deutlichsten sind.

Wiorum bitten wir mit der siebenten Bitte des Vaterunser? Wir
pflegen zu sagen: Erl6se uns von dem Ubel! Genauer miiBte
man iibersetzen: Erlose uns von dem Bosen! Und schon Hiero-
nymus hat betont, daB dabei nicht nur an d as Bose, sondern auch
an den Bosen zu denken ist, von dessen Tyrannei erlost zu wer-
den wir mit dieser Bitte erflehen.

Wer aber hat uns schon, ein fiir allemal, von dem Bésen erlost?
Jesus Christus durch seine Passion, in welcher er unsre Strafe
trug, ,,damit wir Fried en hitten*, wie der Prophet Isaias (53,5)
im Heiligen Geist verheiBen hatte. So ist er am Kreuz unser Frie-
densstifter geworden, der uns mit Gott versohnt hat, von
welchem wir abgefallen waren.

Seine siebte Seligpreisung aber lautet: Selig sind die Frieden s-
stifter, denn sie sollen Gottes Sohne heiBen. — Und eben
da der Erl6ser am Kreuz verschieden ist, bezeugt der heidnische
Hauptmann: Wahrhaftig, Gottes Sohn war dieser!

Liegt es danach nicht nahe, im Passionsbericht (26,3—27, 66);
das dargestellt zu finden, wodurch die siebte Bitte ein fiir allemal
erhort, die siebte Seligpreisung einzigartig bewihrt wurde?

Und nun die sechste Bitte: Fiihre uns mnicht in Versuchung!
— Die sechste Seligpreisung: Selig, die rein im Herzen sind! (Also
nicht nur auBerlich durch Waschungen und angstliche Selbstbe-
hiitung vor ,,Unreinem‘, sondern bis ins tiefste Innere.)

162



Der sechste Abschnitt aber der Matthausverkiindigung von Christi
Wirken beginnt (19,3) mit den Worten: ,Und es traten die
Phariséer an ihn heran, die wollten ihn versuchen...?; aber
auch die letzte Einzelgeschichte dieses Abschnitts vor den groBen
SchluBreden, in deren sechstem Wehe iiber Schriftgelehrte und
Pharisder (23,25f.) diese als nur auBerlich rein verurteilt
werden, berichtet eingangs, daB ein Schriftgelehrter ,ihn ver-
suchte und fragte. Und der ganze Abschnitt (19,3—25,46)
ist voll vom damaligen Versuchtwerden des Christus (19, 3—
22,46) und vom kiinftigen endzeitlichen Seiner Kirche (24,1—
25, 46).

Die fiinfte Bitte: Vergib uns unsre Schuld, wie auch wir ver-
geben haben unsern Schuldnern! — Die Preisung: Selig die Barm-
herzigen, denn sie werden Erbarmen finden! — (Der fiinfte
Weheruf aber gilt denen, die ,,Gericht, Erbarmen und Treue‘
vernachlissigen, 23, 23.)

Und siehe, die groBe Rede, die das Hauptstiick des fiinften Teils
der guten Botschaft vom Christusweg (16,21—19,2) darstellt,
sie gipfelt in der Aufforderung, siebzigmal siebenmal zu ver-
geben (18,211.) und der Frage des Himmelskénigs: ,,MuBtest
nicht auch du mit deinem Dienstgefihrten Erbarmen haben,
so wie ja ich mit dir Erbarmen hatte? (18,33); d.h. mit
genau derselben Verkniipfung des gottlichen Erbarmens mit dem
unsern, wie sie auch die fiinfte Seligpreisung und die fiinfte Vater-
unserbitte vollziehn — wund die ehern gefiigte SchluBstrophe von
Jesu Gebetslehre unmittelbar im AnschluB an das Vaterunser.
(6,141f.) so nachdriicklich unterstreicht. (Vgl. unten S. 182.)

Die vierte Bitte sodann formulieren wir gewohnlich: Unser tig-
liches Brot gib uns heute! — Genauer heiBit es wohl, gemal der
Auffassung vieler besonders griindlicher Forscher, bei Matthius:
Unser Brot zum Dasein gib uns heute! — Bei Lukas (11, 3) : Unser
Brot zum Dasein gib uns tiglich! — Die vierte Preisung: Selig
sind, die hungern und diirsten nach der Gerechtigkeit;
denn sie sollen gesidttigt werden!

163



Und wir erinnern uns daran, daB wir hier nun schon im Bereich
des mittleren, des dritten Buches Matthii angelangt sind, wo von
den beiden Speisungen mit dem wunderbar vermehrten Brot, vom
Brotessen mit ungewaschenen Hinden (15, 2), von der Brot-bitte
der kanaaniischen Heidin, und vom Sauerteig der Pharisider und
Sadduzier die Rede ist (14,1—16,20).

Wenn da den Jiingern vorgeworfen wird (noch viel schirfer bei
Markus 8,14—21), daB sie bei Jesu warnendem Wort von diesem
Sauerteig nur an greifbaren Brotsauerteig und nicht an die Lehre
der Pharisider und Sadduzier gedacht haben, trifft nicht viele von
uns ein entsprechender Vorwurf, wenn wir bei unserem tiglichen
Brot zum Dasein nur an das Brot unseres Leibes, seine Nahrung
und Notdurft, zu denken pflegen wund jenes ,iiberwesentliche*
Brot (wie es die Vulgata-Ubersetzung nennt) vergessen, das uns
doch zum Dasein in der Gotteskindschaft vor allem unentbehr-
lich ist? Wie ganz ausdriicklich das Konzil von Trient bestatigt,
da es die Gliaubigen zur hingegebenen Verehrung des allerheilig-
sten Altarsakramentes ermahnt, ,,damit sie jenes ,iiberwesentliche
Brot‘ hiufig mogen empfangen konnen und es ihnen wahrhaftig
zum Leben der Seele und zur stindigen Gesundheit des Geistes
gereiche‘.

Tatsidchlich .also, wie uns ja zu allem UberfluB das Evangelium
nach Johannes (6,22—59) noch ganz ausdriicklich bestitigt hat,
war mit jenen wunderbaren Speisungen im vierten Abschnitt von
Jesu Wirken die noch viel wunderbarere Speisung mit der heiligen
Eucharistie vorgebildet. Tatsédchlich bitten wir mit der vierten
Bitte immer auch uwm dieses ,,iiberwesentliche Brot‘. Und wenn
die vierte Seligpreisung verheiBt, daB die Hungernden und Diir-
stenden mit der Gerechtigkeit gesittigt werden sollen, dann ver-
heiBt sie, daB wir mit IThm gesittigt werden sollen, denn ,Er
ist unsre Gerechtigkeit‘ (Jer. 23, 6; 1. Kor. 1, 30).

Vor dieser geheimnisvollen Mittelbitte des Vaterunser steht als
dritte jene um das Geschehen des Gotteswillens, welcher die

dritte Seligpreisung, der Sanftmiitigen, d. h. im Original: der

164



willig Armen und Niedrigen, entspricht, welchen ,,das Land*,
d. h. urspriinglich: das Heilige, das dem Volke Israel von Gott
Gelobte Land zum Erbe verheiBen ist.

Und so offenbart sich zu Beginn des dritten Abschnittes der Hei-
land als ,,sanftmiitig und demiitig von Herzen* (11,25—30)
und erklart auf dem Hohepunkt dieses Abschnitts als seinen wah-
ren Verwandten (und also Miterben) jeden, ,,der den Willen tut
meines Vaters, Der in den Himmeln ist*“ (12, 50).

Voran ging die zweite Bitte um das Kommen des Gottesreichs
und die zweite Seligpreisung, der Trauernden, weil sie getrostet
werden sollen. Und so berichtet uns der zweite Abschnitt von
jener groBen Trostung aller Trauernden in Gestalt von Jesu Hei-
landswirken unter den Menschen (8,1—11,24), und im Riickblick
darauf wird (12, 28) ausdriicklich gesagt: ,Wenn nun ich im
Geiste Gottes (dem Troster!) die Dimonen austreibe, nun dann
ist auf euch das Reich Gottes herabgekommen!

Die erste Seligpreisung aber galt den ,Armen im Geist, denn
ihrer ist das Himmelreich‘; die erste Bitte der Heiligung
des Gottesnamens. (Das erste Wehe den Pharisiern und Schrift-
gelehrten, weil sie das Himmelreich vor den Menschen ver-
schlieBen, 23,13!)

Und so 148t sich das Tun Jesu im ersten Abschnitt der Matthaus-
botschaft davon (3,1—7, 29) riickblickend zusammenfassen in dem
kurzen Sitzchen: ,,Den Armen wird die gute Botschaft ver-
kiindigt‘‘ (11,5); im Mittelpunkt dieser Verkiindigung aber steht
ja eben das Gebet, das mit der Bitte um die rechte Heiligung
des Gottesnamens anhebt. Und am Anfang dieser Verkiindigung
stehen eben jene Seligpreisungen, die das Himmelreich den
Armen zusprechen.

Den Armen — und: den um der Gerechtigkeit willen
Verfolgten, wie die achte Seligpreisung die erste wieder aufnimmt

165



und ndher bestimmt (5,10). Um der Gerechtigkeit willen aber, das
heiBt ja: um Seinetwillen, wie Er Selber sogleich bestitigt (5,11).

Durch diese Anfiigung einer achten Seligpreisung aber ist etwas
sehr Bedeutsames geschehn. Gerade nachdem wir nun gesehn
haben, wie jede der Preisungen einem Geschehnisabschnitt ent-
spricht, gleichsam dem Tag einer heiligen Woche, fillt es uns
ja leicht, den ersten Abschnitt, der die Bergpredigt bringt, gleich-
sam dem ersten Wochentag zuzuordnen, den zweiten dem zweiten,
und so fort bis zum siebten. Und dieser siebte Abschnitt fiihrt
uns tatsachlich bis zu einem siebten Wochentag, dem Karsams-
tag, den die Juden zwar geschiftig entweihen (27,62—660), an
welchem aber Jesus, der Gottessohn, von Seinem Erloser-Werke
ausruht, wie einst der Vater von dem der Schopfung am siebten
Tage gefeiert hatte (Gen. 2, 2).

Aber mit dem siebten Tag der Grabesruhe ist das Heilandswirken
nicht zu Ende: Der achte Tag der Auferstehung Jesu folgt dar-
auf; Sein Wirken geht weiter ,bis ans Ende dieser Weltzeit*
(28,1—20). Und dieser achte Tag ist der wiederaufgenommene
erste, der Sonntag der Verkiindigung des Heilswortes, wie es der
Tag der Bergpredigt war. Die alte jiidische Siebentagewoche mit
der Sabbatfeier ist auBer Kraft gesetzt wie ,,das Gesetz der Ge-
bote, (die sich) in Vorschriften (erschopfen)‘ (Eph. 2,15; vgl.
Kol. 2, 16 f.).

Und die neue christliche Oktav tritt an ihre Stelle wie an die seine
das neue Gebot der Liebe, das in der Bergpredigt verkiindigt
ward. Wir feiern nicht mehr den Riickblick auf die Schépfung,
sondern wir feiern den Anbruch unsrer Erlésung an jedem Tage
des Herrn, — welche sich an dem ,,Tag des Herrn*, am Jiing-
sten Tage, vollenden wird.

Geht also auch aus diesem achtgliedrigen Aufbau der Haupthand-
lung im Evangelium nach Matthius mit derselben Deutlichkeit
wie aus seiner Darstellung des Verhiltnisses zwischen Jesus und

166



dem Taufer hervor, wie fern diesem Verkiindiger der guten Bot-
schaft gegeniiber den Juden jede judaisierende Abweichung vom
Neuen Bunde gelegen hat, so kdnnen wir um nichts weniger ver-
nehmlich, fiir den, der Ohren hat (11,15; 13,9.16!), aufweisen,
daB Matthius auch darin genau dieselbe Stellung zum Judentum
einnahm wie Paulus, daB auch er die endzeitliche Rettung ganz
Israels mit derselben Zuversicht erwartete wie der Verfasser der
Kapitel 9—11 des Romerbriefs.

Wir brauchen zu diesem Zwecke nur den inneren Aufbau der Mat-
thaus-Kapitel 8 und 9, die den Bericht von Jesu Wunderwirken
enthalten, etwas genauer anzusehn und das Licht der Viter-Exegese
darauf leuchten zu lassen. Denn da ist zweimal unter verschie-
denen Gesichtspunkten die gewisse Hoffnung darauf verkiindigt,
daB auch Israel schlieBlich von dem erlést werden wird, der
Mensch geworden ist, um Israel und mit ihm die ganze Menschheit
zu erlosen.

Es ist dies zunidchst im Dreischritt der drei ersten Wunberberichte
der Fall, der in gewisser Weise dem Dreischritt der Gesamt-
verkiindigung entspricht, nur daB es hier nicht um die Schritte
von Abraham iiber David und das Exil zu Jesus geht, sondern um
die von Jesu Wirken unter den Juden iiber sein Glaubenfinden
bei den Heiden zur schlieBlichen Bekehrung Israels.

Es sind die drei Berichte vom gereinigten Aussitzigen, vom Haupt-
mann von Kapharnaum und von der Heilung der Schwiegermutter
Petri, worin sich dieser Dreischritt vollzieht.

Der erste dieser Berichte behandelt, wie sein stark betontes letztes
Wort unterstreicht (8,4), das ,,Zeugnis‘, das Jesus durch sein
Wirken unter den Juden abgelegt hat, und das sie nicht ignorieren
konnten. Unter den unzihligen Heilungswundern, die Jesus getan,
hat Matthius gerade die Reinigung eines Aussitzigen an die Spitze
seines Sammelberichts gestellt, weil bei dieser Reinigung jenes
Wort gefallen war, das der Evangelist sozusagen iiber die ge-

167



samte Wirksamkeit Jesu im jiidischen Bereich hitte schreiben
mogen: Es geschah ,,zum Zeugnis fiir sie’’, es geschah, damit
sie keine Entschuldigung hitten vor Gottes Gericht. Sehend ge-
wordene Blinde oder gehen gemachte Gelihmte brauchten von
den Behorden des Gottesvolkes nicht amtlich zur Kenntnis ge-
nommen zu werden; ein gereinigter Aussitziger aber hatte sich
nach der Vorschrift des Gesetzes (Lev. 14) vor dem Priester zu
zeigen, seine Reinheit konstatieren zu lassen und ein Dankopfer
darzubringen. So wenig wie man das Zeugnis, das Martyrium,
wie der griechische Ausdruck lautet, ignorieren konnte, das der
gereinigte Aussitzige fiir die Heilandsmacht dessen darstellte, der
ihn gereinigt hatte, so wenig gelang es den Juden, das Zeugnis,
das Martyrium zu ignorieren, das Jesus vor ihren obersten Be-
horden dafiir abgelegt hat, daB er der Messias Israels und Gottes
Sohn ist (26,63f.). Und ebensowenig ist es ja auch moglich, das
durch die Jahrtausende ,,ijhnen (den Juden) und den Heiden zum
Zeugnis‘‘ zum Martyrium, abgelegte Bekenntnis seiner Jiinger zu
dieser seiner Messianitit und Gottessohnschaft zu iiberhéren, das
Er als Weiterfithrung seines eigenen Zeugnishandelns ,,vor Statt-
haltern und Konigen*‘ selber angekiindigt hat (10, 18).

Uberhort worden ist also dieses Zeugnis nicht; aber es hat bei
,den Juden‘ nur HaB und Hohn und Mord hervorgerufen (26,
65—68; 27,38—44). Aber o Wunder, das wir nie tief und dank-
bar genug empfinden konnen, dieses Zeugnis hat Glauben gefun-
den bei den Heiden, wie Jesus einstmals schon voll staunender
Verwunderung bei den Worten des heidnischen Hauptmanns von
Kapharnaum aussprach: Wabhrlich, ich sage euch, bei niemandem
habe ich so groBen Glauben in Israel gefunden! Ich sage euch
aber: ,,Es werden viele kommen von Orient und Occident und sich
mit Abraham und Isaak und Jakob im Himmelreich (zum Mahle)
niederlassen; die Sohne des Reiches aber werden hinausgeworfen
werden in die duBerste Finsternis, da wird Geheul sein und Zihne-
knirschen!““ (8,10—12). Und ist das nun das letzte Wort? Nein,
es ist nur der zweite Schritt, der in der Vorgeschichte dem zum
babylonischen Exil entspricht, dem grausigen Absturz von der
Hohe des Davidreiches.

168



Der dritte Schritt aber ist ganz im Geheimnis angedeutet in der
Geschichte von der Heilung der Schwiegermutter des Petrus,
welche fieberkrank darniederlag, bei der Beriihrung Seiner Hand
aber jaufstand‘‘ und ,,Jhm diente®. Diese ,,Schwiegermutter ist
die Synagoge‘’, sagt nimlich Beda Venerabilis, ,,welche gleich-
sam Mutter der dem Petrus anvertrauten Kirche ist‘“. Denn ,,nach-
dem Matthiaus durch den Awussitzigen das ganze Menschenge-
schlecht geheilt und am Knecht des Hauptmanns die Heilung der
Heiden gezeigt hatte, bezeichnet er folgerichtig durch die Schwie-
germutter Petri die Rettung der Synagoge ..., weil am Ende der
Weltzeit die Synagoge vollzdhlig bekehrt werden soll, wenn ,die
Fiille der Heiden‘ (Rom. 11, 25) eingetreten sein wird, erginzt
der groBe deutsche Benediktinerbischof Hrabanus Maurus von
Mainz. ,,Soviel Stiarkung hat sie erfahren‘’, sagt schlieBlich Remi-
gius von Auxerre, ,,daB — einst des Todes und der Verdammnis
(2. Kor. 3,7.9) — sie nun des Lebens und der Glorie Dienerin
wurde‘,

Hat so die erste Dreiergruppe der Wunder den Dreischritt der
Heilsgeschichte von Christus an illustriert, so verkiindet die zweite
Seine Herrlichkeit als Herr der Elemente (8, 23—26: Petri Schiff-
lein im Sturm), Uberwinder der Didmonen (8,28—24: Die be-
sessenen Gadarener) und, was das GréBte ist, Heiland der Siinder
(9,1—8: Die Heilung des ,,Gichtbriichigen‘). Dann aber, nach-
dem noch jene Antwort auf die Fastenfrage der Johannesjiinger
eingeschaltet war, welche die Trennung zwischen Kirche und
Synagoge vorwegnahm (9,14—17, s.0. S. 145!), dann folgt noch-
mals die Erzihlung von einem — diesmal doppelten — Wunder,
das die kiinftige Geschichte des Gottesreiches geheimnisvoll vor-
gebildet hat.

Ein doppeltes Wunder, sagen wir. Denn unablosbar ist die Ge-
schichte von der Auferweckung der Tochter des ,,Synagogenvor-
stehers Jairus‘‘ (Mark. 5,22) mit der von der Heilung jener un-
reinen Frau zusammengekniipft, welche eine der Quasten von
hinten beriihrt hatte, die Jesus wie jeder gesetzestreue Jude ge-

169



maiB der Vorschrift von Num. 15, 38—40 zur steten Erinnerung
an Gottes Gebote an seinem Gewande trug.

Wozu die Verkniipfung dieser beiden Geschichten? Gerade bei
Matthius, welcher stets nach sachlichen, nie bloB nach chronolo-
gischen Gesichtspunkten anordnet, was er zu berichten hat, sich
also gewiB sogar vor der Auseinandertrennung zeitlich eng ver-
flochtenen Geschehens nicht im geringsten gescheut hitte? Ganz
gewiB hat er jedenfalls nicht, wie moderne Gelehrtenverblendung
meinte, darum verkniipft, weil er die notige Zeit fiir das Sterben
des Midchens in seiner Geschichte hitte gewinnen miissen; wofiir
ja die Frist vollauf geniigt hatte, die Jairus benotigte, um zu Jesus
zu kommen.

Sondern offenbar darum, weil schon die Evangelisten das tatsich-
liche Zusammentreffen dieser beiden Geschehnisse als ein von
Gott gefiigtes Vorbild fiir das verstanden haben, was die Kirchen-
viater und die von ihnen angeregten mittelalterlichen Exegeten als
den prophetischen Sinn dieses Gesamtereignisses bezeugen:

,Die Tochter des Synagogenvorstehers (das ist die Synagoge sel-
ber) ist im zwolften Altersjahr (das ist zur Zeit der Mannbarkeit),
da sie Gott einen geistlichen Spr6Bling hervorbringen sollte, von
der Krankheit der Verirrungen hingestreckt worden. Wahrend nun
zu dieser Tochter des Vorstehers Gottes WORT eilt, um die Séhne
Israels zu retten, errang sich die aus den Heidenvolkern zusammen-
gefiithrte heilige Kirche, die siech gewesen war durch den Fall in
die verbrecherischen Neigungen ihres Inneren, vorweg die fiir
andre bereitete Heilung. Es ist aber zu beachten, daB, weil die
Tochter des Synagogenvorstehers zwolf Jahre alt ist (Mark. 5, 42)
und dieses Weib seit zwolf Jahren an BlutfluB litt (Matth. 9, 20),
zu eben der Zeit, da jene geboren wurde, diese krank zu werden
begonnen hat; denn beinahe im selben Weltalter begann sowohl
die Synagoge aus den Patriarchen erzeugt zu werden, als auch das
drauBenstehende Heidenvolk sich mit der Krankheit des Gotzen-
dienstes zu verunreinigen... Solang also die Synagoge in Kraft
stand, laborierte die (Heiden-)Kirche; aber ,durch jener Strau-

170



cheln, ward Rettung den Heiden‘ (R6m. 11,11). Denn es ,tritt
herzu und beriihrt* (9,20) den Herrn die Kirche, wenn sie sich
durch den Glauben Ihm nihert‘, schreibt Hrabanus Maurus
und dhnlich schon Hilarius von Poitiers. Hieronymus
aber fiigt die wunderbar kraftvollen Worte hinzu: ,,Bis auf den
heutigen Tag liegt im Hause des Synagogenvorstehers das Mad-
chen tot; und, die da Lehrer zu sein scheinen, sind nur die Floten-
spieler, welche dort Klagelieder singen. Auch ist die Schar der
Juden nicht eine Schar von Glaubigen, sondern von Lirmenden.
,Wenn aber die Fiille der Heidenvilker eingetreten sein wird,
dann wird ganz Israel gerettet werden‘ (Rom. 11, 25)*.

So diirfen wir also dieses Ereignis noch weit iiber die Herrlich-
keit des Vorganges selbst, der leibhaftigen Totenauferweckung,
hinaus als eine wunderbare Realprophetie dessen verstehn, daB
die Synagoge geistlich starb, wiahrend Jesus zu ihrer Rettung un-
terwegs war (so nach Mark. 5,23), bzw. geistlich erstorben war
(so nach Matthius); daB aber unterdessen die Heiden sich gleich-
sam von hinten — ,weil das Heidenvolk Christus im Fleische
nicht gesehn hat‘‘, schreibt Hrabanus — Ihm nahten und durch
den Glauben, welcher auch sie der mit dem Gesetz verkniipft ge-
wesenen VerheiBungen teilhaft werden lieB, vollkommene Heilung
ihrer Unreinheit gefunden haben. Und daB nun auch die Synagoge
dem Leben in Christus nicht fiir ewig abgestorben ist, sondern nur
gleichsam schlummert — mogen Einsichtslose dariiber lachen (9,
24!), sofern ihnen noch danach zu Mute ist! —; daB vielmehr Er
ihre Hand fassen und sie aus der Todesstarre auferwecken wird
zu ewigem Leben.

So jedenfalls hat Matthius diesen Teil der von ihm verkiindeten
guten Botschaft verstanden, so die Katholische Kirche von jeher,
indem sie dessen Verlesung fiir den 23. Sonntag nach Pfingsten,
den vorletzten der Vorbereitungszeit auf das Jiingste Gericht, an-
geordnet hat und dazu die Jeremias-Prophetie an Israel im In-
troitus singen 14Bt: ,ICH gedenke Gedanken des Friedens und
nicht des Leides; ihr werdet Mich anrufen, und Ich werde euch
erhéren — und eure Gefangenen heimfithren von allerorten‘‘ (29,

171



11 ff.) ; und aus Psalm 85 (84),2: , Gesegnet hast Du, Herr, Dein
Land und hast gewendet die Gefangenschaft Jakobs!‘

Die beiden letzten Wunder aber, die dann Matthius an dieser
Stelle (9,27—33) schon aus dem dritten Buch (12,22ff.) und
dem vierten (20,29ff.) vorwegberichtet, sind hier wohl ganz
eschatologisch zu verstehn: Die beiden Blinden entsprechen den
Gldaubigen aus Juden- und Heidenvolk, welche am Ende der Zeit
den wiederkehrenden Davidssohn als solchen begriiBen werden
(vgl. 23,39!) und welchen Er dann die Augen auftun wird fiir
die selige Gottesschau. Und der besessene Stumme entspricht
dem Menschengeschlecht als ganzem, welchem Er dann endgiiltig
alle Damonen austreibt und die Zunge zum ewigen Gotteslobe
lost.

So fiihrt also Matthai Verkiindigung von den zehn Jesuswundern
tatsachlich in grandioser Komposition von Seinem Zeugniswirken
gegeniiber dem damaligen Israel bis zur ,,Wiederherstellung aller
Dinge‘“ (Apgesch. 3,21) durch Ihn in der ewigen Seligkeit der
Auferstandenen.

Wir sind am Ende unseres notgedrungen nur fliichtigen, sich auf
das Allerwesentlichste beschrinkenden Uberblicks iiber dieses ein-
zigartige Verkiindigungswerk. Es bleiben nur noch zwei Ergianzun-
gen zu geben. Einmal eine synoptische Gesamtiibersicht iiber die
verschiedenen Gliederungsprinzipien, welche wir nacheinander
entwickeln muBten, der Leser aber gern auch einmal nebenein-
ander aufgezeichnet sehn wird.

Und sodann ein Hinweis auf diejenige Literatur, in welcher der
Leser Niheres iiber die Frage der Gliederung des Matthius-Evan-
geliums und iiber die Einzelheiten des darin Verkiindigten finden
kann, wenn er das hier Skizzierte niher ausgefiihrt finden mochte.
Wir geben zunichst die Ubersichtstabelle:

172



ELL

11,

I11.

V.

. yBuch Genesis*

BuchderGesetz-
gebung und der
10 Wunder

Buch von Er-
wihlung und
Opfer

Buch vom Aus-
bau im Innern
und Ausblick
aufs AuBerste
(Eschaton)

. Buch von der

abschlieBenden
Vollendung

1i~
2.7

31~
11,24

11,25-
16,20

16,21 -
26,2

26,3~
28,20

Heilstag

« 3,1-1,29

Ankniipfung, Beru-
fung, Verkiindung

. 8,1-11,24

Heilung, Sendung,
Trennung

L 11,25-13,58

Verblendung und
Erwihlung

. 14,1-16,20

Speisung u. Offen-
barung

. 16,21-19,2

Aufbau im Innern

. 19,3-26,2

Abgrenzung nach
auBlen

. 26,3-27,66

Ende am Kreuz

. 28,1-20

Anfang der Vollen-
dung.

Seligpreisung

5,3
(Armen-Him-
melreich)

5,4
(Trauernden-
Tréstung)

5,5
(Sanftmiitige
Erbend.Lands)
5,6
(Hungernden-
Sattigung)

5,1
(Barmherzigen-
(Erbarmen)

5,8

(Reinen-
Gottesschau)

5,9
(Friedensstifter
Gottessohne)
5,10
(Verfolgten-
Himmelreich)

Die Gliederung des Evangeliums nach Matthdus

Weheruf

23,13
(Himmelreich)

[23,14]
(Witwen und
Waisen)

23,15
(Land und
Meer)
23,16-22
(Opfer)

23,23-24
(Erbarmen)

23,25-26
(Unreines In-
nere)

23,27-28
(Scheinge-
rechte)
23,29-36
(Verfolger)

Vaterunser-
bitte

6,9
(Heiligung)

6,10
(Kommendes
Reichs 9,33 f.=
12, 22{f. 28)

6,10
(Geschehend.
Willens, 12,50)
6,11

(Brot)

6,12
(Vergeben)

6,13
(Versuchung)

6,13
(Erlésung vom
Bosen)

6,14 1.
(Vergebende,
5,441)

Dreischritte

1,1-17: David-
Exil-Christus

4,1-11: Brot-
Tempel-Berg

14,1-16,20:
Brot

21,12-24,11.:
Tempel

28,16-20: Berg



Zu dieser Ubersicht ist anzumerken, daB darin auch die sieben
bzw. acht Weherufe Jesu iiber Pharisder und Schriftgelehrte, auf
die bei der Erdrterung der Siebengliederung oben, um diese nicht
itberméBig zu komplizieren, nur gelegentlich hingewiesen worden
war, mit aufgenommen worden sind, weil sich das Vorhandensein
von entsprechenden Leitworten allzu deutlich aufdriangt, als daB
wir es fiir bloBen Zufall halten konnten. Allerdings bleibt eine
ernsthafte Schwierigkeit insofern bestehn, als der dritte Wehe-
ruf, V. 14, auch nach den konservativsten heutigen Auslegern
(Lagrange, Dausch, Lauck) erst aus Markus 12,40 in unsern Mat-
thiaustext, wie die Vulgata ihn bietet, hineingelangt ist, da er in
den meisten und besten Handschriften fehlt.

Wir sind auBerstande, diese Schwierigkeit zu beheben, konnen
aber nur feststellen, daB der Leitwortbefund als solcher nicht
schlecht zur Echtheit des Verses oder eines ihm entsprechenden,
vielleicht uniibersetzbaren, im Matthius-Original passen wiirde.
Wahrend Jesus die Trauernden seligpreist, weil sie getrostet wer-
den sollen und sie dann tatsidchlich durch sein Heilandswirken
trostet, wobei weder er sich bezahlen 148t, noch auch seine Jiinger,
wie er ausdriicklich anordnet, Entgelt fiir dhnliches Wirken nehmen
diirfen (10, 8!), lassen sich Pharisder und Schriftgelehrte von den
trauernden Witwen und Waisen schon dafiir teuer bezahlen, daf
sie, ohne ihnen irgendwie wirksamen Trost gewihren zu konnen,
wie die Heiden (6,7) lange Gebete herplappern.

Vielleicht kénnte man aber auch aus der Aufnahme des Verses
schlieBen, daB noch in einem gewissen zeitlichen Abstand von
der schriftlichen Festlegung des griechischen Textes so viel Sinn
fiir dessen Komposition unter seinem Leserkreis vorhanden war,
daB man auch hier die bei den Seligpreisungen beobachtete Acht-
zahl erreichen wollte, auch wenn es die Absicht des Verfassers
gewesen sein sollte, sich hier nur auf sieben Weherufe in seinem
Bericht zu beschrinken und so zum Ausdruck zu bringen, daB Pha-
risder und Schriftgelehrte an der neuen Ordnung der Oktav von
Herrentag zu Herrentag keinerlei Anteil haben, sondern in der
alten Sabbatordnung zuriickgeblieben sind.

174



Unmoéglich jedenfalls scheint es uns der Leitwortbefund zu machen,
bei der Zuteilung der Weherufe an die entsprechenden Phasen
des Heilsgeschehens plotzlich nicht bei ihrer Abfolge zu bleiben,
wie es Wilkens, Der Konig Israels (Berlin, Band I, 1934,
S. 57 und Band II, 1937, S. 153 ff.) getan hat. Ebenso wie auch
seine Zuteilung von sieben Abschnitten des Gleichniskapitels (13,
1—58) an die sieben Heilstage uns in keiner Weise zu iiberzeu-
gen vermocht hat, obwohl er selbst findet, gerade diese Abschnitte
und die Wachstumsstufen des Evangeliums ,entsprechen ecinan-
der zwangslos‘“ (I, 52).

Wilkens hat mit diesen Gewaltsamkeiten und damit, daB er die
auBerordentlich groBe Bedeutung des achten Tages entsprechend
der achten Seligpreisung iibersehen hat, leider das Pionierschick-
sal erlitten, daB er bei seiner grundlegenden Entdeckung der tat-
sachlichen Siebengliederung der Matthaus-Botschaft von Jesu Wir-
ken auf einem nur vorliufigen und auf die Dauer unhaltbaren
Standpunkt stehen geblieben ist, wie es ihm auch versagt blieb,
die unsres Erachtens noch viel wichtigere Fiinfteilung der gesam-
ten guten Botschaft in der Fassung des Matthiaus zu beachten,
die sich unseres Erachtens in der des Johannes wiederfindet 1.

Trotzdem und trotz der nicht geniigend wortgetreuen, poetisie-
renden Ubersetzung sowie den bedauerlichen zeitgeschichtlichen
Akkommodationen, die er fiir angebracht hielt, hat Wilkens unsres
Wissens als erster das Verdienst erworben, den Blick konsequent
auf die Komposition des Matthiusevangeliums zu lenken, und
diese in umfassender Weise als Schliissel fiir dessen Sachverstind-
nis zu benutzen. Auch unsre Arbeit wire ohne die vorausgehende
von Wilkens niemals moglich gewesen, und jeder, der sich griind-
licher mit der Frage beschaftigen will, wird auf die reichen Belege
zuriickgehen miissen, die Wilkens matiirlich weit iiber das hinaus,

1 Auf Grund unserer Kompositionsanalyse ist der Kurzkommentar gestaltet,
den wir unserer bei Herder, Freiburg, erscheinenden revidierten Neu-Aus-
gabe von Alliolis Bibel-Ubersetzung beigegeben haben; eine bestmoglich
Jleitwortgetreue‘ Urtextilbersetzung des NT soll baldmdglichst folgen und
jene Analyse im ausfiihrlicheren Kommentar rechtfertigen.

175



was wir hier bieten konnten, vor allem iiber die Siebenteilung vor-
legt, der er sein Hauptaugenmerk zugewandt hat.

Freilich wandelt er auch damit, ohne es zu wissen, nur auf den
Spuren einer uralten katholischen Tradition, fiir welche die Catena
aurea als Zeugen aus der Viterzeit jenen Unbekannten (um etwa
550) zitiert, dessen von Papst Leo dem GroBen beeinflutes opus
imperfectum in Matthaeum im Abendland so hohe Wertschitzung
genoB, daB man es dem groBen Kirchenlehrer des Orients, Johannes
Chrysostomus, zuschrieb, und worin es heiBt: ,,Das Ganze seines
Berichts ordnete Matthius folgendermaBen: I. Die Geburt, II. Die
Taufe, III. Die Versuchung, IV. Die Lehre, V. Die Wunder, VI. Die
Passion, VII. Auferstehung und Himmelfahrt Desselben; weil er
dadurch nicht bloB das Geschichtliche von Christus darlegen
wollte, sondern auch den evangelischen Lebensstand verkiindigen‘‘.

Ist nun auch diese Einteilung gleichsam nur noch ein Nachhall der
urspriinglichen des Evangelisten, so hat sie doch das Einteilungs-
prinzip des Evangeliums in der richtigen Richtung gesucht, wie
es auch der eigentliche Wiederentdecker dieses Prinzips einer
sachlichen Gliederung nach Dreier-, Fiinfer-, Siebener- und Zeh-
nergruppen, der Valkenburger Neutestamentler H. CladderS.].,
treffend formuliert hat (,,Unsre Evangelien‘‘, Freiburg 19109,
S. 631.):

,sDer ganze Schematismus der matthiischen Darstellung schlieBt es aus,
daB sie eine schlichte Wiedergabe des geschichtlichen Verlaufes sei. Wer
das erste Evangelium wirklich verstehen will, muB es als literarisches Kunst-
werk betrachten, in dem der Verfasser seine besondern Gedanken iiber das
Leben Jesu durch die Anordnung der geschichtlichen Tatsachen und durch
die Form seiner Darstellung zum Ausdruck bringt. Er will nicht nur er-
zahlen, sondern belehren und beweisen.‘

Und zur Erkldrung dessen, daB dies in uns so fremder Form ge-
schah (S. 711.):

»Das Hebriische ist auf einer viel jugendlicheren Stufe sprachlicher Ent-

wicklung stehen geblieben als etwa das Griechische‘‘, mit welchem man ,,in
geschlossener, einheitlicher Gedankenentwicklung, unter Beriicksichtigung

176



aller Beziehungen der Uber- und Unterordnung, sich in wohlgesetzten Peri-
oden iiber alle Fragen des rastlosen menschlichen Geistes verbreiten kann.

Statt der griechischen Periode hat der Hebrier eigentlich nur seine kurzen
einfachen Sitze mit ihrem schlichten Nebeneinander, ohne Partizipialkon-
struktionen, ohne all die subordinierenden Konjunktionen. Auch er empfin-
det jedoch das Bediirfnis, seine Aussagen in mannigfachster Weise zu ver-
binden und zu sondern und miteinander in Beziehung zu setzen. Die ge-
nauere Art dieser Beziehung muB der Leser und Horer selbst ergiinzen.
Aber um wenigstens zu zeigen, wohin die Faden laufen, ob sie als parallel
oder als gegensitzlich, ob sie als Voraussetzung oder als Folgerung zu-
einandergehoren, hat er seinen ,parallelismus membrorum‘, seine ,Respon-
sionen‘, seine ,Inklusionen‘ und seine ,Kontkatenationen‘, seine Wiederholun-
gen und seine zahlenmiBigen Anordnungen. Sie alle kann er gar micht
entbehren, so wenig wie der Dichter VersmaB und Reim, Figuren und
Strophen. Daher das Dichterische in seiner Darstellung: er setzt die Dinge
anschaulich vor uns hin und 148t sie selbst iiber ihre Beziehungen zu uns
reden und selbst ihre Lehren und ihre Anforderungen an uns richten. Statt
der geradlinigen, verstandesmidBigen Entwicklungen erhalten wir, wieder
wie beim Dichter, das einzelne in Gruppen zusammengefiigt.*

Was hier Cladder ausfiihrt, ist seither durch die verschiedensten
Erforscher des altisraelitischen und jiidischen Schrifttums immer
heller ins Licht gestellt worden.

Da ist Joseph Bonsirven S.]., der in ,,Exégese rabbinique
et exégese Paulinienne’ (Paris 1939) zeigt, daB schon die alten
Rabbinen Satzreihen nebeneinander stellten, deren jeweils an glei-
cher Stelle eingeordnete Glieder einander erkliren sollten, wie es
die Reihen der Seligpreisungen, Vaterunserbitten und Weheworte
bei Matthius tun (s.o. S.162ff. u. 1731.). Bonsirven zitiert dazu
(S. 47 aus Mekilta zu Ex. 20; vgl. Strack-Billerbeck I, 813):

»Wie wurden die zehn Gebotsworte gegeben? Fiinf auf der einen Tafel
und fiinf auf der andern Tafel Es ist geschrieben: ,Ich, der Herr, bin dein
Gott ...  und dem entsprechend: ,Du sollst nicht téten‘. Die Schrift offen-
bart uns, daB, wenn einer Blut vergieBt, die Schrift es ihm zurechnet, wie
wenn er das Ebenbild des Konigs herabgesetzt hitte... gemdB dem, daf
geschrieben steht: ,Wer das Blut von Menschen vergieBt, von Menschen
werde vergossen sein Blut..., denn nach dem Ebenbild Gottes hat .er
den Menschen gemacht’ (Gen. 9,6).

177
2 Judaica, Bd. V, 3



Es steht geschrieben: ,Nicht sollst du falsche Gotter haben‘ und dem ent-
sprechend: ,Nicht sollst du ehebrechen!‘ Die Schrift offenbart uns, daB,
wenn jemand sich dem Goétzendienst hingibt, die Schrift es ihm zurechnet,
als wire er Ehebrecher gegeniiber Gott gemaB dem, daB geschrieben steht:
,Du (Israel) bist jene Ehebrecherin gewesen, die Frau, die sich fremde Lieb-
haber genommen hat‘ (Ez. 16,32) etc.*

Entsprechend ist also MiBBbrauch des Gottesnamens mit Diebstahl,
Feiertagsentheiligung (als Gottesliasterung) mit Falschzeugnis,
Elternverunehrung mit dem Geliist nach des Nachsten Eigentum
in Korrespondenz zu setzen. Wahrend aber dies alles wohl erst
nachtridglich von den Rabbinen an den Offenbarungstext heran-
getragen sein diirfte, konnte Matthius von vornherein jene ihm
von verschiedenen Gelegenheiten her erinnerlichen Worte Jesu
in der Abfolge seiner Gesamtverkiindigung anordnen — und so der
Heilige Geist, Der ihm das eingab, auch diese Anordnung als Mittel
unsrer Erleuchtung in Dienst nehmen.

Nicht mur in rabbinischer Auslegung, sondern im inspirierten
Gotteswort selbst hat sodann Albert Condamin S.]. ganz
ahnliche Kompositionsprinzipien nachgewiesen, wie wir sie bei
Matthaus wiederfanden. Vor allem fiir die Kapitel 40—55 und die
urspriinglich direkt an sie anschlieBenden 60—62 bei Isaias. (Le
livre d’Isaie, Paris 1905; weiterfiihrund Poémes de la Bible, Paris
1933, S. 401f.)

Condamin weist nimlich — z. T. an der gehduften Wiederkehr der
Leitworte aus 40,3.10 in 62,10f. — mit groBer Sorgfalt und
reichen Einzelbelegen nach, daB es sich bei diesen Texten um eine
einzige groBe Komposition von neun umfianglichen Einzelgedich-
ten um die Mitte von Kap. 48 herum handelt. Und zwar um eine
so symmetrische Komposition, daB vor diesem Kapitel (also in den
4 ersten Gedichten) 327, hinter ihm 323 (und wahrscheinlich vor
dem FEintreten einer bestimmten Textverderbnis — 52,3—6 —
auch 327!) Verse stehen und dann vollends im einzelnen Entspre-
chungen in Fiille an den jeweils von der Mitte gleichen Abstand
einnehmenden (symmetrisch entsprechenden) Stellen aufzuweisen
sind.

178



Was aber Condamin an prophetisch-poetischen Beispielen (auch
bei Jeremias, vgl. Le livre de Jérémie, Paris 1920) gezeigt hat, das
weist dhnlich Bruno Balscheits noch unpublizierter Kom-
mentar zu den Samuel-Biichern in Weiterfithrung Bub er scher
Untersuchungen iiber den biblischen Leitwort-Stil (Die Schrift und
ihre Verdeutschung, Berlin 1936) auch fiir eine scheinbar bloB
geschichtserzihlerische Darstellung nach, welche doch in Wirk-
lichkeit ebenfalls verkiindigen, lehren wollte!

Speziell die auBerordentliche Wichtigkeit des Leitwort-Stils, des
Brauches, iiber groBe Abstinde hinweg Beziehungen durch Wieder-
aufnahme derselben Worte, besonders Namen, anzudeuten, ist
erst mach Cladder voll anerkannt worden und hat es erméglicht,
bis an das Ziel des Weges zu gelangen, den schon er als den
einzig richtigen erkannt und eingeschlagen hatte.

Auch er suchte nach objektiven Kriterien der Gliederung, fand
sie aber gerade nicht da, wo sie sind, in den jeweils bedeutungs-
schwersten Leitworten, sondern glaubte sie in fast bedeutungs-
losen stereotypen Formeln gefunden zu haben, besonders in der-
jenigen, die jeweils Jesu Reden bei Matthdus abschlieBt: ,Als
Jesus (alle) diese Worte vollendet hatte ... (bzw. ahnlich, 7, 28;
11,1; 13,53; 19,1; 26,1). So kam Cladder dazu, um jede dieser
Reden einen Hauptabschnitt gruppiert zu sehen, wahrend in Wirk-
lichkeit zwar die dritte im dritten Buch, alleinsteht, die 1. und
die 2. aber symmetrisch zur 5. und 4. in einem einzigen Buch —
dem II. symmetrisch zum IV. — vereinigt sind.

Hatte Cladder sich vor allem um wunser Matthius-Evangelium
bemiiht, so ist seinem Schiiler G. Hartmann S. J. in dessen
Buche ,,Der Aufbau des Markusevangeliums’ (Miinster 1936)
vergonnt gewesen, als erster die originale Komposition eines der
vier Evangelien wiederzuentdecken ; eine Entdeckung, die uns fast
wichtiger zu sein scheint, als es der neichhaltigste und weitest-
zuriickreichende Handschriftenfund sein konnte; vielmehr: eine
;Kopernikanische Wendung‘‘ in der neutestamentlichen Wissen-
schaft, welche hiermit endlich aufhort, Goethes Verdikt ausge-
setzt zu sein:

179



Sie hilt die Teile in der Hand,
fehlt leider nur das geistige Band!

Was uns hier an Hartmanns Fund angeht, ist nur die Frage, wel-
ches Licht er auf das Matthiusevangelium zu werfen vermag.

Hartmanns Ausgangsentdeckung bestand darin, daB bei Markus
der Name Jesus im ersten Satz einer Perikope nur jeweils am An-
fang der groBen Hauptabschnitte vorkommt und in Verbindung
mit andern Worten eine Art ,,Uberschrift’ iiber das betreffende
,,Buch‘“ darstellt.

Bei Matthius ist der Name Jesus im Anfang einer Perikope micht
ausschlieBlich den Buch-Titeln vorbehalten. Immerhin wird man
auch hier den jeweiligen Anfangsworten der Biicher (bzw. der im
zweiten, dritten und vierten von ihnen festzustellenden ,,Prologe‘‘)
einen dhnlichen Uberschriftscharakter wie bei Markus nicht abspre-
chen koénnen. Sie lauten:

I: ,,Buch der Abstammung (Genesis!) Jesu Christi...“ (1,1)

II: ,In jenen Tagen aber erscheint Johannes, der Taufer’ (3,1)
sDarauf erscheint Jesus von Galilda aus am Jordan“ (3,13)
sVon da an begann Jesus zu verkiindigen... (4, 17)

III: ,,Zu jener Entscheidungszeit nahm Jesus das Wort... (11, 25)
»Zu jener Entscheidungszeit ging ] e s us am Sabbat durch die Saaten*
(12, 1)

IV: ,Von da an begann Jesus Christus seinen Jiingern zu zeigen...*
(16, 21)
»,und nach sechs Tagen nimmt Jesus mit sich...” (17,1)

V: ,,Da waren versammelt die Hohenpriester.., daB sie Jesum...
toteten (26, 3).

Wichtiger aber als der jeweilige Neuansatz bei der Uberschrift
(so unzweideutig er auch stellenweise, etwa bei der ausschlieB-
lichen Verwendung der Worte & &xeiver 7 xawo® zu Uber-
schriftszwecken im III. Buch: 11,25; 12,1; 14,1 — Beginn der
2. Halfte des Werkes! — nachzuweisen ist) wichtiger ist bei Mat-
thius das, was gewohnlich als Inclusio bezeichnet wird, von uns

180



Rahmung genannt wurde. Auch dies findet Hartmann bei Markus
wieder und kennzeichnet es, durchaus treffend, als ,,ein inhalt-
liches Zuriickkehren zum Ausgangspunkt. Mit andern
Worten: Anfang und SchluB heben sich gleichsam als gedank-
liche Klammern heraus, welche das Ganze zusammenhaltent
(S. 61). Worauf er dann solche Verklammerung oder also Rah-
mung fiir alle sieben Hauptteile des Markus-Evangeliums nach-
weist (S. 61—72). So bekriftigen und erginzen einander seine und
unsre Ergebnisse in den groBen Hauptfragen der Komposition her-
vorragend, wenn er uns auch in Einzelheiten der Untergliederung
und Binnen-Komposition innerhalb der Hauptteile noch nicht das
letzte Wort gesprochen zu haben scheint; was z.T. dadurch zu
erkldaren sein diirfte, daB er die typologische Bedeutung der ein-
zelnen Perikopen, wie sie aus der Viterexegese bekannt ist, so
gut wie gar nicht beriicksichtigt hat und ihm dadurch so wichtige
Ziige wie die eucharistische Bedeutung des III. Hauptabschnitts
(Mark. 6,30—8,26) vollig entgangen ist, welche der des zweiten
Teils im dritten Buch Matthii, entspricht (vgl. oben S. 146 ff.).

Wir sind am Ende des — im vorgeschriebenen Rahmen notgedrun-
gen nur fliichtigen — Uberblicks iiber die Literatur, die uns un-
sern Weg gewiesen oder auch nachtriglich seine Richtigkeit be-
stiatigt hat.

Es bleibt nur noch zu sagen, daBl die volle Fruchtbarkeit der Ent-
deckung des Kompositionsgesetzes eines biblischen Buches na-
tiirlich erst sinnfillig werden kann, wenn dasselbe so gedruckt
wird, daB die Gliederung sichtbar wird, die frither der gute
Vorleser h6rbar gemacht hat.

Wenigstens eine kleine Probe dessen, was eine solche Sichtbar-
machung leisten kann, moége zum SchluB in Gestalt einer original-
getreu gegliederten deutschen Wiedergabe von Jesu Gebetslehre
nach Matthius (6,9—15) kommentarlos dafiir zeugen, wie wun-
derbar es der schriftgelehrte Evangelist Matthdaus (vgl. 13,52!),
inspiriert vom Heiligen Geiste, verstanden hat, schon durch die An-
ordnung des von Jesus Gesagten, dessen tiefen Sinn und scharfe
Akzentuierung herauszuarbeiten:

181



Ihr nun sollt so beten:

VATER UNSER, :
Der Du bist in den Himmeln!

Geheiliget werde Dein Name,
Kommen moge Dein Reich,
Geschehen moge Dein Wille,
Wie im Himmel so auch auf Erden!

Unser Brot zum Dasein gib uns heute!

Und vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben haben unsern Schuldnern!

Und fithre uns nicht in Versuchung!
Sondern erlése uns von dem Bosen!

Vergebt nimlich ihr den Menschen ihre Fehltritte,

so vergibt auch euch euer himmlischer Vater;

vergebet aber ihr nicht dem Menschen,

so vergibt auch EUER VATER nicht eure Fehltritte.

Das Verhiltnis der Christen und Juden
in katholischer Sicht

von Professor D. MICHAEL SCHMAUS, Miinchen

1. Th‘efologiSche Fragestellung

Es gehoért zu den groBen Geheimnissen der Geschichte, daB das
Schicksal aller Vélker durch das Schicksal des jiidischen Volkes
wesentlich mitbestimmt wird. Man kann diese Tatsache unter den
verschiedensten Gesichtspunkten zu erkliren versuchen, unter
dem politischen, unter dem rassischen, unter dem sozialen, unter
dem wirtschaftlichen. Jeder Standort bietet eine Teilansicht und
liefert so wichtige und wertvolle Ansitze fiir die Losung des Pro-
blems. Ich wihle fiir meine Analyse den Standort des katholi-
schen Dogmatikers, d. h. des katholischen Glaubens, der sich
wissenschaftlich zu interpretieren versucht. Ich bin iiberzeugt, da
diese Sicht die politische, soziale und wirtschaftliche transzen-

182



	Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist [Fortsetzung]

