
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist

Autor: Thieme, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist

von Prof. Dr. KARL THIEME, Basel

Man wird1 ohne Übertreibung sagen dürfen, daß dem modernen
Menschen unter den vier Fassungen des Evangeliums, der guten
Botschaft von Jesus Christus, keine schwerer zugänglich ist als
die des heiliges Apostels Matthäus.

Da nun aber eben diese Fassung nicht ohne Grund, wie wir sehen

werden, von der Kirche seit jeher als die erste und wichtigste
betrachtet worden ist, verspricht die Mühe doppelten Lohn, die
aufgewendet werden muß, um den Schlüssel zu finden, der den

Zugang zu diesem Werke erschließt.

Aussichtslos erscheint es dabei freilich auf den ersten Blick, von
der Person des Evangelisten aus seinem Werke näherkommen zu

wollen; denn von keinem der Vier wissen wir so wenig wie
von ihm.

Da findet sich der Name Matthäus an dritter oder vierter Stelle
der zweiten, von dem Erstberufenen Philippus (Joh. 1,43)
geführten, Vierergruppe der Zwölf in allen vier Apostel-Katalogen
(Matth. 10,3; Mark. 3,18; Luk. 6,15; Apgsch. 1,13)'. Nur einmal
von den vieren hat dieser Name einen Zusatz : Matthäus, der Zöllner

— in eben jener Fassung des Evangeliums, die er selber
verfaßt hat.

Damit unterstreicht der Evangelist, daß er derselbe Matthäus ist,
von dem er eben ein Kapitel zuvor (9, 9) berichtet hatte, daß Jesus
ihn an der Zollstätte in Kapharnaum sitzen sah und sagte: Folge
mir! — „Und er stand auf und folgte ihm".

Von dieser Berufung des Zöllners berichten auch Markus (2,14)
und Lukas (5,27) ; aber bei ihnen wird als Name des Berufenen
nicht Matthäus, sondern Levi genannt, bei Markus noch mit dem

130



Zusatz: des Alphäus Sohn. Daraus folgert die Überlieferung,
daß der ehemalige Zöllner zwei Namen getragen habe — wie
viele seiner Zeitgenossen und Landsleute —; unter dem einen dieser

Namen sei er als Apostel und Evangelist bekannt geworden;
Markus und Lukas hätten beim Bericht von seiner Berufung nur
den anderen erwähnt, um mit Stillschweigen zu übergehen, daß
der ehrwürdige Apostel früher das verächtliche Gewerbe eines
Zollpächters betrieben hat. Matthäus selbst aber habe sich in
Reue und Demut als der Zöllner bekannt.

Wenn diese traditionelle Auffassung richtig ist, und wir zweifeln
nicht daran, so läßt sich also unser Wissen über den ersten
Evangelisten in dem einen Satze zusammenfassen:

Ein Mann namens Matthäus Levi, Sohn des Alphäus, ist von der
Zollstätte weg dem Ruf zur Nachfolge Jesu ohne Zögern gefolgt,
zu einem Seiner 12 Apostel ernannt worden, und der Verfasser
der ersten Fassung des Evangeliums gewesen.

Wenn wir nun aber diese erste Fassung des Evangeliums genauer
betrachten, wie es unten geschehen soll, so stellen wir fest, daß
ihr Verfasser eine so innige und1 gründliche Vertrautheit mit der
Heiligen Schrift des Alten Bundes, ihrer Denk- und Redeweise,
besessen hat, daß wir uns sehr schwer vorstellen können, er habe
nicht schon in seiner Jugend dazu den Grund gelegt, da ja der
Geist des Erwachsenen wohl neue Denkinhalte, nicht aber eine

vollständige neue Denkstruktur gründlich anzunehmen pflegt.

Zu ähnlichen Vermutungen werden wir aber auch gedrängt, wenn
wir unser Augenmerk darauf lenken, daß Jesus ohne jede
Vorbereitung den an der Zollstätte Sitzenden zur Nachfolge aufruft
— und dieser ohne jedes Zögern folgt. Gewiß berichtet uns das

Evangelium auch von andern ähnlichen Fällen unverweilten
Gehorsams gegenüber einem solchen Rufe Jesu. Aber in allen
andern Fällen, von denen solches berichtet wird, erfahren wir an
andrer Stelle, daß die plötzlich Aufgerufenen und unverweilt
Folgenden doch schon vorher eine Vorbereitung durchgemacht haben,
die es ihnen ermöglichte, überhaupt erst einmal zu verstehen, was

131



es hieß, wenn Jesus vorüberging und einen anrief: Folge mir!
— Das gilt für die beiden Brüderpaare Simon und Andreas sowie
Johannes und Jakobus, von denen mindestens je einer schon Jünger

Johannes des Täufers gewesen war, bevor sie sich Jesu
anschlössen (wie wir aus Joh. 1, 35—42 wissen). Und das gilt nicht
minder für Philippus, den Führer der Vierergruppe, der Matthäus
angehört; von welchem ausdrücklich (Joh. 1,45) bezeugt ist, daß

er als einer von Jesus berufen wurde, der durch das Studium von
Gesetz und Propheten zu der messianischen Erwartung herangereift

war, die er nun in Jesus von Nazareth erfüllt fand.

Zu diesen schwerwiegenden Gründen für die Vermutung, daß auch
d;er Zöllner Matthäus schon vor der Begegnung mit Jesus die
Heilige Schrift nicht gerade ganz oberflächlich studiert haben

dürfte, kommt aber noch ein scheinbar wenig gewichtiges und
doch nicht unbeachtliches Zeichen hinzu: sein zweiter Name Levi!
Waren doch die Angehörigen des Stammes Levi von Gott selbst
für den Dienst an Seinem Heiligtum bestimmt gewesen (Num.
1, 50), so daß es bei dem Gewicht, das man damals auf den Namen
als Wesensausdruck legte (vgl. Matth. 1,21; Luk. 1,59—63),
geradezu verwunderlich wäre, wenn die Benennung eines Kindes
mit den beiden Namen: „Geschenk des Herrn" (d.h. Matthäus!)
und Levi nicht darauf hindeuten würde, daß die Eltern dieses'

Kind als besondere Gottesgabe empfangen haben, die sie auch

wiederum in irgend einer Weise Gottes Dienst weihen wollten.
Und so ahnen wir, daß Matthäus Levi ein viel schwererer Sünder

gewesen sein dürfte als irgend ein gewöhnlicher Zöllner, der
von Kind auf in der Gleichgültigkeit gegenüber seinem Volk und
dessen Gott herangewachsen wäre und darum ohne viel Bedenken

sich dazu hergegeben hätte, seinen Erwerb als Zollpächter
durch das Mitwirken an der systematischen Ausplünderung seiner
Landsleute durch den römischen Fiskus zu suchen. Wir können
vielmehr kaum etwas andres als einen Akt verzweifelten Trotzes,
enttäuschter Verbitterung dahinter suchen, wenn ein Gottes Dienst
Bestimmter und durch Schriftstudium Zubereiteter sich dem Wohlleben

unter „Zöllnern und Sündern" ergab. Daß er aber gerade
diese Form des Gelderwerbs wählte, welche ihn in den Augen

132



der galiläischen Nationalrevolutionäre, der sogenannten „Zeloten",
zum Handlanger des römischen Landesfeinds, zum Landesverräter

machte und ihn zugleich in den Augen des jüdischen
Musterfrommen, des Pharisäers als durch den Umgang mit „Heidenhunden"

(7,6; 15,26) Verunreinigten abstempelte, das läßt
mindestens auf die Möglichkeit schließen, Matthäus Levi könne
gerade durch Pharisäer und Zeloten so enttäuscht worden sein, daß
er Zöllner wurde. Sein überlegener Geist, welchen die Komposition

des Evangeliums in jeder Einzelheit verrät, habe die
buchstabenklaubende Kasuistik und Rabulistik der schriftgelehrten
Pharisäer (15,1—20; 23,13—24) mit ebenso souveräner Verachtung

beiseitegeschoben wie den hirnverbrannten Fanatismus der
Zeloten, die ja von Anfang an nicht besser waren als in der Stunde,
wo sie ihren Partisanenführer Barabbas freibaten, aber Jesu Blut
über sich und ihre Kinder heraufbeschworen (26,11—26); und in
den Jahren, wo ihre nationalen Revolutionen den Untergang
Jerusalems besiegelt haben.

Daß Matthäus Levi Zeloten und Pharisäern zum Trotz gerade
Zöllner geworden sein könnte, läßt sich bloß vermuten; daß er
aber, nachdem ihn Gottes Gnade von der Zollstätte hinweg zum
Apostel und Evangelisten Jesu berufen hatte, in Seiner Nachfolge
gerade der siegreiche Zerschmetterer pharisäischen und zelotischen

Geistes geworden ist, das steht fest. Und indem wir es
feststellen, gehen wir nun über zur Betrachtung des Werkes,
das uns Gott durch den ehemaligen Zöllner Matthäus Levi
geschenkt hat.

Suchen wir das, was dieser Evangelist leisten wollte und
geleistet hat, so zu verstehen, wie er selbst es meinte, dann müssen
wir davon ausgehn, daß ihm alles darauf ankam, mit derselben
überwältigenden Deutlichkeit, mit der es ihm selber offenbar
geworden war, auch seinen Volksgenossen zu erweisen: Jesus von
Nazareth ist der von Gesetz und Propheten verheißene Messiaskönig

Israels und Gottes Sohn. Er ist urbildlich, was die gesamte
Heilige Schrift des Alten Bundes nur vorgebildet hat; vorgebildet
zu dem Zwecke, damit das Urbild als solches daran erkannt

133



werde, daß es das Vorbild, den sogenannten „Typus",
erfüllt. Wenn also z.B. Matthäus sich daran entsann, daß im
Alten Bunde vom Berge Sinai aus Gott durch Moses Seinem Volke
das Gesetz gegeben hatte, so fielen ihm manche feierlichen Stunden

ein, in denen Jesus auf der Höhe dieses oder jenes der galiläi-
schen Berge den Seinen jenes Gesetzes Sinn viel tiefer offenbart
hatte, als ihn Pharisäer und Schriftgelehrte verstanden (7,29).
Es fiel ihm jenes mit göttlicher Vollmacht gesprochene „ICH
aber sage euch..." (5,21.28.32.34.39.44) wieder ein, das er
aus Jesu Mund gehört hatte. Und plötzlich wußte er: Die
Gesetzgebung vom Sinai durch Moses war bloß das „Vorbild" gewesen,

der blasse Schatten; die urbildliche Wirklichkeit erlebt, das

göttliche Licht Selbst geschaut hatten Jesu Jünger, wenn Er sie
das Gesetz verstehn lehrte. Erst durch Jesu Mund hatte Gott
den lebendigen Sinn und Geist dessen offenbart, wovon am Sinai
bloß der tote und tötende Buchstabe verstanden worden war, der
dem Volke Angst und Schrecken eingejagt hatte (Ex. 20,19).

Und indem das dem Evangelisten klar wurde, wußte er, daß er
die Lehren Jesu über das rechte Verständnis des Gesetzes, die

wahre Frömmigkeitsübung und das unerschütterliche Bauen auf
den Felsengrund des Gottesworts allein statt auf den Götzen Mammon

oder andre irdische „Sicherheiten" — in einer „Bergpredigt"
werde zusammenfassen müssen, um seinen Lesern begreiflich zu

machen, daß in Gestalt dieser Lehren und des ihnen genau
entsprechenden Lebens Jesu „Gesetz und Propheten", Geheiß und

Verheißung Gottes im Alten Bunde, überschwänglich erfüllt worden

sind (5,17).

Welchen Platz aber beanspruchte nun diese „Bergpredigt" in der

Verkündigung der guten Botschaft? Bildete sie den krönenden
Abschluß? Das Kernstück der Mitte?

Nun, den krönenden Abschluß dessen, was von Jesus zu
verkünden war, den bildete eine ganz andere „Berg-Rede", die auch

das urbildliche Gegenstück zu einem ganz anderen Vorbild im

Alten Bunde darstellte: Moses war am Ende seines Lebens auf

134



den Berg Nebo gestiegen und hatte das Gelobte Land nur von fern
erblicken dürfen; dann hatte er sterben müssen. Jesus Christus
aber ist von den Toten auferstanden, hat auf dem galiläischen
Berge Sich den Seinen als wahrhaftiger Gott bezeugt und sie hinaus

in alle Lande gesandt, um als Seine Botschafter alle Völker
in Seinem Namen Gottes Volk durch die Taufe einzugliedern.

Und auch das geheimnisvolle Kernstück der Mitte, um das die
gesamte Verkündigung kreist, ist für Matthäus schon festgelegt:
Es ist die Botschaft vom Opfer und Opfermahl des Gekreuzigten,
wie sie der Bericht vom doppelten Speisungswunder „den ,Weisen'

verborgen und den Unmündigen offenbart" hat (11,25; vgl.
13,11; 16,9.17!).

So gehört also die „Bergpredigt", die Kundmachung des
wirklichen Grundgesetzes für Gottes Reich, an den Anfang des
Berichts von Jesu Wirken. Sie gehört dort hin, aber sie darf dort
freilich nicht alleinstehn; es muß von vornherein klargesjtellt
werden, daß nicht bloß des Wortes, auch des Werkes mit
göttlicher Wunderkraft mächtig ist, der diese Predigt hält. Darum
verknüpft Matthäus mit der Bergpredigt den Bericht von 10 Wundern,

die Jesus getan hat, so wie einst Moses in Ägypten und
auch am Roten Meer nach rabbinischer Zählung (Pirquê Aboth,
V, 4) je 10 Wunder in Gottes Auftrag verrichten durfte, die freilich

weder Aussätzige reinigen noch gar Tote zum Leben
erwecken konnten. Die Verknüpfung erfolgt aber nicht nur
dadurch, daß die Wunder eben auf die Bergpredigt in Matthäi
Verkündigung folgen. Ihm stehen viel stärkere stilistische Mittel
zur Verfügung, um beides unlösbar zusammenzuschmieden,
Heilandswort und Heilandswirken, und zugleich auf den für jedes
aufgeschlossene Ohr unüberhörbaren Messias-Erweis aufmerksam
zu machen, der in diesem Wort und Wirken gelegen ist.

Einmal nämlich ist es das, was man den alttestamentlichen Leit-
wort-Stil genannt hat, worin der Evangelist ein Meister ist. Er
lebt ja noch in einer Zeit und Umwelt, die nicht durch Vielerlei-
lesen verbildet ist, auch meistens laut liest und darum mit ganz

135



anderer Wachheit als der heutige Bücherwurm auf das
Wiederauftauchen eines durch noch so großen Abstand von der Stelle
seines ersten Ausgesprochenwerdens getrennten Wortes von
irgendwelchem Gewicht zu achten gewohnt ist. Wenn es etwa nach
Abschluß der Bergpredigt heißt: „Er lehrte wie einer, der
Vollmacht hat" (7,29), und' wenn mehrere Seiten weiter Jesus seine

„Vollmacht, Sünden zu vergeben" (9, 6) durch die Heilung des

Gichtbrüchigen erweist — und dann das Volk Gott preist, „Der
den Menschen solche Vollmacht gegeben hat", dann rechnet
Matthäus ganz selbstverständlich damit, daß auch die Leser oder
besser, da ja auch jeder für sich laut zu lesen pflegt (vgl. Apgsch.
8,30!), die Hörer seiner guten Botschaft die durch Jesu Werk
erwiesene Vollmacht als eben die empfinden werden, die auch
schon sein Wort beglaubigte; das zweite (und dritte) Auftauchen
des „Leitworts" wird noch nachträglich das Verständnis dieses
Wortes an der Stelle seines ersten Auftauchens erleichtern und
vertiefen helfen.

Ein zweites aber folgt aus diesem ersten. Wenn das Wiederauftauchen

eines Wortes, eines Erzählungsmotivs, zu dessen endgültiger

Abklärung beizutragen bestimmt ist, dann liegt von da aus
nahe, daß ein solches Wiederauftauchen insbesondere als
stilistisches Mittel zur Abrundung verwendet wird. Ein Traktat kehrt
gleichsam zu seinem Ausgangspunkt zurück, nachdem er
entwickelt hat, was in diesem Ausgangspunkt keimhaft angelegt war
und nun am Ende dem wiederaufgenommenen „Leit-Wort" einen
viel volleren Klang gibt, als es ihn am Anfang, vor Beginn der
zwischenliegenden Entwicklung, haben konnte. Wir nennen dieses
Stilmittel die Rahmung, die Wissenschaft spricht von inclusio
(Einschließung) einer größeren oder kleineren Darstellungseinheit

durch Wiederaufnahme ihres Anfangsmotivs an ihrem Ende.
Von dieser Rahmung hat nun Matthäus (wie übrigens auch
Johannes) in seiner ganzen Fassung des Evangeliums umfassenden
Gebrauch gemacht. Insbesondere aber hat er durch einen überaus

festen, nämlich gleich dreifachen Rahmen Bergpredigt und
Wunderbericht als die beiden Seiten eines und desselben Messias-
Erweises untrennbar miteinander verbunden.

136



Dabei denken wir noch nicht einmal an die fast wörtliche Wiederholung

des Satzes, Jesus habe das Evangelium verkündet und alle
Kranken geheilt, von 4,23 unmittelbar vor Beginn der Bergpredigt
in 9,35 unmittelbar nach Schluß des Wunderberichts ; das ist
gleichsam nur die unauffällige schmale Leiste, die alles Dazwi-
schenstehende als zusammengehörige nähere Ausführung des in
diesem einen Satz Gesagten kennzeichnet.

Der eigentliche dreifache Rahmen, der dieses Ganze nicht nur
zusammenschließt, sondern auch deutet und einordnet, wird durch
drei Erzählungspaare dargestellt, die — jedes in seiner Art —
von allergrößter Wichtigkeit sind.

Am engsten um den Bericht von Jesu Heilandswort und -werk
geschlossen sind ganz naturgemäß die Erzählungen von Berufung
und Sendung seiner Apostel: 4, 18—22 und 9,36—11,1, also die
Nachricht von der Berufung der „Menschenfischer" Simon Petrus
und Andreas sowie der Zebedäus-Söhne Johannes und Jakobus
einer- die von der Bevollmächtigung und Sendung der zwölf
Apostel anderseits.

Indem daselbst durch eine enge inclusio (9,35—10,1) gesagt
wird, daß Jesus seinen Aposteln eben die Vollmacht anvertraute,
die Er Selbst so wunderbar bewährt hatte, gewinnt der Evangelist

ein ganz ungeheures Relief für die große Sendungsrede
(10,5—42), in der er hier alles zusammenfaßt, was ihm von Jesu

Weisungen für die Mission erinnerlich ist.

Anderseits aber hat er mit meisterhafter Kunst nicht alle Beispiele
von Jüngerberufungen, die er berichten wollte, in das vordere
Rahmenstück gestellt, sondern nur die erwähnten beiden Doppelappelle,

an denen nichts als die große schlichte Selbstverständlichkeit

des Gehorchens und Folgens zu zeigen war. Als letzte
Berufungsgeschichte vor der Sendung hat er (9,9—13) seine
eigene gegeben, damit wir, woran uns der Zusatz „der Zöllner"
bei seinem Namen (10,3) erinnert, keinen Augenblick vergessen,
daß auch die Apostel und ihre Nachfolger nichts andres als
begnadigte arme Sünder sind. Und wiederum zwischen diesen beiden

137



Gruppen erfolgreicher Berufung steht (8,18—22) die ernste
Geschichte von den Unberufenen, die Jesu irdische Heimatlosigkeit
nicht zu teilen taugen oder au den Toten hängen, da der Fürst des
Lebens sie gerufen hat.

Greift derart die Berichterstattung von Ruf und Auftrag an die
Apostel am engsten um und sogar in die von Jesu eignem Wort
und Werk, so ist die von dessen heilsgeschichtlichem und
-geographischem Ort wiederum ganz naturgemäß als weiterer Doppelrahmen

herumgelegt: 3,1—17; 4,12—17 und 11,1 —19. 20—24.

Als den heils ge s ch i c h 11 i c h e n Ort nun, von dem Jesu Wirken

seinen Ausgang nahm, bezeugt uns Matthäus — wie alle
andern Evangelisten auch — die Bewegung um Johannes den Täufer
als Jesu Herold und Vorläufer, in dessen Wort die gesamte alt-
testamentliche Prophétie noch einmal zusammengefaßt war. Das
Was der Verkündigung des Täufers und Jesu ist identisch, darum
auch 3,2 mit 4,17; aber der Wer, Der bei des Täufers .Fest¬

setzung dessen Verkündigung weiterführt, ist diesem unendlich
überlegen, wie der Täufer selber 3,11 f. ausspricht — und Jesus

sogar für den Geringsten der in seinen Neuen Bund, das aus Juden
u n d Heiden zusammengerufene Gottesvolk, Aufgenommenen
ausdrücklich bestätigt: 11,11.

Der heils geographische Schauplatz aber, an dem Jesu
Heilandswirken voll einzusetzen beginnt, ist „das Galiläa der
Heiden" (4, 15), wie es Matthäus mit einem genial aus der Isaias-

Prophetie akkommodierten Zitat kennzeichnet. Der Prophet hatte
davon gesprochen, daß über die nördlich wohnenden Stämme von
Gott zuerst „noch Kleinigkeit", „zur letzten Zeit" aber „Gewichtigkeit"

kommen werde. Damit schien zunächst das wahrlich schon
schwere Schicksal dieser Stämme, die als erste nach Assyrien
verschleppt und z. T. durch neu angesiedelte Heiden in ihrer Heimat
verdrängt wurden (2. Kön. 15, 29), als Kleinigkeit gegenüber einem
noch schwereren Los in der Endzeit gekennzeichnet zu sein. Die
rabbinische „Exegese" machte daraus die Behauptung, die
Nordisraeliten hätten sich die Last des Gesetzes leicht gemacht („Klei-

138



nigkeit"), die „Späteren", d.h. die Juden der Zeit Hiskias aber
hätten genügend Gewicht auf die Befolgung der Tora gelegt und
seien ja auch darum vor Sanherib von Assiur verschont geblieben
(Sanh 94 b)! Der Evangelist aber erkannte unter der Inspiration
des Heiligen Geistes, daß Gott durch dieses dunkle Wort Seines

Propheten sagen wollte, nicht das auf seine Gesetzeserfüllung
stolze Jerusalem, sondern das von ihm verachtete „Galiläa der
Heiden" (d.h. eben: der Bezirk, wo Israeliten mit Heiden
vermischt lebten) werde in der „Letzten Zeit" das göttliche Licht
mit besonderer Deutlichkeit schauen dürfen; — und da;ß damit
auch schon darauf vorausgedeutet war, daß dieses Licht zuerst
die Heiden erleuchten, von den Juden in ihrer Verblendung aber
nicht gesehn werden würde. Wir haben also hier ein besonders
schönes Beispiel jenes geistlichen, ,typologischen' Schriftverständ-
nisses, das der auferstandene Herr „in allen den Schriften" des

Alten Bundes Seinen Jüngern als eigentliches erschlossen hatte
(Luk. 24, 27) und das wenige so kühn und treffsicher zugleich
angewendet haben wie gerade Matthäus, der zu schlechthin jeder
Situation, die ihm aus Jesu Leben erinnerlich war oder (soweit
es sich um die Kindheitsgeschichte handelt) als überlieferungsnotwendig

bekannt wurde, ein entsprechendes alttestamentliches
Vorbild zu finden gewußt hat.

So mußte er dann freilich auch die Verdammnis, die sich die
Städte, wo Jesus gewirkt hatte, zuzogen, indem sie keine Buße
tun wollten, in der Verdammnis Sodoms und der baalsdienerischen
Phönizierstädte Tyrus und Sidon (vgl. Ez. 27) vorgebildet finden,
wie Jesus es ausgesprochen hatte (11,20—24), und mochte dabei

wohl warnend an uns Heidenchristen denken, unter denen der
Herr seit zwei Jahrtausenden wie damals in den galiläischen
Städten Seine Wunder wirkt und über die darum strengeres
Gericht ergehn wird als über Sodomiten und Götzendiener, die noch
nichts von Seinem Gnadenangebot haben wissen können.

Zeichnen wir nun die mit diesem ernsten Ausblick abgeschlossene
Gesamtdarstellung St. Matthäi von Bergpredigt und Wunderwirken

in ihrer Einheit einmal so auf, daß der äußere Doppelrahmen,

139



der innere Rahmen und die „schmale Leiste" um das ,Bild des
Messiaserweises Jesu in Wort und Werk anschaulich sichtbar
werden

Heilswort und Heilandswerk

4, 23 bei Meister 9, 35 und Jüngern 10,1
4,18—22 (8,18—23; 9,9—13) Ruf... und Sendung 9,36—11,1

4, 12—17 (8 ,5; 9, 1) Heilsgeograph. Segnung u. Verdammnis 11,20—24;
3, 2 gleich 4, 17

3,1—17 Heilsgesch. Weiterführen u. Neuanfangen (9,14—17) 11, 2—19
4, 1—11 Jesu Versuchung 11,25

und Bewährung —
28,20

Unser Überblick ergibt, daß jedes der Stücke, mit denen das

„zweite Buch Matthäi" (wie wir aus unten anzugebenden Gründen

die ganze Partie 3,1—11,24 nennen möchten) eingeleitet ist,
seine unzweideutig zugeordnete Entsprechung gegen Ende dieses
Buches findet — mit Ausnahme der Versuchungsgeschichte
4,1—11, deren Motive in den auf sie folgenden sieben Kapiteln
in keiner Weise wiederaufgenommen werden.

So liegt die Vermutung nahe, daß in dem Abschnitt 4,1—11 Stücke
eines sehr viel weiteren Rahmens zwischen die des engeren, nur
das zweite Buch umspannenden gestellt sind. Und so ist es auch.
Der Evangelist hat offenbar mit Hörern seiner Botschaft gerechnet,

die ganz deutlich, als das Thema von Bevollmächtigung und
Sendung der Jünger auftauchte, empfanden, daß damit die Frage
nach dem Sinn von deren vorher berichteter Berufung zu
Menschenfischern geklärt wurde; Hörern, die Jesu Worte über den

Täufer als abschließende Bestätigung von des Täufers Ankündigung

und Anerkenntnis des Christus in Jesu Person und das Wehe
über die galiläischen Städte als schmerzvollen Ausklang ihrer
prophetischen Seligpreisung empfanden. Hörern, die ebendarum voll
Spannung fragten: Und in welcher Form werden sich nun an dem
durch Wort und Werk und Täuferzeugnis als Messias Erwiesenen

jene Satansversuchungen, die er in der Wüste bestand, in der
Welt wiederholen

140



Antwort auf diese Frage gibt das gesamte übrige Matthäus-Evangelium,

und zwar in drei Schritten, die den drei Versuchungen,
aber zugleich auch den dreimal vierzehn Generationsreihen der
Vorfahren Jesu Christi entsprechen, mit deinen das Evangelium
einsetzt und gleichsam den allerweitesten Rahmen-Kreis auftut,
welcher es als Ganzes umspannt.

Dieser Dreischritt muß gleichsam die Grunderfahrung des Apostels
gewesen sein, die er ebensowohl im Leben mit seinem Herrn
gemacht hatte, wie er sie auch in der Heilsgeschichte des Gottesvolkes

wiederfand.

Da war zuerst der Schritt, nein: der Weg, der lange und
mühsame Weg hinauf, der in der Geschichte vom Empfänger der
Verheißung, Abraham, bis zu König David und seinem Reich führte
(1, 2—6) — und im Leben der Apostel mit ihrem Herrn bis hinauf
zu der hohen Stunde, wo Simon Petrus in ihrer aller Namen bekannt
hat: Du bist der Christus! — und der Herr ihn seliggepriesen.

Aber so wie einst mit dem Königreich Davids keineswegs eine

lange Periode des Friedens und der Wohlfahrt Israels einsetzte,
vielmehr schon unter seinem Sohne Salomo das Liebäugeln mit
dem Götzendienst begann und der große Abstieg sich vorbereitete,

der dann bis in die Tiefe des babylonischen Exils hinunterführte

(1,7—11), so hat eben von jener hohen Stunde des Chri-
stusbekenntnisses der Apostel an (16,21!) der Herr ihre Erwartungen

eines glorreichen irdischen Messiaskönigtums zu zerstören
und sie auf Seinen und Seiner Kirche Kreuzesweg in die Tiefe
vorzubereiten begonnen, ohne sie zu schonen.

Und wie nun durch die Erniedrigung des Exils hindurch aus
völliger Verborgenheit heraus der Davidsstamm, der abgehauene

Stumpf aus der alten Wurzel Jesse (Is. 11,1), sein köstlichstes
Reis getrieben hatte: Jesus von Nazareth, den Messiasköniig.
Israels (1,12—16), so war durch die schändliche Kreuzigung
hindurch aus der Verborgenheit der Grabestiefe heraus eben dieser
Jesus von Nazareth durch seine Auferstehung als Gottes einge-
borner Sohn offenbar geworden.

141



So war also wirklich die gesamte Geschichte Israels bis auf Ihn
nur ein schattenhaftes Vorbild dessen gewesen, was sich in seinem
Weg zum Kreuz und1 zur Auferstehung urbildlich erfüllte!

Aber eben weil diese Geschichte als ganze ein solches Vorbild
gewesen war, gab es auch im Einzelnen schon an diesem Stammbaum

Jesu für den Spürsinn des Evangelisten nicht wenig zu
entdecken, was vorbildhaft auf das Evangelium hinwies. Obwohl
es sich dabei scheinbar nur um geringfügige Kleinigkeiten oder

gar um Dinge handelt, die modernem Gelehrtendünkel als
kabbalistische Spitzfindigkeiten erscheinen mögen, möchten wir etwas
näher darauf eingehn, weil zugleich Ehrfurcht und Freiheit des

Evangelisten gegenüber der auch uns vorliegenden alttestament-
lichen Überlieferung dabei deutlich wird — und auf seine
Ehrfurcht und zugleich Freiheit gegenüber den geschichtlichen
Tatsachen schließen läßt, die er als Weggefährte Jesu miterlebt hatte
und nun seiner Verkündigung von Jesus als Christus einordnete.

Zunächst nun fand Matthäus, als er da unter den Vorfahren
Jesu die von Abraham zu David Führenden suchte, in den Büchern
Genesis und dem 1. der Chronik (2,3—5. 9—15) die 14 männlichen

Namen, die er (V. 2—6) genau wiedergibt. Aber er
beschränkte sich schon hier nicht auf die mechanische Wiedergabe.
Es fiel ihm auf, daß nach der Schrift unter den Stamm-Müttern
Davids zwei (Thamarund Ruth) geborene Heidinnen gewesen sind;
nach anderweitiger Überlieferung noch eine dritte: Die ehemalige
Hure Rahab, die sich durch Dienstleistungen für die Kundschafter
Israels der Verschonung bei Jerichos Untergang und der Aufnahme
in das Gottesvolk würdig gemacht hatte, dessen Herr ihren Glauben

gefunden hatte (Jos. 2,1—21). Und Matthäus scheute sich
nicht, diese Heidinnen, die z. T. auch schwere Sünderinnen
gewesen waren, ebenso wie nachher auch das Weib des Uria, von
welchem dem David Salomo geboren war, ausdrücklich neben den
Stamm-Vätern des Erlösers aufzuführen, welcher ja als Sünder-
und Heiden-Heiland geboren werden sollte.

Weiter aber stellte Matthäus — schwerlich als erster — fest, daß

es genau 14, zwei mal sieben, Generationen waren, die von Abraham

142



zu David1 führten; und da dessen Namen in hebräischer Schreibung,

wo die Vokale wegfallen, den Zahlenwert 14 ergibt, weil
der Buchstabe Daleth zugleich die Zahl 4 bedeutet und der Buchstabe

Vav die 6, so schien schon diese Zahl der Generationen,
— verdoppelt die Vollkommenheitszahl der sieben Schöpfungstage!

— zu besagen, daß wirklich ein vollendeter Schritt der
Heilsgeschichte von Abraham zu David führte. Dies also dürfte
Matthäus einfach von der Überlieferung übernommen haben.

Wie aber stand1 es mit der zweiten Generationenreihe? In dem
Sturz von David zu Jechonias-Jojakim dürfte kaum ein Rabbi einen
vollendeten Schritt des Gottesweges für Israel erblickt haben Auch
überlieferten die Bücher der Könige 17 und nicht 14 Generationen
von David bis Jojakim. Als aber Matthäus diese 17 Namen genauer
durchging, kam ihm ein Gedanke. Auch unter ihren Stamm-Müttern
war noch außer Bathseba, der Urias-Witwe, eine als Heidin
bekannt, aber nicht als bekehrte: Athalja, die Baalsdienerin, die
das Davidshaus auszurotten versucht hatte. Und wie hatte Gott
vom Sinai gesprochen? Mindestens „bis ins dritte Glied" wolle
Er die elterliche Schuld an Kindern und Enkeln heimsuchen. Wie
furchtbar war das an der Brut der Baalsdienerin wahr geworden
(2. Kön. 9,27; 2.Chron. 24,22; 2. Kön. 12,21; 2. Chron. 25,27);
was lag näher, als ihren Sohn, Enkel und Urenkel, also ihre
Nachkommenschaft bis ins dritte Glied, aus dem Stammbaum des
Erlösers zu tilgen? Wo die bekehrten Heidinnen ausdrücklich als
Marias Vorläuferinnen auftreten durften, da wurden von der
verstockten Heidin nicht einmal die Abkömmlinge genannt, durch die
Davids Blut hindurchgegangen war. Und eben damit war zugleich
die Vollzahl der Generationen hergestellt, vierzehn von David bis
Jojakim; feierlich betont es der Evangelist (1,17).

Um aber zu bezeugen, daß auch in dieser dunklen Zeit des Abstiegs
von dter stolzen Davidshöhe dem Gottesvolke Propheten und Psal-
misten nicht gefehlt hatten, durch die Gott auf kommendes Licht
hinüberwies, tat Matthäus ein Letztes, wiederum nicht einfach
willkürlich, sondern mit inspirierter Freiheit in prophetischem
Geist: Zwei Königsnamen, die er aufzuzählen hatte, lauteten ähn-

143



lieh wie die Namen von Gottesmännern der gleichen Periode;
und weil ja der Name als Wesensausdruck galt, so durfte wohl
angenommen werden, daß etwas vom Wesen dieser Namensvettern

auch durch die ähnlich heißenden Könige an der Ehre
teilgehabt habe, die menschliche Natur des Erlösers zu bereiten;
wohl um das anzudeuten, setzte der Evangelist für den Namen
des Königs Asa den des Psalmisten Asaph ein (V. 7 f., vgl. die
Autorenangaben der meisten Psalmen zwischen dem 70. und 80.!)
und für den Namen des Königs Amon den des Propheten Arnos
(V. 10).

Dergleichen mag nun uns heute vielleicht zunächst befremdlich
dünken, weil wir nicht mehr hellhörig genug sind, um die
Verkündigung zu vernehmen, die auch mit so feinen und äußerlich
unscheinbaren Mitteln zu den Herzen spricht, während die meisten
Gegenwartsmenschen nur noch auf ganz laute und grobe Formen
der Propaganda reagieren. Wenn wir uns aber einmal liebevoll
in den Formenreichtum dieser zugleich so ehrfürchtig dem geistigen

Gehalt der gottgewirkten Tatsachen treuen und dem
Buchstaben gegenüber freien Verkündigungskunst des Matthäus
versenkt haben, dann wird sie stets neue und stets größere Bewunderung

in uns wachrufen.

Und wir werden weit davon entfernt sein, es als „Spielerei"
verächtlich zu machen, wenn wir nun weiter feststellen, daß der
Evangelist, so wie er den Dreischritt der Geschichte Jesu in dem der
Geschichte Israels bis auf Jesus vorgebildet fand, auch die Fünfzahl

der Bücher Moses' in einer Fünfzahl der Bücher seines
Evangeliums nachzubilden verstanden hat, in deren jedem er gerade
das erfüllt zeigte, was das entsprechende Buch Moses' nur als
schattenhafte Verheißung enthielt.

Darum ja schrieb er nicht etwa nur über den „Stammbaum",
sondern über das ganze „erste Buch" seiner guten Botschaft „Buch
Genesis", wie bekanntlich das erste Buch Moses' genannt zu werden

pflegt, weil es mit der „Genesis", der Hervorbringung dieser
Welt durch Gottes Wort anhebt; Matthäus aber hat eine noch
viel wunderbarere „Genesis" zu berichten: Die menschliche Her-

144



vorbringung Dessen, durch Den alles hervorgebracht ist, des Sohnes

Gottes Selbst; Welcher nicht in sieben Schöpfungstagen,
sondern im Lebenstag von drei mal zwei mal sieben mitzählenden
Geschlechtern seit Abraham durch die ganze Geschichte Israels
Seiner menschlichen Natur nach hervorgebracht worden ist.

Seine wunderbare Geburt und die Abwendung seines vorzeitigen
Todes durch das Opfer der unschuldigen Kinder von Bethlehem
steht nun ähnlich im Mittelpunkt von Matthäi „erstem Buch",
wie in dem von Moses die wunderbare Geburt Seines „Vorbilds"
Isaak und dessen von Gott seinem Vater Abraham zuerst gebotene

und zuletzt dann doch ersparte Opferung.

Und wie Moses' „Buch Genesis" mit der Geschichte von Joseph
und dessen Brüdern in Ägypten sowie dem Ausblick auf ihrer
Nachfahren Heimkehr ins Gelobte Land endet, so das Matthäi mit
der wirklichen Heimkehr des Jesusknaben aus Ägypten, dem
„Typus" der Heidenwelt, ins „Land Israel" (1,20), — wo wir
ja auch tatsächlich die letzte Phase der Heilsgeschichte, die
Bekehrung des Volkes Israel, erwarten, das endlich erkennen wird,
womit das erste Buch zu seinem Ausgang zurückkehrend schließt :

Der Nazarener ist der „Nezer", das „Reis" aus dem Stumpfe
Jesse, das Gott durch Isaias (11,1) verheißen hatte! (Matth. 2, 23).
Und auf dieses „erste Buch" Matthäi folgt das zweite, von dem
wir ja schon sahen, daß es die urbildliche Erfüllung dessen

verkündigt, wovon das zweite Buch Moses', Exodus, bloß das
schattenhafte Vorbild in Gestalt der 10 Moseswunder und der Gesetzgebung

vom Berge Sinai zu berichten hatte. Zugleich wird hier
die Klärung des Verhältnisses des Neuen zu jenem Alten Sinai-
Bunde in Gestalt der Rahmenerzählungen über das Verhältnis Jesu
zum letzten Propheten alttestamentlicher Art, Johannes dem Täufer,

vollzogen, wobei sich ergibt, daß der Alte Bund im Neuen
erfüllt wird1, ohne irgend welche eigene Verpflichtungskraft zu
behalten, wie es besonders der Apostel Paulus in seinen Briefen
stets von neuem betont hat.

Dasselbe nämlich sagt des von kurzsichtigen Toren oft als anti-
paulinisch verleumdeten Matthäus Verkündigung in den, durch

5 Judaica, Bd. V, 2
145



Johannes des Täufers Namen als Leitwort, zum Rahmen des letzten

größeren Stückes im zweiten Buche zusammengeschlossenen
Stücken 9,14—17 und1 11,1 —19. Einerseits durch jenes Wort,
wonach der Geringste im Gottesreich der Kirche größer ist als
der gewaltige Täufer war (solang er noch nicht durch die
Bluttaufe und Christi Abstieg zu den Untern nach der Kreuzigung
auch seinerseits in die Kirche aufgenommen war, welche ihn seitdem

in ihrer Allerheiligenlitanei unmittelbar nach den heiligen
Engeln als den Größten unter all uns in Sünden geborenen
Menschen anruft). Anderseits anläßlich der Frage von des Täufers
Jüngern, warum die Jesu nicht wie sie das in der alttestament-
lichen Ordnung verpflichtende Trauer-Fasten an bestimmten
Wochentagen durchführten. Worauf ihnen von Jesus zur Antwort
wird1, daß die „Söhne des Hochzeitshauses" nicht trauern, sondern
sich nur freuen können, solange der verheißene himmlische
Bräutigam des Gottesvolkes in ihrer Mitte weilt; daß also prinzipiell
die gesamte Büß- und Sühnordnung des Alten Bundes durch die
Erfüllung der in ihr ausgedrückten Sehnsucht nach Erlösung
hinfällig geworden ist. Was noch durch das schneidend scharfe
Doppelwort unterstrichen wird, neues Tuch sei zu gut, um als bloßer
Einsatz für ein längst in Fetzen gehendes altes Kleid zu dienen;
und neuen Wein füllte man nicht in unelastische alte Schläuche,
die er höchstens sprengen würde.

Wie also die Erfüllung des Sinns und eben daraus folgende
Außerkraftsetzung des Buchstabens der Sinai-Gesetze und die den zehn
tötenden Wundern des Moses in Ägypten entsprechenden zehn

heilenden und lebenschaffenden Wunder des Messias in Galiläa
berichtet das „zweite Buch Matthäi" endlich auch jene
Bevollmächtigung der zwölf Apostel, die zu Richtern über die zwölf
Stämme Israels am Jüngsten Tag berufen sind (19,28), so wie
das zweite Buch Moses (Ex. 18,13—26) die Einsetzung von
Richtern durch diesen zu berichten gehabt hatte.

Während nun diese Entsprechungen im zweiten wie auch jene
im ersten Buch Matthäi, sobald sie einmal aufgewiesen wurden,
unverkennbar sind, tragen diejenigen des dritten zu dem entspre-

146



chenden Buche Moses' einen wesentlich verborgeneren Charakter.

Das ist nicht etwa nur aus äußeren Gründen so, d. h. weil
die Pflicht sich an die mit Jesus erlebten tatsächlichen Ereignisse
zu halten, dem Evangelisten weniger den von Moses berichteten
entsprechende Szenen zu erzählen erlaubt hätte, da er ja keine
solchen erdichten durfte. Diese Schwierigkeit ist vielmehr geringer,

als sie dem oberflächlichen Blick erscheinen mag, da ja Jesus
selbst seinen irdischen Lebensweg ganz bewußt darauf angelegt
hat, die alttestamentlichen Verheißungen zu erfüllen (vgl. z. B.

26, 56). Sondern es entspricht dem besonders geheimnisvollen
Charakter dieses dritten Buches Matthäi (11,25—16,20), wenn
seine wichtigsten Entsprechungen zum Buche Leviticus ein besonders

tiefes Mysterium darstellen.

Ist doch das rahmende Leitwort dieses Buches Jesu Lobpreis
Seines Vaters, weil Dieser das Höchste „verborgen vor Weisen
und Klugen, Unmündigen aber offenbart" hat (11,25);
wiederaufgenommen in Seiner Seligpreisung Simon Petri, welchem
das Messias-Geheimnis „nicht Fleisch und Blut offenbart hat,
sondern mein Vater, Der in den Himmeln ist" (16,17). Aber nicht
nur das Messias-Geheimnis „jener Entscheidungszeit" (11,25;
12,1 und 14,1 ; d. h. nur in diesem 3. Buche bei Matthäus!) ; auch
das Mysterium der Eucharistie, das durch alle Zeiten bis ans
Ende dieses Aeons fortdauernde Inkarnationswunder, das den

Hauptgegenstand dieses Buches bildet, ist so tief verborgen und
so hoch erhaben, daß nirgends mehr als hier die alttestamentlichen

Vorbilder hinter dem Urbild im Neuen Bunde unermeßlich
weit zurückbleiben.

Und doch fehlen sie wahrlich nicht, die Entsprechungen zwischen
Moses' drittem Buche, Leviticus, und dem Matthäi!

Wird doch gleich zu dessen Anfang das „Leitmotiv" angeschlagen,

„daß die Speise der Priester in den Gebrauch der Völker
übergeht", wie Ambrosius schreibt, wo er kommentiert, daß Jesus
das Ährenlesen seiner Jünger am Sabbat mit dem Schaubrot-Bereiten

und -Essen der Priester im Tempel am Sabbat vergleicht, das
im dritten Buche Moses' (Lev. 24, 5—9) geregelt ist (12,1—8).

147



Und wenn sogleich nach der Frage der wahren Sabbat-Heiligung
bei Matthäus die der Lästerung des Heiligen Geistes (in Gestalt
pharisäischer Verleumdung von Jesu Wundertun als teuflisch)
behandelt wird, so finden wir, daß auch bei Moses unmittelbar nach

dem Gesetz über die Schaubrotanrichtung am Sabbat, das über
die Steinigung dessen folgt, der den Namen des Herrn lästert
(24, 10—23), d.h. etwas Lästerliches, Unwürdiges, Unwahres über
Gottes Wesen und Wirken aussagt.

Wenn weiter ein großer Teil des Buches Leviticus (Kap. 11—15)
von Vorschriften über Reinheit und Reinigung ausgefüllt wird, so
setzt sie alle Jesu Königswort außer Kraft: „Nicht was zum Mund
hereingeht, macht den Menschen unrein, sondern was aus dem
Mund herauskommt, das macht den Menschen unrein" (15,11).
Selbst noch das Verbot der Schwägerinnen-Heirat im dritten Buche
Moses' (18,16) und die Erzählung vom Tadel solcher Heirat
des H erodes durch Johannes den Täufer und dieses Tadels Folgen
in dem Matthäi (14,1—12) stellt eine Entsprechung dar, welche
zeigt, wie es in Israel damals mit der „Erfüllung des Gesetzes"
bestellt war. Viel wichtiger aber als diese ziemlich offenkundigen
Einzelentsprechungen zwischen den beiden Büchern ist die große
grundlegende, aber tief verborgene Entsprechung, die darin
besteht, daß im Buche Leviticus (Kap. 1—10, 16, 17, 22) die Fragen

von Opfer und' Opfermahl des Alten Bundes gesetzlich
geregelt werden, im dritten Buche Matthäi aber das doppelte
Speisungswunder verkündet wird, das die eucharistische Opfermahlzeit

des Neuen Bundes vorbildet (14,13—16,12).

Indem also der geheime Hauptgegenstand dieses Buches das
wahre Brot des Lebens ist, wie auch die beiden mittleren Rahmenstücke

12,1—8 und 16,5—12 andeuten, zeigt dasselbe, daß Jesus
mitten im öffentlichen Leben nicht weniger entschieden als zu
Anfang in der Wüste der teuflischen Versuchung die Stirne bot,
welche ihm nahelegte, seine Gottessohnschaft durch ein fleischliches

„Brot-Wunder" zu erweisen, desgleichen man damals vom
Messias zu erwarten pflegte. Es ist eben diese Versuchung, die
dem Herrn hier von Seiten der Pharisäer, Schriftgelehrten und

148



Sadduzäer entgegentritt, welche in den beiden Stücken des dritten,
innersten Rahmens dieses Buches (12,38—45 und 16,1—4) ein

„Zeichen vom Himmel" von ihm provozieren möchten — und
beidemal mit der Verheißung des „Jonas-Zeichens" abgewiesen
werden, das in der Auferstehung Dessen besteht, der drei Tage im
Grabe geruht hatte (12,40). Wie unheimlich recht hatte doch
Merodes, wenn er in Jesus den von den Toten auferstandenen
Johannes, den Täufer, erblickte (14,2), ohne zu ahnen, was er
damit aussprach: Daß Er die Auferstehung und das Leben des

nur zum Tode führenden Gerechtigkeitsstrebens im Alten Bund ist

Die aber die Seinen sind, also nicht seine bloßen Fleischesverwandten
und Landsleute (12,46—50 und 13,53—58), sondern jene,

die Ohren haben (13,9.16), Sein Wort zu hören und wie Samen
in sich Frucht tragen zu lassen (13,3—51. 52), diese macht Er
des Lebens und der Auferstehung teilhaft, indem Er sie mit dem
wahren Lebensbrote speist (14,13—21 und 15,32—39). Er läßt
sie nicht allein, sondern wird wiederkehren, wenn die lange Nacht
des irdischen Kampfes mit Wind und Wellen ihrem Ende zuneigt
und der Morgen Seines Tag heraufdämmert (14,22—33). Er
lehrt sie die rechte Reinheit statt der bloß äußeren der Pharisäer

finden ; und jenes Brot, das ursprünglich nur den „Kindern
des Hauses", den Söhnen Israels, bestimmt war, hat Er auch der
demütigen Bitte der Kirche aus den Heiden nicht verweigert (14,
34—15, 31).

Wie also das dritte Buch Matthäi das nochmalige öffentliche
Bestehen der ersten Versuchung durch Jesus darstellt, so das vierte
Buch (16,21—26,2) die Überwindung der zweiten Versuchung.
Hatte bei der ersten der Teufel nur durch die Stimme der
zeichenfordernden Führer des Israel nach dem Fleische gesprochen, so
vermochte er sich jetzt — wie viel bitterer war das! — der
gutgemeinten Sorge des Apostelfürsten Simon Petrus selber zu
bedienen, der sich nicht vorstellen konnte, daß dem Sohne Gottes
irgend ein Mißgeschick zustoßen sollte (16,22, entsprechend
4,6!). Aber auch im geliebten und eben noch seliggepriesenen
Jünger erkennt Jesus sofort den Versucher: „Weiche hinter mich,

149



Satan!", herrscht er den Apostel an (16,23, vgl. 4,10!)', „du bist
mein Ärgernis, denn du bist nicht Gottes Sache wohlgesinnt,
sondern der Menschen Sache". Das heißt: Du hast mit deiner Leidensscheu

nicht Gottes Partei ergriffen, sondern dich auf die Seite
des von Gott abgefallenen Adam gestellt, der sich nichts weniger
vorstellen kann, als daß dem Messiaskönig und seinem Volk von
Gott der Kreuzweg bestimmt sein könnte. „Der eben noch Felsen

war, macht sich zum Stein des Anstoßes", meint dazu der große
Bibelforscher Pater Lagrange O. P., der hier geradezu eine
Anspielung auf den Namen Petrus, der Fels, erblickt. Welche
ungeheure objektive Ironie, daß jenes vom Versucher zitierte Psalmwort

(4,6) dem Gottessohn geraten hatte, sich von Engeln tragen
zu lassen, damit sein Fuß an keinen Stein anstoße ; und nun ist
eben der Fels, auf den Er Seine Kirche gegründet hat, der wirkliche

Stein des Anstoßes — und nicht das Kreuz, wie jener
vermeint, der es ihm ersparen will!

Denn gerade das Kreuz, auf das in den beiden äußersten Rahmenstücken

des Buches (16,21—23 und 26,1—2) vorbereitet wird,
ist die Voraussetzung der Herrlichkeit. Davon künden die inneren
Rahmenstücke, die wiederum in sich selbst gegliedert sind: 16,

24—17,13, wo von der Kreuzesnachfolge der Kirche und der
Schau des verklärten Herrn durch die vertrautesten Apostel auf
dem Berge die Rede ist; „wie Er einst beim Gerichte sein wird,
so ist er damals den Jüngern erschienen", bemerkt dazu

Hieronymus. Und so ist denn auch die große Gerichtsrede Kap. 24
und 25 das Gegenstück zu dem um die Szene auf dem

Verklärungsberg.

Dazwischen aber liegen die beiden großen Gruppen von
Erzählungen, in deren zweiter Jesus in Jerusalem und dem Tempel
seinen Einzug hält und sich doch von beiden lossagen muß (21,
1—23,39), in deren erster aber (17,22—20,28) die wichtigsten
grundlegenden Bestimmungen für den neuen Tempel, die Kirche
Gottes, getroffen werden. Was da insbesondere in der großen
Rede über die Rangordnung im Himmelreich, über die Gebets-
erhörungund das Vergeben in der Kirche gesagt wird (18,1—35),

150



das ist gleichsam auch die endgültige Antwort und Zurechtweisung

gegenüber dem im vierten Buche Moses' berichteten
Anstoß, den einst Josue an der Geistausgießung außerhalb des den
Tempel vorweg darstellenden Offenbarungszelts, der „Stiftshütte",

genommen hatte (Num. 11,16—29). Und ebenso werden
hier die Voraussetzungen geschaffen, die religiöse Revolutionen,
wie sie Moses von seinen Geschwistern (12,1—15) und1 von der
Sektengemeinschaft des Korach (bzw. Köre, 16,1—17,26) erleben
mußte, grundsätzlich gegenstandslos in Christi Kirche machen.

In Jesu Tempelreinigung aber wird1 die Heiligkeit der geweihten
Stätte noch ein letztes Mal wiederhergestellt (21,12—17), deren
feierliche Einweihung das 4. Buch Moses' berichtet hatte (Num.
7,1—89). Und den Weissagungen, die dieses über die erste
Ankunft des Messias aus dem Munde des heidnischen Wahrsagers
Bileam festhielt (Kap. 22—25), entspricht Jesu Verheißung seiner
zweiten Ankunft im vierten Matthäus-Buch 24 und 25.

Im fünften aber (26,3—28,20) entspricht den Bestimmungen
in dem des Moses über den Propheten (13,2—5; 18,15—22),
über das Richteramt der Priester (17,8—13) und über die
Verpflichtungen des Königs Israels (17,14—20), daß Jesus Christus
Sich durch seine Passion und Auferstehung als der wahre Prophet,
Hohepriester und König des Gottesvolkes offenbart hat; wie auch
in Seinem Abschiednehmen vom Berge aus (28,16—20) das bloß
vorbildhafte des Moses (Deut. 32, 48—52; 34,1—5) seine urbildliche

Erfüllung findet.

Dieser galiläische Berg aber, von dem aus Sich Jesus als den
Inhaber aller Vollmacht im Himmel und auf Erden offenbart, ist
das Gegenstück zu jenem Berge, auf welchen ihn der Satan in der
dritten Versuchung führte, vermeinend, er habe dem Gottessohn
ein Weltreich zu vergeben. Die Belehnung mit diesem Weltreich
von Satans Gnaden ausschlagen, das hatte den Messiaskönig
Israels freilich ans Kreuz geführt; aber eben damit hatte er eine
Herrschaft und Herrlichkeit erworben, durch welche das
Weltregiment Satans im Prinzip schon vernichtet war.

151



Schließt mit dieser Schlußszene der ganz große Kreis, der von
der Versuchungsgeschichte aus (4,1—11) das gesamte Christuswerk

und seine dreifache Erprobung umspannte, so wird das fünfte
Buch als solches gerahmt von der Szene im Palast des Kaiphas
einerseits, wo Jesu Tötung beschlossen wird, aber „ja nicht auf
das Fest" (26,3—5), und anderseits von der Szene im Palast
des Pilatus, wo nun gerade am Fest, welches sie dadurch
entweihen, die Priester und Pharisäer den unreinen Heiden aufsuchen

„müssen", um die Wache am Grab zu erbitten (27, 62—66). Diese
Szene aber bildet ihrerseits nur das vordere Rahmenstück, zu dem
als zweites die andre mit den bestochenen Wachtsoldaten (28,
11—15) gehört. Und beide zusammen bilden den nachtschwarzen

Hintergrund, von dem sich doppelt hell die Erscheinung der Engel
am leeren Grab und des Auferstandenen selber abhebt.

Den inneren Rahmen des Buches aber bilden die beiden wunderbaren

Szenen, die den todgeweihten und den hingeopferten Leib
des Herrn von der Liebe der salbenden (26,6—13) und bestattenden

Frauen (27,55—61) umgeben zeigen; wobei dann wiederum
die zweite dieser Szenen auch zu dem Auftreten derselben Frauen
am leeren Grabe hinüberweist, wo eben nicht zufällig gerade diese
treuen Frauen der ersten Erscheinung des Auferstandenen gewürdigt

wurden.

Innerhalb dieser Rahmung aber stehen die beiden großen Doppelbilder:

Jesus und die Seinen einerseits, das letzte Passahmahl und
die Nacht von Gethsemane, gerahmt durch das Auftreten des
Verräters Judas (26, 14—16 sowie 47—56); anderseits Jesus und die
Fremden, der wahre Hohepriester vor dem jüdischen, der durch
das Zerreißen des hohepriesterlichen Gewandes (26, 65, vgl. 27,
51!) selbst in verblendeter Unkenntnis des Gesetzes (Lev. 21,10)
von seiner Würde abdankt; und der wirkliche König Israels (27,
11) vor dem Vertreter der römischen Kaisergewalt, der dieses
Königtum öffentlich beurkundet (27, 37) ; vor den heidnischen
Soldaten, die Seine von den Juden (27,40. 43) verhöhnte Gottessohnschaft

bekennen müssen (27,54).
(Fortsetzung folgt.)

152


	Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist

