
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Die Probleme der evangelischen Judenmission in Ungarn nach 1944

Autor: Kadar, Emerich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Probleme der evangelischen Judenmission
in Ungarn nach 1944

von Dr. EMERICH KADAR, Budapest

Die geschichtliche Situation, in der die Judenmission in Ungarn
heute tätig sein muß, wird von der schauderhaften Ausrottung
von etwa 6 Millionen europäischer Juden und Judenchristen
bestimmt. Diese Tatsache zwingt die Mission, ihre eigenen Grundlagen,

Ziele und Methoden neu zu untersuchen.

Im April des Jahres 1927 versammelten sich die Delegierten der
bedeutendsten evangelischen Judenmissionen der Welt in Budapest.
Später fand eine analoge Konferenz in Warschau statt. In Budapest

nahmen auch die Bischöfe und Superintendenten der ungarischen

Kirchen an der Konferenz teil und in ihrer Gegenwart faßte
diese einen Beschluß, der lautete: „die Konferenz erkennt die
Verantwortlichkeit jeder Kirche und jedes einzelnen Christen den

Juden gegenüber, die in ihrer Mitte wohnen, an". Und ein wichtiger

Beschluß der Warschauer Konferenz beginnt mit den Worten:

„wir sind der Überzeugung, daß die Kirche Christi bezüglich

der Judenmission einer neuen Zeit entgegengeht. Die Zeichen
der Zeit erwecken neue Hoffnungen für die Zukunft. Offenkundig

ist der wirtschaftliche und gesellschaftliche Fortschritt der
Juden in nahezu allen Ländern. Das Ghetto ist langsam im
Verschwinden"1. Genau 15 Jahre später werden in demselben
Warschau viele Hunderttausend Juden in das Ghetto geschleppt und
nahezu bis zum letzten Mann ermordet.

Die Judenmission richtet ihr Wort heute an ein Judentum, das

wie ein aus dem Feuer gerissenes Scheit nach einem fürchterlichen
Brande übrig geblieben ist. Und sie richtet ihr Wort im Namen
der Kirche Christi an sie, die es nicht verhindern konnte, daß ein

neues, zum größten Teil unter christlicher Maske lebendes Heiden-

1 The Christian Approach to the Jews, London 1927, S. 46 und 66.

117



tum 4/5 der europäischen Juden mit teuflischer Grausamkeit
vernichtet hat. Dieses übriggebliebene Judentum vermag zum größten

Teil das über es gekommene schreckliche Leid nicht aus
Gottes Hand anzunehmen. Ebensowenig anerkennen die sich mit
dem Christennamen schmückenden Völker, die die aktiven Täter
oder passiven Zuschauer bei den Judenverfolgungen waren, ihre
Kriegs- und Nachkriegsnot als ein verdientes Gottesgericht.

Das Judentum ist aufs Ganze gesehen Gott heute noch mehr gram
als vor der Tragödie dieses letzten Krieges. Immer mehr
desinteressiert es sichi an allen religiösen Belangen und konzentriert
seine Kraft auf den politischen Zionismus. Was aber die
nichtjüdischen Völker betrifft, so hat nicht nur für die Deutschen allein
jenes Wort volle Gültigkeit, das einmal Prof. Günther Dehn
ausgesprochen hat, und wonach „wir alle tief drinnen sind in der
Selbstrechtfertigung... Unsere Lage ist deshalb hoffnungslos.
Unser Volk hat sich nicht bekehrt, der Aufruf, wahre Buße zu tun,
traf auf keine Antwort" 2.

Wirkliche Buße setzte sich in keiner Nation durch. Es ist jedoch
offenbar: „alles wahrhafte Zusammenkommen muß mit einem

gegenseitigen Schuldbekenntnis und mit einer gegenseitigen
Schuldvergebung beginnen" 3. Schon die Missionskonferenz vom

Jahre 1927 in Budapest legte den Christen überall ans Herz, Buße

zu tun um der Vorurteile dem jüdischen Volk und der
Judenverfolgungen willen. Es wurde damals gesagt: „Diese Dinge
gehören leider noch nicht der Vergangenheit an Wir sind der
Ansicht, daß alle unchristliche Behandlung der Juden und alle
Rassenvorurteile für die Juden ein großes Hindernis sind, die christliche

Botschaft anzunehmen". Wenn dies so gültig war im Jahre
1927, wieviel mehr muß dies nach 1944 wahr sein.

Die Katastrophe von 1944 kam also für die Kirche nicht ganz
unerwartet. Damit aber rechnete sie keineswegs, daß der
Antisemitismus noch einmal zu einem derartig großen Morden führen

2 Günther Dehn: Die Kirche, Berlin 1947, 29. Juni.
3 Hans Kosmala: Vom heutigen Judentum etc. Judaica II, Nr. 4, S. 259.

118



könnte. Auch die Juden rechneten ja kaum mehr damit. Es
erklärte Max Nordau am 3. Zionistenkongreß im Jahre 1897, daß

er an eine Wiederholung der Schauerdramen der jüdischen
Vergangenheit in der Zukunft nicht mehr glaube..., „es ist nicht
wahrscheinlich, daß man alle Juden aus einem Lande austreiben wird...
es gibt heute ein europäisches Gewissen, ein Menschheitsgewissen,

das... nicht leicht tobende Massenverbrechen duldet" i.
Dagegen stellt zwei Jahre später de le Roi, der Historiker der
evangelischen Judenmission, fest, daß „eine innere Verbindung der
großen jüdischen Masse mit ihrer Umgebung zu einer wirklichen
geistigen sozialen und nationalen Vereinigung durch den
philosophischen ünd politischen Humanismus nicht herbeigeführt worden

ist. Die Christen kümmern sich um die Juden entweder
überhaupt nicht oder sie foltern sie ganz unchristlicher Weise in
ihrem bürgerlichen und religiösen Leben". In bezug auf Ungarn
weist de le Roi trotz der rosigen Aspekte des Liberalismus und
der Emanzipation — anno 1899! — erschrocken auf die immer
deutlicheren Zeichen für eine Verschärfung der Judenfrage hin.
Ganz besonders fürchtet er früher oder später einen Ausbruch der
Leidenschaften, weil der in den christlichen Kirchen herrschende
Rationalismus die Missionsverantwortung für die Juden nicht
erwachen läßt. Er schreibt: „jetzt magyarisieren sich die Juden
in Ungarn sehr eifrig. Man feiert daher Verbrüderung mit ihnen,
bei denen z. B. Superintendent Török und der Generalinspektor der
lutherischen Kirche in Ungarn, Graf Zay, den christlichen Standpunkt

fast aufgeben. Letzterer lehrte geradewegs: seien wir weder
Calvinisten noch Lutheraner, weder Orthodoxe noch Römische,
weder Christen noch Juden, aber seien wir Magyaren" 5.

Bis zu der Zeit, da in Deutschland die Judenverfolgungen
begannen, nahmen die christlichen Kirchen die Judenfrage nicht
wirklich1 ernst. Über die Judenmission aber herrschten die aller-
eigentümlichsten Auffassungen. Im Jahre 1932 veröffentlichte der
nachmalige Reichsbischof Adolf Hitlers ein Glaubensbekenntnis,

1 Protokoll zum dritten Zionistenkongreß, S. 18.

s) De le Roi: Geschichte der evangelischen Judenmission, Leipzig 1899,
2. Bd., S. 283—291.

119



in welchem er erklärte, daß „die Judenmission die schwerste
Gefahr für das deutsche Volkstum" sei6. Dagegen betonte ein
bekennender Theologe, daß die Kirche auf die Judenmission nicht
verzichten könne. Dies aber sei, so führte er fast tröstend hinzu,
in Deutschland sowieso eine unbedeutende Sache.

Wir können auch nichts anderes von der Judenmissionsarbeit
bezüglich der ungarischen evangelischen Kirchen sagen. Schon
de le Roi hatte zu klagen: „Was bisher an Missionsarbeit in
Ungarn geschehen ist, läßt sich fast alles auf die Bemühungen von
Ausländern zurückführen, denen allerdings mehrfach Inländer
hilfreich zur Seite gestanden haben" 7. Das ungarische Christentum
konnte im letzten Jahrhundert erfahren, welch großen Segen die
Judenmission bringen kann. Als die schottische Freikirche im
Jahre 1839 unter wirklich wunderbaren Umständen ihre Arbeit
in Budapest begann, strahlten in kurzer Zeit ihre erwecklichen
Wirkungen auf das ganze ungarische Christentum aus. Diese
schottische Judenmission gab das erste evangelische Blatt heraus,

eröffnete im Jahre 1866 das Bethesda-Diakonissenspital und

gegen das Ende des Jahrhunderts konnte der Geschichtsschreiber
über sie berichten: „Die Verbindung der schottischen Mission
mit der Kirche des Landes hat sich höchst segensreich auf diese

ausgewirkt und auch das Interesse für die Judenmission in
derselben erweckt. Durch ihre Bibel- und Schriftenverbreitung, ihre
Evangelisation und ihre Schultätigkeit hat die Mission den größten
Einfluß auf die Juden und Protestanten Ungarns gewonnen. Die
Judenmission wird daher wohl fast nirgends so sehr als eine
segensreiche Sache anerkannt wie in Ungarn" 8. Leider schrumpfte
dieses Interesse bald ganz zusammen.

6 Die evangelische Kirche in Deutschland und die Judenfrage, Genf 1945.
S. 32.
7 De le Roi: a. W. S. 287, 2. Bd.
8 Wie oben. S. 231. — Julius Forgacs teilt 1941 mit, daß sich während
100 Jahren bis 1940 1059 Juden in der schottischen Mission taufen ließen.
1919 waren es 492, 1920 129 und 1939 131. „Niemand kann die Schottische

Mission wegen der Bekehrung verklagen. Die Mission schlug schon
1935 die strenge Anwendung der reformierten Grundsätze in Sachen Übertritte

vor. Das Budapester Kirchenkomitee verfertigte auf Grund des Vor-

120



Die ein halbes Jahr dauernde Evangelisationsreise des berühmten
schottischen Judenmissionars A. N. Sommerville (1887—1888)
brachte dem ungarischen Protestantismus auch Segen ein. Selbst
wenn man der spezifischen judenmissionarischen Seite der Arbeit
Sommervilles keine besondere Aufmerksamkeit schenkte, so hatte
diese doch eine erweckende Kraft für den schlummernden
ungarischen Protestantismus. „Es ist unmöglich, ihre Wirkungen
nicht entscheidend zu berücksichtigen, wenn wir nach der Ursache
des evangelischen Erwachens forschen, das zu Beginn der neunziger

Jahre unter den großen reformierten Gemeinden der
ungarischen Provinz einen langsamen, aber stetigen und nie mehr
zurückfallenden Aufschwung nahm. Diese segensreiche Wirkung der
Judenmission ist um so bedeutender, als ja im Rahmen des ungarischen

Protestantismus während seiner ganzen Geschichte die Er-
weckungsbewegungen so selten sind, daß ihr spärliches Vorkommen

mit Rechtals eine der bezeichnendsten, wenn auch vollkommen
negativen Eigenschaften unserer Kirche zu betrachten ist" 9.

Leider vermochte weder die Verschlechterung der sozialen und

geschichtlichen Situation der Juden, noch der durch die
Judenmission erfahrene Segen die Kirche zu einer anderen Haltung der
Judenmission gegenüber zu veranlassen. Die Liebe Christi drängte
sie nicht, daß sie die, nicht nur materielle, sondern auch
seelische Not leidenden, achthunderttausend Juden zum Messias Jesus

zu führen versucht hätte, als diese gleichsam vor ihre Türen
geworfen waren. Nachdem in Ungarn der alles Jüdische
niederwalzende Nationalsozialismus nicht zu einem offenen Angriff auf
die Kirche überging, vermochte diese nicht zu erkennen, wie sehr
ihre eigene Existenz mit dem Schicksal der Juden verflochten war.
Es fehlte ja auch im Westen bis in die neueste Zeit hinein an
einer klaren und1 entschlossenen Stellungnahme der Kirchen zur

Schlages ein Reglement wegen des Verfahrens mit den israelitischen
Übertretenden. So ist es zu verstehen, daß 1939 die Zahl der übergetretenen
Juden ca. 5000 war, und nur 680 von ihnen wurden Reformierte". (Die
100jährige Schottische Mission. Budapest 1941.)
9 Emerich Révész: Ein Kapitel aus der Geschichte der ungarischen
reformierten Erweckung. Theol. Schau. XIX, Nr. 1. S. 12, 43.

121



Frage des Judentums und der Judenmission. Einander ganz
entgegengesetzte theologische Ansichten bestanden da nebeneinander.
Die Kirche des Rationalismus und Liberalismus interessierte die
Judenfrage nicht. Sie anvertraute diese den moralischen Kräften
des Fortschritts und der Vernunft. So können wir denn auch in den

Predigtsammlungen unserer ungarischen Kirche ein ganzes
Jahrhundert zurückgehen, ohne dabei auf nur eine einzige Belehrung
der christlichen Gemeinde zu stoßen, die sich mit den Juden oder
der Judenfrage befaßt. Eine Predigergeneration folgte auch hier
der andern, und keine derselben hatte auf den theologischen
Hochschulen irgend etwas darüber gehört, daß es eine klare Offenbarung

Gottes gibt bezüglich des jüdischen Volkes. Die
Wortverkündigung unserer Kirche beanspruchte in der Regel allen im AT
Israel verheißenen Segen für die Christen oder für die ungarische
Nation, und nur die Flüche ließ sie den Juden. Die Anschauung,
daß das Judentum jegliche Existenzberechtigung nach der
Kreuzigung Jesu verloren habe, war kaum mehr streitig. Seine
Fortexistenz erschien als bloßer Anachronismus, und die einzige Hoffnung

für die Juden fand man darin, daß sie einzeln ihre Seligkeit
und zugleich auch ihr Ausscheiden aus der eigenen Nation durch
die christliche Kirche suchten. Die Judenmission, wenn eine solche

überhaupt existierte, stand unmittelbar im Dienste der Assimilation,

wie so oft die Heidenmission im Dienste der Kolonisierung
stand. „Das Judentum ist eine mit den Fäden der Rasse, Tradition

und Glauben zusammengehaltene Diasporanation im Körper
der Menschheit. Ich sehe darin nicht einen Zufall. Ich glaube
vielmehr, daß dies die Anordnung einer höheren Macht ist und
bin überzeugt davon — und das ist das Wichtigste, was ich hier
betonen möchte —, daß diese Situation, diese weltgeschichtliche
Begebenheit eine einzige richtige Lösung hat: die vollkommene
Assimilation", sagte Bischof Ravasz in seiner Oberhausrede am
24. Mai 1938, anläßlich der Debatte über das Judengesetz.

In der Kirche führte diese Auffassung zur Ansicht, das Judentum
sei eine unter dem Fluche Gottes stehende massa perditionis, es
habe keine Zukunft mehr, und, was immer mit ihm geschehe, diene
nur der Erfüllung seines unausweichlichen Schicksals. Auch ge-

122



genüber dem Zionismus stellte sich! die Kirche völlig negativ ein.
Sie hielt nicht einmal den aktiven Antisemitismus als mit einem
kirchlichen Amte unvereinbar. Auch zur Zeit der größten Gefahr
anerkannte die Kirche nur allgemeine Menschenliebe als ihre
Verpflichtung den Juden gegenüber. Die Judenmission aber hielt sie
für irgend eine „überflüssige Wohltat" und betrachtete sie
gewöhnlich als einen besonders unangenehmen Fall der „Außenmission".

Es ist kein Wunder, daß die Juden auch heute das christliche

Angebot der Taufe, an welches einst die Bedingung der
Assimilation geknüpft war, nur aus dem siublimierten Willen nach

Ausrottung der jüdischen Rasse ableiten. Die Juden aber haben
auch in den kritischsten Augenblicken ihres Schicksals darum
gewußt, daß ihre geschichtliche Berufung noch nicht zu Ende ist,
und so widerstanden sie im großen und ganzen zu allen Zeiten
jedem Einschmelzungsversuch.

Freilich gab es auch ungarische Theologen, die die heilsgeschichtliche

Berufung des Judentums erkannten und bekannten. So schrieb
z. B. Prof. Alexander Czeglédy in seinem 1940 erschienenen Werk
„Das erwählte Volk" : „Gepriesen sei der Herr, der Gott Sems...
Raum schaffte Gott dem Jafet, daß er wohne in den Zelten Sems

— mit diesem Segen fängt nicht nur die Verzweigung der Menschheit

zu Völkern, sondern auch die große Selektion, die Auser-
wählung, an, deren Linie von Sem angefangen durch Abraham,
Jakob gerade läuft bis zum direkten Sprößling Sems: Jesus Christus,

und dann bis zum Jüngsten Gericht, wo die Nachkommen
Sems, gezählt nach ihren Stämmen, von den Stämmen Harns und
Jafets getrennt, zur ewigen Seligkeit versiegelt werden. Dies ist
das große Geheimnis, von dem Jesus in Joh. 4,22 spricht und
Paulus in Rom. 11 ; dies ist die endgültige Erklärung der
Geschichte der Völker: das Schlüsselvolk der Weltgeschichte ist
Israel, das Geheimnis der Völkergeschichte ist das Geheimnis der
Juden... Gott will die Erlösungsarbeit der Welt, die er mit dem
Urvater Sem begonnen hat, mit der Bekehrung der Nachkommen
Sems beenden. Dies wird die radikale Lösung der Judenfrage sein
und auch die einzige Lösung... Die christliche Kirche muß es
wissen, daß die Judenfrage letzten Endes sub specie aeternitatis

123



die Frage der souveränen Gnade Gottes ist; das Geheimnis der
Juden ist Gottes Geheimnis, und die Kirche, die vor dem größten
göttlichen Geheimnis nicht mit Andacht stehen zu bleiben vermag,
hört auf, eine christliche Kirche zu sein, da die ganze Existenz der
christlichen Kirche auf dem Bekenntnis beruht: Jesus ist Christus,

der Gesalbte Israels".

Adalbert Bereczky legte Rom. 11 in demselben Sinne aus (Das
Geheimnis der Juden, 1938, S. 30): „Diese Welt vergeht nicht,
ehe das erwählte Volk Gottes in jenen Bund aufgenommen wird,
in welchem Gott ihre Sünden samt den unsrigen wegnimmt". Auch
Karl Karner lehrte in der Auslegung des Römerbriefes: „Die
Kirche kann darauf nicht verzichten, daß das Judentum einst in
seiner vollen Gesamtheit zu Gott zurückkehrt".

Diese Stimmen waren aber zur Zeit der großen Verfolgungen nur
die isolierten Offenbarungen sehr einsamer Geister, und die öffentliche

kirchliche Meinung nahm sie kaum zur Kenntnis. Die Kirche
verschwieg im allgemeinen der auf den Weg der Judenverfolgungen

getretenen Welt das Geheimnis Gottes, das ihr über Israel
anvertraut war. Die Welt versuchte die Judenfrage in religiöse,
politische, kulturelle, wirtschaftliche usw Fragen aufzuteilen, so
daß dabei die Zuständigkeit der Kirche höchstens für die religiöse
Seite der Judenfrage anerkannt wurde. Und die Kirche
protestierte nicht dagegen, denn sie erkannte selber nicht, daß Gott das

jüdische Volk als sein besonders erwähltes Werkzeug in seinem

Heilsplan für sich in Beschlag genommen hatte.

Diese menschliche Auf- und Unlösbarkeit der Judenfrage wurde
(offenbar wegen der politischen Lage) von jenem Memorandum
außer Acht gelassen, das die gegen die Deponierungen protestierenden

Bischöfe und Superintendenten der ungarischen reformierten

und evangelischen Kirche am 20. Juli 1944 der ungarischen
Regierung einreichten. In dieser ernsten und feierlichen Schrift lesen
wir folgende Feststellung: „...Die Lösung des jüdischen
Problems ist eine politische Aufgabe. Wir befassen uns nicht mit
Politik. Die Sorge für die Ausführung der Gesetze obliegt der
Verwaltung und überschreitet unsere Zuständigkeit".

124



Indem die Kirche die Judenfrage auf diese Weise als eine rein
politische Frage anerkannte, verzichtete sie darauf, zu bezeugen, daß
diese Frage als eine am Kreuz göttlich gelöste und darum ifür
Menschen gänzlich unlösbare Sache zu betrachten sei. Sie
verzichtete auch darauf, die Welt zu warnen, durch ihre Angriffe
gegen die Juden Gott selber anzugreifen 10.

Trotz alledem traten 1944 Zehntausende von Juden in die christlichen

Kirchen über. Diese wurden zum größten Teil nur durch die
Hoffnung, daß sie auf diese Weise vor der Deportation gerettet
werden könnten, in die christlichen Kirchen getrieben. Diese Hoffnung

erfüllte sich aber leider nur wenig, obwohl eine kleine, tapfere
Gruppe innerhalb der Kirche mit dem heutigen Bischof Bereczky
an der Spitze ihr Leben für sie aufs Spiel setzte. Aber viele
jüdische Seelen kamen trotz der ganz kurzen Katechese zu einer
wahren Gemeinschaft im Glauben mit Jesus Christus. Viele unter
ihnen — auch der einzige Sohn des Verfassers dieser Zeilen —
bezeugten bis an die Tür der Gaskammer, daß für sie Jesus Christus

das Leben und Sterben ein Gewinn sei (Phil. 1,21).

Die jüdische Gemeinde versuchte nach dem Krieg auf sehr
energische Weise diese Menschen zum jüdischen Glauben zurückzubringen,

und als äußerstes Mittel diente ihr dabei vor allem die
Aufstellung des Katasters für die amerikanische Hilfsaktion. Nach
dem Wortlaut eines ihrer Berichte „bedeutete dies ein schweres
Problem, weil die Abtrünnigen oder auch nur die Besitzer christ-
lidher Papiere monatelang zögerten, bis sie endlich ihre Zugehö-

10 Die alleinige Kompetenz der Kirche in dieser Frage erkannte deutlich das

Zeugnis, welches durch „eine Gruppe von christlichen Laien" an den
Landesbischof der Evangelisch-Lutherischen Kirche Bayerns zu den Judenverfolgungen

abgelegt wurde. In diesem Zeugnis heißt es u.a.: „Die Kirche hat
zu bezeugen, daß die Judenfrage primär eine evangelische und keine
politische Frage isft... Die Kirche muß bekennen, daß sie als das wahre
Israel in Schuld und Verheißung unlösbar mit dem Judentum verknüpft ist.
Sie darf nicht länger versuchen, vor dem gegen Israel gerichteten Angriff
sich selbst in Sicherheit zu bringen. Sie muß vielmehr bezeugen, daß mit
Israel sie und ihr Herr Jesus Christus selbst bekämpft wird".

125



rigkeit eingestanden" u. Die Aktion hatte so nur einen partikulären

Erfolg.

In Ungarn wird jetzt die evangelische Judenmission in erster Linie
durch das gemeinsame Organ der reformierten und evangelischen
Kirchen „Der Gute Hirte" getragen. Diese Missionsstiftung wurde
ursprünglich z. Zt. der Judenverfolgungen (1942) gegründet, um
den bekehrten Juden geistige und materielle Hilfe zu leisten. Viele
Juden und Judenchristen begegneten da der rettenden Liebe
Christi. In den schwersten Zeiten entkamen durch die Kinderheime

dieser Institution mehr als tausend Kinder jüdischer
Abstammung dem Tod.

Nach dem Krieg begann die Mission des Guten Hirten eine groß
angelegte Evangelisationsarbeit. In Budapest und auch in der Provinz

hielt sie zum größten Teil in den reformierten und
evangelischen Kirchen, aber auch in großen öffentlichen Sälen drei-
bis achttägige Evangelisationen. Hohe kirchliche Funktionäre
übernahmen dabei einen beträchtlichen Teil der Arbeit. An manchen

Orten wurde die Tätigkeit der Judenmission gegen
widerstrebende Geistliche und Presbyter durch die Bischöfe in Schutz

genommen. Auch die theologischen Hochschulen öffneten zum
großen Teil ihre Türen den Missionsarbeitern, die sich während
mehreren Tagen mit den Theologiestudenten und den Professoren
über die Judenfrage aussprachen. Nach einem solchen Gespräch
bekannte ein bedeutender Theologe: „Bisher dachte ich, daß ich
Jesum lieben und die Juden hassen könne. Jetzt aber muß ich
verstehen, daß ich entweder Jesum liebe, aber dann samt den

Juden, oder die Juden hasse, aber dann samt Jesum".

In einzelnen Provinzstädten konnte vor vielen tausend Christen
während mehreren Tagen das Zeugnis vom Kreuze Jesu Christi
abgelegt werden. Nach den Versammlungen erhoben meistens die
Juden ihre Stimme, mancherorts die Rabbiner unter ihnen. Es

gelang der Mission, ein lebhaftes öffentliches Interesse zu er-

11 Zeitschr. „Neues Leben", 19. Sept. 1946.

126



wecken, vor allem unter den Christen, aber auch unter den Juden.
Diese setzten neulich auch zur Gegenoffensive an, indem sie sich
ihres eigenen Missionsauftrages erinnerten.

Der synodale Rat der reformierten Kirche verordnete im Mai 1946,
daß man jährlich jeden ersten Sonntag des Monats August der
Judenmission gedenke. Die Resolution des synodalen Rates
begründet dies mit der Erklärung, daß die Kirche „in den heutigen
Zeiten, nach einer beispiellos grausamen Judenverfolgung und
angesichts der erschreckenden Zeichen eines neu sich erhebenden
Antisemitismus die große Verantwortung doppelt fühlt, zu der
der Herr Jesus Christus die Kirche im Blick auf die Werbung
aller Völker und bezüglich Israels im besonderen verpflichtet hat.
Sie bekennt sich zu der Überzeugung, daß jene Scheidewand des

Zaunes, die nach dem Epheserbrief Juden und Nicht-Juden voneinander

trennt, im Kreuze Christi abgebrochen ist. Ohne Christus
ist zwischen beiden Feindseligkeit, aber das Kreuz Christi schafft
aus Juden und Nicht-Juden ein neues Geschöpf. Deshalb findet
sie es für wünschbar, daß die örtlichen Gemeinden eine vom
Geiste Gottes geführte Judenmission als ihre eigene Aufgabe
anerkennen, und daß die ganze ungarische reformierte Kirche in
dieser Sache hingebender und wirksamer arbeite". Gleichzeitig
stellt der synodale Rat bezüglich des Antisemitismus fest: „Unsere

Kirche verurteilt und verdammt jede Denkungsart, Verlautbarung

und Handlungsweise, die den universalen Gesetzen der
Menschlichkeit im allgemeinen und der Lehre unseres Herrn
Christus im besonderen widerspricht; sie erklärt ihr brüderliches
Mitleid gegenüber denen, die durch solches Verhalten verletzt,
verfolgt, bettelarm gemacht wurden; sie gedenkt pietätvoll all
jener, die in den Verfolgungen den Tod erlitten. Sie hofft, daß

man die Fehler der Vergangenheit wieder gut machen, die Fundamente

einer besseren Zukunft legen könne, auf dem Grund der
Menschenliebe und1 im Geiste des Evangeliums. Der synodale
Rat ruft alle Verkündiger des Wortes, Lehrer, Hirten und Aufseher
auf, daß sie in den heutigen Zeiten diese grundsätzliche Wahrheit

unseres reformierten christlichen Glaubens mit besonderem
Nachdruck lehren".

127



Im August 1947 sandte Prof. Makkai, der Leiter des Missionswesens

der Kirche, ein Rundschreiben an die Gemeinden, in
welchem er u.a. Folgendes erklärt: „Ich erinnere daran, daß unser
Herr Jesus Christus eine Verantwortung für die Juden auf unsere
Kirche legte, indem er köstliche Verheißungen mit dem Auftrag
zur Judenmission verknüpfte. Ihre Vernachlässigung aber würde
einen katastrophalen Schaden für sie bedeuten. Es widersetzt sich

jede christliche Gemeinde, die die Last der Judenmission von sich

wälzt, nicht nur einer gesetzlichen Verordnung unserer Kirche,
sondern dem Willen unseres Herrn. Wenn wir aufrichtig bereuen

können, was wir durch unseren Ungehorsam verschuldet haben,
und wenn wir mit ernster Buße den Geist der Mission unter den
Juden von Gott erbitten können, so kann das für die missionierende
Gemeinde ,Leben aus dem Tode' (Rom. 11,15) werden".

Es wurde die Judenfrage an mehreren Pfarrkonferenzen auf die
Tagesordnung gesetzt und zusammen mit Missionsarbeitern
erörtert. Die kirchliche Mission verfügt in Budapest über 12

verschiedene, regelmäßige Bibelstunden, einen Besuchs- und
Seelsorgedienst, ein Knabenwaisenhaus, ferner über eine in 5000
Exemplaren erscheinende Monatszeitschrift. Wir können in Dankbarkeit

gegen Gott sagen, daß es in Ungarn zu Hunderten ernste
Judenchristen mit einem Gott geweihten Leben gibt. Wir dürfen
auch anerkennen, daß die ungarischen protestantischen Kirchen
manche von den Aufgaben verwirklichten, die die Judenmissions-
weltkonferenz von 1947 in Basel sich zum Ziele setzte. Es gibt
übrigens auch in den freien Kirchen eine bedeutende Zahl von
Judenchristen. Neuestens begannen die schottische und die
norwegische Mission in Ungarn ihre Arbeit wieder. Unter dem nahezu
200 000 Seelen zählenden ungarischen Judentum gibt es auch für
sie ein weiß gereiftes Erntefeld.

Im Winter 1946 durfte ich am Sterbebett des norwegischen
Missionars Gisle Johnson stehen und die Bekenntnisse über die
Erfahrungen seines Lebens hören. Er sprach: „Ich liebte die Juden".
Ich sah ihn verwundert an. Er wiederholte: „Verstehen Sie nicht?
Ich liebte die Juden! Wenn ich aufrichtig sein will, so habe ich

128



eigentlich niemanden wirklich geliebt außer den Juden, meine
häßlichen, elenden, lieben Juden". Ich versuchte, zu widersprechen:

„Vielleicht liebten Sie Jesum und Ihm zuliebe erduldeten
Sie auch uns unliebenswürdige Juden". In den stahlblauen Augen
des schwerkranken Mannes entzündete sich ein blitzender Zorn:
„Leere Worte! Die Juden liebte ich, und auch sie liebten mich.
Sie kamen zu mir wie zu ihrem Vater. Und1 jetzt, da ich mich zu
meinem Herrn begebe, kränkt und bedrängt mich nur, daß der
eine oder andere aus der Deportierung zurückkehrend mich nicht
mehr am Platze findet, und es wird niemand mehr da sein, an
dessen Brust er sich ausweinen kann. Es wird niemand mehr da

sein, der sie lieben wird. Und lernen Sie das Eine: niemand nähere
sich den Juden, der sie nicht liebt! Er bleibe lieber fern, um den
Namen Jesu Christi mit seinem lieblosen Zeugnis nicht zu lästern.
Er liebte die Juden ja der — hochmütigen art, daß er sein Leben
für sie hingab. Vielleicht sterbe auch ich ein bischen für sie:
ich hätte ja vor dem Kriege nach Norwegen zurückkehren können,
und die Belagerung hier in Budapest nicht mitmachen müssen.
Ich liebte sie halt...".

Ich glaube, Qisle Johnson lehrte mich die Summa der Theologie
der Judenmission. Für die christliche Gemeinde aber und den

Christen, der sich der Judenfrage heute gehorsam annimmt, ist
das Abraham gegebene Versprechen schon jetzt eine selige
Wirklichkeit: „Wer dich segnet, den segne ich auch!"

4 Judaica, Bd. V, 2

129


	Die Probleme der evangelischen Judenmission in Ungarn nach 1944

