
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Was bedeutet "Israel Gottes"?

Autor: Schrenk, Gottlob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was bedeutet „Israel Gottes"?

von Prof. D. GOTTLOB SCHRENK, Zürich

Die Bemühung um den Sinn der Worte in Rom. 11,26: „Und so
wird ganz Israel gerettet werden" hat notwendig immer die Frage
wachgerufen, wie Gal. 6,16 zu verstehen sei. Dort wird am Ende
der Kampfesepistel mit dem Segenswunsch geschlossen:

„Und so viele nach dieser Regel wandeln werden, über die
komme Friede und Barmherzigkeit — und über das Israel
Gottes".

Freilich ist die Übersetzung des x.aî mit „auch" umstritten, daher
setzen wir vorerst einmal einfach „und". Kurz gefaßt lautet die
Hauptfrage, ob sich hier „Israel Gottes" auf die christgläubigen
Juden bezieht oder auf die Gemeinde des Christus als Ganzes.
Wäre das Zweite der Fall, so stünde dieser Gebrauch von „Israel"
bei Paulus ganz einzig da. Er hat sonst ohne Ausnahme (über
1. Kor. 10,18 ist noch ausführlich zu handeln) den Namen Israel
den Juden belassen.

Daß in Rom. 11,26 schon im Blick auf den ganzen Gedankengang

in den Kapiteln 9—11 die Deutung von nag 'IoQaijk auf die
gesamte extdrjoia unmöglich ist, habe ich in meinem Wipkinger
Vortrag ausgeführt, worin ich mit meinem Korreferenten K. L.
Schmidt einig war1. Der Gedankengang schreitet dort bei Paulus
so fort: Unglaube des Judenvolkes — trotzdem vorläufige Rettung
des Restes aus diesem Volk — endlich aber Wiederannahme des

ganzen Israel. Liest man die voranstehenden thematischen Verse
Rom. 9,4—6, vergleicht dann besonders 9,27—29 und 11,1—8
und muß feststellen, daß in diesen 3 Kapiteln durchweg der
Sprachgebrauch ganz einhellig ist: Israel die Juden als Gottesvolk

— so erscheint es von vornherein als ganz unwahrschein-

1 G. Schrenk, Der göttliche Sinn in Israels Geschick. 1943; K. L. Schmidt,
Die Judenfrage im Lichte der Kapitel 9—11 des Römerbriefes. 1943.

1 Judaica, Bd. V, 2

81



lieh, daß auf einmal 11,26 Israel in einem ganz neuen Sinne
auftreten sollte, ohne jede Erläuterung. Als festesten Punkt für die
Deutung habe ich a.a.O. den Gegensatz bezeichnet: Rest und
Gesamtisrael. Von dem einen geht es vorwärts zu dem anderen.
Das ist das Gotteswunder des Eingriffs in der Endzeit. Auch im
„Mysterium" selber begegnet dieser Unterschied: zuerst
teilweise geschehende Verhärtung Israels, dann Errettung Ganzisraels,

nach Aufhebung der Verhärtung. Verstehe ich W. Vischer
recht in seinem Liestaler Vortrag (S. 21 f.)2, so faßt er das
xal ovTcoç in 11,26 als Schlußstrich: Und so kommt es dann zur
Rettung von Gesamtisrael, das den Rest Israels ganz als auch die
Vollzahl aus den Heiden in sich faßt3. Diese Auffassung scheint
mir darum nicht durchführbar, weil sich eben im Mysterium selbst
Teilisrael und Ganzisrael gegenübersteht und weil die
Voraussetzung, „daß für Paulus das Gottesvolk des Neuen Bundes das
wahre Israel ist", wie gezeigt werden soll, in dem Sinne nicht
festgehalten werden kann, daß sich der paulin is che
Gebrauch des Namens Israel damit deckt. Wie die Zitate
Rom. 11, 26 f. noch bestätigen, die von der Wegnahme des Sündenbannes

von Jakob handeln, geht es im Mysterium nur um den

Schlußakt, der das israelitische Schicksal bestimmt. Das ist dann

allerdings das Letzte, Entscheidende. Wäre in dem Ausdruck

„ganz Israel" die christliche Gesamtgemeinde gemeint, dann
würde ein Satz fehlen, ein solcher nämlich, der von der
Wiederannähme der Juden handelt. Das Mysterium wäre dann in dem
Sinne mysteriös, daß man nicht mehr sehen könnte, worum es

2 W. Vischer, Die Hoffnung der Kirche und die Juden, Verhandlungen des
Schweizerischen Pfarrvereins 1942.
3 Aus dem xal ovzcos allein kann natürlich noch keine endgültige Klarheit
über unsere Frage entnommen werden, xal ovzco(s) steht, vgl. Kühner-Gerth
II, 83f., „um die Zeitfolge zu bezeichnen". Es kann aber auch bedeuten:
„unter diesen Umständen, aus diesem Grunde". Beides findet sich bei
Paulus. 1. Kor. 7, 36 wird so die Voraussetzung hervorgehoben, unter der
etwas geschieht. Der kausale Zusammenhang wird markiert: Rom. 5,12;
1. Kor. 15, 11; 14,25. Weil es sich aber Rom. 11,26 um Etappen in
zeitlicher Folge handelt, paßt zur Vergleichung am besten: 1. Thess. 4,17, wo
auch eine resultierende Endhandlung mit xal ovzw gemeint ist. In der
Apostelg. steht das xai ovreo; im zeitlichen Sinne 17,33; 20,11; 27,17.

82



sich handelt. Nach jenem Verständnis (das ich nicht teile) müßte
es ja doch so lauten:

1. Die teilweise geschehene Verhärtung Israels dauert so lange,
bis die Vollzahl der Heiden eingegangen sein wird.

2. Dann wird die Verhärtung aufgehoben und Israel gerettet
werden.

3. Und so wird es dann zur Rettimg von Gesamtisrael kommen,
in dem die ganze Gemeinde Jesu Christi gemeint ist.

Aber weil in 11,26 dann ein Glied fehlen würde, ohne das eine
solche Auffassung nicht herausgelesen werden kann, besteht keine
Wähl als die, das hier über Israel Gesagte von A bis Z auch allein
auf das konkrete Israel zu beziehen. Es ist zuerst das verhärtete
und dann das gerettete Israel.

Das ergibt sich m. E. zunächst zwingend aus dem Gedankengang.

Aber, wie gesagt, jener vorausgesetzte Gebrauch von Israel
in Beziehung auf die ganze Ekklesia stünde auch im Römerbrief
ganz einzig da. Wie könnte Paulus sonst überall Israel auf das

Judenvolk beziehen und dann auf einmal 11, 26, n a ch d em er
noch 11,25 „Israel" in der gebräuchlichen Weise
benutzt hat, eine ganz neue Wertung des Begriffes einführen

Die bei den Exegeten auftauchende Neigung, trotz all dieser
Erwägungen u. U. so zu entscheiden, beruft sich nun immer wieder
ganz allein auf ein einziges Pauluswort: Gal. 6,16, wozu
gewöhnlich noch l.Kor. 10,18 zur Verstärkung herangezogen wird,
eine Stelle, die freilich von vornherein nur bedingt gelten kann.
So ist es gerechtfertigt, zunächst einmal Gal. 6,16 vorzunehmen.
Wird da nur der Boden wieder neu umgepflügt, so wäre schön
etwas erreicht. Es ist gefährlich, in der Exegese schnelle
Entscheidung zu fällen auf Grund einer durch die gangbarsten
Kommentare mitgeteilten communis opinio. So kommt es leicht dazu,
daß nur einer dem andern nachspricht. Die Zeiten des alten Mey-
erschen Kommentarwerkes mit seiner breiteren Vorführung der

ganzen Geschichte der Auslegung und die des alten Zahn, der mit

83



Absicht die Exegese der Patristik reichlich zu Rate zog, war der
selbständigen forschenden Überlegung günstiger als die Zeit des
Lietzmannschen Handbuches, dessen abgekürztes Verfahren
mißbraucht werden konnte zu allzu schnellem Vorliebnehmen. Recht
gebraucht konnte es manches schöne Material zuführen, aber auf
sorgfältiges Abwägen der Möglichkeiten legte der Leser wenig
Gewicht, der in dieser mehr behauptenden Kürze die rechte
Methode sah.

Auszugehen ist bei Gal. 6,16 von dem „Kanon", der Regel, nach
der die wandeln werden, über die Paulus den Segen herabfleht.
Die Verse 14 und 15 sagen: Gegenüber den Judaisten, die auf
Ruhm aus sind' und sich der galatischen Christen rühmen wollen
als der Ruhmesobjekte ihrer Beschneidungspropaganda, gilt nur
noch der Ruhm des Kreuzes. Durch den Kyrios ist für Paulus der
Kosmos gekreuzigt und er dem Kosmos. Das bedeutet aber, daß
weder Beschneidung noch Unbeschnittenheit etwas gilt, sondern
Neuschöpfung. Über alle, die sich nach dieser Richtschnur
halten werden 4, die nach diesem Kanon ihren Wandel zu gestalten

willens sind, fleht Paulus Segen herab. Dies y.al oooi ist also
bereits gewissermaßen Aussage einer Ganzheit. Oder doch: es

strebt, auch wenn es ein an die Galater gerichteter Werberuf
ist, zur ganzen Gemeinde hin, ob sie sich nun aus Heiden oder
Juden zusammensetzt5. Zu der ersten Bestimmung aber tritt —
irgendwie ergänzend — eine zweite: Kai sm xov 'looarjl xov i'Jeov.

Zur Aufhellung dieses xal èni sind drei Möglichkeiten zu
erwägen :

1. Ist es ein explikatives, e p ex e ge t i sc h e s xaî6, d.h.
bedeutet es näherbestimmend: „und zwar, nämlich"? Dann fallen

4
oroi%r)oovoiv X B C! K L P vulg Chrysost Cyrill Theodoret; Plfi hat

ozoixrjocootv. azoixovaiv A C* D G it Ambrosiaster ist wohl vereinfachend
gesetzt worden.
5 Grotius, Bengel, Ewald beziehen es zu Unrecht auf die Heidenchristen
allein.
6 Vgl. Kühner-Gerth, 31904, S. 246 ff. Das explik. xal: 247.

84



die beiden Kreise zusammen: die, welche nach der Richtschnur
wandeln — und das Israel Gottes7.

2. Oder handelt es sich um ein kopulatives xaî, das
steigernd eine Hinzufügung des Ganzen zum Teil
bringt? Während der Satz mit oroixrjoovoiv etwa an die recht
wandelnden Galater dachte oder die einzelnen Christen alle,
erweitert die Schlußaussage den Blick auf das (ganze) Israel Gottes,
worunter die Christenheit als einheitliches Ganze zu verstehen
sei?8

3. Oder xaîals „auch" (lat. etiam). Dann kann eine besondere
Kategorie herausgehoben und hinzugefügt werden. Sei es, daß
diese aus jenem Ganzen herausgehoben ist, das der Satz vom Wandeln

andeutet, weil jener Satz ja auf die rechte Gemeinde
hinweisen kann. Oder daß diese Kategorie (Israel Gottes) einfach
hinzugefügt ist, während jener Satz noch nicht ausdrücklich die

ganze Gemeinde umspannen will.

Zu 1. und 3. wäre noch folgendes zu ergänzen. Das explikative
„und" brächte zwar ein Zusammenfallen beider Aussagen,

aber das aus dem bestimmten Anlaß Gesagte würde dann auf eine
Allgemeinformel gebracht: Die so wandeln, die sind das Israel
Gottes. Das entspricht jedoch nicht dem einhelligen Gebrauch
des explikativen xai bei Paulus, der immer das Besondre dem
Allgemeinen hinzufügt, also das zuerst Gesagte erläutert, nicht aber
als ein neu Hinzukommendes sich darstellt9. Hätte Paulus das

7 So schon Chrysostomus, Theodoret, Theophylakt und dann a Lapide,
Calov, Rosenmüller, Winer, Olshausen, Meyer, Baumgarten-Crusius und
neuerdings die Meisten, vgl. etwa Lietzmann.
8 So Sieffert, mit ihm Oepke.
9 Aus diesem Grunde lehnten 1. mit Recht ab: Rückert, Schöttgen, De Wette,
Sieffert, Oepke. Ein explikatives xai bei Paulus haben wir 1. Kor. 8, 12;
15, 38; 12, 27 f.; 14, 27; 2. Kor. 5,15. Da wird immer spezialisierend,
limitierend, näher bestimmend zum Allgemeinen das Besondere hinzugefügt.
Bedingt gilt dies auch von 1. Kor. 3, 5. Das xai explicativum steht auch besonders

in der Verbindung mit xai tovto u.a.: 1. Kor. 2, 2; 5, 1; 6,6.8. 10 f.;
Rom. 13, 11; Eph. 2,8 (vgl. Hebr. 11,12).

85



sagen wollen, was die Vertreter dieser Ansicht meinen, so hätte

er am einfachsten ohne xai einfach angefügt :• sm rov 'Taoarjl rov
fteov. Hofmann hat treffend formuliert, daß der eher erläuterungsbedürftige

zweite Ausdruck ungeeignet sei, eine Näherbestimmung
des ersten vorzustellen.

Nach dem unmittelbaren Sprachgefühl ist das Wahrscheinlichste,
daß mit der Zürcher Übersetzung zu dolmetschen ist: auch über
das Israel Gottes. Das zwiefache sm ist denkbar ungeeignet nicht
nur für Annahme eines explikativen xai, sondern auch für die
Annahme, daß ein Ganzes zum Teil hinzugefügt werde10. Das xai
im Sinne des hinzufügenden auch kommt bei Paulus ungemein häufig

vor. So tendiert rein sprachlich betrachtet die Deutung auf
Hinzufügung eines anderen zum bisher Gesagten. Unmöglich von
vornherein ist die Beziehung auf das jüdische Volk im Ganzen,
Allgemeinen u. Das verbietet der ganze Inhalt des Briefes und
der vorausgehende Satz vom Kanon. So steht nur zweierlei zur
Debatte: die ganze Gemeinde Gottes, die hier Israel Gottes
genannt würde, oder aber die christusgläubigen Juden.

Scheint nicht zunächst manches bei Paulus dafür zu sprechen, daß

er auch einmal die Gemeinde des Christus so benennen könnte?
Es ist nicht zu bestreiten, daß die gesetzesfreie, glaubende Christenheit

nach Paulus das Judenvolkstum „beerbt". Die Christus
angehören, sind Abrahams Samen und Erben gemäß der Verheißung:
Gal. 3, 29; vgl. Rom. 4,13. Auch Gal. 4, 22—29 liegt der Gegensatz

vor: Judenvolkstum auf der einen Seite und gesetzesfreie
Christenheit als universale Gemeinde aus allen Völkern. Das ge-

10 Sieht man sämtliche Beispiele des doppelten sm im NT. durch, so
überwiegt bei weitem jene Figur, in der das zweite rät die Hinzufügung eines
neuen Momentes bringt. Vgl. Mtth. 27,25; Lk. 23,38; Apg. 5,11, vgl.
11, 15; Hebr. 8,8 (freie Wiedergabe von Jer. 38,21 LXX, wo aber nicht
sm steht) ; Apk. 20, 4 — wenn nicht einfach parallelismus membrorum
vorliegt: Mtth. 5, 45, wobei aber auch eine neue Ergänzung durch das zweite
sm eingeführt sein kann: Apk. 8,10; Hebr. 10,16 (nach Jer. 38, 33 LXX).
Apk. 19, 16 ist als Beispiel ungeeignet, da der Text verdorben ist; vgl.
Charles z. St. und Hoskier, Concerning the text of the Ape (1929) II 535.
11 So Morus, Zimmer.

86



setzliche, an das jetzige Jerusalem gebundene Judentum ist da

nicht das wahre Verheißungsvolk. Es ist nur, mit 1. Kor. 10,18
zu sprechen: „Israel nach dem Fleisch". Vgl. Gal. 4,31: Wir
sind Kinder der Freien (Sarah) und nicht Kinder der Sklavin
(Hagar). Oder Rom. 3,29: Der eine Gott der Juden und Heiden
rechtfertigt beide durch den Glauben. Am weitesten geht die
Fassung von Phil. 3, 3 : „Denn w i r sind die Beschneidung, die
wir im Geiste Gottes dienen und uns in Christus Jesus rühmen
und nicht auf Fleisch vertrauen". Zwar redet der Apostel hier
zunächst von sich und seinen Mitarbeitern gegenüber den „bösen
Arbeitern". Aber die Aussage kann keineswegs auf die
Judenchristen beschränkt sein (so Bengel), sondern enthält eine
Bestimmung des neuen Seins der Christengemeinde. Paulus hat auch

die Abstammung aus dem Volk Israel (Phil. 3, 4) für Schaden
geachtet! Kol. 2,11 wird ja dann auch die Taufe und die durch sie

ausgedrückte Umwälzung, das Ausziehen des Fleischesleibes,
Christusbeschneidung genannt.

Von diesen Ausgangspositionen her könnte man fragen : Was hindert
denn, anzunehmen, daß Paulus auch die gleiche Christengemeinde
das wahre Israel, wie man so oft sagt, das Israel Gottes, nennen
konnte ?12

Aber es hindert in der Tat etwas sehr wesentliches diese Deutung:
der sonstige Sprachgebrauch von Israel bei Paulus. Er reserviert
sonst „Israel" durchgehend für die Juden. Daß die Bezeichnung
ihnen vorbehalten bleibt, ist nicht nur verständlich, sondern
notwendig in der Sache begründet. Wenn er im Blick auf Israels
Unglauben Rom. 9, 6 mit dem Obersatz beginnt: „Denn nicht alle,
die von Israel herstammen, die sind Israel" — so sind hier in der

gegenwärtigen Lage der Gemeinde die christgläubigen
12 So haben Gal. 6, 16 auf alle Christen bezogen, ohne Rücksicht auf ihre
Herkunft: Chrysostomus, Theodoret, Luther, Calvin und die meisten
Neueren, ich nenne etwa Lightfoot, Holsten, Kähler, Lipsius, Lietzmann,
W. Bauer, Oepke. Neuerdings N. A. Dahl, Das Volk Gottes, Oslo 1941.
Calvin sagt: „Denique eos nunc vocat Israelem Dei, quos prius dixit Abrahae
filios per fidem".

87



Juden das wahre Israel. Wenn ein neuerer Exeget zu Gal.
6,16 sagt13, Paulus nenne die an Christus Gläubigen ohne jede
weitere Bedingung die wahren Abrahamssöhne, oder, was
dasselbe sagen will: die wahren Israeliten, so findet

sich eben gerade der zweite Ausdruck niemals. Paulus würde,
wenn in Gal. 6,16 die Gesamtgemeinde des Christus unter diesem
Namen gemeint wäre, dieses hier ein einziges Mal tun. Der
Ausdruck verbleibt sonst immer dem konkreten Israel.

Sehr wichtig für unser Thema ist die Ausführung über die
wahren Juden in Rom. 2,17—29. Paulus geht dort so weit, daß

er nicht nur wie in Phil. 3, 3 sagt, die Christenheit sei die wahre
Beschneidung, sondern sogar Rom. 2,26, daß dem Unbeschnittenen,

der die Rechtsforderung des Gesetzes hält, die Vorhaut als

Beschneidlung angerechnet werde. Aber nun fährt er nicht fort,
so zu sprechen, als ob der Heide Joudaios sein könne. 2, 28f. ist
vielmehr der innerliche Jude, der die Beschneidung am Herzen,
im Geiste (nicht nur laut des geschriebenen Gesetzes — ygafxfxa —)
hat, nicht der Heidenchrist, sondern der wahre mit Gott verbundene

Jude („Israel Gottes"!). Steht hier allerdings nicht Israel,
sondern Joudaios, so ist doch die Stelle eine strikte Parallele zu
Rom. 9, .'6, wo das Gleiche durch Israel ausgedrückt wird. Ob
Joudaios oder ob Israel, beides verbleibt dem alten Gottesvolk.
Nur daß Paulus immer unterscheidet zwischen dem allgemeinen
jüdischen Volkstum und dem wahren Israel in diesem.

Sollte die Untersuchung also ergeben, daß Gal. 6,16 die einzige
Stelle bei Paulus sei, wo einmal Israel nicht von den Juden gelten
soll, wo doch sonst mit Bedacht diese Bezeichnung nicht von ihnen
auf andere übertragen wird, so ist sofort die Frage dringlich', ob
diese auffallende Ausnahme mit Recht angenommen werden darf,
wo doch auch die palästinische Urkirche zeigt, daß das konkrete
Israel niemals als quantité négligeable behandelt wird und die
Kirche sich nicht einfach für Israel hält.

13 Oepke, Gal. z. St. Auch gegen Sieffert, Gal. S. 362, ist zu sagen, daß
Paulus vom „wahren Juden" nie im Blick auf alle Christen spricht,
sondern nur mit Bezug auf das konkrete Israel. Vgl. oben das Folgende.

88



Jene Auffassung, von der die Rede ist, hat nun auch stets noch
1. Kor. 10,18 als einzigen Beleg zur Rechtfertigung ihrer Position

herangezogen. Da stehe „Israel nach dem Fleisch" — das

aber sei nur der negative Gegensatz zu einem stillschweigend
hinzugedachten „Israel nach dem Geist" im Sinne der Christenheit!
Es sei die negative Entsprechung zum neuen Gottesvolk14.

Wie ist 1. Kor. 10,18 zu beurteilen? Es steht in einer Darlegung,
die vor heidnischem Wesen, zumal vor der Teilnahme an
Götzenopfermahlen warnt. Zuerst zeigt Paulus 10,14—17, daß beim
Herrenmahl der Genuß des Kelches oder Brotes in Gemeinschaft
setzt mit Leib und1 Blut des Christus. Dann zeigt er, daß bei
Israels Opf ermahl eine Gemeinschaft mit dem Altar
stattfinde. Drittens, daß bei den heidnischem Opfermahlzeiten

eine Gemeinschaft mit den Dämonen statthabe. Der
Hauptgedanke ist also, daß Teilnahme am jeweiligen Kult in engste
Verbindung setze mit derjenigen Macht, welcher der Kult gilt. Nur
ist das Herrenmahl nicht, wie Israels alter Kult und zumal nicht
wie der heidnische ein Opfermahl15, wohl aber auch eine Mahlzeit,

die durch das Genossene eine Teilhabe an dem bedeutet,
das hier nicht nur versinnbildlicht, dargestellt, sondern realisiert
wird1, nämlich an dem Herrn selbst, der durch „Leib und Blut"
als der ganze Christus bezeichnet wird, der für uns in den Tod
gebt. Der Apostel hat also zwei Gesichtspunkte durchzuführen :

die Analogie und die Differenz. Der Hervorhebung des
Unterschiedes dient beim zweiten Beispiel das „Israel kata sarka".
Damit ist bezeichnet, daß der Gottesdienst des irdischen,
konkreten Israel zwar für die christliche Gemeinde vergangen ist,
als national-jüdischer Kult erledigt und nicht mehr gültig ist,
wohl aber noch etwas zu sagen hat als Analogie in diesen Zu-

14 So sogar Outbrod im Theol. Wörterbuch zum NT. III, 390, 21 ff. Er
fügt hinzu: Allerdings werde dann dem Israel nach dem Fleisch nicht
ausdrücklich ein Israel nach dem Geist gegenübergestellt, dieser Ausdruck
begegne gar nicht im NT. Aber andere Analogien erlaubten jene
Gegenüberstellung.

15 Dazu vgl. die beachtenswerte Ausführung von E. Gaugier, Das Abendmahl

im Neuen Testament. 1943, S. 53 f.

89



sammenhängen. So fordert der Ausdruck in keiner Weise die
stillschweigende Ergänzung durch ein „Israel kata pneuma", das

ja auch gar nicht ausdrücklich genannt wird. Wäre das zu
ergänzen 16, so würde dieses wiederum nicht d i e neue Gemeinde
sein, sondern, wie der Römerbrief zeigte, das jetzt vom alten Opferdienst

befreite Israel, das in die Gemeinde des Christus
eingegangen ist. Aber das greift weit über den Text hinaus. Das Israel
kata sarka heißt hier gar nichts anderes als das irdische Israel,
dessen alter Gottesdienst in Frage kommt17.

Zum Gegensatz xarà odgxa — xaxà nvevua bei Paulus ist noch zu

sagen: Wohl ist bei ihm diese Antithese sehr wichtig: Gal. 4,

23.29; Rom. 1, 3f.; 8, 4f. 12f. vgl. 14. Aber man darf sich
dadurch nicht verleiten lassen, alle Stellen mit xarà oâgxa nur unter
dem Aspekt des anderswo vorfindlichen Gegensatzes zu sehen.
Der Ausdruck kommt u. U. auch vor, ohne daß die Ergänzung durch
xaxà nvevfia möglich oder gefordert wäre: Rom. 9, 3; 1. Kor. 1, 26;
2. Kor. 1,17; Kol. 3, 22; auch Rom. 4,1 ; 9, 5 wird man nicht sagen
dürfen, daß der Ausdruck nur verstanden werden könne, wenn
man als Gegensatz xaxà nvev/xa dazudenkt. Bei den Wendungen
1. gegen das fleischliche Erkennen 2. Kor. 5,16 oder 2. das fleischliche

Wandeln 2. Kor. 10,2 f. oder 3. das fleischliche Rühmen
2. Kor. 11,18 kann man zwar bei 1. und 2. paulinische Termini
anführen, die anderswo das Gegenteilige mit nvsvfia ausdrücken,
jedoch man kann nicht sagen — und das steht hier zur Debatte —,

76 So u.a. Grotius, De Wette, Heinrici, J. Weiß z.St. Auch Schlatter in
„Paulus der Bote Jesu" (anders in den Erläuterungen!), dessen Wiedergabe:

„Israel nach der Ordnung des Fleisches" aber meine oben gegebene
Auffassung wesentlich unterstützt.
17 Wird durch Heinrici und Bachmann die Abendmahlsgemeinde sozusagen
als Gegensatz zu dem Opferdienst des Israel kata sarka geschaut, so wird
übersehen, daß hier die 3 Beispiele hintereinander folgen und daß in deren
Dreiheit die Bestimmung xarà oägxa ihren festen Platz hat, ohne daß nur
1) und 2) sich komplett gegenüberstehen. Wichtig ist freilich die Stelle
dafür, daß also Anfang der 50er Jahre Paulus bereits (im Unterschied
zu den Anfängen der Urgemeinde, Apg. 3, 1) den Tempelkult als erledigt
anschaut, demnach die Linie des Stephanus fortsetzt und das, was der
Hebräerbrief meint, vorbereitet.

90



daß jedesmal stillschweigend das gegenteilige xaxà nvevfia
berücksichtigt sei. Darum kann auch durchaus 1. Kor. 10,18 eine rein
negative Aussage bieten, ohne daß im Hintergrund bewußt jene
Ergänzung stünde. Paulus spricht vom veralteten Kult des
irdischen Israel. Sein Nichtmehrgelten ist durch das xazà adgxa
unterstrichen, ohne daß weiter über diesen Ausdruck hinausgegangen

werden darf18.

Gutbrods Beobachtungen im ,,Theol. Wörterbuch zum Neuen
Testament" sind für unsre Entscheidung lehrreich. Es ist mir
schmerzlich, daß ich diesem hoffnungsvollen jüngeren Forscher
bei meinem Eingehen auf seine Abhandlung nicht mehr im lebendigen

Austausch begegnen kann. Er ist im letzten Kriege gefallen.
Sein Artikel über Israel, mit behutsamer Sorgfalt geschrieben,
vertritt zwar nicht ganz die hier von mir begründete Position, kommt
jedoch letzten Endes darauf hinaus, daß er trotz seines m. E.

anfechtbaren Wortverständnisses von Gal. 6,16 die „Ausnahme"
dort so kräftig wie möglich heraushebt. Mit einem so in
Anführungszeichen gesetzten (so drückt er sich aus) „Israel Gottes"
in Gal. 6, 16, das nur ausnahmsweise in polemischen Zusammenhängen

einmal gebraucht sei, läßt sich natürlich jene Auslegung
von Rom. 11,26 keineswegs unterbauen, die Gutbrod ja auch
selber ablehnt. Er hebt19 richtig hervor, daß weder in Rom. 9—11,
noch in Eph. 2, 12 „eine Erweiterung von Israel in der Richtung
auf Bezeichnung des neuen Gottesvolkes zu bemerken sei, ja daß
in Rom. 11. der ganze Gedanke damit aufgelöst
würd e" (von mir gesperrt). Und das sei um so bemerkenswerter,
als das Gleichnis vom Ölbaum „eine derartige Möglichkeit sachlich

in die Nähe rückt". Die Beobachtung Gutbrods20, daß

Paulus, wie eben Rom. 9—11 zeige, „diesen Namen doch nicht
eigentlich trennen wollte und konnte von denen, die blutmäßig
zu Israel gehören", ist völlig zutreffend1. Sie muß nun aber
auch kritisch angesetzt werden gegen die heute
fast zum Dogma erstarrten, vorwiegend gebräuch-
18 Vgl. dazu: den Sprachgebrauch Hebr. 7,16 ivroM/ aagxîvrj.
18 a.a.O. III, 389f.
20 III, 391, 4ff.

91



liehe Auslegung von Gal. 6,16. Gutbrods Beobachtungen

führen streng genommen zu der Auslegung: „das gläubige
I s r a e 1". Ohne Frage hat er recht21, wenn er „mit großer
Wahrscheinlichkeit" in 'IogarjX zov &eov die bezeichnet findet, die nach
dem Kanon des Paulus sich halten. Es fragt sich nur, ob eine
besondere Kategorie der Gemeinde oder die ganze Gemeinde.;
Auch die polemische Seite der Bezeichnung — in Luthers Ga-
laterbrief sonderlich verwertet — ist unbestreitbar. Aber ist nicht
gerade die Entgegensetzung des wahren Israel gegen das
falsche Israel die wirksamste Polemik? Wie weit jedoch mit
Gutbrod122 das Ölbaumbild so mit unsrer Frage in Beziehung
gesetzt werden darf, das ist eine Sache des Auslegungstaktes dem
Bilde gegenüber. Gutbrod sagt, das Bild zeige, daß es sich (bei
„Israel") nicht eigentlich um eine Übertragung des Namens auf
die neue Gemeinde unter Ausschluß der alten handeln könne,
„Israel" sei die eine Gottesgemeinde (von mir
gesperrt), in die nun Leute aus den Heiden eingepflanzt werden. Es

ist aber äußerst gewagt, daß Gutbrod das Ölbaumbild so mit dem
Namen „Israel" in Beziehung bringt. Der Heide wird nicht in
Israel eingepflanzt, sondern in den Christus, der allerdings auch
der Christus Israels ist. Damit wird er in die eine große Gemeinde
Gottes eingepflanzt, die durch alle Zeiten geht, oder: in das eine
große Heilswerk Gottes. Er bekommt Teil an der Verheißung,
dem Abraham gegeben. Aber trotz dieser innersten Verbindung
mit der gesamten Bundesgeschichte und „Verheißung" ist der
Ausdruck: der Heide wird eingepflanzt in Israel, nicht konzinn
mit dem Gemeinten und Gesagten. Denn, ceterum censeo, der
Name Israel verbleibt der alten Gemeinde. Darin aber stimme
ich Gutbrod zu, daß das Ölbaumbild davor warnen muß, daß nicht
ein wahres Gottesvolk des Neuen Bundes zu trennen sei von der
ganzen Gottesveranstaltung, die durch alle Zeiten geht!

Bevor wir den Ring schließen, sei noch hingewiesen auf den
Anklang von Gal. 6, 16 an die LXX und an die jüdischen Gebete. Die

III, 390, 32 ff.
22 III, 390, 24 ff.

92



Stelle ist gewiß nicht, wie De Wette vorschlug, eine Friedensr

aussage (zu ergänzen: eoxai, soxiv), sondern ein Friedenswunsch
(zu ergänzen: eoxm oder eïr]). Denn im Anschluß an Psalmworte
spricht Paulus sein Segenswort aus: Ps. 124, 5 LXX und' Ps. 127, 6

LXX, woes beide Male heißt: „Friede über den Israel" und wo
immer ein Gebetswunsch vorliegt. Auch in jüdischen Gebeten 23

haben wir immer wieder diesen Gebetswunsch für das ganze
Israel. Die wichtigste Parallele zu Gal. 6,16 ist hier das Acht-
zehngebet 19: „Lege Frieden... und Erbarmen auf uns und auf
dein Volk Israel"24! Vgl. weiter das „Quaddisch unsrer Lehrer"

25 : „Es sei großer Friede vom Himmel.. und Erbarmen über
alle Gemeinden des ganzen Hauses Israel zum Leben und zum
Frieden und antwortet: Amen!" Dann das „Quaddisch der Waisen"

26 am Schluß. Auch beim Gebet bei Krankenbesuchen (Schab.
12b) und im Tischgebet begegnet die abschließende Bezugnahme
im Segen auf „die Kranken Israels" und der Friedenswunsch „über
das ganze Israel"27. Es wird immer von der kleineren Gruppe
hinausgeschaut auf das ganze Israel. Könnte man in diesen
Parallelen einen Anlaß finden, Gal. 6,16 so zu verstehen, daß dort
gleichermaßen von dem Besonderen zur Ganzheitsaussage
fortgeschritten wird? Zunächst einmal ist doch, so scheint mir, durch
diese Anklänge eindrücklich festgestellt, daß Paulus durch seine

altgeübte Gebetsgewohnheit (auch an der Hand des Psalters)
immer wieder veranlaßt war, an das konkrete Israel zu denken.
Ist auch 'IogarjX xov fteov nicht hebraisierend, sondern gräzisie-
rend28, so entspricht doch xov 'Iogagl der griechischen Bibel.

Unsre Auffassung, daß „Israel Gottes" in Gal. 6,16 den
christgläubigen Juden gelte, hat in der Geschichte der Exegese eine
namhafte Vertretung gefunden, die aber leider in den heutigen

23 Vgl. Strack-Billerbeck III, 578 f.
24 Der hebr. Text bei W. Staerk, Altjüdische liturgische Gebete, 21930 in:
Kleine Texte, hrsg. von H. Lietzmann, Nr. 58, S. 19.
25 Bei Staerk a. a. O., S, 32.
26 Staerk, S. 31.
2" Strack-Billerbeck III, 579.
28 Vgl. Bengel z. St.

93



Kommentaren nicht mehr genügend zum Wort kommt29. Es ist
eine nicht zu verachtende Reihe.

Warum diese besondre Motivierung am Schlüsse gerade des Ga-
laterbriefes Warum diese Erwähnung der gläubig gewordenen
Juden, die nicht zu identifizieren sind mit den Judaisten, die er
so entschieden bekämpft hat? Ich antworte: Weil er versöhnend
am Schlüsse zeigen will: es gibt auch noch ein wahres Israel.
Wenn Oepke meint, es sei wenig wahrscheinlich, daß diese relativ

kleine Schar als besondre Kategorie hervorgehoben werde, so
rechtfertigt sich das gerade aim Ende des Galaterbriefes. Wie
angelegentlich hat sich Paulus im Römerbrief dagegen verwahrt,
er sei ein judenhassender Apostata. Dazu hat er wahrlich auch
hier Grund genug. Er bezeugt am Schluß der Kampfesepistel, in
einem einzigen Wort, daß er nicht gegen das wahre Eigentum
Gottes kämpfe, sondern nur gegen das Zerrbild falscher
Propaganda. Nur weil er auf Seiten des Israel Gottes steht, kann er
diesen Kampf führen. Sagt man 30, Paulus habe gerade in diesem
Briefe „zu einer solchen Bevorzugung seiner Volksgenossen keinen
Grund", so erwidre ich: Gerade jetzt erst recht, es drängt ihn,
nach diesem scharfen Schreiben zu sagen: Ich stehe weiter zum
wahren Judentum. Und das kommt überein mit dem Römerbrief.

80 Sieffert, Oepke.
29 Es seien genannt Ephraem, Ambrosiaster, Victorin, Pelagius, Beza, Gro-
tius, Estius, Bengel, Rückert, Schöttgen, De Wette, Ewald, Ellicott, B. Weiß,
Hofmann, Zahn, Schlatter in den „Erläuterungen", Bousset, Burton, Kühl.
Grotius schreibt: „quasi dicat, non ita haec opto gentibus, ut Israelitas ex-
cludam, dummodo iidem etiam veri apud Deum sint Israelitae, id est spi-
rituales Jacobi imitatores Bengel sagt: Israel Dei Antitheton ad cir-
cumcisionem, Isr. Dei sunt credentes ex circumcisione sive gente Judaica.

94


	Was bedeutet "Israel Gottes"?

