
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Kleiner Kommentar zum Buche des Predigers

Autor: Buchholz, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleiner Kommentar zum Buche des Predigers

von WALTHER BUCHHOLZ, New York

(Vorbemerkung des Einsenders. Viele Leser der Judaica werden in Heft 2

des 4. Jahrganges das erste Bild, das dem Aufsatz von Lydia Schäppi über
„Christen, Juden und Judenchristen im heutigen Deutschland" beigefügt ist,
verwundert und gedankenvoll betrachtet haben. Der allgemeine Eindruck
vom religiösen Leben der israelitischen D. P. stimmt mit dem überein, was
auf S. 130 f. des genannten Aufsatzes dargelegt ist. Aber nun gibt es in
einem D. P.-Lager bei Ulm auch eine Talmudschule. Sechs junge Männer
sind um einen noch jugendlich aussehenden Lehrer versammelt und
studieren ihre voluminösen Talmudexemplare. Man wird bei der Betrachtung
des Bildes an Szenen erinnert, wie sie etwa Pauline Wengeroff aus ihrer
Jugendzeit in Polen geschildert hat. Mancher wird es bedauern, daß sich
der Fleiß dieser jungen Männer auf den Talmud richtet und nicht auf die
Bibel. Gewiß, der Talmud will nichts anderes sein als eine Auslegung der
biblischen Gebote. Aber wie sind die biblischen Abschnitte im Talmud in
den Hintergrund gedrängt von den spitzfindigen Diskussionen, die über
das Halten und Obertreten der betreffenden Vorschriften in allen nur aus-
idenkbaren Situationen des Lebens in den Lehrhäusern im Lauf der
Jahrhunderte geführt worden sind! Wie viel geistige Arbeit muß in den heutigen
Talmudschulen geleistet werden, um die verschiedenen Ansichten der
einzelnen Autoritäten der Lehrhäuser gegeneinander abzugrenzen und in
Einklang zu bringen! Warum nicht lieber Bibelschulen statt Talmudschulen?
Es würde ein schiefes Bild ergeben, wollte man das religiöse Leben der
heutigen Israeliten einseitig vom Talmudstudium her zu verstehen suchen.

Einen Beweis dafür liefert der im folgenden abgedruckte „Kleine Kommentar

zum Buche des Predigers" von Walther Buchholz, den mir mein
hiesiger Kollege Hans Joachim Schoeps freundlicherweise zur Einsichtnahme

zur Verfügung gestellt hat und den ich mit seinem und mit des Autors
Einverständnis dem Leserkreis der Judaica nicht vorenthalten möchte. Denn

er gibt uns von ganz anderer Seite her Einblick in das religiöse Leben eines
Israeliten des 20. Jahrhunderts. Walther Buchholz lebt als Kaufmann in
New York; das Bibelstudium ist für ihn also nur Nebenbeschäftigung.
Aber mit welchem Eifer und mit wie viel Verständnis hat er sich in das
Buch des Predigers hineingelesen und wie hat er sich bemüht, die
Grundgedanken dieses Buches zu erfassen und durch Ausscheiden störender
Zusätze in ihrer ursprünglichen Reinheit und Kraft wieder zur Geltung kommen
zu lassen! Es ist nicht meine Aufgabe, zu der Frage Stellung zu nehmen,
ob Walther Buchholz immer das Richtige getroffen hat. Aber es erscheint
mir wichtig, daß seine Untersuchung als ein Beweis für die ernste Bibel-

41



arbeit eines modernen Israeliten, die auch christlichen Theologen Anregungen

zu bieten vermag, denen bekannt wird, denen es um das gegenseitige
Verstehen zwischen Gliedern der Kirche und der Synagoge zu tun ist.

Prof. Oskar Grether, Erlangen.)

Dieses Buch ist ein Unikum in der Bibel selber, und auch die
nachbiblische Zeit hat seinesgleichen nicht hervorgebracht. So
bekannt einzelne Sätze daraus auch geworden sind, — es erfordert
eine Art von kritischer Rekonstruktionsarbeit, um zu erkennen,
daß das Ganze einen einheitlichen Sinn hat. Dazu gilt es,
Verstümmelungen und Einschiebsel aufzuweisen. Die Absicht und der
Zweck solcher Entstellungen läßt sich bisweilen unschwer erkennen,

— der dadurch dem Original zugefügte Schaden leider nicht
wieder gut machen.

Erhalten sind uns die gleichlautenden Anfangs- und Schlußverse,
(Kap. I, V. 2 und Kap. 12, V. 8) und damit der Rahmen des Ganzen

; was vorher steht, gehört nicht hinein, und was auf das Ende

folgt, auch nicht. Der erste Vers ist vielmehr, in offenbarer
Parallele zu vielen Psalmen, von einem Verfechter der vielutnstritte-
nen Schrift aus Kap. I, V. 12 abgeleitet worden. Dieser Vers und
alle folgenden bis Kap. Ii, V. 10 aber enthalten gar nichts über
die Biographie des „Predigers", die auch ganz belanglos sein

würde. Der Sinn der Stelle ist vielmehr: Nimm an, du ständest
auf dem höchsten Platz unter den Menschen, sagen wir, du wärest
„König über Israel zu Jerusalem", — wie erschienen dir dann
Welt und Leben, Menschen und Dinge? Der „kleine Mann" mag
mit seinem Schicksal hadern, das ihm größere Möglichkeiten
versagt und unter Mächtigere duckt; aber die Grenzen, die dem
Menschen als solchem gesetzt sind und an denen sich der echte
Pessimismus entzünden darf, spürt gerade und mur der Mächtigste (V.
12), der Weiseste (V. 16/17), der Tüchtigste (Kap. II, V. 4/6) und
der Reichste (V. 7/9).

Schon dieser Ausgangspunkt der ganzen Schrift mußte zwei Gruppen

gegen sie aufbringen, die sonst genug damit zu tun hatten,

42



sich gegenseitig zu bekämpfen: die „Frommen" und die
„Philosophen". Der „Fromme" von kleinem Format ist nur immer
ängstlich, es werde Gott nicht genug getan an Dank für das Gute,
und für die hier geschilderte Fülle des Guten verlangt er nichts
als die Fülle des Dankes, — als ließe sich Qualität quantitativ
beliebig steigern. Der „Philosoph" aber wird, wenn das Letzte,
Höchsterrungene nichts als Pessimismus zeitigt, fürchten, daß das
Streben nach dem Guten lahm werde. Die Verfechter des Prediger-
Buches haben denn auch auf Schritt und Tritt gegen diesen doppelten

Widerstand anzukämpfen gehabt, und daraus erklären sich

viele, wenn nicht alle der im folgenden aufgewiesenen Interpolierungen,

Auslassungen und anderen Textverfälscbungen : sie sind
bald eine Konzession an die kleinen „Frommen", bald eine an die
populären „Philosophen".

Mit Kapitel III setzt der zweite „Satz" des Werkes ein. Seine

Frage ist: was heißt „Es ist an der Zeit"? Noch die so sehr
menschliche Neigung, gewaltsam durchsetzen zu wollen, was nicht
„an der Zeit ist", kommt von Gott (V. 9/10), was besonders zu
betonen ist als Äußerung des klassischen jüdischen Monotheismus,

der von einem dualistischen „bösen Trieb" nichts wissen
will. Aus dem Bereich praktischer Lebensweisheit führt der Text
dann unmittelbar in die Metaphysik (V. 11). Gottes Rhythmus
ist immer mit sich selber im Einklang, doch der Mensch hat keinen
Anteil daran. Dieser Gedanke ist gleichzeitig so erhaben und so

skeptisch, so vergessend aller egozentrischen Eudämonologie, daß

man an diesem Vers den Echtheitswert aller anderen des Prediger-
Buches eichen kann. So hat denn auch der Prediger keine Scheu,

aus seiner Erkenntnis die Folgerung zu ziehen, daß dem Menschen

„ein Erdenleben, irdisch es zu leben" zukomme, denn „fröhlich
sein, sich gütlich tun, ist sein Teil, das ihm Gott gegeben hat"
(V. 12/13). Dem gegenüber steht der Begriff der Vollendung in
Gott, — Menschen unerreichbar (V. 14). Das Vollendete wiederholt

sich ewig, es kann, es wijl, es darf, es muß sich wiederholen

(V. 15). Ja, während innerhalb der unvollkommenen „eitlen"
Welt der Menschen die ständige Wiederholung des Sinnlosen ein
ausreichender Grund für den Pessimismus ist, bedeutet die ewige

43



Wiederholung des Sinnvollen innerhalb der vollkommenen
Existenz Gottes den eigentlichen Ausdruck seiner Vollendung. Damit
schließt der zweite „Satz".

Wie ein echtes, aber verkehrt angeklebtes Bruchstück des ursprünglich

offenbar wunderbar harmonisch aufgebauten Werkes erscheint
das Thema von der Gerechtigkeit, das in Vers 16 einsetzt. Der
Hauptgedanke steckt in den Versen 18/21, die den Menschen ohne
Erbarmen seiner Halbgöttlichkeit entkleiden. Vers 17 und Vers 22
blasen an verkehrter Stelle „Leitmotive" des zweiten „Satzes",
— Zeichen der hier vorgenommenen Verstümmelungen. Kap. IV,
V. 1 bis 4 führen das Thema weiter von der Gerechtigkeit, die
am Gerichtsort selber verletzt wird1 (V. 1), ohne die der Mensch
nicht leben kann (V. 2/3) und deren schlimmster Feind der Neid
ist (V. 4). Dagegen scheinen mir V. 5 und 6 eine quietistische
Interpolation ; der Prediger ist kein Quietist.

Mit V. 8 beginnt ein neuer „Satz": das Lob der Ehe, der Liebe,
der Freundschaft. Wir wissen nicht, was ursprünglich nach V. 12

kam, — jedenfalls nicht der jetzige V. 13, der eine Interpolation
aus irgendeiner Spruchsammlung ist. Das überspitzte Epigramm
ist offenbar nur wegen des Wortes „König" als ein à propos vor
V. 14 eingeschoben worden.

V. 15/16 sind sehr wichtig, nicht für den Sinn, aber für die ungefähre

Datierung des Buches. Wir werden noch feststellen, daß
das Prediger-Buch sich mit den griechischen Philosophen
auseinandersetzt, jenen abstrakten Weisheitsfreunden der idealistischen,
der stoischen, der epikuräischen und der kynischen Schule. Es
enthält die tiefsten jüdischen Äußerungen zu den Philosophemen jener
Griechen. Also mußte es auch von der Eitelkeit des politischen
Lebens sprechen. Die Griechen hatten das Leben auf der Agora
vor Augen; der Prediger geht von den Verhältnissen des
Kleinkönigtums im alten Orient aus. Mit der Ausbreitung des

Großkönigtums waren solche Idylle zu Ende. Diese Verse können nicht
viel später als zu Beginn der Perserzeit ^geschrieben sein, denn
eine spätere Generation hätte diese Vorgänge nicht mehr begriffen,
— ihre Welt war die des „Daniel" und des Buches „Esther".

44



Von Kap. IV, V. 7 bis Kap. V, V. 6 kommt wieder SpruChbuch-
Interpolation, untermisdht mit echten Bruchstücken des ursprünglichen

Textes. Gerade weil der Prediger sich hier nicht scheut,
über Gebet, Gelübde und Opfer zu sprechen als Mittel, sich Gott
zu „nähern", hat der Rotstift der Redaktoren und ihr Interpolationseifer

hier besonders stark gewütet. Den Sinn der Stelle geben
V. 1, 3, 4 und 5, erste Hälfte; die zweite ist „frommer"
Kommentar. V. 2 ist eine vorweggenommene, verstümmelte Wiederholung

des echten V. 6. V. 7/8 scheinen mir wieder ein fremdes
Bruchstück; sie zeugen von einer Staatsgesinnung, für die sich
in dem ganzen übrigen Buche sonst kein Beispiel findet. Vor V. 9

stand ein anderer Text, aber der ganze Rest des Kapitels gehört
(zwar nicht an diese Stelle, aber) zum echten Bestand des Buches.
Die Stelle gehört zusammen mit Kap. 2, V. 24/25 und weist Besitz
und Arbeit ihren rechten Platz im Leben an, gleich fern von Yoga
und Askese wie von Arbeitswut und Besitzgier.

Ein neuer „Satz" hebt mit Kap. VI an, dessen Verse 1 bis 9

besonders gut erhalten sind. Typisch für den glänzenden Stil des

Verfassers ist die Gegenüberstellung des Ahnherrn einer
zahlreichen Familie mit der Fehlgeburt. Das Thema ist die Unfähigkeit

zu genießen, was man hat. Aber auch diese Unfähigkeit ist
gottgegeben (V. 2). Mit V. 10 wird sogar ein ausgesprochener
Determinismus laut. Hier muß ein größeres Stück des Textes
herausgeschnitten sein, wahrscheinlich, weil es den Redaktoren nicht
in ihr System paßte. Ein armes Fragment davon ist V. 11. An
diesen nicht mehr vorhandenen Text knüpfte das „denn", mit dem

Kap. VII beginnt. Trotzdem nun V. 2/6 lauter in sich geschlossene

Epigramme zu sein scheinen, so sind sie doch weder ohne

Zusammenhang noch pessimistisch überspitzt, vielmehr
lebensbejahend, doch ohne alberne Genußsucht. Echt jüdisch und ein
Greuel für die Griechen ist V. 6, wo nicht ein singender Weiser
einem scheltenden Narren, sondern ein scheltender Weiser einem

singenden Narren gegenübergestellt und vorgezogen wird. Das
Ideal des Griechen war die Sophrosyne; ein schimpfender Philosoph

war eine contradictio in adjecto, — den Narren aber adelte
sein Gesang. Hier dagegen wird der Weise, dem die Galle über-

45



läuft, darum nicht geringer, und der Narr, den lyrische Stimmung
überkommt, dadurch nicht bedeutender. Aber die „Philosophen"
empfanden die Stelle als anstößig, und einer von ihnen, der mit
seiner überlaufenden Galle seine Erfahrungen hatte, setzte die
Interpolation von V. 8 zu seiner Entschuldigung durch. Aus V. 9,
2. Halbsatz und 10 spricht ein Geist wie der Hilleis. In V. 11

werden die laudatores temporis acti, die Schwärmer von einem
„Goldenen Zeitalter", abgetan und in V. 12 Diogenes und seine
Schule; die Formulierung „sich der Sonne freuen", erinnert
geradezu an die bekannte Anekdote von Diogenes und Alexander
dem Großen. Diese betont antigriechische Gruppe von Lebensregeln

schließt mit V. 13.

Dann beginnt mit V. 14 ein neuer „Satz", der sich überhaupt
abwendet von kompromißloser Konsequenzenmacherei und so praktisch,

lebenstüchtig, tief und menschlich ist, wie etwa die Sophisten

theoretisch, lebensuntüchtig, flach und' unmenschlich waren,
— kurz: „idealistisch". Gott ist es, der krumm und gerade schafft ;

es ist nicht des Menschen Aufgabe, ihm den angeblichen Pfusch
nachzubessern. Andererseits wird das Unwesen des Aberglaubens
an dies fasti et nefasti in V. 15 mit wahrhaft göttlicher Ironie
abgetan und dem Unfug der Wahrsagerei damit vielleicht wirksamer
begegnet, als es die Tora mit der Androhung der Todesstrafe
tut. V. 16/19 stellen den Menschen in das rechte Verhältnis zu
Gott und der Vollendung, die dem Menschen ewig versagt bleibt.
Das scheint wieder einen von den „idealistischen" Redaktoren
zur Einschiebung von V. 20 veranlaßt zu haben, an dem die
„Philosophen" ihre Freude haben konnten. Den echten Text, der
von Skepsis und Ironie strotzt, setzen V. 21/24 fort; V. 25 dagegen
gibt einen vollen, tiefen Ton des Generalbasses an, damit man.

spüre, wie tief so hohe Bäume wurzeln. Diese Gedankengänge
steigern sich dann in V. 26/30 zur Einschätzung der Menschen
nach echt und unecht, wobei die Weiber als solche schlecht
wegkommen. Aber klüglich unterläßt der Prediger eine Auseinandersetzung

mit ihnen und ihren Kunstgriffen.

Besonders schlimm scheint dem Kapitel VIII mitgespielt zu sein.
V. 9/10 zeigen noch, wovon es handelte, nämlich von dem sinn-

46



losen und ungerechten Ablaufe des individuellen Lebens. Das
konnten die „frommen" Verkünder von Gottes gerechtem Eingreifen

in die unmittelbaren Zusammenhänge des Lebens, die Leute
von kurzem Atem und kurzem Gedächtnis, die da meinen, Gott
müsse „jeden Wochenschluß Zeche machen", unmöglich stehen
lassen. Von V. 1 bis 5 ist Spruchbuchweisheit ohne rechten Sinn

zusammengetragen, die „Leitmotive" in V. 6 7 zeigen eher, als sie

zu verdecken, die Verstümmelung des Textes. Die erste Hälfte von
V. 8 ist echt, die zweite eine fremde Plattitüde. V. 11 sieht aus
wie eine Randbemerkung von fremder Hand; V. 12/13 sind ein

gewaltsam eingeschobener Protest gegen den Text, der erst von
V. 14 an wieder selber spricht. Die zentrale Frage jüdischer
Religionsphilosophie, die nach der Verwirklichung von Gottes
Gerechtigkeit in der Geschichte, wird in Kap. IX weitergeführt.
Hier ist die zweite Hälfte von V. 1 von einer psychologischen
Tiefe, von der die schnell fertigen, unberufenen Baumeister des

„Reiches der Gerechtigkeit auf Erden" nichts ahnen. So geht es
weiter bis V. 16. Der Tüchtige kann das Schicksal nicht zwingen
(V. 11), und der Hilfsbereite hat keinen Dank (V. 13/16). Aber die
„Philosophen" haben sich selber zum Tröste doch noch V. 17/18
gewaltsam angehängt und dann Kap. X, V. 1/4 zur Verharmlosung des

Textes Sprüchlein eingeschaltet, deren letzter seinen Platz dergleichen

Einschaltungslogik verdankt, die wir schon in Kap. IV, V. 13

beobachtet haben. Dann kommt wieder echter Text in V. 5/9 und eine

Einschaltung (à propos „Schlange") in V. 11, worauf V. 12/15
„Philosophentrost" spenden. Von V. 16 bis 19 ist echter Text,
der mit dem letzt vorhergegangenen echten Bruchstück Ruinen
einer Erörterung über das Problem der Macht bildet. Hat das
Stück etwa als staatsgefährlich gegolten? Jedenfalls ist V. 20

ein Denkmal derer, die diese Verstümmelung verübt haben. Wie
der Fingerabdruck den Verbrecher verrät, so hier der Aberglaube
an die „böse Worte" forttragenden Vögel (die „päjaros malos"
der Spanier; vgl. die Kraniche des Ibykus) den Fälscher.

Spricht der Prediger in Kap. X, V. 16/49 von Mißherrschaft, V. 8

von Verschwörung, V. 9 von Umsturz, im Ganzen also vom Staate,
so in Kap. XI von der Wirtschaft. Er rät zum Seehandel (V. 1),

47



zur Risikoverteilung (V. 2), widerrät allzu genauer Risiko-Berechnung

(V. 3/5), da weder Schlauheit, noch Klugheit, noch Weisheit

weit genug sehen, rät dagegen zu verdoppelter Arbeit als
Sicherung gegen Rückschläge (V. 6).

Der Rest des Kapitels (V. 7/10) gehört mit Kap. XII, V. 1/8
zusammen. Der Kapiteleinschnitt markiert hier nur Eines: die
Verstümmelung der ersten Hälfte der wundervollen Dichtung „von
Jugend und Alter, während die zweite Hälfte heil geblieben ist.
Es läßt sich nicht ahnen, was alles weggestrichen ist, aber V. 7

ist wie eine stehengebliebene Säule in einer Trümmerstätte.
Gerade hier muß sich gezeigt haben, daß der Prediger kein Pessimist,

sondern ein Bejaher des Lebens war (vgl. die berühmt
gewordene Stelle Kap. IX, V. 4). Das aber hat wohl den „Frommen"
zu sehr nach Epikuräismus geschmeckt. Daher die Verstümmelung

des Textes und daher die von ihnen an die Marmorwand des
V. 9 rücksichtslos genagelte Warnungstafel des Schlußsatzes
dieses Verses. Mit Kap. XII, V. 1 ist das echte Verbindungsglied
zwischen dem größtenteils zerstörten vorhergehenden und dem
besonders gut erhaltenen folgenden Text gegeben. Wahrscheinlich

war diese Dichtung vom Alter durch ihre Symbolik so
bekannt und beliebt geworden, daß sie das Schicksal des ganzen
Buches entschied, nämlich in den Kanon der Heiligen Schriften
aufgenommen zu werden und dadurch auf unsere Zeit zu kommen.
Die durchsichtige Symbolik der Dichtung meint: Die Angriffe
auf Gesundheit und Leben folgen einander in immer kürzeren
Abständen (V. 2). Arme, Beine, Zähne, Augen (V. 3) und Ohren
(V. 4) versagen. Aber der Schlaf des Greises ist so dünn, daß
das Morgenlied des Vogels ihn weckt, ohne daß darum das Gehör
besser geworden wäre. Die Lust vergeht (V. 5/6) ; „silberner
Strick" und' „goldene Schale" dürften ihre Symbole sein. Von
der wunderbaren Stelle, wo Brunneneimer und Mühlrad dem

immerfort quellenden und rinnenden Wasser ihren Dienst
versagen, sind1 noch Lieder herzuleiten wie „In einem kühlen Grunde"
und Eichendorffs „Da unten in der Mühle". V. 7 ist ein erhabener
letzter Ausdruck der so ganz ungewöhnlichen Verbindung von
Skepsis und Gläubigkeit, die diese Schrift an allen den Stellen

48



auszeichnet, die den „Frommen" von jeher ein Greuel gewesen
sind. Und mit seinem Anfangsverse schließt das Buch.

Nun aber folgt ein besonderes Kuriosum, nämlich eine Art
Kommissionsprotokoll über Aufnahme oder Ablehnung des Prediger-
Buches bei Redaktion des Bibelkanons. Daß dieses Residuum
sonst ganz verschollener Vorgänge sich gerade für das Prediger-
Buch erhalten hat, beweist, wie stark der Widerstand gegen seine
Aufnahme war. Um sich recht in die Vorgänge hineinzuversetzen,
denke man sich vor V. 9 den „frommen" Einwand des
Kommissionsmitgliedes A: „Philosophen gibts mehr als genug, — was
wir brauchen, sind' Propheten, Erzieher des Volkes zu Religion
und Moral". Hierauf antwortet Mitglied B zum Lobe des Predigers

mit V 9 und Kommissionsmitglied C, der Sinn für die Qualität

des Stils hatte, äußert V. 10. Ein sehr einflußreiches
Mitglied D muß V. 11 gesprochen haben gegen jemanden, der dem
Buche vorwarf, wie wenig glimpflich es die „Philosophen"
durchhechelte. Er gibt „Stacheln und Nägeln" ihr Recht, knüpft an die
Autorität der anerkannten Meister und betont, daß die einheitliche
Linie des Glaubens in dieser Schrift innegehalten werde. Ganz
in der Art, wie später die Protokolle aufgenommen sind, welche
den Talmud ausmachen, kommt auch hier die Minorität zu Worte
in V. 12. Das Buch wird aufgenommen, und die Stimme der Opposition

klingt giftig, aber müde, worauf der Vorsitzende, der im
Schließen von Kompromissen wohl Erfahrung hatte, in V. 13 den

offenbar sehr erbittert geführten Streit mit einer ebenso innerlich
belanglosen wie äußerlich wichtigen Formel abschließt und in
V. 14 die Entscheidung Gott selber anheimstellt.

4 judaic», Bd. V, 1

49


	Kleiner Kommentar zum Buche des Predigers

