
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Die Figurendarstellung in der Kunst des späthellenistischen Judentums

Autor: Meyer, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

Die Figurendarstellung in der Kunst
des späthellenistischen Judentums

von Prof. Lie. RUDOLF MEYER, Jena*

Die Wissenschaft vom Alten Testament und nachbiblischen Judentum

hat im letzten halben Jahrhundert, insbesondere aber seit dem
1. Weltkrieg unter dem Eindruck der Ergebnisse archäologischer
Forschung an verschiedenen Punkten entscheidend umlernen
müssen. Zu den epochemachenden Entdeckungen gehört neben den
Funden von Ras Schamra, die uns ein Stück westsemitischen
Geisteslebens zur Zeit der israelitischen Landnahme vor Augen
führen, und den Elephantine-Papyri, die vom Leben einer
jüdischen Militärkolonie am Nilkatarakt von Assuan im 5. Jh. v. Chr.
ein anschauliches Bild geben, die überraschende Tatsache, daß das

Judentum Palästinas und Babyloniens der späthellenistischen Zeit
eine Figurenmalerei bietet, die dem Vergleich mit der künstlerischen

Darstellung der Umwelt durchaus standhält, und die ihren
Niederschlag nicht etwa nur im profanen Bereich, sondern gerade
am sakralen Ort, d. h. in den Synagogen vornehmlich in Gestalt
von Fresken und Mosaikfußböden gefunden hat L

* Die Bildtafeln zu diesem Aufsatz hat in verdankenswerter Weise Prof.
Dr. W. G. Kümmel zusammengestellt. Von ihm stammen auch die in eckige
Klammern gesetzten Hinweise in den Anmerkungen.

1 Vgl. hierzu W. G. Kümmel, Die älteste religiöse Kunst der Juden, Judaica
2 (1946), S. Iff. Auf das daselbst beschriebene Material sowie die dort
verzeichnete Literatur sei für die folgenden Ausführungen verwiesen.

1

1 judaica, Bd. V, 1



Der archäologische Befund, wie er sich uns jetzt für das 3. bis
6. Jh. n. Chr. darbietet, steht im schärfsten Gegensatz zu dem noch

von E. Schürer vertretenen2, aber auch durch S. Krauß 3 noch
weithin geteilten Grundsatz von der grundsätzlichen Ablehnung
der bildlichen Wiedergabe beseelter Wesen durch das Judentum
und dem dadurch bedingten Mangel an Werken darstellender
Kunst, soweit diese sich auf figürliche Wiedergabe von Tier und
Mensch bezieht. Er zwingt dazu, das Überlieferungsgut, auf Grund
dessen man den Grundsatz der absoluten Bilderfeindlichkeit der
Juden in hellenistischer Zeit aufgestellt hat, einer eingehenden
Prüfung zu unterziehen.

In der Geschichte des jüdischen Volkes bedeutet, wie für andere
Völker des vorderen Orients auch, das Auftreten Alexanders des
Großen einen geschichtlichen Wendepunkt, und zwar nicht nur in
politischer, sondern auch in geistig-religiöser Hinsicht4. Es wäre
also methodisch das Gegebene, sowohl das Überlieferungsmaterial
wie auch den archäologischen Befund mit dem Aufkommen des
Hellenismus in Syrien - Palästina bis zu dessen Ende in
nachchristlicher Zeit zu untersuchen und einander gegenüberzustellen.
Mangels entsprechender Unterlagen müssen wir uns darauf
beschränken, den Tatbestand mit dem Beginn des 1. Jahrhunderts
n.Chr. aufzuzeigen unter gelegentlichem Zurückgreifen auf
vereinzelte ältere Belege.

Zu Beginn unserer Untersuchung steht die Frage, ob die literarische

Überlieferung das bisherige Dogma der Religions- und Kunst-

2 E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi II4
(1907), S. 65. Dabei ist es bezeichnend für E. Schürer, daß er unter der
Herrschaft des wissenschaftlichen Dogmas von der absoluten Figurenfeindlichkeit

zumindest des palästinischen Judentums Tatbestände, die dem deutlich

widersprechen, als nicht maßgebend betrachtet.
3 S. Krauß, Synagogale Altertümer (1922), S. 347. Dieses Werk ist
allerdings vor dem ersten Weltkriege entstanden, so daß in ihm die Funde, die
während des Weltkrieges in Palästina gemacht wurden, noch nicht
verwertet sind.
4 Auf die vorhergehende Zeit kann für das hier behandelte Problem ohne
Schaden verzichtet werden.

2



geschichtler von der absoluten Bilderfeindlichkeit des Judentums
in hellenistischer Zeit rechtfertigt, oder ob nicht diese zum Grundsatz

erhobene Meinung auf einer einseitigen Interpretation des
literarischen Überlieferungsgutes beruht, die, aufs ganze gesehen,
sich als ein Irrtum erweist.

Im Mittelpunkt der Betrachtung steht, der Natur der Sache

entsprechend, das Judentum Palästinas. Über seine Einstellung im
1. Jahrhundert n. Chr. zur bildenden Kunst schreibt Josephus (geb.
37 n.Chr.) folgendes5:

„Ferner hat unser Gesetzgeber verboten, Bilder herzustellen. Nicht, als
wollte er gleichsam prophetisch darauf hinweisen, daß man die Macht der
Römer mißachten solle, sondern weil er [dies] als eine Sache verachtete,
die weder Gott noch den Menschen dienlich ist, und weil sich [die Herstellung

von Bildern] infolge fehlender Beseelung jedem Lebewesen, noch mehr
aber Gott gegenüber als unterlegen erweist".

In der von Josephus gebotenen apodiktischen Form bedeutet dieser
Satz, daß auf Grund des mosaischen Bilderverbotes6, das sich
bekanntlich auf die Herstellung von Götterbildern bezieht, im
palästinischen Judentum seinerzeit jede Art darstellender Kunst
verboten gewesen ist, sei es nun, daß es sich um Tier, oder sei es,
daß es sich um Mensch handelt. Logischerweise haben danach auch

jüdische Maler und Plastiker, die Tier oder Mensch darstellen
konnten, in Palästina keinen Platz gehabt7. Das Bild scheint sich

zu runden durch eine Angabe des jüdisch-alexandrinischen
Philosophen Philo (20 v.—50n. Chr.), der behauptet, Mose habe aus
Jerusalem die schönen Künste der Malerei und Bildhauerei
verbannt, da diese ja doch nur zu Trug und Irrtum in den gläubigen
Seelen führten8.

5 Apion 2, 75.
8 Ex 20,4ff. u. ö. ; über das Problem des Jahwe-Bildes in vorexilischer
Zeit vgl. K. Galling, Biblisches Reallexikon (1937), Sp. 202ff.
7 Diese Schlußfolgerung zieht J.-B. Frey, La question des images chez les

Juifs à la lumière des récentes découvertes, Biblica 15 (1934), S. 276 ff.
Ihm schließt sich W. G. Kümmel, a. a. O., S. 4 an.
8 De Gigantibus, 59. Man beachte jedoch, daß Philo, unbeschadet dessen,

3



Nun erfährt freilich Josephus' Aussage eine bemerkenswerte
Einschränkung durch den apologetischen Zusammenhang, in dem sie
steht9. Da zeigt es sich nämlich, daß es ihm gar nicht um das
Menschen- oder Tierbild überhaupt, sondern lediglich um die jüdische

Ablehnung des Kaiserbildes geht. Dieses aber war für ihn
wie für alle Juden ein Götzenbild 10. Denn die Vorstellung vom
Gottkönigtum zur Zeit der Diadochen und dementsprechend in
der römischen Ära diejenige vom göttlichen Cäsarentum war im
hellenistischen Orient ein integrierender Bestandteil des

gesellschaftlich-politischen Lebens. Das königliche beziehungsweise das

kaiserliche Bild war der symbolhafte Ausdruck hierfür n.

Dementsprechend berührt Josephus die Frage des Bilderverbotes
überall dort, wo es sich um die Aufstellung von Kaiserbildern und
Feldzeichen in der Tempelstadt Jerusalem und der dazu gehörigen
Provinz Judäa handelt. So berichtet er, daß Herodes der Große
(37 v.—4 n. Chr.) in Jerusalem ein Theater erbaut habe, das er
mit Inschriften, die die Taten des Kaisers Augustus verherrlichten,
sowie mit Nachbildungen kaiserlicher Kriegstrophäen schmückte.
Die Trophäen in Gestalt erbeuteter Uniformstücke wurden auf
Holzgerüsten zur Schau gestellt, so daß sich menschenähnliche
Konturen ergaben, wie wir sie aus den Rüstkammern unserer
Museen auch gewöhnt sind. Das aber erregte den Widerstand der
Theaterbesucher, und Herodes sah sich genötigt, die Rüstungen

ob seine Angabe historisch auswertbar ist oder nur eine Idealisierung der
Verhältnisse in der heiligen Stadt darstellt, die absolute Bildlosigkeit und das
Fehlen der darstellenden Kunst nur für Jerusalem behauptet. Ein allgemeiner
Schluß darf m. E. hieraus nicht ohne weiteres gezogen werden.
9 Die bisherige Interpretation der Belege aus Josephus scheint mir daran
zu kranken, daß man sie von vornherein absolut gesetzt hat, ohne sie in
ihrem Zusammenhange und im Rahmen der schriftstellerischen Absicht zu
verstehen.
10 Vgl. als Sachparallele hierzu die Ablehnung des Kaiserbildes und damit
des entsprechenden Kultes durch die alten Christen, die auf der anderen Seite
bildliche Darstellungen aus Qlaubensleben und Heilsgeschichte nicht
berührt.

u Vgl. etwa E. Meyer, Blüte und Niedergang des Hellenismus in Asien
(1925), S. 12 f.

4



abzunehmen und zu zeigen, daß sich darunter keine Menschenfiguren

verbargen. Als Grund des Protestes gibt Josephus an 12 :

„Am meisten aber ärgerten sie sich über die [aufgestellten] Trophäen. Denn
da sie glaubten, es handle sich um Bilder, die in Rüstungen eingekleidet
seien, waren sie nicht wenig erbittert, weil es bei ihnen nicht väterlicher
Brauch war, dergleichen zu verehren".

Aus der Begründung geht deutlich hervor, daß die protestierenden
Theaterbesucher auf diese Weise ihren national-religiös bedingten
Abscheu vor der kaiserlichen Ikone zum Ausdruck brachten, der
auch auf die Nachbildungen irgendwelcher kaiserlicher Trophäen
übertragen wurde.

Ebenso sind des Josephus Berichte über Zusammenstöße der Juden
mit den Römern in der Provinz Judäa zu verstehen. So berichtet
er, wie der Prokurator Pilatus (26—36 n. Chr.) bei seinem
Amtsantritt die verhüllten Kaiserbilder bei Nacht nach Jerusalem hatte
bringen lassen. Als am anderen Tage diese Ikonen in Gestalt der
Feldzeichen enthüllt wurden, drohte ein Aufstand, und Pilatus
mußte nachgeben und die Feldzeichen entfernen lassen. Josephus
schildert das Verhalten der Juden folgendermaßen13:

„Als Pilatus vom [Kaiser] Tiberius als Statthalter nach Judäa geschickt
worden war, ließ er bei Nacht die umhüllten Kaiserbilder, die sogenannten
Feldzeichen, nach Jerusalem bringen. Das aber erzeugte, als es Tag
geworden war, die größte Erregung bei den Juden; denn die, die in ihrer Nähe
standen, waren bei dem Anblick entsetzt, gleich als ob ihre Gesetze mit
Füßen getreten worden seien, da sie fordern, daß keinerlei Bild in der
Stadt [Jerusalem] aufgestellt werden dürfe".

Ähnlich erging es Vitellius, dem Statthalter von Syrien (35—39
n. Chr.), der auf seinem Feldzuge gegen den Araberkönig Aretas 14

judäisches Gebiet meiden mußte, da die Juden gegen den Durchzug

der Feldzeichen protestierten15. Wieder erscheint als Begrün-

12 Altertümer 15, 267 ff.
13 Krieg 2, 169 ff. ; vgl. Altertümer 18, 55 ff.
14 Aretas IV. Aeneas (4 v. bis 40 n. Chr.) ; vgl. E. Schürer, Geschichte des

jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi I3'4 (1901), S. 736f.
15 Altertümer 18, 120 ff.

5



dung, das Gesetz gestatte es nicht, Bilder nach Judäa zu bringen.
Ganz in dieser Linie liegt es, wenn erst recht Empörung und
Widerstand1 wuchsen, als Kaiser Gaius Caligula (39—42 n. Chr.)
von Petronius, dem Nachfolger des Vitellius in der syrischen
Statthalterschaft, forderte, seine Ikone im Tempel zu Jerusalem
aufzustellen. Petronius war klug genug, den Befehl des Kaisers
nicht auszuführen und es nicht auf einen Kampf ankommen zu
lassen 16.

Soweit liegt der Sachverhalt bei Josephus durchaus klar. Der reli-
giös-nationale Widerstand regt sich sofort, wenn irgendwo in
Jerusalem oder Judäa — nur um diesen begrenzten Bezirk des
alten Tempelstaates handelt es sich — die Ikone des hellenistisch-
orientalischen Gottherrschers auftaucht und damit die Fremdherrschaft

offen zum Ausdruck kommt. Dem entspricht auch der
archäologische Befund. Denn die Münzen der Prokuratoren von
Judäa weisen keinerlei figürlichen Schmuck auf und bieten anstelle
des Cäsarenbildes nur den kaiserlichen Namen 17. Aber es fragt
sich, ob hieraus wirklich so ohne weiteres das wissenschaftliche
Dogma von der absoluten Bilderfeindlichkeit des Judentums in
hellenistischer Zeit abzuleiten ist. Die Belege des Josephus, selbst
die oben angeführte grundlegende Aussage über die darstellende
Kunst, besagen ja zunächst nichts weiter, als daß das palästinische,

genauer das judäische Judentum des 1. Jahrhunderts n.Chr. sich

gegen jede Art und Möglichkeit der Ikonenverehrung gewehrt und
es verstanden hat, die Entweihung des heiligen Bodens im alten

16 Altertümer 18, 261 ff.; Krieg 2, 185 ff.
17 Vgl. C. Watzinger, Denkmäler Palästinas II (1935), S. 106. [Taf. 1, nach
A. Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike, (1937), Taf. 21, Abb. 5—7
und A. Reifenberg, Acient Jewish Coins2, (1944), Pl. IX, Nr. 119, 124, 136.

Oberste Reihe: links Palmbaum, Jahr 8/9 n.Chr.; Mitte Signalhorn,
Umschrift „Dem Kaiser Tiberius (gehörig)"; rechts Palmbaum, Jahr 54 n.Chr.
— 2. Reihe: links (Vorderseite) Gerstenähre, Inschrift „Dem Kaiser
(gehörig)"; rechts (Rückseite) Palmbaum, Jahr 5/6 n.Chr. — 3. Reihe: links
(Rückseite) 2 gekreuzte Füllhörner, dazwischen Heroldsstab, Inschrift Jahr
16/17 n.Chr., „Dem Tiberius (gehörig)"; rechts (Vorderseite) Kranz,
dazwischen Inschrift „Kaisar". — 4. Reihe: links (Vorderseite) Palmzweig,
Inschrift Jahr 58/59 n. Chr., „Dem Kaiser" (gehörig) ; rechts (Rückseite)
Olivenkranz, Inschrift „Dem Nero (gehörig)".]

6



Tempelstaat zu verhüten. Aber kann man hieraus schließen, zu

Josephus' und Philos Zeiten sei nach den literarischen Belegen
jedwede künstlerische Darstellung beseelter Wesen verboten
gewesen?18 Diese Frage wird sofort verständlich, wenn man sich
die Möglichkeit vergegenwärtigt, daß es bildliche Darstellungen
von Tier und Mensch gegeben haben könnte, bei denen die Frage
der Verehrung von vornherein keine Rolle spielte. Es sei etwa

an Figuren erinnert, die lediglich dekorativen Zwecken dienten.
Zwei Fälle dieser Art, nun allerdings nicht auf menschliche,
sondern auf tierische Darstellungen bezüglich, führt Josephus
selber an.

Herodes der Große hatte über dem Hauptportale des Tempels
einen großen goldenen Adler anbringen lassen. Jahrelang hatte
sich dieses Weihgeschenk am Tempel gehalten. Gegen Ende seines
Lebens aber mußte der König erfahren, daß der Adler in
bestimmten pharisäischen Kreisen Unwillen erregte. Zwei Gesetzeslehrer,

Judas und Matthias, stachelten ihre Schüler auf, die Weihgabe

herunterzuholen. Bezeichnend ist hier die Begründung19:

,;Der König hatte über dem Hauptportal des Tempels ein sehr wertvolles
Weihgeschenk anbringen lassen, nämlich einen großen goldenen Adler. Nun
verbietet aber das Oesetz denen, die nach ihm leben wollen, die Aufstellung

von Bildern auch nur zu erwägen und Weihgaben [in Oestalt]
irgendwelcher Lebewesen herzustellen. Die Gesetzeslehrer befahlen daher, den
Adler herunterzureißen".

Die merkwürdig einschränkende Form der Begründung sowie die
Gerichtsverhandlung in Jericho, die dem Bildersturm folgt, zeigen,
daß es sich hierbei nicht um eine allgemeine Volksaktion handelt.

18 Man beachte, daß derselbe Philo, der von der absoluten Bildlosig-
keit Jerusalems zu berichten weiß, eine Angabe macht, wonach im Säulen-
vorhof der Hauptsynagoge von Alexandrien nicht nur Schilde und Kränze,
sondern auch Statuen zu Ehren der Kaiser aufgestellt waren; vgl. Legatio ad

Oaium, 133; S. Krauß, Synagogale Altertümer, S. 345 f. Vgl. eine
entsprechende Parallele für das babylonische Judentum, unten Anm. 83. Hier
wird also deutlich zwischen Standbild als Kultgegenstand und als
Ausdruck der Loyalität unterschieden.
19 Altertümer 17, 149 ff.; Krieg 1, 649 f.

7



Vielmehr liegt eine zelotische, also extremistische Tat begrenzten
Ausmaßes vor, die auf rigoristischer Auslegung des „Gesetzes"
beruht. Demnach beschränkt sich die Anschauung vom absoluten
Verbot jeder bildlichen Darstellung beseelter Lebewesen, auch

solcher, bei denen die Gefahr der Ikonolatrie ausgeschlossen ist,
auf die zelotischen Kreise der Pharisäer und darf keineswegs
unbesehen auf das gesamte Judentum Palästinas übertragen werden.

Ist unsere Auffassung des von Josephus Dargestellten richtig, so

ergibt sich aus der Art, wie er selber sich zu dem Vorgang stellt,
daß der jüdische Schriftsteller auf der Tradition einer bestimmten
Schule fußt. Diese aber erweist sich als eine zelotische Richtung
innerhalb der pharisäisch-rabbinischen Kreise, die das absolute
Bilderverbot vertritt20. Dagegen ist es, wenn man bei dieser
Überlieferung des Josephus etwas genauer hinsieht, durchaus nicht
die Meinung des ganzen Volkes, ja nicht einmal aller pharisäisch-
rabbinischen Kreise, daß jeder figürliche Schmuck zu verwerfen
sei.

Ganz ähnlich verhält es sich mit einem zweiten Fall von Bildersturm,

bei dem Josephus selber der Hauptbeteiligte ist. Zu Beginn
des jüdischen Aufstandes hatte sich Josephus dem zelotischen
Regiment in Jerusalem zur Verfügung gestellt und war von diesem

zum Befehlshaber über Galiläa ernannt worden. Herodes Antipas
(4v.—39n.Chr.) hatte sich in seiner nach hellenistischem Muster
neugegründeten Hauptstadt Tiberias einen Palast bauen lassen,
der mit allerlei Tierbildern geschmückt war. Jahrzehnte hindurch
war das Gebäude unbehelligt geblieben. Nun aber, da der Zelotismus

die Oberhand bekommen hatte, erhielt Josephus den Auftrag,

20 Damit soll keineswegs eine völlige Identifikation der Einstellung des

Josephus mit den Extremisten behauptet werden, wissen wir doch, daß
sich Josephus weithin gegen den Zelotismus abgegrenzt hat. Aber aus
apologetischen Gründen bot sich ihm die rigoristische Einstellung zelotischer
Kreise als bestes Mittel, um die Einstellung gegen Embleme und Bilder,
in denen man jüdischerseits den Ausdruck der römischen Herrschaft sehen

konnte, zu verteidigen. Vgl. hierzu auch S. Krauß, Synagogale Altertümer,
S. 345; zu Josephus vgl. G. Hölscher, Pauly-Wissowa, Realencyclopädie-
der klassischen Altertumswissenschaften IX, Sp. 1934 ff.

8



das fürstliche Palais zu zerstören. Er begründete den Tiberiensern
gegenüber seinen Auftrag, indem er sich auf die zelotische
Auslegung des Gesetzes stützte, wonach es verboten sei, Tiergestalten
herzustellen 21 :

„Ich erklärte [den Ratsherren von Tiberias], daß ich samt diesen [meinen
Begleitern] von der Gemeinde der Jerusalemer zu ihnen abgeordnet sei,
um sie zu überreden, daß der vom Tetrarchen Herodes erbaute Palast
zerstört werde. Denn er trage Tiergestalten, obgleich die Gesetze es verbieten,
dergleichen herzustellen. So forderte ich sie auf, es zuzulassen, daß wir dies
so schnell wie möglich ausführten".

Die Vertretung von Tiberias gab dem Ersuchen des Josephus als
Oberbefehlshaber Galiläas nach, und so fiel der Palast des Herodes

Antipas dem nationalreligiösen Fanatismus der Zeloten zum
Opfer.

Wiederum zeigt die Darstellung des Josephus, daß das absolute
Bilderverbot, das Schmuckfiguren einschließt, auf zelotischer
Auslegung des „Gesetzes" beruht. Weder der goldene Adler am
Heiligtum noch das Palais zu Tiberias hätten sich so lange halten
können, wäre das gesamte Judentum Palästinas so eingestellt
gewesen wie die von extremistisch eingestellten Rabbinen
aufgewiegelten Jünglinge oder wie die Zeloten, die im Jahre 66 n.Chr.
das Heft an sich gerissen hatten, um nach außen den messianischen

Krieg zu führen, nach innen aber dem „Gesetz", so wie sie es

verstanden, zum Siege zu verhelfen und die „Gesetzlosen" und ihre
Werke auszurotten.

Selbst wenn man in Rechnung zieht, daß der Zelotismus für kurze
Zeit die Oberhand hatte und somit die übrigen Richtungen terrorisierte,

so wird man doch hieraus nicht den Schluß ziehen wollen,
daß die rigoristische Auslegung des Bilderverbotes im 1.

Jahrhundert n. Chr. durchweg Allgemeingültigkeit gehabt hat. Wenn
also vom Standpunkte der zelotischen Kreise aus der Adler am
Tempel oder der Tierschmuck zu Tiberias „gesetzlose Werke"
waren so bedeuteten derartige Figurendarstellungen für die-

21 Biographie, 65.

9



jenigen Kreise durchaus keine Durchbrechung jüdischen Denkens,
die nicht die Einstellung der Extremisten teilten. Diese Kreise
standen eben einfach auf dem Boden der älteren Gesetzesauslegung,

die das alttestamentliche Bilderverbot, seinem ursprünglichen

Sinne entsprechend, zwar auf die Kultpraxis, nicht aber auf
irgendwelchen Schmuck bezog. Einige Beispiele dieser Art sind
uns auch sonst erhalten.

So hat sich der Tobiade Johannes Hyrkanus 22 (gest. 175/4 v. Chr.)
im transjordanischen Araq el-Emir nach Josephus ein Schloß
errichtet, das mit einem durch riesige Tiere im Relief verzierten Fries
geschmückt war23. Die Ausgrabungen haben seine Angaben
insofern bestätigt, als das in Frage kommende Bauwerk in der Tat
einen Fries mit vier Löwen, dem Wappentier des Hauses David,
im Relief aufweist 2i.

Aristobul II. (67—63 v.Chr.), ein Glied der Hasmonäerdynastie,
die ihr Emporkommen bekanntlich dem religiös-nationalen Widerstand

der Juden gegen die seleukidische Religionspolitik
verdankte 25, schenkte Pompejus einen goldenen Kunstgegenstand, auf

22 Dieser ist nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen Priesterfürsten
aus der Hasmonäerdynastie, der von 135—104 v.Chr. regierte. Dahingehend
ist A. Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike, S. 22 zu korrigieren.
23 Altertümer 12, 230.
24 Vgl. C. Watzinger, Denkmäler Palästinas II, S. 13ff. und Tafel 22.

[Taf. 2 nach A. Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike, Taf. 12

und C. Watzinger, a.a.O.; Taf. 22, Abb. 53; Rekonstruktion nach Butler.]
J.-B. Frey, Biblica 15, S. 280 setzt das mit einem Löwenfries über dem
Portal geschmückte Bauwerk in die Zeit Ptolemaios' II. und vermutet, daß
es bereits von Hyrkans Großvater Tobias um 259 v. Chr. errichtet wurde.
Auch C. Watzinger neigt einer Hinaufdatierung zu. Außer dem Löwenfries
enthält das Bauwerk im Innern Halbsäulenkapitelle mit einem Adler zwischen
zwei Stierköpfen. Adler und Stier aber sind Erscheinungsformen des
syrischen Himmelsgottes! Zur Deutung dieses Sachverhaltes wird man weniger
auf die ammonitische Herkunft der Tobiaden (so Frey) noch auf das laxe
Judentum derselben hinzuweisen haben, als vielmehr darauf, daß dieses
Bauwerk noch vor Antiochus IV. Epiphanes und damit in eine Zeit des

friedlichen Nebeneinanders zwischen Juden- und Syrertum gehört.
35 Vgl. hierzu die eindringende Monographie von E. Bickermann, Der Gott
der Makkabäer (1937).

10



dem unter anderen Hirsche und Löwen plastisch dargestellt
waren26. Herodes der Große ging in dieser Hinsicht noch ein
Stück weiter. Abgesehen von den Bauten, die er zu Ehren des

Augustus aufführte und wo auch Standbilder nicht fehlten, die
unter das Verbot der Ikonolaterie fielen 27, hat auch sein Palast zu

Jerusalem figürlichen Schmuck aufgewiesen28.

Desgleichen berichtet Josephus von Porträts maßgebender
Persönlichkeiten. So hat die Hasmonäerin Alexandra, die Tochter
Hyrkans II., ihre beiden Kinder, Mariamne, die Gattin des Herodes,

und auch Aristobul, den Anwärter auf das hohenpriesterliche
Amt, dem Antonius zuliebe malen lassen29. Und Herodes Agrippa 1.

(37—44 n.Chr.) besaß Standbilder seiner drei Töchter, mit denen
die Bewohner von Cäsarea und Sebaste nach seinem Tode übel
umgingen 30.

Wir sehen also, daß in der jüdischen Oberschicht Palästinas
sowohl das tierische wie das menschliche Bild durchaus nicht un-

26 Altertümer, 14, 34. Josephus spricht von einem 500 Talente schweren
Weinstock. Dieser dürfte identisch sein mit dem von Plinius dem Älteren,
Naturalis Historia XXXVII 2, 12 beschriebenen Goldberg, den Pompejus in
seinem Triumphzuge mitführte; so wohl mit Recht J.-B. Frey, Biblica 15,
S. 281. Zur Sache vgl. auch E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im
Zeitalter Jesu Christi I3'4, S. 295.
27 Krieg 1, 414; Altertümer 15,339.
28 Krieg 5, 179. 181; vgl. J.-B. Frey, Biblica 15, S. 280. Darüber hinaus
schreibt Josephus, daß Herodes sogar gefordert habe, man solle ihm zu
Ehren auch Standbilder und Tempel errichten; Altertümer 16, 157 ff. Wenn
Josephus auch die Abneigung des jüdischen Volkes gegen derartiges
heidnisches Unterfangen betont, so zeigt doch der archäologische Befund, daß
der Wunsch des Herodes seitens der Untertanen, zumindest außerhalb
Judäas, auf Gegenliebe gestoßen ist. So hat sich am Fuße des westlichen
Hauran unter den Trümmern eines Tempels aus herodianischer Zeit der
Sockel eines Standbildes gefunden, das auf Grund der erhaltenen Inschrift
Herodes darstellte und als Weihgabe eines gewissen Obaisatos gedacht war.
Vgl. hierzu W. Dittenberger, Orientis Graeci Inscriptiones Selectae I (1903),
S. 628, A. 415; E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes I3'4, S. 376,
A. 28; S. 389, A. 61; J.-B. Frey, Biblica 15, S. 281, A. 3.
29 Altertümer 15, 26.
30 Altertümer 19, 357.

11



gewöhnlich war. Mochte bei der Rolle, die insbesondere die Hero-
däer als Herrscher über ausgesprochen gemischte Gebiete und
zugleich als Vasallen Roms spielten, das eigentliche, nämlich dem
kultischen Bereiche angehörende Bilderverbot oft genug übertreten
werden, und mochten sie noch so sehr von bestimmten Kreisen
bekämpft werden, so steht doch auf Grund der literarischen
Quellen fest: sie selber fühlten sich als jüdische Herrscher ebenso

wie vor ihnen die Hasmonäer31. Aber da sie nicht das phari-
säisch-rabbinische Dogma von. der Heiligung des Alltags durch
das „Gesetz", und damit die Übertragung des sakralen Bilderverbotes

auf den außerkultischen Bereich vertraten, so empfanden sie
bei figürlichen Darstellungen, die nicht dem kultischen Zwecke
dienten, keine religiösen Skrupel. Sie betrachteten eben die tierische

Darstellung ebenso wie das menschliche Porträt als etwas,
das, außerhalb des kultischen Bereiches stehend, lediglich dem
Lebensbereich profaner Kultur und Zivilisation angehörte. Man
wird annehmen dürfen, daß die übrigen adligen Priesterkreise mit
wenig Ausnahmen ähnlich eingestellt waren.

Erst wenn man sich diese beiden Extreme vor Augen führt: die
zelotische Auslegung des „Gesetzes" auf der einen und die ältere
freiheitliche Gesinnung auf der anderen Seite, wird einem deutlich,

welche Spannungen innerhalb des palästinischen Judentums
hinsichtlich der künstlerischen Darstellung von Tierund Mensch
bestanden haben. Der allgemeine Brauch — ein verbindliches Gesetz

gab es offenbar nicht — wird, wie meistens in solchen Fällen, in der
Mitte zu suchen sein. So kann man keinesfalls aus der zelotischen

Auslegung des „Gesetzes" bei Josephus schließen, daß figürlicher
Schmuck im Palästina des 1. Jahrhunderts n. Chr. grundsätzlich

31 So erbaute Merodes den Tempel genau den damaligen religiösen
Vorstellungen und Vorschriften entsprechend; vgl. zum Problem des Neubaas
C. Watzinger, Denkmäler Palästinas II, S. 41 ff. Daselbst eine kritische

Wertung des Quellenmaterials. — Der gleiche Herodes Agrippa, der
keine Bedenken trug, Standbilder seiner Familie anfertigen zu lassen, setzt
sich unter Gefährdung seiner eigenen Person dafür ein, daß Gaius Caligula
schließlich davon Abstand nimmt, das Jerusalemer Heiligtum durch
Aufstellung seines Standbildes zu entweihen; vgl. Altertümer 18, 297ff.

12



verboten war 32. Ebenso aber wäre es unrichtig, im Heiligtum von
Jerusalem oder im öffentlichen Bereiche des alten Tempelstaates
menschliche Standbilder und Reliefs annehmen zu wollen, es sei
denn im privaten Bereiche des königlichen Palastes oder saddu-
zäisch gesinnter Familien. Daneben jedoch muß man sich die
Möglichkeit zur Annahme offenhalten, daß es figürlichen Schmuck dort
gegeben hat, wo von vornherein der Anstoß der Ikonolatrie
ausgeschlossen war.

In der Tat ergänzt die rabbinische Überlieferung33 Josephus in
dieser Hinsicht. Eleasar ben Sadok (um 100 n.Chr.) äußert sich

folgendermaßen 34 :

„Allerlei Figuren gab es in Jerusalem, ausgenommen allein die menschliche
Figur".

Die Aussage bezieht sich wohl in erster Linie auf die plastische
Darstellung, also auf Standbild und Relief35. Danach wurden in
Jerusalem vor der Zerstörung Figuren beseelter Wesen unter
Ausschluß der menschlichen Gestalt als Zierat öffentlich verwendet,
und der Adler des Herodes scheint nicht das einzige plastische
Schmuckstück in Jerusalem gewesen zu sein. Es liegt kein Grund

vor, der Aussage des Rabbinen weniger Gewicht beizulegen als der
einseitigen Darstellung seines Zeitgenossen Josephus, zumal da

32 So kommt J.-B. Frey, Biblica 15, S. 279 zu dem m. E. unhaltbaren Schluß:
;<On doit donc dire qu'au 1er siècle de notre ère, du moins en Palestine, les

juifs proscrivaient toutes les images d'êtres animés et qu'ils basaient cet
ostracisme sur des textes de la Loi». Auch die soviel zitierten Zeugnisse des

Heketaios von Abdera (Apion 1, 199) und Tacitus (Historiae V, 5) beziehen
sich ja immer nur auf den Tempel bzw. auf den Kultus, sagen jedoch nichts
darüber aus, ob und wieweit das Judentum anderweitig eine Darstellung
beseelter Wesen gekannt hat.
33 Vgl. hierzu Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament IV
(1928), S. 384 ff.
34 Tosefta Aboda Sara 5, 2 (Zuckermandel, S. 468). Die Parallele pal.
Aboda Sara 42c hat Eleasar b. Simon (um 180 n. Chr.) zum Autor.
35 Für „Figur" bzw. „Bild" wird hier das aus dem Aramäischen
übernommene griechische Lehrwort: parsöf — gr. prösöpon syr. parsöfa
gebraucht.

13



sie auf der von: uns angenommenen mittleren Linie der tatsächlichen

Praxis liegt. In Zeiten zelotischer Wellen, also besonders
während des großen Aufstandes, mögen derartige Kunstwerke dem
Fanatismus zum Opfer gefallen sein. Doch das waren Zeiten der
Ausnahme, nicht der Regel. Menschliche Figuren, und auch das

mag dem geschichtlichen Tatbestand entsprechen, scheiden für
Eleasar ebenso wie für Josephus als plastischer Schmuck auf
Straßen und Plätzen der heiligen Stadt aus.

Dennoch ist damit für die Darstellung des Menschen noch nicht
alles gesagt. Denn in der Kleinkunst, auf den seit grauer Vorzeit
so beliebten Siegeln, hat die menschliche Figur wie ehedem ihren
Platz. So berichtet Chananja, der Sohn des Patriarchen Gamaliel II.,
aus seinem Vaterhause36:

„Die Angehörigen meines väterlichen Hauses pflegten ein Siegel zu
verwenden, auf dem sich [menschliche] Figuren37 befanden".

Gamaliel IL, der zwischen 90 und 110 n.Chr. als Patriarch dem
jüdischen Gemeinwesen in Palästina vorstand, stellt sich mit
diesem Brauch in seinem Hause durchaus nicht außerhalb der von
den Rabbinen verfolgten religiösen Praxis. Denn die Überlieferung
kennt eine Satzung, die wir ihres summarischen Charakters wegen
in diese ältere Zeit hinaufdatieren dürfen, und die Siegelringe mit
menschlichen Figuren erlaubt:

„Mit einem Ring, auf dem sich eine [menschliche] Figur befindet, darf
man siegeln".

Damit wird vorausgesetzt, daß Siegelringe mit Menschendarstel-
lungen38 unter Juden im Umlauf gewesen sind und auch zum
Siegeln verwendet wurden.

36 Tosefta Aboda Sara 5, 2 (Zuckermandel, S. 468) pal. Aboda Sara 42 c.
37 Text: behötem äel-parsöföt Die von J. Levy: Neuhebräisches und Chal-
däisches Wörterbuch IV (1889), S. 135 gebotene Übersetzung zu pal. Aboda
Sara 42 c: „Die Familienmitglieder... haben sich mit Bildern unterschrieben
(vielleicht gesiegelt)" verwischt das Problem.
38 Daß es sich hierbei um menschliche Figuren handelt, ist von P. Billerbeck,

Kommentar zum Neuen Testament IV, S. 301, richtig erkannt.

14



Sieht man also von den oben aufgezeigten Extremen ab, so ergibt
sich folgende, auch von den gemäßigten pharisäisch-rabbinischen
Kreisen vertretene Praxis: Dort, wo keine Gefahr der Ikonolatrie
bestand, hat das Judentum Palästinas im 1. Jahrhundert n.Chr.
auch für den Bereich des alten Tempelstaates figürlichen Schmuck
in Tiergestalt gekannt. Menschliche Plastiken dagegen wurden,
zumindest im Bereiche des alten Tempelstaates, von der Mehrheit
des Volkes abgelehnt. Lediglich in der Kleinkunst, wie sie uns in
der Siegelschneiderei begegnet, hat die menschliche Figur ihren
Platz behauptet.

Im 2. Jahrhundert n. Chr. wurde die Frage der figürlichen
Darstellung von neuem aufgegriffen. Als Grundsatz galt, was bereits
im 1. Jahrhundert bei den gemäßigten Gesetzeslehrern in Geltung
gestanden hatte, nämlich daß die Anfertigung aller Figuren, mit
Ausnahme der menschlichen, gestattet sei. Diese Norm begegnet
uns in einer tannaïtischen Überlieferung, die von dem berühmten
Babylonier Rab Scheschet (um 260) für seine Zeit wieder
aufgenommen wird 39 :

,jAhe Figuren sind [dem Israeliten zur Herstellung] erlaubt, ausgenommen
die menschliche Figur".

Bewegte man sich mit diesem Grundsatz in den Bahnen der
gemäßigten älteren Praxis, so setzte doch im Bereiche der Kleinkunst

eine Erschwerung ein. Während in älterer Zeit Siegelringe
mit Menschendärstellungen als erlaubt galten, ohne daß man diese
Ringe näher definierte, so übertrug man nunmehr die Forderung,
daß es keinerlei menschliche Plastiken geben dürfe, auch auf den

Siegelring. Gestattet war also auch in der Kleinkunst keinerlei
erhabene menschliche Figur. So unterschied man Siegel mit
Gravierung, die man zwar am Finger tragen, aber von denen man
keinen Abdruck machen durfte, von solchen, bei denen das Umgekehrte

der Fall war. Diese Erschwerung geht, soweit wir sehen
können, auf den Tanna'iten Jehuda ben Eleai (um 150 n. Chr.)
zurück. Wir kommen damit in nachhadrianische Zeit, als der Rab-

39 Babyl. Aboda Sara 42b.

15



binismus in Galiläa sich um die Neuorganisation des jüdischen
Gemeinwesens bemühte und im heftigen, auf die Dauer
erfolgreichen Kampfe seinen Führungsanspruch gegenüber der freier
eingestellten galiläischen. Bewohnerschaft durchsetzte 40.

Bei dieser Erschwerung im Bereiche der Kleinkunst können wir
einen Blick in die allmähliche Entwicklung des von den Rabbinen
gepflegten Religionsgesetzes tun. Der sich auf unser Thema
beziehende Abschnitt aus der Tosefta lautet41:

„Mit einem Ring, an dem sich ein Siegel[stein] befindet, darf man siegeln".

Dieses offenbar ältere und durchaus allgemeingehaltene Gesetz
wird nun von Rabbi Jehuda einschränkend ausgelegt:

„Wenn sein Siegel graviert ist, darf man nicht damit siegeln; denn [beim
Abdruck] entsteht eine erhabene Figur".

Im gleichen Zusammenhang wird Jehudas Satz folgendermaßen
erläutert:

„Mit einem Ring, dessen Siegel graviert ist, darf man nicht siegeln, weil
[beim Abdruck] etwas Erhabenes entsteht; man darf ihn jedoch an der
Hand tragen. Wenn dagegen sein Siegel erhaben ist, darf man damit siegeln,
weil sein Siegel[abdruck] tiefliegend ist; aber man darf ihn nicht an der
Hand tragen".

Die angeführten Belege machen es wahrscheinlich, daß hier
vornehmlich an die Wiedergabe der menschlichen Figur gedacht ist.
Diese aber wird nunmehr auch im Räume der Kleinkunst der rab-
binischen Norm zur Vermeidung der Ikonolatrie unterworfen. Denn
die Vorschrift, wie sie hier von Jehuda auf die menschliche Siegelfigur

angewendet wird, ist die gleiche, wie sie von Haus aus auf
Siegelringe mit Götzenfiguren irgendwelcher Art bezogen wurde.
So heißt es im gleichen Zusammenhange :

„Ein [Siegel-]Ring, der eine heidnische Ikone enthält, ist [dem Juden] zur
Nutznießung verboten, wenn sie erhaben ist; ist sie aber nicht plastisch,

40 Vgl. Judaica 3 (1947), S. 19Iff.
41 Tosefta Aboda Sara 5, 2 (Zuckermandel, S. 468).

16



so ist [der Ring] zur Nutznießung erlaubt. Auf jeden Fall darf aber [ein
Israelit] nicht damit siegeln. Befindet sich jedoch kein Götzenbild darauf, so
ist [der Ring dem Juden] sowohl zur Nutznießung wie zum Siegeln
erlaubt".

Ein Vergleich zwischen Jehudas Lehrentscheidung und der hier
angeführten Tradition zeigt deutlich, daß letztere die ältere Stufe
darstellt. Damit der Jude nicht in den Verdacht kommt, ein Götzendiener

zu sein, darf er mit keinem heidnischen Siegel, sei es nun
plastisch oder nicht, siegeln, er darf aber auch mit keinem Götzensiegel

etwa Handel treiben, soweit dieses eine plastische Figur
zeigt. Eine bemerkenswerte Toleranz aber erweisen die Rabbinen
gegenüber dem ausgesprochenen heidnischen Siegel, soweit es
graviert ist. Es fällt nicht unter die eigentlichen Figuren, da ihm die
plastischen Konturen abgehen. In diesem Falle besteht offenbar
für ihre Begriffe selbst bei Götzenbildern die Gefahr nicht so
sehr, in den Verdacht der Ikonolatrie zu kommen. Hier aber knüpft
nun Rabbi Jehuda an, und während von Haus aus alle übrigen
Siegelringe dem Juden zum Gebrauch erlaubt sind, unterwirft der
Tannait die menschliche Siegelfigur der gleichen Norm, wie sie
sonst nur für Göttergestalten gilt, lediglich mit dem Unterschied,
daß jeweils die negative Figur erlaubt ist. An ihr als einer nicht
plastischen Darstellung ist die rabbinische Gesetzesspekulation
nicht interessiert.

Liegt eine solche Erschwerung auch ganz in der Linie, die das

Judentum in nachhadrianischer Zeit auszeichnet, so ist damit doch

keineswegs alles gesagt. Nun taucht gerade um jene Zeit in der
rabbinischen Literatur ein Gleichnismotiv auf, das mit Vorliebe
beim künstlerischen Schaffen des Menschen verweilt, um von da

aus Gottes Allmacht als Schöpfer zu beleuchten. Dabei wird stets
die vom Künstler geschaffene menschliche Figur dem von Gott
geschaffenen und beseelten menschlichen Lebewesen gegenübergestellt.

Einige Beispiele mögen das Gesagte verdeutlichen42:

42 Mekilta des Simon ben Jochai; Ausg. D. Hoffmann (1905), S. 67. Vgl.
zum Material R. Meyer, Hellenistisches in der rabbinischen Anthropologie
(1937), S. 118ff.

17
2 Judaica, Bd. V, 1



„Nicht wie das Wesen des Menschen ist das Wesen Gottes; der Mensch

vermag keine Gestalt in der Finsternis zu bilden; doch nicht so der, auf
dessen Geheiß die Welt ward. Er bildet die menschliche Gestalt in der
Finsternis.

Wenn der Mensch eine Gestalt bildet, so beginnt er mit ihrem Kopf, ihren
Füßen oder irgendeinem ihrer Glieder. Doch nicht so der, auf dessen Geheiß
die Welt ward; vielmehr gestaltet er, wenn er die menschliche Gestalt
bildet, das Ganze auf einmal.

Wenn ein Mensch eine Gestalt bildet, so kann sie nicht sehen, nicht hören
und nicht reden. Aber der Heilige, gepriesen sei er, formt den Menschen, er
aber sieht, hört und redet".

Die Vorstellung von, Gott als dem Künstler, sei es Maler oder
Bildhauer, und dem Menschen als einem Kunstwerk, ist, wie Philo
zeigt, im Hellenismus zu Hause. Sie stellt die stoische Vorstellung
von der Werkstatt der Natur, in der der Mensch entsteht, in
sinngemäßer jüdischer Aneignung dar43. Man wird nun füglich fragen
können; Haben die Rabbinen lediglich die Idee der Darstellung
menschlicher Figuren ihrer hellenistischen Umwelt entnommen,
oder setzen sie vielleicht nicht auch voraus, daß es im Räume des

jüdischen Gemeinwesens Künstler gibt, die sich nicht nur als

Siegelschneider und in der Darstellung von Tieren betätigen,
sondern darüber hinaus auch menschliche Figuren darstellen? Nun
erscheint freilich ein solcher Schluß vom Gleichnis auf die
Alltagspraxis reichlich kühn, zumal da wir wissen, daß die Juden
in Galiläa, um die es sich hier in erster Linie handelt, durchaus
nicht geschlossene Siedlungsgebiete bewohnten, sondern täglich
die Standbilder und Reliefs ihrer nichtjüdischen Zeitgenossen, oft
zu ihrem Mißvergnügen, vor Augen hatten 44. Und doch dürfte der
Schluß nicht zu gewagt sein. Denn auffälligerweise handeln Jose-

phus und die Rabbinen bis hinein in die Kleinkunst stets aus-

43 Vgl. etwa Philo, De Specialibus Legibus III, 108f.; hierzu R. Meyer,
a. a. O.
44 Vgl. z. B. pal. Aboda Sara 42b: „R. Jochanan hat gesagt: Wenn man

an [heidnischen] Figuren und Standbildern vorübergeht, sieht man sie an

einem Sabbat nicht an. Doch nicht nur dies, auch an einem Wochentage sieht

man die Standbilder nicht an ...' Zu den Parallelen vgl. Strack-Billerbeck,
Kommentar zum Neuen Testament IV, S. 391.

18



schließlich von der plastischen Figur. In bezug auf das gravierte
Bild dagegen ist man sogar bei Götzenfiguren, wie oben gezeigt
wurde, in gewisser Weise tolerant. Ganz aber schweigt die
Überlieferung in tannaütischer Zeit von einfachen Gemälden, seien es

Fresken, Mosaikarbeiten, Figurenweberei und -Stickerei oder auch
Buchillustrationen. Dieser Tatbestand, der durch ein tannaïtisches
Sabbatgesetz45 eine eigenartige Beleuchtung empfängt, wird uns
weiter unten noch zu beschäftigen haben.

Die amoräische Zeit, die mit dem 3. Jahrhundert n. Chr. beginnt,
bewegt sich in der von, den Tannaïten des vorangegangenen
Jahrhunderts vorgezeigten Bahn. Das gilt sowohl für Palästina wie für
die damit eng verbundene babylonische Diaspora. Unter den amo-
räischen Belegen aber gibt es zwei, die das Maß des bisher
Gebotenen überschreiten. Beide gehören der palästinischen Überlieferung

an. Die erste lautet46:

„In den Tagen Rabbi Jochanans begannen sie, [Figuren] auf die Wand zu
malen, er aber verbot es ihnen nicht".

Die Notiz gibt nur einen Sinn, wenn man sie auf die Darstellung
beseelter Wesen bezieht. Da aber Tierbilder ohnehin nie verboten

waren, wird man die Neuerung in der Wiedergabe menschlicher

Figuren sehen müssen. Es fragt sich weiter, für welche Räume man

derartige Wandgemälde anzusetzen hat. Hier gilt, daß für die rab-
binische Diskussion der kultische Raum, nicht aber der Profanbau
im Interessenmittelpunkt steht. Daher wird man annehmen dürfen,
daß es sich um Wandgemälde in den Synagogen handelt47. Der
Vorgang fällt in die Zeit Jochanans, der zuerst in Sefforis, später
in Tiberias lebte und etwa im Jahre 279 gestorben ist48. Die Zeit
aber stellte eine Periode dar, in der das Judentum Palästinas nach

45 Babyl. Schabbat 149a; s. u. S. 34.
46 Pal. Aboda Sara 42d, 34f.
47 Das figürliche Wandgemälde im profanen Bereich wird als gegeben
angesehen, z.B. babyl. Berakot 10b; babyl. Megilla 14a; babyl. Baba Mezia
69b; vgl. hierzu S. Krauß, Talmudische Archäologie II, S. 297, A. 361.
48 Vgl. zum Problem der zeitlichen Ansetzung des Rabbinen: H. L. Strack,
Einleitung in Talmud und Midrasch5 (1921), S. 137f.

19



dem Siege des Rabbinismus im jüdischen, Gemeinwesen und
infolge der wohlwollenden Duldung durch die Römer wirtschaftlich
und kulturell in größter Blüte stand. So wäre es durchaus denkbar,
selbst wenn wir keine entsprechenden Bodenfunde hätten, daß
sich diese Blütezeit auch in der synagogalen Innenarchitektur
niedergeschlagen hätte. Beachtenswert freilich ist, daß das
Ereignis mit ausgesprochenem Vorbehalt berichtet wird. Namenlose
sind es, die die Wandgemälde herstellen oder herstellen lassen.
Das Schulhaupt von Tiberias dagegen läßt es stillschweigend
geschehen: „Er verbot es ihnen nicht". Das weist deutlich auf
bestimmte Spannungen zwischen der von den Rabbinen vertretenen
religionsgesetzlichen Theorie und der tatsächlich befolgten
allgemeinen Praxis hin. Wenn auf Grund der oben gemachten
Beobachtung, daß figürliche Darstellungen nichtplastischer Art offenbar

außerhalb der rabbinischen Diskussion standen, ein Schluß
erlaubt ist, so kann es nur der sein, daß Bilder, die bisher im
außersakralen Bereich längst im Umlauf waren, nunmehr auch zur
Ausschmückung des kultischen Ortes, der Synagoge, verwendet
wurden. Aus dem Vorgang als solchem aber wäre dann zu folgern,
daß ihm eine gewisse Eigengesetzlichkeit innewohnt, der sich

selbst ein maßgebender Rabbi in Gestalt eines Schulhauptes von
Tiberias mehr oder weniger freiwillig fügen mußte.

Der zweite Beleg entstammt einem erst kürzlich entdeckten Fragment

des palästinensischen Talmuds und war vor seinem Wegfall
in unseren Talmudausgaben eng mit der Notiz über Jochanan
verbunden 49. Er führt in das 4. Jahrhundert und lautet :

„In den Tagen R. Abuns begannen sie, Gemälde auf Mosaik 50 herzustellen,,

er aber hinderte sie nicht daran".

49 'Vgl. J. N. Epstein, Tarbiz 3 (1931/32), S. 15ff. Dieser Passus ist durch
Homoioteleuton ausgefallen. Die genaue Wiedergabe des von J. N. Epstein
a. a. O. veröffentlichten Originaltextes, nach dem die obige Übersetzung
angefertigt wurde, sowie eine umfangreiche philologische Beleuchtung des

diesbezüglichen, mir augenblicklich nicht zugänglichen Materials verdanke
ich dem Entgegenkommen der Herren A. N. Beeston und O. Lehmann im

Department of Oriental Books, Bodleian Library, Oxford, denen ich hierfür
verbindlichst danke.
50 Im Aramäischen begegnet hier der griechische Fachausdruck psefösis

20



Da es zwei Rabbinen, gleichen Namens gibt, nämlich Vater und
Sohn51, bleibt als Spielraum für diese Notiz das ganze 4.

Jahrhundert. Danach ist in jener Zeit in Palästina die Sitte aufgekommen,

Mosaikmalereien anzubringen. Wiederum wird man in erster
Linie nicht an Privathäuser, sondern an die Synagogen denken
müssen. Bei den Malereien aber handelt es sich, wie längst richtig
vermutet wurde, um die Darstellung beseelter Wesen in Mosaik.
Während die erstgenannte Überlieferung sich auf Fresken in den
Synagogen bezieht, begegnet uns hier kunstvoller Bodenbelag, wie
wir ihn aus der hellenistischen Umwelt des Judentums kennen5-.
Da man sich bei bestimmten Anlässen in der Synagoge auf den
Boden warf, war hier die Gefahr der Ikonolatrie gegeben, und die
Frage des Fußbodenmosaiks spielt dementsprechend in der
religionsgesetzlichen Diskussion bereits der tannaïtischen Zeit eine
Rolle. Die theoretische Forderung geht hier auf einen einfachen,
unbebilderten Plattenfußboden hinaus.

Aber die Überlieferung zeigt, daß auch hier eine deutliche Spannung

zwischen der theoretischen Forderung der Rabbinen und der
tatsächlichen Praxis in den Gemeinden bestand. So findet sich in
der babylonischen Gemara ein Stück Lehrhausdiskussion folgenden

Inhaltes 53 :

„Einst geriet Rab an einem Gemeindefasttage in eine babyionische
Synagoge, und er sprach, als er das Gesetz verlas, den Segen vorher und
nicht hinterher. Als nun alle Leute [im Gebet] auf ihr Antlitz fielen, fiel
Rab nicht mit auf sein Angesicht.

Weshalb fiel Rab nicht auf sein Antlitz?

für Mosaikarbeit; vgl. S. Krauß, Synagogale Altertümer, S. 347; ders., Tal-
mudische Archäologie I, S. 36; ders., Griechische und lateinische
Lehnwörter II (1899), S. 470 f.
51 H. L. Strack, Einleitung in Talmud und Midrasch5, S. 144. 146.
52 E. L. Sukenik, Ancient Synagogues in Palestine and Greece (1930), S. 28.
Auch Sukenik vertritt die von uns ausgesprochene Meinung, die weiter unten
noch zu erhärten ist, daß man sich die Eroberung der Synagogen durch die
Darstellung beseelter Wesen als den Endpunkt einer Entwicklung
vorzustellen hat, die aus dem profanen Bereich in das sakrale Gebäude geführt hat.
63 Babyl. Megilla 22b; zur Textüberlieferung vgl. S. Krauß, Synagogale
Altertümer, S. 348, A. 3.

21



Es handelte sich [bei dieser Synagoge] um einen [kunstvollen] Steinfußboden,
lautet doch eine Baraita: Und einen Stein mit Bildwerk sollt ihr nicht in
eurem Lande setzen, um euch darauf niederzuwerfen 51. Hierauf soll man
sich nicht niederwerfen, aber man darf sich auf die Steine des Heiligtums
[von Jerusalem anbetend] niederwerfen.

Dies nach [einer Lehre des] Ulla; denn Ulla sagt, das Gesetz habe nur das

[künstlerische! Steinpflaster [in den Synagogen, nicht aber im Tempel]
verboten".

Aus dem angeführten Text geht hervor, daß die Rabbinen einen
deutlichen Unterschied zwischen dem Tempel von Jerusalem und
den Synagogen machen. Offenbar hat sich bei ihnen auch in
späterer Zeit die Erinnerung daran wachgehalten, daß der Tempel
durchaus nicht die geistige und praktische Domäne ihrer phari-
säisch-rabbinischen Vorfahren gewesen ist, sondern daß hier ein
anderes Gesetz regierte, nämlich das des altgläubigen, sadduzäisch

gesinnten Priestertums und des gleichgesinnten herodeischen

Königshauses. Wenn wir nun dem Aruch glauben dürfen, so
bestand das Pflaster im Tempelvorhof aus kunstvoller Einlegearbeit

65 :

,,Der Boden des Tempelvorhofs war nämlich aus vielfarbigen, kleinen,
kostbaren Marmorsteinen hergestellt, die man zusammenschloß und die nun
wie eins aussahen".

Es ist nun bezeichnend für den Rabbinismus, daß er im Heiligtum
von Jerusalem derartige Einlegearbeit, die sich hier zweifelsohne
auf einfadhe Ornamentik beschränkt hat, anerkennt, während er
für die Synagoge als seine eigentliche Domäne ein entsprechendes
Verbot aufstellt. Freilich, auch dieses Verbot erscheint bereits in
der Überlieferung des 2. Jahrhunderts reichlich verklausuliert.
Zwar wird Lev. 26, 1 im Sinne des Verbotes von kunstvoll
hergestelltem Fußbodenbelag ausgelegt, andererseits wird die Existenz

entsprechender Fußböden in den Synagogen stillschweigend
vorausgesetzt, indem man sagt, man dürfe sich auf einen solchen
Fußboden nicht niederwerfen.

-r'4 Lev. 26, 1 nach der rabbinischen Auffassung.
s5 Obersetzung von S. Krauß, a. a. O.

22



Rabs Verhalten aber stellt eine treffende Illustration an dem
Gesagten dar. Daß es sich dabei um den Vorgang in einer babylonischen

Synagoge handelt, spielt keine wesentliche Rolle, da Palästina

und Babylonien sowohl in sachlicher wie in persönlicher
Hinsicht engen Austausch miteinander pflegten. Die rabbinische
Theorie von der Unzulässigkeit eines kunstvoll hergestellten
Pflasters steht der tatsächlichen Praxis gegenüber: die babylonische

Synagoge weist möglicherweise einen Mosaikfußboden auf,
und die Andächtigen fallen ohne Bedenken darauf nieder. Nur der
große Gesetzeslehrer bleibt der strengen Gesetzlichkeit treu und
vermeidet auch den Anschein heidnischen Verhaltens. Damit ist
allerdings noch nichts über die künstlerische Ausstattung des

Fußbodenbelags ausgesagt. Doch wird man vielleicht in Analogie zu
dem oben erwähnten Fragment aus der palästinischen Gemara
annehmen dürfen, daß Rab bereits im 3. Jahrhundert in einer Synagoge

des Zweistromlandes Einlegearbeit vorgefunden hat, die
Bilder beseelter Wesen aufwies und damit seine religionsgesetzlichen

Bedenken erregte r";.

Unsere Annahme wird noch verstärkt durch eine Auslegung, wie
sie Targurn Pseudo-Jonathan, eine aramäische Paraphrase zu Lev.
26, 1, bietet57 :

„Und. einen [mit Bildern] geschmückten Stein, um sich darauf niederzuknien,
haltet nicht in eurem Lande. Wohl aber dürft ihr ein Mosaik, auf dem

Figuren und Bildnisse eingelassen sind, auf dem Boden eurer Heiligtümer
anbringen, jedoch nicht, um sich darauf niederzuwerfen, denn ich bin der
Herr, euer Gott".

Bereits S. Krauß hat die eigenartig verklausulierte Form dieser
Paraphrase, deren Sitz im Leben ja der gottesdienstliche Vortrag
ist, vermerkt, ohne freilich daraus die entsprechenden Schlüsse zu

ziehen, da ihm weder das oben erwähnte Fragment der palästinischen

Gemara, noch der archäologische Befund, wie wir ihn heute

s<! Die zeitliche Differenz, die sich zwischen Rab und Huna ergibt, kann

gegen obige Annahme nicht ins Feld geführt werden, da man für die einzelne
jüdische Gemeinde ohnehin weitgehende Autonomie annehmen muß, die sich
auch in bezug auf Ausstattung der Synagogen ausgewirkt hat.
67 M. Ginsburger, Pseudo-Jonathan (1903), S. 219f.

23



vor uns haben, bekannt war58. Für uns aber, die wir in dieser
Hinsicht klarer sehen, ergänzt Targum Pseudo-Jonathan das bisher

Gesagte. Denn hier werden Konzessionen an einen tatsächlich
geübten Brauch gemacht, der „Figuren und Bildnisse" in Mosaikmalerei

auf Fußböden von Synagogen kennt, und offenbar handelt
es sich dabei um einen so allgemeinen Brauch, daß die Rabbinen
lediglich anordnen können, man solle auf einem solchen
Mosaikfußboden keine Proskynese ausüben. Wieweit ein derartiges Verbot

tatsächlich Beachtung fand, zeigt die gottesdienstliche Praxis
in der oben erwähnten babylonischen Synagoge nur allzu deutlich.
Und wenn dieser unser Text, der freilich zeitlich nicht genau
festzulegen ist, von „Figuren und Bildnissen" spricht, so schließt dies,
nach dem Sprachgebrauch zu urteilen, Darstellungen menschlicher
Personen eher ein als aus.

Zusammenfassend ergibt sich für die Traditionsliteratur der ersten
nachchristlichen Jahrhunderte: Die Darstellung beseelter Wesen,
sowohl Tier wie Mensch, ist dort verboten, wo die Gefahr des

Bilderdienstes besteht und wo das religiös-nationale Empfinden
verletzt werden könnte. Dies gilt sowohl für die von Rom
abhängige altjüdische Theokratie bis zu ihrem Untergang wie auch

für das jüdische Gemeinwesen Palästinas, das sich am Ausgang
des 1. Jahrhunderts n.Chr. unter einem Patriarchen konstituierte
und als solches bis zum Tode Gamaliels VI. (425 n. Chr.) bestand.
Dieses Grundgesetz aber war verschiedener Auslegung fähig.
Zelotische Kreise legten das alttestamentliche Verbot von Götterbildern
im rigoristischen Sinne aus und verwarfen nicht nur jede menschliche,

sondern auch jede tierische Darstellung, eine Auffassung,
die in der Zeit religiös-nationaler Erhebung über die Anschauung
der gemäßigten Kreise dominierte und zu Bilderstürmerei führte.
Dagegen hielten die nicht extrem eingestellten Rabbinen an einer
mittleren Linie fest, indem sie Tierdarstellungen in Plastik und
Malerei, sofern keine Gefahr des Götzendienstes bestand, zuließen
und selbst Menschenfiguren im Rahmen der Kleinkunst nicht
verboten, wenngleich im 2. Jahrhundert bezüglich der anscheinend
sehr beliebten Siegel mit figürlichen Darstellungen bestimmte Ein-

58 Synagogale Altertümer, S. 348f.

24



schränkungen getroffen wurden. Möglicherweise schon in nach-
hadrianischer Zeit, spätestens aber im 3. Jahrhundert, taucht eine

Strömung auf, die auf sakralem Boden der darstellenden Kunst
ausgesprochen positiv gegenübersteht. Diese Kunst, zweifelsohne
im außerkultischen Lebensbereich zunächst beheimatet, erobert
sich unter schweigender Duldung der Rabbinen die Synagogen in
Gestalt von Wandgemälden und Bildern auf Mosaikfußböden.
Die bilderfreundliche Strömung aber erscheint so stark, daß die
Vertreter strenger Auslegung des alttestamentlichen Bilderverbotes

sich der allgemein befolgten Praxis angleichen und
gegebenenfalls ein besonderes kultisches Verhalten zur Schau tragen
müssen, um nicht in ihren eigenen Augen und denen ihrer gesetzesstrengen

Zeitgenossen in den Verdacht der Ikonolatrie zu kommen.
Die Übersicht über die literarischen Belege zeigt, daß es ein
absolutes Verbot aller tierischen und menschlichen Figuren weder
in der altjüdischen Theokratie noch im späteren synagogalen
Gemeinwesen der ersten nachchristlichen Jahrhunderte gegeben hat.
Dem entspricht durchaus der archäologische Befund. Denn die
vorliegenden und unsere Fragestellung berührenden Bodenfunde

ergänzen in wünschenswerter Weise die rabbinischen Aussagen
und lassen einen Teil von ihnen überhaupt erst im rechten Lichte
erscheinen.

Den Ausgrabungen in Palästina verdanken wir die Kenntnis einer
Reihe von Synagogen mit reichem ornamentalen und figürlichen
Schmuck 59. Man unterscheidet hierbei eine ältere und eine jüngere
Gruppe. Die erstere gehört stilgeschichtlich in die Zeit der Antonine

und ist damit zeitlich auf die Wende des zweiten zum dritten
Jahrhundert festgelegt. Die jüngere Gruppe dagegen verweist

man, ebenfalls aus Stilgründen, in die byzantinische Zeit. Daß uns
in den Synagogen der älteren Gruppe all die Dekorationsmotive

begegnen, wie sie auch sonst zu jener Zeit in Syrien üblich waren,
wird nach dem bisher Ausgeführten ebensowenig wundernehmen
wie das Vorkommen plastischer Löwenbilder, die in einigen dieser

69 Vgl. hierzu die Übersicht bei C. Watzinger, Denkmäler Palästinas II,
S. 107 ff.

25



galiläischen Synagogen den Gesetzesschrein flankieren 60, ist doch
der Löwe das Wappentier des Hauses David und als solcher fest
in der Überlieferung verankert. Anders schon liegen die Dinge in
der Synagoge von Chorazin 61. Hier spiegelt sich in den Friesen
der Innenausstattung das Leben der Weinbauern dieser Stadt
wider: Traubenernte, Keltern und Genuß des Weines werden in
roh ausgeführter Arbeit als ein Stück Alltag dieser galiläischen
Stadt vorgeführt. Da Chorazin bereits zu Beginn des 4. Jahrhunderts

verödet ist, so gehört diese Synagoge spätestens dem 3.

Jahrhundert an. Damit kommen wir in eine Zeit, in der sich einerseits
der Rabbinismus gegenüber dem galiläischen Judentum durchgesetzt

hat, in der sich aber andererseits das Judentum, in einem
Patriarchat zusammengefaßt, einer neuen Blütezeit erfreut. Will
man nun die Erscheinung, wie sie uns hier Chorazin begegnet,
deuten, so kann eine Erklärung nur in folgender Richtung gesucht
werden: Das Lebensgefühl einer glückhaften und sorglosen Zeit
macht selbst vor dem kultischen Raum nicht halt, der ja ohnehin
nicht nur Stätte der Andacht, sondern auch Ort des öffentlichen
Lebens ist. Dieses Lebensgefühl aber drängt zur Selbstdarstellung
im Zentrum des Gemeindelebens und schafft sich einen Fries, der
erhabene tierische und, was bei weitem bedeutsamer ist, menschliche

Figuren enthält. Damit freilich wird das rabbinische Gesetz
mit seiner starken Beschränkung menschlicher Figurendarstellung
bis hinein in die Kleinkunst offensichtlich durchbrochen, und es

erhebt sich die Frage, ob und wieweit das genannte Gesetz
überhaupt praktisch voll verwirklicht wurde, oder ob es nicht weithin
Theorie, scholastische Spekulation geblieben ist, die unbeschadet
der allgemeinen Praxis ihr selbstgenügsames Dasein führte.
Analogien hierzu, wenngleich auf anderem Gebiete, haben wir auf dem
Gebiet des kanonischen Rechtes im Islam ebenso wie in der christlichen

Scholastik. Die oben angeführten Belege über das Verhalten

1:0 [Taf. 3 nach E. L. Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth Alpha (1932),
S. 32, Abb. 36].
G1 Das Folgende nach der Beschreibung von C. Watzinger, a.a.O., S. 112.

[Di; Abbildung der Winzerszenen bei K. Kohl und C. Watzinger, Antike
Synagogen in Galiläa (1916), S. 50b ist für eine Reproduktion zu wenig
deutlich].

26



der Rabbinen in Fällen, wo ihre Bedenken erregt werden, machen

unsere Vermutung wahrscheinlich.

In die gleiche Zeit gehört auf mesopotamischem Boden das bisher
einzig dastehende Kunstdenkmal der Synagoge von Dura Europos

62. Im Jahre 244 anstelle einer kleineren Synagoge errichtet,
wurde sie in mehreren Etappen durch Künstler mit durchaus
unterschiedlicher Begabung ausgemalt. Die Synagoge war nur kurze
Zeit im Gebrauch, denn bereits 256 n. Chr. wurde sie durch die
Befestigungsarbeiten der Römer verschüttet. Sämtliche Fresken
aber enthalten neben tierischen in erster Linie menschliche Figuren
in den verschiedensten Ausführungen, angefangen von einer durchaus

primitiven Darstellung Abrahams beim Opfer seines Sohnes
Isaak63 bis hin zu Gestalten, die man mit Fug und Recht als
Porträts ansprechen kann 61. In den Wandbildern dieser Synagoge

62 Die bedeutsamsten Arbeiten über die Synagoge von Dura sind: C. K.

Kraeling, The Excavations at Dura-Europos, Preliminary Report of Sixth
Season of Work (1936), S. 309ff.; M. Rostovtzeff, Dura-Europos and its
Art (1938), S. 1 OSff.; Comte Du Mesnil du Buisson, Les peintures de la

synagogue de Doura-Europos (1939). Zur weiteren Literatur vgl. W. O.
Kümmel, Judaica 2, S. 2, A. 6. [Taf. 4 und 5 nach M. Rostovtzeff, Dura-
Europos and its Art, Taf. 21 u. 22. Die rechte Seite der Westwand
(Taf. 4) zeigt ganz oben den Auszug der Kinder Israel aus Ägypten, im
mittleren Fries links vielleicht eine Darstellung des Jerusalemer Tempels, rechts
die Geschichte der Bundeslade bei den Philistern und ihre Rückkehr zu den
Israeliten. Der untere Fries stellt links die Salbung Davids durch Samuel

dar, rechts die Aussetzung und Auffindung des Mosekindes. An der Nordwand

schildert der unterste Fries die Auferweckung der Toten nach Ez. 37,
der mittlere vermutlich die Eroberung der Lade durch die Philister. Die
linke Seite der Westwand (Taf. 5) zeigt oben links vermutlich das Wasser-
wunder des Mose in der Wüste, rechts die Einsetzung Aarons ins Priester-
tum, daneben einen Greis mit verhüllten Händen; unten belebt links Elia den
Sohn der Witwe von Sarepta, rechts wird Mardochai dem König Ahasveros

zugeführt, neben dem Esther als Königin sitzt].
63 [Taf. 6 nach Comte Du Mesnil du Buisson, Les Peintures de la synagogue
de Doura-Europos, pl. XIII, 2. Dieses älteste Bild der Synagoge zeigt
in in der Mitte einen geschlossenen Tempel, rechts davon die Opferung
Isaaks, links einen siebenarmigen Leuchter mit Zitronatfrucht und
Feststrauß].

64 [Taf. 7 nach Originalaufnahme, s. Judaica 2, Taf. 16 mit A. 8. Rechts
ein Oesetzeslehrer mit Torarolle, links ein Greis mit verhüllten Händen,

27



wird uns, anders als in Chorazin, ein Stück Heilsgeschichte Israels
vorgeführt, und innerhalb dieses Raumes spiegelt sich die Situation

von Dura als einem Schnittpunkt dreier Kulturen deutlich
wider; außerdem aber zeigt sich, daß jene jüdischen Künstler sich
in nichts von ihren Zeitgenossen und Mitbürgern unterscheiden
und nicht einmal Bedenken getragen haben, unbekleidete Männer
und Frauen65 am sakralen Ort abzubilden. Wiederum erkennen

wir, wenn auch anders geartet als in Chorazin, eine innere Freiheit
sowohl der Künstler wie auch der Gemeinde, die sich derartige
Bilder bestellt hat, so daß man zunächst gefragt hat, ob es sich
nicht vielleicht doch um eine häretische Gemeinde handelt, die sich
diese Synagoge geschaffen hat66. Diese Frage muß jedoch auf
Grund eines Vergleiches der Bilder mit der rabbinischen
Überlieferung verneint werden, und wir können den Fund von Dura
als bedeutsame Ergänzung zu der oben erwähnten Tradition
buchen, daß zu Jochanans Zeiten in Galiläa Wandgemälde mit
beseelten Wesen am sakralen Ort aufgekommen seien. Ja noch mehr,
der Fund zeigt, daß nicht nur Galiläa, sondern auch Mesopotamien

die gleichen kulturellen Erscheinungen zu derselben Zeit
bietet, wiederum ein Beweis für die engen wechselseitigen
Beziehungen zwischen Palästina und Babylonien, wie sie auch sonst
zahlreich genug zu belegen sind.

Auch für die Darstellung beseelter Wesen, von Tier und Mensch
in Mosaik, haben wir entsprechende Belege. Allerdings sind diese

Sonne, Mond und Sternen; eine sichere Identifizierung der Gestalten ist
nicht gelungen.)
06 [Taf. 8 nach Mesnil du Buisson, a.a.O. pl. XXXVI, 1 und LI11, 2. Links
Türflügel aus der Umfassungsmauer des Jerusalemer Tempels
Westwand, mittlerer Fries, rechts: auf den beiden mittleren Feldern der Tür
je ein nackter Gott, flankiert von je einer kleineren nackten männlichen
und weiblichen Gestalt. Rechts Detail aus der Darstellung der Auffindung
des Mosekündes, Westwand, unterster Fries, rechts: die nackte Tochter
Pharaos mit dem Mosekind auf dem Arm im Nil, das sie dann durch
Vermittlung der Schwester des Mose dessen Mutter übergibt, während rechts
hinten drei Dienerinnen mit Toilettengegenständen warten.)
66 Vgl. etwa J. Hempel, Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft
51 (1933), S. 293, der die Gemeinde von Dura als „sicherlich nicht orthodox"

bezeichnet.

28



jünger als die literarischen Hinweise und gehören erst der
byzantinischen Zeit an fi7. Von den sechs palästinischen Synagogen,, die
hier in Frage kommen, hat die von Beth Alpha bei Beth Sean das
besterhaltene Mosaik 68. Hier begegnet uns die Darstellung dei
Opferung Isaaks, die insbesondere durch einen legendarischen
Einzelzug an die entsprechende Darstellung in Dura-Europos
erinnert 6!). In beiden Fällen haben wir auch eine auffallend primitive

67 Vgl. C. Watzinger, Denkmäler Palästinas II, S. 114ff.
<!S Religionsgeschichtlich gesehen ist das Mosaik von Beth Alpha dadurch
besonders lehrreich, daß es zeigt, auch hier wieder der rabbinischen
Überlieferung zum Trotz, wie stark das Judentum auch religiös im Rhythmus des
Glaubens- und Vorstellungslebens seiner späthellenistisch-orientalischen
Umwelt verwurzelt ist. Das Mittelbild des Mosaiks [Taf. 9 nach E. L. Sukenik,
The Ancient Synagogue of Beth Alpha, pl. X] zeigt nämlich den Tierkreis

unter hebräischer Erklärung der einzelnen Bilder, im runden Mittelfeld

sieht man Phöbus Apollo auf vierspännigem Sonnenwagen, und in
den vier Ecken des Mittelbildes blicken den Beschauer die vier Jahreszeitgenien,

ebenfalls durch Beischriften als solche gekennzeichnet, an. Hier
haben wir ein deutliches Zeichen für die Herrschaft der Astrologie
auf jüdischem Boden. Daß in Beth Alpha kein Einzelfall dieser Art
vorliegt, zeigen die Funde in Naaran und Esfia. [Taf. 10 u. 11 nach E. L.

Skunik, The Ancient Synagogue of Beth Alpha, pl. 3, a und 4; Taf. 12 q
nach A. Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike, Taf. 50 a. Die
Darstellungen von Lebewesen in der Synagoge von Naaran sind von bilder-
feindlicher Seite zerstört.] Auch hier werden wir uns den Gang der
Entwicklung so vorzustellen haben, daß ein Stück Volksfrömmigkeit aus dem

profanen Bereich schließlich in den sakralen Raum vorgedrungen ist.
69 [Taf. 13 nach Sukenik, Beth Alpha, pl. XIX]. Es handelt sich hierbei um
den Widder, den Abraham nach Gen. 22, 13 opfern soll. Während nach
dem biblischen Text sich der Widder im Gestrüpp verfangen hat, erscheint
er hier ebenso wie in Dura-Europos [Taf. 6] fein säuberlich angebunden.
Bereits J. Hempel, a. a. O., S. 286, hat richtig vermutet, daß in dieser
Auslegung des Textes eine feste Tradition vorliegt. Diese aber geht auf
eine legendarische Ausweitung des Bibeltextes zurück, die gefragt hat, wer
wohl den Widder dem Abraham gebracht habe, eine Ausweitung, die sicherlich

im gottesdienstlichen Vortrag der Synagoge ihren Ursprung hat. Die
Antwort findet sich im Jalkut Schimoni zu Gen. 22, 13 (Ausgabe Warschau
1876) I, 30b: „Rabbi Josua hat gesagt: Ein Engel brachte ihn aus dem
Garten Eden. Unter dem Lebensbaum hatte er geweidet, und aus dem Wasser
hatte er getrunken, das darunter hinfloß, und der Geruch des Widders
durchzog die ganze Welt". Es hat demnach eine legendarische Ausschmük-
kung des Bibeltextes gegeben, die den Widder bereits während des Sechs-

29



Wiedergabe insbesondere des Figürlichen., die nicht nur gegenüber

heidnischen und christlichen Darstellungen der gleichen
Epoche, sondern auch gegenüber anderen jüdischen Bildern
abfällt70. In Naaran bei Jericho ist ebenfalls eine biblische Szene

dargestellt, Daniel in der Löwengrube, wie er von zwei Tieren
flankiert wird71. Ein besonders wertvolles Mosaik enthielt die
Vorhalle der Synagoge von Oerasa. Hier ist unter der Apsis der
über der Synagoge erbauten Kirche noch ein Rest des Bildes
erhalten, das in künstlerisch hochvollendeter Form und in einem
bemerkenswerten Realismus die Geschichte von der Sintflut
bietet72. Neben den der Natur abgeschauten Tieren lassen sich noch
die Reste menschlicher Figuren, Sem und Japhet, nachweisen73.

Von den genannten Synagogen läßt sich das Mosaik in Beth Alpha
auf Grund einer Inschrift in die Zeit eines Kaisers Justinus, wohl
Justinus I. (517—528) verweisen. Für Gerasa haben wir insofern
eine untere Grenze, als diese Synagoge um die Wende des 5. zum
6. Jahrhundert in eine christliche Kirche umgewandelt worden ist.
Das bedeutet aber, daß auch die späteren Jahrhunderte, trotz allen
Auseinandersetzungen, die das Judentum mit einer ihm weithin
feindlichen Umwelt zu bestehen hatte, figürliche Darstellungen
am sakralen Ort nicht abgelehnt hat. Zugleich aber zeigt es sich,

tagewerkes, und zwar an dessen Ende, erschaffen sein ließ. Er wartete
danach im Garten Eden bis zu dem Zeitpunkte, wo er im göttlichen
Vorsehungsplane auftreten mußte. Ein Engel brachte ihn dann an seinen
Bestimmungsort und band ihn an. Der Jalkut schreibt diese Legende dem
Tannaïten Josua ben Chananja zu, gewiß pseudepigraph. Aber das Wandbild

in Dura zeigt, daß um 240 n. Chr. diese Legende längst im Umlaufe
war. Insofern ist das junge Sammelwerk nicht so sehr im Unrecht, wenn
es als Autoren für die gewiß von Haus aus anonyme Legende einen Rabbi
aus der Zeit um 100 n. Chr. angibt.
70 A. E. Smith, The iconography of the sacrifice of Isaac in Early Christian
Art, American Journal of Archaeology 26 (1922), S. 159ff. — zitiert von
J. Hempel, a. a. O., A. 6 — rechnet diese Darstellungsweise dem
„asiatisch-hellenistischen Typus" zu.
71 [Eime Abbildung dieses Mosaiks stand nicht zur Verfügung.]
72 [Taf. 14 a nach E. L. Sukenik, Ancient Synagogues in Palestine and Greece,
pl. IX.]
73 [Taf. 14b nach Revue Biblique 39 (1930), pl. IX, b. Die griechische
Inschrift lautet „Sem, Japhet".]

30



daß gerade Überlieferungen, die im Rahmen der rabbinischen
Literatur nur am Ranide weitergelebt haben und die für die
religionsgesetzliche Praxis einer späteren Zeit ohne Bedeutung geblieben
sind, eine geradezu frappante Bestätigung gefunden haben.

Den Theologen wie den Religions- und Kunstgeschichtler
interessiert nun freilich die Frage, wie es zu erklären ist, daß eine
darstellende Kunst von derartiger Bedeutung in den sakralen Raum

vordringen konnte zu einer Zeit, da der Rabbinismus längst die

Führung im religiös-politischen Gemeinwesen hatte. Andeutungsweise

wurde diese Frage bereits im Vorangegangenen erörtert.
Im Folgenden aber soll sie noch kurz zusammenfassend
beantwortet werden.

Das Bilderverbot im strengen Sinne galt von Haus aus für das

Zentralheiligtum : dieses durfte keinerlei figürlichen Schmuck
enthalten, bei dem der Verdacht der Ikonolatrie aufkommen konnte.
Vom Tempel ausstrahlend erstreckte sich die Bildlosigkeit auf die
heilige Stadt und den alten Tempelbezirk von Judäa, die beide als
Gottes eigenes Land galten. Hier waren alle Standbilder, insbesondere

solche von Herrschern, ebenso wie figürliche Münzbilder
verpönt, da man in ihnen eine Verletzung des Monotheismus und
damit des religiös-nationalen Empfindens 74 erblickte.

Soweit dürfte das Grundgesetz, das jedoch dem figürlichen
Schmuck im privaten und außersakralen Bereich und damit dem

entsprechenden Kunsthandwerk freien Raum ließ, im 1. Jahrhundert

Gemeingut des Volkes gewesen sein. Hier aber knüpften die
pharisäisch-rabbinischen Kreise an. In der Natur ihrer Denkweise

lag es, die Frage des Bilderdienstes in ihrer Bedeutung für den

Alltag bis zum möglichen Endpunkte durchzudenken. Ein solcher
aber ist in der Bestimmung über die Siegelfiguren erreicht, wie
sie von Jehuda um 150 n. Chr. formuliert worden ist.

Diese pharisäisch-rabbinischen Kreise zerfielen von Anfang an in
eine gemäßigte und eine extreme Richtung. Aus dieser letzteren

74 Letzteres dürfte nach Ausweis der Überlieferung oft das entscheidende
Moment dargestellt haben.

31



sind die nationalen Aktivisten der Zeloten hervorgegangen, aber
auch in den rabbinischen Kreisen selbst lebte die rigoristische
Auslegung des Gesetzes fort, um jeweils in Krisenzeiten für
kürzere oder längere Zeit wieder die Oberhand zu gewinnen. Von
Haus aus stellten nun diese Kreise, zusammengefaßt in einem
Orden, der seiinen Mitgliedern genaue Verzehntung des

Ernteertrags und bestimmte kultische Reinheitsvorschriften auch für den

Alltag auferlegte, eine Gruppe neben anderen dar75. Was also dort
im engen Kreis gedacht und gefordert wurde, brauchte durchaus
nicht für die Allgemeinheit zu gelten, und als ihr extremer Flügel,
die Zeloten, zum Zuge kam, so bedeutete dies politisch, aber auch

geistig und religiös nichts anderes als die Tyrannis einer Minderheit.

Die Lage änderte sich, als die pharisäisch-rabbinischen Kreise
bedingt durch den Lauf der geschichtlichen Ereignisse, nun
tatsächlich im synagogalen Gemeinwesen, das die Erbschaft der
altjüdischen Theokratie angetreten hatte, zur Herrschaft gelangten.
Aus einer Gruppe, die ursprünglich neben anderen bestanden und
sich religionsgesetzlich gegen sie scharf abgegrenzt hatte, wurde
nunmehr die führende Schicht im Gemeinwesen. Daraus ergaben
sich zwangsläufig Spannungen, wie sie am sinnfälligsten im
Kampfe der Rabbinern gegen den galiläischen "Am hä-Ares, d. h.

gegen die freier eingestellte jüdische Bevölkerung in Galiläa, zum
Ausdruck kam. Wir wissen, daß dieser Kampf um 200 n. Chr. mit
einem Siege des Rabbinismus endete. Aber diesen Sieg wird man
sich keineswegs so vorzustellen haben, als sei nun dadurch das

gesamte Volk in einen pharisäischen Orden verwandelt worden.
Im wesentlichen handelte es sich hierbei um die Anerkennung
bestimmter, die Gemeinde konstituierender Grundgesetze sowie um
die Beugung unter den rabbinischen Herrschaftsanspruch. Mochten
die Rabbinen zielbewußt an der Ausmerzung bestimmter
Richtungen arbeiten, die ihrer nomistischen Auffassung von der
Synagoge als universalem Heilsinstitut widersprachen, so blieb
daneben doch noch genügend Raum für die verschiedensten
Äußerungen eines kulturellen Lebens, darunter auch auf dem Gebiete
des Kunsthandwerkes und der darstellenden Kunst.

75 Vgl. Judaica 3, S. 184 ff.

32



Dieses Kunsthanidwerk aber hat sich zu keiner Zeit nur mit
Ornamentik begnügt. Dies gilt von der Reliefplastik bis hin zur
Kleinkunst, wie sie uns in der Siegelschneiderei, der Weberei und
Stickerei begegnet. Gerade für letztere liegen uns noch besonders
aufschlußreiche literarische Belege vor. So unterscheiden die Rab-
binen unter den Kunsthandwerkern Sticker und Kunstwirker. Bei
beiden wird vorausgesetzt, daß sie auf den von ihnen bearbeiteten
Stoffen Figuren zur Darstellung bringein; und zwar webt der
Kunstwirker die betreffenden Figuren beiderseitig durch, während
sie der Sticker nur auf einer Seite ausführt. So sagt etwa der
Tannait Nechemja (um 150 n. Chr.) bei der Bestimmung der beiden
handwerklichen Tätigkeiten 76 :

„Die Arbeit des Kunstwirkers [besteht in der Herstellung von] zwei
Figuren, die Arbeit des Stickers [dagegen besteht in der Anfertigung] einer
Figur".

Als Darstellungsgegenstand aber erscheinen in der rabbinischen
Diskussion der Löwe, der Adler und allerlei Vögel. Tücher mit
aufgestickten und durchgewebten Figuren sind, wie die Traditionsliteratur

zeigt, jederzeit bei den Juden im alltäglichen Gebrauch

gewesen, z. B. als Decken und als Vorhänge, aber sie dienten auch
als Umhüllungen heiliger Bücher77. Selbst die religionsgesetzlich
extreme Schule der Schammaüten, die nach Ausweis der Quellen
stark zelotische Züge trägt, äußert hierbei keine Bedenken 78. Die
Dinge liegen eben so, daß es sich nicht um plastische Figuren
handelt, die dem Verdacht der Ikonolatrie ausgesetzt sein könnten.
Eine bemerkenswerte Ergänzung erfährt dieses für Palästina
belegte Kunsthandwerk durch ein jüdisch-alexandrinisches Gewerbe,
das vom zweiten vorchristlichen bis zum fünften nachchristlichen

Jahrhundert blühte und mit Figuren gemusterte Stoffe
hervorbrachte, die im Altertum als „Jüdische Tücher" bekannt waren. Der
spätrömische Dichter Claudian 79 vermittelt uns um 400 einen Ein-

76 Tosefta Schekalim 3, 14 (Ausg. Zuckermandel, S. 178).
77 Vgl. das Material bei Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament

IV, S. 392.
78 Verhandelt wird lediglich die Frage der levitischen Reinheit, nicht die
Art der Figuren; Kelim 28, 4.
79 Gegen Eutropius I, 356f. ; vgl. J. B. Frey, Biblica 15, S. 282.

33
3 Judaica, Bd. V, 1



blick in die Art dieser darstellenden Kunst. Danach haben sich die
jüdischen Kunstweber bzw. Sticker in Alexandrien durch die
Jahrhunderte hindurch unangefochten mit der Darstellung von allerlei
Fabelwesen, menschliche Figuren eingeschlossen, beschäftigt. Es
ist dies eine treffliche Illustration zu dem von den Rabbinen als
selbstverständlich vorausgesetzten Kunsthandwerk in Palästina,
und es zeigt sich, daß, wie auf anderen Gebieten, so auch hier
enge Verbindungen zwischen dem palästinischen Mutterlande und
der ägyptischen Diaspora bestehen.

Dieses Kunsthandwerk, so müssen wir annehmen, hat seine
bestimmte Eigengesetzlichkeit gehabt. Dasselbe aber gilt offenbar

von der Reliefplastik, die wir ebenfalls durch die Jahrhunderte
verfolgen können. Freilich ist letztere Art des Kunsthandwerks,
wie oben gezeigt wurde, besonders dem Für und Wider der
Meinungen sowohl im profanen wie auch im sakralen Bereich ausgesetzt

gewesen, insofern als derartige Kunstwerke in Zeiten zelotischer

Wellen in erster Linie Anstoß erregen mußten.

In den Rahmen des Kunsthandwerkes gehören schließlich auch
die Bilder auf Wänden und Mosaikfußböden der Synagogen.
Es war oben gezeigt worden, daß Buchhüllen für die heiligen
Schriften, die mit Figuren verziert waren, ohne Bedenken von
irgendeiner Seite gebraucht wurden. Als Grund glaubten wir die
nichtplastische Art der Darstellung annehmen zu müssen. Von hier
aus aber war es nicht mehr weit bis zur Anfertigung eigentlicher
Bilder, in denen beseelte Wesen, sei es Tier oder Mensch,
dargestellt wurden. In der Tat sind wir über die Existenz von Bildern
mit beseelten Wesen innerhalb des palästinisch-babylonischen
Judentums nicht nur durch die oben angeführten, speziell an

Synagogen gebundenen Funde und Traditionen unterrichtet, sondern es
findet sich darüber hinaus eine allgemeiner gehaltene Überlieferung

im babylonischen Talmudtraktat Schabbat 149a. Hier liegt
eine Tradition aus tannaütischer Zeit folgenden Inhalts vor:

„Man darf die Aufschriften unter Figuren und Gemäiden ain Sabbat nicht
lesen. Das Gemälde selbst darf man auch am Wochentage nicht
betrachten

34



Die traditionelle Auffassung geht dahin, daß es sich hierbei um
Bilder und Figuren nichtjüdischer Zeitgenossen handelt. Auf
Grund des vorliegenden archäologischen Materials aber wird die
Vermutung nahegelegt, daß sich die vorliegende Polemik der
„Rabbanan" gegen einen volkstümlichen Brauch wendet, Bilder
zu betrachten, die zur Belehrung des Betrachters mit erläuternden
Unterschriften versehen waren. Bei der zentralen Rolle, die Religion

und Glaubenslehre für alle Kreise des Judentums spielten,
wird man weiter zu schließen haben, daß die Bilder, die in
volkstümlichen Kreisen Verwendung fanden und die den Anstoß der
Rabbinen erregten, der religiösen, und zwar der privaten
Erbauungssphäre angehörten 80. Es handelt sich also allem Anschein nach

um Illustrationen von biblischen Büchern, insbesondere von wichtigen

Taten aus der Heilsgeschichte.

Daß es sich bei dem Verbot, Bilder anzusehen und deren
Unterschriften zu lesen, wiederum nur um ein Stück Scholastik handelt,
beziehungsweise um ein. Gesetz, das in normalen Zeiten, in denen
der Zelotismus eine untergeordnete Rolle spielte, nur von einigen
strenggesetzlichen Rabbinen gehalten wurde, zeigt die Entwicklung

der Fresken- und Mosaikmalerei, wie wir sie für das 3.—6.
Jahrhundert aufzeigen konnten. Auch diese Kunst, dazu letztlich
eine dem Volksempfinden entsprechende religiöse Kunst, hatte ihre
Eigengesetzlichkeit und ihr eigenes Beharrungsvermögen. Ja, in
Zeiten äußeren Wohlstandes besaß sie, genau wie die Reliefplastik,
genügend Kraft, um aus dem privaten Bereich vorzudringen und
sich den sakralen Bezirk der Synagoge zu erobern. Nun war freilich

die Synagoge, abgesehen von den kleinen Privatstiftungen,
auch hier oft sehr gegen den Willen der Rabbinen, mehr als
Kultraum; sie war zugleich der Ort des öffentlichen Lebens im
Gemeinwesen, etwa unserem Rathaus entsprechend. Hier aber
bestimmten noch andere als die Rabbinen, nämlich diejenigen, die
auf Grund ihres Vermögens, durch ihre „Liturgien" das Gemeinwesen

erhielten. So blieb den Rabbinen, die, wie bereits gezeigt
wurde, ohnehin meist gemäßigt eingestellt waren, nichts übrig,

80 Eine ähnliche Vermutung hat, soweit mir bekannt ist, zuerst J. Hempel,
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 51, S. 302, ausgesprochen.

35



als dem Verlangen, und dem kulturellen Bedürfnis dieser weiteren,
zwar besitzenden, aber ihrem Denken nach meist volkstümlichen
Kreise Rechnung zu tragen und selbst Bilder mit menschlichen
Figuren am sakralen Orte zuzulassen. Aber alle diese Bilder, seien
es nun Fresken oder Mosaikmalereien, fallen in keiner Weise aus
dem Rahmen der durchschnittlichen jüdischen Vorstellungswelt
und Frömmigkeit jener Zeit heraus. Besonders gut läßt sich dies
bei den Wandbildern von Dura beobachten. Diese Bilder erweisen
sich, abgesehen von der durch Künstlerhand frei geschaffenen
Komposition des leider schlecht erhaltenen Mittelbildes, als in
einer Tradition fest verankert, wie sie uns in der rabbinischen
Auslegung und legendarischen Weiterbildung des Alten Testaments
entgegentritt. Das heißt also: hier begegnet uns eine Vorstellungswelt,

wie sie von den geistig führenden Kreisen im Laufe der Zeit
geprägt und als solche Gemeingut des Volkes durch Unterricht
und Predigt geworden ist. Aber nicht nur das. Man hat versucht,
den Bildreihen in Dura einen inneren Zusammenhang
abzugewinnen, und zwar einen kompositioneilen Sinn, der über die
allgemeine heilsgeschichtliche Bedeutung der einzelnen Bilder
hinausgeht. Jeder solcher Versuch, einen, Zusammenhang zwischen
allen Fresken herzustellen, ist bisher gescheitert. Immer wieder
zeigt es sich, daß das einzelne Bild, zuweilen eine kleine
Bildgruppe, aus sich heraus verstanden werden will und für sich allein
anzusehen ist81. Hat man die Bilderwände von Dura vor sich,
so glaubt man am ehesten in einem Schulraum zu sein, in dem

verschiedene Bilder für den Anschauungsunterricht aufgehängt
sind, die lediglich durch die höhere Einheit des Unterrichtsthemas
zusammengehalten werden. Ist unsere Beobachtung richtig, dann
haben wir hier keinesfalls einen Anfangspunkt in der Entwicklung
vor uns, sondern ein Endstadium, insofern als alle diese Bilder
von Haus aus Einzelbilder sind. Das bedeutet: die Bilder an den

Wänden von Dura haben, ebenso wie die Mosaikdarstellungen in
den palästinischen Synagogen, die zweifelsohne nur einen
spärlichen Zufallsrest des ursprünglich Vorhandenen darstellen, einst

selbständig existiert. Ihren Sitz im Leben aber haben sie ursprüng-

81 Vgl. hierzu M. Rostovtzeff, Dura-Europos and its Art, S. 114ff.

36



lieh, das legen Analogien in Gestalt der mittelalterlichen
illustrierten Codices, Festlegenden und Gebetbücher nahe, in dem
volkstümlichen Unterricht und in der privaten religiösen
Erbauungssphäre. Von hier haben sie ihren Ausgangspunkt genommen,
und wenn der literarische wie der archäologische Befund darauf
hinweisen, daß zu Beginn des 3. Jahrhunderts Synagogen mit
Bildern ausgeschmückt wurden, so setzt das voraus, daß die Kunst,
die heilige Geschichte zu illustrieren und die Taten der Glaubenshelden

darzustellen, längst geübt wurde. Wir müssen also
spätestens das 2. Jahrhundert für diese Kunst ansetzen, deren
Produkte, wie oben vermutet wurde, den Anlaß zu dem bilderfeindlichen

Sabbatgesetz in babyl. Schabbat 149a gegeben haben. Die
Neuerung war eben nur die, daß derartige Bilder, sei es in Form
von Fresken oder sei es in Form von Mosaikmalereien, aus dem
privaten Lebensbereiche in den sakralen Raum der Synagoge
vordrangen.

Aus dem Gesagten aber läßt sich nun auch eine ungefähre Bestimmung

der Kunst des Judentums in hellenistischer Zeit
durchführen, soweit es sich um die Darstellung des Figürlichen handelt.
Zunächst muß festgestellt werden, daß die Wiedergabe von
beseelten Wesen von Haus aus nicht im sakralen Raum beheimatet
ist, auch der Schmuckadler am Haupttor des Tempels befand sich

ja nicht im eigentlichen sakralen Raum. Die Kunst des Figürlichen
gehört vielmehr in den außersakralen, den „profanen" Bereich
des Lebens 82. Aber entsprechend der religiösen Grundeinstellung
des Judentums in seiner Majorität wird die Darstellung des Figürlichen

weithin in ganz bestimmte Bahnen gewiesen. Am wenigsten
ist die Vollplastik, bei der es sich vor allem um die menschliche

Figur handelt, vertreten. Zwar sind uns Standbilder nicht nur aus
der Zeit der Herodäer für Palästina, sondern auch für das
Babylonien des dritten Jahrhunderts belegt8S, hier sogar wie zu Philos

82 Daß diese Art jüdischer Kunst aufs engste mit den einzelnen Phasen

kultureller Entwicklung im hellenistischen Orient verbunden ist, sei nur,
da es sich von selber versteht, am Rande erwähnt. — Zur antiken
Buchillustration vgl. E. Bethe, Buch und Bild im Altertum (1945).
82 Babyl. Rosch ha-Schana 24 b; vgl. ferner babyl. Sanhédrin 61b.

37



Zeiten in Alexandrien am sakralen Ort, aber dennoch werden wir
anzunehmen haben, daß das Standbild als besonderer Ausdruck
heidnischen Wesens galt und dementsprechend als Manifestation
künstlerischen Wollens zurücktrat.

Eng verwandt mit der Vollplastik ist das Relief. Hier gilt, daß
das Tierrelief sich wohl durch alle Perioden der hellenistischen
Zeit hindurch gehalten hat, beziehungsweise, daß es sich immer
wieder durchsetzte, wenn, es in Zeiten zelotischer Wellen dem
Bildersturm zum Opfer gefallen war. Die menschliche Figur in
erhabener Form bleibt zunächst auf die Kleinkunst der Siegel-
schneiderei beschränkt, taucht aber im 3. Jahrhundert in dem Fries
der Synagoge zu Chorazin auf. Dies läßt möglicherweise darauf
schließen, daß die menschliche Relieffigur, trotz der rabbinischen
Polemik, auch sonst vorgekommen ist.

Unterlagen beide Darstellungsgebiete, Plastik und Relief, im
besonderen Maße der religionsgesetzlichen Betrachtung, ebenso wie
sie je und dann das Augenmerk der zelotischen Kreise auf sich

zogen, so bestand von vornherein eine größere Bewegungsfreiheit,
wo es sich um nichtplastische Figuren, Gravierung, Stick- und
Webarbeit sowie Malerei handelte. Hier hat es allem Anschein
nach für den profanen Bereich überhaupt keine Beschränkungen
gegeben ; wo aber Einschränkungen von Seiten der Rabbinen
getroffen wurden, blieben diese in Wirklichkeit auf bestimmte rigo-
ristische Kreise beschränkt oder stellten überhaupt nur ein Stück
scholastischer Theorie dar. Auf die große Masse des Volkes hatten
derartige Einschränkungen keinen Einfluß. Wie stark die
Eigengesetzlichkeit und Beharrlichkeit dieser volkstümlichen Kunst
gewesen ist, das ergibt sich deutlich daraus, daß sie vom 3.

Jahrhundert ab die Innenausstattung der Synagogen maßgebend
beeinflußt hat, und das Verhalten der Rabbinen zeigt zur Genüge,
daß es sich hier um eine Erscheinung kultureller Art handelt, die
eine breite volkstümliche Basis und eine solche innere Kraft besaß,
daß die Rabbinen als die führenden Kreise sich ihr dennoch beugen
mußten. Bezeichnend für den tiefreligiösen Charakter des
jüdischen Volkes ist, daß auch die Kunst der Darstellung des

Figürlichen, abgesehen von den üblichen Gebrauchsgegenständen des

3S



Alltags und allerlei profanen Abbildungen, letztlich im Bereich
des Religiösen ihren besonderen Ausdruck gefunden hat. Erst an
dieser Stelle tritt uns die Eigenart jüdischen Denkens, wie es sich
von seiner gesamten Umwelt unterscheidet, entgegen.

Aus der historischen Zusammenschau des archäologischen und des

traditionsgeschichtlichen Befundes ergibt sich, daß das Judentum
der hellenistischen Zeit über eine reiche Kunst, auch hinsichtlich
der Darstellung des Figürlichen verfügt hat. Insofern jedoch
unterschied es sich von seiner Umwelt, als in ihr das Standbild zurücktrat

und auch das Relief bestimmten Einschränkungen aus
religiösen Gründen unterlag. Aber auch hierin dürfte ein charakteristischer

Zug dieser jüdischen Kunst zu sehen sein, daß sie, trotz
zahlreichen religiösen Motiven, von Haus aus nicht im sakralen Bereich
beheimatet ist, sondern im profanen Lebensbezirk ihren Sitz hat,
zu dem auch ihrem Wesen nach die private Erbauungssphäre zu
rechnen ist, insofern als sie nicht an den kultischen Raum gebunden

ist.

Man kann schließlich fragen, wie es gekommen ist, daß die
Darstellung des Figürlichen so sehr aus dem geschichtlichen Bewußtsein

geschwunden ist, daß für Jahrhunderte das Dogma von der
absoluten Bilderfeindlichkeit des Judentums bestanden hat und
zweifelsohne auch heute noch von vielen geteilt wird. Der
historische Grund hierfür liegt nur teilweise in den Vorgängen der
hellenistisch-byzantinischen Zeit. Der Zelotismus, seit Hadrians
Sieg über das Judentum als politischer Faktor ausgeschieden, lebte
gleichwohl als Unterströmung fort. In Zeiten der Not setzte er
sich jeweils für eine kurze Periode und wohl meist auch örtlich
begrenzt, durch. Dann fielen ihm, wie zur Zeit des ersten
Aufstandes im 1. Jahrhundert n.Chr., Friese, Bilder und Figuren als
„gesetzlose Werke" zum Opfer. So mögen die Rigoristen in dem
Aufstand unter dem Kaiser Constantius, bei dem die Stadt Sefforis
im Jahre 352 zerstört wurde, in Galiläa als Bilderstürmer gehaust
haben. Aber auch hier handelt es sich um eine zeitlich und örtlich
begrenzte Aktion84. Denn die Mosaikgemälde aus byzantinischer

si [Tat. 12 b nach E. L. Sukenik, Ancient Synagogues in Palestine and Greece,

39



Zeit wie auch die oben angeführte Tradition, nach der in Palästina
Bilder mit beseelten Wesen, sowohl Tier wie Mensch, auf den
Mosaikfußböden ausgerechnet im vierten Jahrhundert aufgekommen

sind, zeigen, daß das volkstümliche Streben, seinen religiösen
Empfindungen künstlerischen Ausdruck zu verleihen, bei aller
politischer Bedrängnis stärker blieb als der Zelotismus mit seiner
rigoristisohen Auslegung des „Gesetzes".

Der wirkliche Umschwung, das heißt die Verweisung des Bildes
aus der Synagoge, gehört allem Anschein nach erst in die Zeit, als
der bilderfeindliche Islam dem christlichen Hellenismus in Palästina

und anderen Ländern des vorderen Orients ein Ende machte.
Es ist die gleiche Zeit, als die byzantinische Kirche durch den
Bilderstreit erschüttert wurde. Hier liegen zweifelsohne
Wechselbeziehungen zwischen den drei großen Religionen vor, die es im
einzelnen noch zu klären gilt85. Damit gelangte der Rigorismus
auf dem Gebiete der Kunst zum Siege, und es wurde die Voraussetzung

zu jenem wissenschaftlichen Grundsatz geschaffen, der
unsere Anschauung von der Bilderfeindlichkeit des palästinischen
Judentums der hellenistischen Zeit bis in unsere Tage beherrscht
hat. Wieweit sich dieser Rigorismus auch auf das Leben außerhalb

des sakralen Bereiches erstreckte, können wir für die
nunmehr folgende Zeit mangels entsprechender Unterlagen nicht
feststellen. Wohl aber können wir aus der Existenz bebilderter
Handschriften im jüdischen Mittelalter86 erschließen, daß, anders als
im islamischen Kulturkreis mit seiner Verflüchtigung des Figürlichen

zur Arabeske, inoffiziell ein Streben lebendig blieb, um
auch in der Figur des beseelten Wesens, sei es nun Tier oder
Mensch, seinen Empfindungen Ausdruck zu verleihen.

pl. III, b; Taf. 15 nach Q. Kittel, Die Religionsgeschichte und das
Urchristentum (1932), Abb. 35; Taf. 16a nach Sukenik, a.a.O., Titelbild;
Taf. 16 b nach Sukenik, a.a.O., pl. XVI, b. Vgl. auch Taf. 10 u. 11.]
85 Die Vermutung von J.-B. Frey, Biblica 15, S. 298f., wonach die Juden
letztlich die Urheber der Bilderstürmerei im 8. Jahrhundert gewesen seien,
kann nicht befriedigen, zumindest bedürfte sie eingehenderer Begründung.
86 Vgl. hierzu D. Kaufmann, Oesammelte Schriften III (1915), S. 173ff.:
Zur Geschichte der jüdischen Handschriften-Illustrationen; herausgegeben
von M. Brann.

40



Tafel 1

Münzen der Prokuratoren



Tafel 2

Löwenfries am Palast des Johann Hyrkan in Araq el-Emir





Synagoge in Dura-Europos : rechte Seite der Westwand mit Toranische und Nordwand





Synagoge von Dura-Enropos: Darstellung über der Toranische





Synagoge in Dura-Europos: Ausschnitte mit Darstellungen unbekleideter Männer und Frauen



Tafel 9

-»•eat?

Synagoge von Beth Alpha: Tierkreis



Tafel 10

Synagoge von Naaran: Löwe aus Tierkreis





Tafel 12

Synagoge von Kapernaum: Fries mit ausgemeißeltem Löwen





Portal der Synagoge in Kafr Birim mit zwei zerstörten
schwebenden Genien

Portal einer zweiten Synagoge in Kafr Birim mit
gleicher Darstellung


	Die Figurendarstellung in der Kunst des späthellenistischen Judentums

