
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


würde. Es wäre verhängnisvoll, wenn die Juden die umfassende
Idee der Humanität, die Menschlichkeit und menschliche Gemeinschaft

auf der klein gewordenen Erde umspannt, zu der sie mit
der Bibel einen so wesentlichen Beitrag geliefert haben,
preisgäben, sie setzten dabei ihre eigene Zukunft aufs Spiel. Denn nur
in einer Welt, in der die Humanität wachsende Geltung gewinnt,
auch im wirtschaftlichen und politischen Leben, kann das kleine
jüdische Volk und sein neuer Staat Israel gedeihen und der
Antisemitismus allmählich überwunden werden, der ja mit den
wirtschaftlich-politischen Machtkämpfen so eng verbunden ist.

Rezensionen

Pieter van Paasen : Wie schön könnte die Erde sein! Steinberg-
Verlag, Zürich 1947. 516 S.

Pieter van Paasen erzählt in dieser „Chronik aus Holland" die Geschichte
und Geschicke seiner eigenen Gymnasialklasse vom Beginn dieses Jahrhunderts

bis zur Gegenwart. Das Buch ist kein Roman, sondern eben eine
Chronik, und alles, was erzählt ist, ist wahr und wirklich geschehen.

Einer der Mitschüler ist Jude, David Dalmaden, der Sohn eines in engen
und bedürftigen Verhältnissen lebenden Kleinhändlers. In der Schule hat
er — dank seiner Begabung — einen Freiplatz, und in seiner Freizeit zieht
er mit dem Karren des Vaters hausierend von Haus zu Haus. David hat zwei
Brüder und eine Schwester: der eine Bruder hat eine Christin zur Frau
genommen und existiert seitdem nicht mehr für seinen streng jüdischen
Vater; der andere ist ein Genie und wird als solches von der hartherzigen,
alles am eigenen beschränkten Maßstab messenden Kleinbürgerlichkeit des
Städtchens verkannt und schließlich in den Tod getrieben; die einzige
Schwester erlebt so viel persönliches Leid, daß sie darüber krank wird und
in einer Irrenanstalt untergebracht werden muß. Der einzige in der Familie,
der — äußerlich gesehen — reüssiert, ist David: er wird Arzt und Leiter
eines Spitals, bis er unter deutscher Besetzung als „ehrloser Jude" Holland
verlassen und mit dem Warschauer Ghetto vertauschen muß, wo er dann
nach heldenhaftem Widerstand im Ghettokrieg 1945 ums Leben kommt.

In den zwei Kapiteln des Buches, die vom Erleben und Erleiden David
Dalmadens und seiner Familie berichten, wird auch grundsätzlich von
der Judenfrage gesprochen. Auf einer Wanderung mit seinen Kameraden

305
5 Judaica, Bd. IV, 4



öffnet der sonst so verschlossene David sein Herz und erzählt von den Nöten
des Judeseins. Sehr schwer ist für ihn das Fremdsein in der holländischen
Heimat: „ich gehöre nicht dazu... ich bin ein Außenseiter... ich weiß
nicht recht, woraus die Mauer besteht... mir ist, als gähne ein Abgrund zu
meinen Füßen..." (S. 137). An dieses Geständnis knüpft sich nun eine
Diskussion über: wer und was sind die Juden?

Verschiedene Meinungen werden laut: „die Juden sind einfach eine religiöse
Gemeinschaft, eine Art Sekte, deren Mitglieder holländischer Nation und
jüdischer Religion sind" (S. 138). Diese Ansicht wird abgelehnt, weil ihr
das Gefühl des Nicht-Dazu-Gehörens der Juden selber, aber auch das Sich-
Distanzieren von christlicher Seite widerspreche. Das einzig wirksame Mittel,
die Verschiedenheit und Fremdheit zwischen Juden und Christen aufzuheben,
sei die „Blutverdünnung", das Eingehen von Mischehen zwischen Juden und
Christen, durch die schließlich nach Generationen alle jüdischen Sonderheiten

körperlicher und seelischer Art aufgehoben würden. Ein Christ unter
den Diskutierenden stellt dann aber die Frage, ob es denn überhaupt ein
Programm für ein Volk sein könne, sich selber aufzugeben, sich selber zu
vernichten.

David, der Jude, ist begreiflicherweise nicht dieser Meinung. Er glaubt
vielmehr an sein Volk und hält die Fortdauer seiner Existenz aus zwei
Gründen für gesichert: 1. durch die jüdische Religion, die „nicht etwas
von außen her ihm Auferlegtes und Erworbenes", sondern „ein Teil seines

Seins, ein Etwas in seinem Blut" sei, und zweitens durch die Erinnerung und
die Hoffnung auf „das Land", auf Palästina (S. 138). Aber der letzte
und tiefste Grund dafür, daß Israel nie untergehen kann, liegt für den Juden
David in der göttlichen Aufgabe, in der Mission, die dieses Volk an
allen anderen Völkern noch zu erfüllen hat, die darin besteht, daß es sie
lehren muß, „die Ideale des Judentums zu beherzigen", alle Völker als

eine große Völkerfamilie zu verstehen, allen gleiche Rechte und gleiche
Freiheiten zu gewähren. „Die Juden werden ihre Zivilisation nur dann
aufgeben, wenn die Völker der Erde... alle Juden würden" (Sj. 143).

Dem Verfasser des Buches, Pieter van Paasen, sind aber nicht nur die
jüdischen, sondern auch die christlichen Aspekte zur Judenfrage bekannt.
Wohl bekannt sind ihm auch in seiner Jugend die damaligen judenmissionarischen

Bestrebungen seiner holländisch-calvinistischen Kirche. Sie kommen
nicht gut weg! Zwar nennt er sein Elternhaus „eine Art Clearinghaus
der Judenmission" (S. 135) und bekennt, daß er lange Zeit nichts
sehnlicher gewünscht und erstrebt habe, als seinen jüdischen Freund David zu
bekehren. Diesen Wunsch habe er aber gründlich aufgegeben, nachdem er
gesehen habe, was mit den zum Christentum übergetretenen Juden dank der
Bemühungen und Bestrebungen der Judenmissionsgesellschaft geschah:
„Jedesmal" (nämlich wenn sich ein Jude bekehrte) „waren die aktiven

306



Mitglieder der Judenmissionsgesellschaft ganz aus dem Häuschen, machten
ein gewaltiges Brimborium um die Bekehrten, führten sie von einem Haus
zum andern, und dort wurden sie gefüttert und angeglotzt wie auf dem
Jahrmarkt Tanzbären, Mißgeburten oder hinterindische Kopfjäger. Überall, wo
sie hinkamen, mußten sie ein Sprüchlein aufsagen, das von ihrer Bekehrung
und den Ursachen zeugte, die zur Verwerfung ihres Glaubens geführt
hatten ..(S. 131). Pieter van Paasen findet — unseres Erachtens mit
Recht! — sehr scharfe Worte gegen die total unevangelische Haltung
gewisser „christlicher" Kreise, die sich auf ihre Art zur Judenmission berufen
fühlen und dabei nur eine Aufgabe sehen: die Sinnesänderung der Juden
möglichst rasch und à tout prix und mit allen möglichen und unmöglichen
Mitteln herbeizuführen, weil für sie — wiederum völlig unevangelisch! —
der Jude als Jude ein Verlorener, ein aus der Beziehung mit Gott
Herausgefallener ist.

Pieter van Paasen weiß aber sehr wohl, daß es auch noch eine andere christliche

Haltung dem jüdischen Menschen gegenüber gibt, die vom Evangelium
her den Juden anders sieht, ohne dabei die gerade vom Evangelium her
gebotene missionarische Haltung dem Juden gegenüber aufzugeben. Er
erkennt und schildert sie in der Gestalt seiner eigenen Mutter: „Für sie waren
die Juden noch immer das auserwählte Volk, aus dem einst der Retter
hervorging, und durch welches kraft einer geheimnisvollen Vorbestimmung
auch die endgültige Erlösung der Welt kommen werde. Sobald Israel sich

zur Göttlichkeit Jesu bekenne, mußte nach ihrer Meinung die Vorhersage
eines Milleniums der Gerechtigkeit und des Friedens zur Wahrheit werden.
Dies war meiner Mutter tiefstes Hoffen, und darin unterschied sie sich

von vielen unserer Mitbürger, die das jüdische Volk verachteten, weil es
absichtlich sein heiliges Vorrecht verscherzt und seine Schlüsselstellung in
der göttlichen Planung verwirkt habe" (S. 130).

Der Christ — auch der Judenmissionar! — der um diese letzten Dinge weiß,
kann auf ein „gewaltiges Brimborium" und peinigende Bekehrungsaffären
verzichten, weil er darauf vertrauen darf, daß Gott selber am Ende der
Tage vor Gläubigen und Ungläubigen, vor Juden, Heiden und Christen in
seinem Sohn Jesus Christus offenbar werden wird. Er kann aber auch den
heute lebenden jüdischen Menschen als solchen lieben, weil er in ihm nicht
etwas Hassenswertes, auch nicht ein bloßes Bekehrungsobjekt, sondern den
auf alle Fälle, auch in seinen Irrungen von Gott geliebten Bruder sieht. Er
verzichtet dabei nicht darauf, diesem jüdischen Bruder Christus zu bekennen.
Aber er weiß, daß man — auch er selber — aus Gottes Gnade wird,
was man ist.

Eine Mahnung Pieter van Paasens, gegen allen Antisemitismus zu kämpfen,
möge den Bericht über sein sehr lesenswertes Buch beschließen: „Wir und
die Völker Amerikas und des britischen Weltreiches haben dazu geschwiegen

307



und in der Verrohung unserer Herzen den Juden die Fluchtwege verrammelt.
Glaubst Du, ihr Blut werde nicht auf unsere Häupter und die unserer Kinder
kommen? Sähet ihr nicht, Leser und Leserin, daß Gottes Mühlen zwar langsam

mahlen, doch sicher und bis zum letzten Körnchen?" (S. 503).

Basel. LydiaSchäppi.

O. Cullmanti: Die Tauflehre des Neuen Testamentes,
Erwachsenen- und Kindertaufe. (Abhandlungen z.

Theologie d. AT.s und NT.s, Heft 12), 1948, Zwingliverlag.
Fr. 5.50.

Diese Schrift wird laut begrüßt werden bei all denen, die durch den Vorstoß

K. Barths in der Tauf frage aus ihrer Ruhe aufgeschreckt worden sind.
Wird doch hier ein scharfsinniger Versuch unternommen, vom Neuen Testament

her die Lehre und Praxis der Säuglingstaufe zu rechtfertigen.

Angesichts der Tatsache, daß im NT. die Säuglingstaufe höchstens
angedeutet wird, geht Cullmann, wie seinerzeit Barth, von der Frage aus: Ist
die Taufe von Kindern, die noch nicht glauben können, mit der ntl.
Auffassung vom Wesen der Taufe als solcher vereinbar? (S. 19ff.). Nachdem
er in einem ersten Kapitel den Tod und die Auferstehung Jesu als eine für
alle Menschen vorgenommene Generaltaufe im Sinn von Mk. 10,30 und
Lk. 12, 50 dargestellt hat, sucht Cullmann in Kp. 2—4 von drei verschiedenen

Seiten zu einem Ja zur Kindertaufe zu gelangen.

Im 2. und 3. Kapitel wird die Taufe als Aufnahme in den Leib Christi
und in ihrem Verhältnis zum Glauben dargestellt. Für C. ist es unwesentlich,

ob der Täufling bei der Taufe in entscheidungsmäßiger Weise erkennt
und anerkennt, daß er durch die Taufe in das Heil Christi hineingestellt
und auf dieses hin in Pflicht genommen wird. Die Taufe ist nicht cogni-
tiv wie bei Barth, sondern causativ zu verstehen: Sie bewirkt einfach,
indem sie im Schöße der Gemeinde erteilt wird, daß der Täufling ein
Glied Christi wird. „Gott ordnet ein, er teilt nicht mit, daß er einordnet"
(26). Der Glaube des Täuflings ist weder Voraussetzung noch konstitutives
Element des Taufaktes, er tritt erst als Antwort auf die Taufe, als spätere
Bewährung des Christenlebens auf (45).

Wie ist es nun aber zu erklären, daß die ntl. Berichte im Zusammenhang
der Taufe so viel von vorangehender Belehrung und vorangehendem Glauben

reden? Zuerst versucht C. zu zeigen, daß diese Reihenfolge nicht
überall im NT. vorausgesetzt sei. Doch will ihm dieser Beweis nicht recht
gelingen (46f.). C. beruft sich auf die Schrift von H. Großmann, welcher
auf Rom. 6 hinweist. Doch ist Rom. 6 nicht aus dem Zusammenhang mit
Rom. 3, 21 ff. und 5, Iff. herauszulösen! Ein weiterer Hinweis wird aus

308



der Taufe des Kerkermeisters in Philippi konstruiert, doch kann dies nur
durch die Umgehung von Apg. 16,32 erreicht werden. Die atl. Parallele
in 1. Kor. 10, Iff. übersieht den grundsätzlichen Unterschied zwischen
altem und neuem Bund, wovon noch die Rede sein wird. Die nicht
wegzuleugnende Zusammenstellung von Glauben und Taufe erklärt nun C. aus
der Missionsituation der Urchristenheit. Bei den übertretenden Heiden und
Juden stellt der Glaube das von Gott gegebene Zeichen dar, daß sie durch
die Taufe der Kirche einverleibt werden dürfen (44). Dieses Kriterium
wird aber bei zwei Menschengruppen durch ein anderes ersetzt. C.
verweist in diesem Zusammenhang, wie schon früher A. Oepke und J. Jeremias,
auf die Parallele der jüdischen Proselytentaufe. Diese wurde den Kindern
übertretender Eltern zusammen mit diesen erteilt. Auf Grund der
Familienzugehörigkeit durfte aber auch ein von beschnittenen Proselyten abstammendes

Kind der Beschneidung teilhaftig werden, ohne daß die Reinigungstaufe
vorangehen mußte, da das Kind durch seine Abstammung heilig war. Auf
dem Hintergrund dieser jüdischen Ordnung werden nun auch für das NT.
unterschieden: 1. die Kinder von übertretenden Heiden und Juden, bei
welchen die TaufSolidarität der Familie, und 2. die von gläubigen Eltern
geborenen Kinder, bei welchen die Heiligkeit der Abstammung bei der
Taufe den Glauben ersetzen darf (38f.; 44f.). Von da her erhält nun die
Notiz des Paulus in 1. Kor. 7, 14, wonach die Kinder auch durch die
Abkunft von nur einem christlichen Elternteil „heilig" sind, ein ganz
besonderes Gewicht. C. liest aus dieser Stelle heraus, daß diese „Heiligkeit"
ursprünglich sogar die Taufe überflüssig gemacht habe, daß sie aber schon
in den frühesten Zeiten zur direkten Voraussetzung der Kindertaufe
geworden sei (38f.).

So kommt C. zum Schluß (49), daß der Glaube nach der Taufe von allen
Getauften gefordert wird, vor der Taufe aber nur von den erwachsenen
Übertretenden, nicht aber von den zugleich übertretenden oder in christlicher

Ehe geborenen Kindern. Während der Taufe ist wesentlich nur
der Glaube der betenden Gemeinde als der Wohnung des wirkenden heiligen
Geistes.

Ohne auf Einzelheiten einzugehen, müssen wir gegen diese exegetische
Rechtfertigung der Säuglingstaufe einige schwere Bedenken anmelden.

1. Wenn auf 1. Kor. 7, 14 wirklich eine T a u f Solidarität der Familie
aufgebaut werden könnte (wovon im Textzusammenhang nicht die Rede ist),
so müßte diese doch auch auf den ungläubigen erwachsenen Eheteil ausgedehnt

werden. Von der Taufe ungläubiger Erwachsener, einzig auf Grund
ihrer Familienzugehörigkeit, ist im NT. keine Rede! Wie Eph. 5,26.27
zeigt, darf ja in 1. Kor. 7, 14 zwischsen dem präsentischen Perfekt „ r/ytaozai"
und dem Adjektiv „äyioe" kein prinzipieller Unterschied konstruiert werden.

309



2. Die Zugehörigkeit zur christlichen Gemeinde auf Grund der natürlichen
Geburt und Abstammung steht im Widerspruch zum ntl. Verständnis der
Kirche als der Gemeinschaft der Glaubenden. Die ntl. Gemeinde ist ja die
Gemeinde derer, die durch die persönliche Begegnung mit dem
Offenbarungsgeschehen in Christus in eine neue Existenz hineingestellt worden
sind, vgl. Gal. 3, 26f. ; Joh. 1, 12ff. ; 3,5—16 u.a.

3. Es ist mit der ntl. Lehre vom heiligen Geist unvereinbar, wenn der hl.
Geist unter Umgehung der glaubensmäßigen Entscheidung, allein auf Grund
des Taufaktes, den Täufling als Wiedergeborenen dem Leib Christi
zufügt. Nach dem NT. behandelt der hl. Geist den Menschen gerade nicht als

„truncus et lapis", sondern nimmt ihn im Ereignis der Wiedergeburt als
eine Entscheidungen fällende und also glaubende Person ernst, vgl. den
Zusammenhang von Rom. 6; Joh. 3, 5ff.; Apg. 2,41 und 38.

Ein ganz schwaches Glied in der Beweiskette C.s scheint mir die Analogie
zur Bescheidung zu sein (4. Kap.). Da sowohl die Taufe als auch die
Beschneidung der Aufnahmeakt in den Bund Gottes ist, diese in den alten,
jene in den neuen, so wird gefolgert, daß in allem Wesentlichen eine
Entsprechung festzustellen sei (51). Dies gelte sowohl für die Tatsache, daß
bei der Beschneidung die Geburt innerhalb des Bundesvolkes eine
entscheidende Rolle spielt (52ff., 55ff.), als auch für die Tatsache, daß im
alten Bund die Glaubensbewährung erst die Antwort auf das Bundeszeichen
darstellt (59ff.).

Dagegen ist zu sagen: Schon bei der Analogie der Proselytentaufe macht
C. mit der heute allgemeinen Erkenntnis zu wenig Ernst, daß nämlich die
christliche Gemeinde aufgenommene außerchristliche Bräuche mit ganz
anderm Sinn erfüllt und darum von innen heraus zu etwas ganz Neuem
umgeformt hat. Bei der Analogie der Beschneidung aber ist nicht nur die
Gemeinsamkeit, sondern auch der grundsätzliche Unterschied zwischen dem
alten und dem neuen Bund zu sehen. Dieser Unterschied wirkt sich nun
aber gerade auf Form und Inhalt der verschiedenen Bundeszeichen
entscheidend aus!

Wohl ist nach Rom. 4, 11 ff. die Beschneidung, ähnlich wie die Taufe, das

Siegel auf die Gerechtigkeit aus Glauben. Im alten Bund aber ist es das

Zeichen, das bei jeder Geburt einer neuen Generation auf die Zukunft
hin weist, in welcher einst der Nachkomme Abrahams kommen wird, der
diese Glaubensgerechtigkeit für Juden und Heiden zur realen Gegenwart
wird werden lassen, vgl. Rom. 4, 23ff. ; Gal. 3, 13f., 16. Die Taufe aber
ist das Siegel auf das in Jesus Christus gegenwärtig gewordene
Geschenk des hl. Geistes und der Gotteskindschaft. Die Beschneidung hat
es mit der auf die Zukunft weisenden Verheißung der Glaubensgerechtigkeit

zu tun, die Taufe aber mit der Glaubensgerechtigkeit

310



selbst. Darum ist es falsch, die Analogie aufzustellen: Wie beim Bundeszeichen

des AT.s der Glaube zur Beschneidung nicht nötig war, so ist er auch
bei der Erteilung des neuen Bundeszeichens nicht nötig. Vielmehr ist vom
Inhalt des neuen Bundes her die Notwendigkeit erwachsen, ein neues Bundeszeichen

zu schaffen, in welchem das neue Verhältnis zum Glauben zum
Ausdruck kommt, vgl. Mt. 3, 9ff.; Apg. 2, 38f.

Wohl wird auch schon bei der Beschneidung die Heidenwelt anvisiert (52).
Aber auch hier ist der Unterschied zwischen altem und neuem Bund
festzuhalten. Durch die Beschneidung wurde das alte Bundesvolk, in Analogie
zum Gesetz, von den andern Völkern gerade unterschieden und getrennt.
Und wenn einige Proselyten übertraten, so war dies nicht nur das

verheißungsvolle Zeichen, daß in der Zukunft einmal der „Zaun" zwischen
Juden und Heiden fallen werde, vielmehr wurden diese Menschen durch
die Übernahme der Beschneidung aus ihrem Volke losgelöst und in das
Volk des Gesetzes versetzt. Das Volk des Gesetzes war aber das Volk, das

auf Grund besonderer Gesetzesleistungen und auf Grund der Abstammung
von „gesetzlichen" Eltern Anteil am Reiche Gottes erwartete. Im neuen
Bunde aber wird der Unterschied zwischen Juden und Heiden ausge-
gelöscht. Die Zugehörigkeit zum ausgesonderten Volk der Juden, die
Abkunft von besondern Eltern ist kein Präjudiz mehr für die Zugehörigkeit
zum Leibe Christi. Wer durch Wiedereinführen der Beschneidung die
Zugehörigkeit zu einem besondern, sich durch natürliche Geburt fortpflanzenden

„Volk" fordert, der fällt in den Bund des Gesetzes zurück, ja der
fällt überhaupt aus allem Zusammenhang mit Gott (Gal. 5, 2—3). Von
diesem entscheidenden Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium her ist
es ein Fehlschluß, wenn gesagt wird: Weil die Proselytentaufe und die
Beschneidung auf Grund von familien- und volksmäßiger Zugehörigkeit
erteilt wurden, darum werde es auch in der ntl. Gemeinde ähnlich gewesen
sein. Gerade die Tatsache, daß schon Johannes der Täufer einen scharfen
Schnitt zwischen der endzeitlichen Gemeinde und den „natürlichen" Kindern
Abrahams zog, ist in diesem Zusammenhang von großer Bedeutung und
sollte auf ihre Gründe hin noch näher angesehen werden, vgl. Mt. 3,9 par.

So wird der Vergleich mit der Beschneidung, den C. zu einer Stützung für
die Kindertaufe ausbaute, geradezu zu einem Argument gegen diese.

Trotz der Bedenken, die gegen C.s Schrift geltend zu machen sind, ist es

gut, daß sie erschien. Denn diese auf eine Auslegung des NT.s aufgebaute
Verteidigung der Kindertaufe ruft nach neuer Besinnung über Sinn und
Wesen nicht nur der Kindertaufe, sondern der Taufe im allgemeinen, so
wie sie in der Urchristenheit geübt wurde. Dies wird aber zur neuen
Klärung der heutigen Positionen beitragen.

Beggingen (Schaffh.). Chr. Maurer.

311



Bernhard Blumenkranz: Die jüdischen Beweisgründe im Reli¬
gio nsge sprach mit den Christen in den
christlich-lateinischen Sonderschriften des 5. bis 11.

Jahrhunderts. Theolog. Zeitschrift, Basel, 4. Jahrg., H. 2.

Dieser Aufsatz bietet eine interessante Zusammenstellung sowohl der christlichen

Literatur, die in der Epoche vom 5. bis 11. Jahrhundert dem jüdisch-
christlichen Gespräch gedient hat, als auch der Einwendungen, die in diesem
Zeiträume von jüdischer Seite gegen den christlichen Glauben gemacht
worden sind.

Selbstverständlich wäre es eigentlich nähergelegen, dafür vor allem
jüdische Quellen heranzuziehen. Doch B. ist der Auffassung, daß die
jüdischen Argumente, die in der christlichen Literatur in Erscheinung treten, im
Gespräch zwischen Juden und Christen auch tatsächlich zur Verwendung
kamen und dem Verdacht entrückt seien, nur „literarisches Rüstzeug"
gewesen zu sein. Der hier ins Auge gefaßte Zeitabschnitt erscheint dem
Verfasser für die ausschließliche Heranziehung der christlichen Literatur
auch darum besonders günstig, weil da im Gegensatz zu früheren und
späteren Epochen die christlichen Schriftsteller den Standpunkt des jüdischen
Gesprächspartners relativ ausführlich und objektiv zur Darstellung bringen.
Während die Literatur (Predigten, Traktate, Schriften in Dialogform, echte

Dialoge usw.) in chronologischer Reihenfolge aufgeführt und kurz
beschrieben werden, wird für die Darstellung der „jüdischen Beweisgründe"
die systematische Ordnung gewählt.

Darnach bezog sich die Auseinandersetzung zwischen Christen und Juden
vor allem auf die richtige Exegese einzelner Stellen des AT's wie Jes. 7,10.
Ist da von einer Jungfrau oder von einer jungen Frau die Rede, die gebären
soll? Sie dreht sich grundsätzlich um die Berechtigung des christologi-
schen Verständnisses des atl. Schrifttums. Das Gesetz in seiner Heilsbedeutung

wird diskutiert, und dann ganz besonders auch die christlichen Lehren
von der Gottessohnschaft und der Trinität.

Zusammenfassend stellt B. fest, daß die jüdische Argumentation einen
zunehmend rationalistischen Zug gewinne, daß die Übereinstimmung von Juden
und christlichen Häretikern in ihren Einwendungen gegen die Kirche immer
häufiger werde.

Man könnte diesen Aufsatz von B. vielleicht für überholt halten, da heute

ja ganz andere Dinge das Gespräch zwischen Christen und Juden
beherrschen. Unseres Erachtens wäre das verfehlt. Wenn das Gespräch
zwischen Kirche und Synagoge einmal wieder zum Glaubensgespräch werden

darf, dann wird es sich ohne Zweifel um dieselben Fragen drehen wie in
der Zeit, in die uns dieser wertvolle Aufsatz einen Blick tun läßt.

Basel. Robert Brunner.

312



Hans Btetetihard: Kirche und Synagoge in den ersten Jahr¬
hunderten. Antrittsvorlesung in Bern. Theologische Zeitschrift,
4. Jahrgang, Heft 3.

B. beginnt seine Darlegungen mit einem Hinweis auf die Aktualität
der Judenfrage, welche zumal für die Kirche eine „Existenzfrage" bedeute.
Achtet man auf den historischen Aspekt der Judenfrage, so stößt man auf
Detailprobleme der frühen Kirchengeschichte, und B. schneidet nun eine

ganze Fülle derselben an: Die Verfluchung der Christen durch die Synagoge,
die Zuspitzung der Gegensätze während des Barkochbakrieges, die
Bundesgenossenschaft von Kirche und Synagoge in der Abwehr heidnischer Ethik
und Gnosis; die umstrittene Exegese des AT, parallele Entwicklungen in
Kirche und Synagoge in Sachen Tradition und Lehrautorität, die Stellung
des Talmud zu Jesus und dem christlichen Dogma. Abschließend werden
die frühen Versuche, die Judenfrage theologisch zu lösen, genannt: Barnabasbrief,

Origenes Erklärung von Römer 9—11 und die Predigten des Chry-
sostomus gegen die Juden. Diese Aufzählung zeigt den empfindlichsten
Mangel dieser Vorlesung: Es fehlt weitgehend der innere Zusammenhang.
Das historisch Erarbeitete ist zu wenig verarbeitet, man vermißt darum
auch klare und richtunggebende Schlußfolgerungen. Wo sich Ansätze dazu
zeigen, macht sich sofort auch eine gewisse wohlbekannte Überschätzung der
Judenfrage bemerkbar. Auch das historische Bild bleibt unvollständig, weil
Bietenhard außer den genannten Kirchenvätern nur talmudische Quellen
verwertet. Man vermißt einen Hinweis auf die vorchristlichen Lösungen der
Judenfrage z. B. in der Stoa, die für die späteren kirchlichen Lösungen
weithin mitbestimmend wirkten. Es fehlt ein historisches Verwerten der
neutestamentlichen Quellen, also einer Zeit, in welcher sich gerade die
wesentlichen Entscheidungen vollzogen haben. Und endlich hätte auch ein

genaueres Durchforschen der übrigen sog. Apostolischen Väter (Didache,
1. und 2. Clemens u. a.) noch manche Frage tiefer beleuchten können.

Heiden. A.Meier.

Heinz Schmidt: Die Judenfrage und die christliche Kirche
in Deutschland. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1947.

„Der Jude ist unser Glück" — ruft der Verfasser dieses feinen, besinnlichen
Heftes zur Judenfrage in sein Volk hinein. Es ist das deutsche Volk, dem
während Jahrzehnten immer wieder eingehämmert worden ist, daß der Jude
das Verderben nicht nur Deutschlands, sondern der ganzen Welt sei. Schmidt
kommt zu diesem Schluß nicht aus einer sentimentalen Judenfreundschaft
heraus, sondern durch sein Aufmerken auf das, was uns in der Bibel von
Gott her über den Juden gesagt ist. Es sind nicht seine eigenen, sondern
Gottes Gedanken, die sich ihm zu dem ungewöhnlichen Wort an sein Volk
verdichten : Der Jude ist unser Glück

313



Die Zeit scheint freilich noch nicht gekommen, wo in Deutschland und
wahrlich nicht nur in Deutschland die Menschen es hören und glauben, daß
in diesem Worte die Wahrheit liegt und wo sie deshalb auch sich gründlich
ändern in ihrer Haltung dem Juden gegenüber. Aber gerade darum muß
dieses Wort von Mund zu Mund gehen, gerade darum möchten wir der
mutigen Schrift von Schmidt weiteste Verbreitung wünschen.

Basel. R o be r t B r u n n e r.

Literatur

Cahiers Sioniens: 2"ie Année T. I., Nr. 4, Juillet 1948. P. Demann:
Les Juifs sont-ils maudits? M. Dupont: Réflexions sur la condition des

Juifs. G. Lambert S. La restauration juive sous les rois Achéménides.
C. van Deyck: Vladimir Jabotinsky. /. M. Oesterreichen: Bergson et la
foi chrétienne. P.D.: A la recherche de l'unité organique d'Israël.

Foi et Vie: Mars 1948, Deuxième cahier d'études Juives. W. Mischer:
Etude biblique sur Romains IX à XI. /. Isaac: La masse du peuple juive
a-t-elle repoussée Jésus? R. Niebuhr: La foi Chrétienne et le problème des

races. M. Dworzecki: Psaume d'Exodus 1947.

Historia Judaica: Vol. X. April 1948, No. 1. Simon Halkin: Socio-
historical implications of modem Hebrew. Kurt Stillschweig: International
protection of human rights. Edmund Silberner: Proudhon's judeophobia.

The Jewish Quaterly Review: Vol. XXXIX, July 1948, Nr. 1:

Solomon Zeitlin: The Halaka, introduction to Tannaitic jurisprudence. Cyrus
H. Gordon: Phoenician inscriptions from Karatepe. Ellis Rivkin: Leon da
Modena and the Kol Sakhal. Judah Rosenthal: Hiwi Al-Balkhi.

Yivo Bletter: Vol. XXX, Winter 1947, Nr. 2: The German death
sentence against the Jewish people. Zelig Kalmanovitch: The spirit of the
ghetto. Anna Natanblut: Schools in the Warsaw ghetto. Niusia Dlugi, Brayna
As, Shimon Palewski, Zenia Berkon, M. Dworzecki: The Vitenber day in
the Vilna ghetto. Rachel Pupko-Krinsky: Mywork in the Yivo under Nazi
Supervision. Abner Feldmann: In the ghetto amd in the extermination camps.
Isaac Schneerson: The Jewih documentation center in Paris. Z. Szajkowski:
Maps of concentration camps and ghettos. Z. Szajkowski: A bibliography of
publications on the Warsaw ghetto. M. Weinreich: Shlomo Mendelssohn
1896—1948.

314



Zwischen den Zeiten, Jüdisches Leben, Jüdisches
Wissen: 1. Jahrgang, Mai 1948, H. 8. E. G. Löwenthal: Dank und
Gruß zum 75. Geburtstag von Leo Baeck. Alfred Werner: Lesender alter
Jude. Gabriele Tergit: Das Land Palästina. Philipp Auerbach: Antisemitismus,

die Schmach des Jahrhunderts. K- M.: Schutz gegen Pressepropaganda,
die zum Rassenhaß aufruft! A. F. Katz: Der Mythus von der deutschen
Jugend. Fred Hanan: Lyrik-Preis 1947. Alfred Werner: König Salomons
schwarze Kinder. Arthur Asch: Gedanken zur Friedensidee im Judentum.
Edith L. Meyer: Aufbruch. Edith Herrnstadt-Oettingen: Die Reise einer
Großmutter. 1. Jahrgang, Juni 1948, H. 9: /. Schwarzbart: Der jüdische
Weltkongreß als Interessenvertreter des Judentums. Franz Rödel: Das
Problem des deutschen Antisemitismus. Frédéric Hanau: Grundgedanken zu
einer Weltcharta. Walter Maas: Es ist eine Ruhe vorhanden dem Volke
Gottes. Arthur Asch: Über die Stellung der Frau im Judentum. /.
Goldschmidt: Israels Martyrium. F. Goldschmidt: Der Anteil der deutschen Juden
beim Ausbau des Ordens B'nai B'rith. Edith Herrnstadt-Oettingen: Gedenke.
Max Witzenhausen: Jüdische Nobelpreisträger: Philosoph Bergson. Gabriele
Tergit: Eindrücke aus Palästina. Deny Elsoffer: Das Leid, das man Liebe
nennt.

Dokumente

Erste Vollversammlung des oekumenischen Rates der Kirchen
Bericht vom Komitee IV, b

Die christliche Haltung gegenüber den Juden

Einführung

Die christliche Haltung gegenüber dem jüdischen Volk muß uns ein
unausweichliches Anliegen sein, da wir uns hier zusammengefunden haben,
um mit offenen Augen und bußfertigem Herzen die Unordnung der
Menschen zu betrachten und miteinander Gottes ewigen Heilsplan für seine
Kirche neu zu entdecken. Es muß uns dies ein Anliegen sein, weil es zuerst
das Anliegen Gottes war, wie uns in Christus kundgetan ist. Kein Volk in
seiner einen Welt hat schwerer gelitten unter der Unordnung der Menschen
als das jüdische. Wir können nicht vergessen, daß wir nur fünf Jahre nach
der Vernichtung von sechs Millionen Juden in einem Land zusammenkommen,
in dem selber 110,000 Juden weggemordet wurden. Den Juden gegenüber
hat uns unser Gott zu einer besonderen Solidarität verpflichtet, indem er
unser beider Schicksal in seinem Heilsplan verknüpft hat. Wir rufen all
unsere Kirchen auf, dieses Anliegen zu dem ihren zu machen, wenn wir ihnen
jetzt das Ergebnis unserer leider allzu kurzen Beratungen mitteilen.

315


	Rezensionen

