Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 4 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wiirde. Es wire verhangnisvoll, wenn die Juden die umfassende
Idee der Humanitit, die Menschlichkeit und menschliche Gemein-
schaft auf der klein gewordenen Erde umspannt, zu der sie mit
der Bibel einen so wesentlichen Beitrag geliefert haben, preis-
giben, sie setzten dabei ihre eigene Zukunft aufs Spiel. Denn nur
in einer Welt, in der die Humanitat wachsende Geltung gewinnt,
auch im wirtschaftlichen und politischen Leben, kann das kleine
jitdische Volk und sein neuer Staat Israel gedeihen und der Anti-
semitismus allmahlich iiberwunden werden, der ja mit den wirt-
schaftlich-politischen Machtkdmpfen so eng verbunden ist.

Rezensionen

Pieter van Paasen: Wie schon kédnnte die Erde sein! Steinberg-
Verlag, Ziirich 1947. 516 S.

Pieter van Paasen erzihlt in dieser ,,Chronik aus Holland* die Geschichte
und Geschicke seiner eigenen Gymnasialklasse vom Beginn dieses Jahrhun-
derts bis zur Gegenwart. Das Buch ist kein Roman, sondern eben eine
Chronik, und alles, was erzihlt ist, ist wahr und wirklich geschehen.

Einer der Mitschiiler ist Jude, David Dalmaden, der Sohn eines in engen
und bediirftigen Verhiltnissen lebenden Kleinhindlers. In der Schule hat
er — dank seiner Begabung — einen Freiplatz, und in seiner Freizeit zieht
er mit dem Karren des Vaters hausierend von Haus zu Haus. David hat zwei
Briider und eine Schwester: der eine Bruder hat eine Christin zur Frau
genommen und existiert seitdem nicht mehr fiir seinen streng jiidischen
Vater; der andere ist ein Genie und wird als solches von der hartherzigen,
alles am eigenen beschrinkten MaBstab messenden Kleinbiirgerlichkeit des
Stidtchens verkannt und schlieBlich in den Tod getrieben; die einzige
Schwester erlebt so viel personliches Leid, daB sie dariiber krank wird und
in einer Irrenanstalt untergebracht werden muB. Der einzige in der Familie,
der — iuBerlich gesehen — reiissiert, ist David: er wird Arzt und Leiter
eines Spitals, bis er unter deutscher Besetzung als ,,ehrloser Jude* Holland
verlassen und mit dem Warschauer Ghetto vertauschen muB, wo er dann
nach heldenhaftem Widerstand im Ghettokrieg 1945 ums Leben kommt.

In den zwei Kapiteln des Buches, die vom Erleben und Erleiden David
Dalmadens und seiner Familie berichten, wird auch grundsitzlich von
der Judenfrage gesprochen. Auf einer Wanderung mit seinen Kameraden

305

5 Judaica, Bd. IV, 4



offnet der sonst so verschlossene David sein Herz und erzihlt von den Néten
des Judeseins. Sehr schwer ist fiir ihn das Fremdsein in der hollindischen
Heimat: ,jich gehore nicht dazw... ich bin ein AuBenseiter... ich weif}
nicht recht, woraus die Mauer besteht ... mir ist, als gihne ein Abgrund zu
meinen FiaBen...“ (S. 137). An dieses Gestindnis kniipft sich nun eine
Diskussion iiber: wer und was sind die Juden?

Verschiedene Meinungen werden laut: ,,die Juden sind einfach eine religiose
Gemeinschaft, eine Art Sekte, deren Mitglieder hollindischer Nation und
jildischer Religion sind‘“ (S. 138). Diese Ansicht wird abgelehnt, weil ihr
das Gefiihl des Nicht-Dazu-Gehorens der Juden selber, aber auch das Sich-
Distanzieren von christlicher Seite widerspreche. Das einzig wirksame Mittel,
die Verschiedenheit und Fremdheit zwischen Juden und Christen aufzuheben,
sei die ,,Blutverdiinnung‘, das Eingehen von Mischehen zwischen Juden und
Christen, durch die schlieBlich nach Generationen alle jiidischen Souder-
heiten korperlicher und seelischer Art aufgehoben wiirden. Ein Christ unter
den Diskutierenden stellt dann aber die Frage, ob es denn iiberhaupt ein
Programm fiir ein Volk sein kénne, sich selber aufzugeben, sich selber zu
vernichten.

David, der Jude, ist begreiflicherweise nicht dieser Meinung. Er glaubt
vielmehr an sein Volk und hilt die Fortdauer seiner Existenz aus zwei
Griinden fiir gesichert: 1. durch die jiidische Religion, die ,,nicht etwas
von auBen her ihm Auferlegtes und Erworbenes®, sondern ,,ein Teil seines
Seins, ein Etwas in seinem Blut‘‘ sei, und zweitens durch die Erinnerung und
die Hoffnung auf ,,das Land*, auf Palistina (S. 138). Aber der letzte
und tiefste Grund dafiir, daB Israel nie untergehen kann, liegt fiir den Juden
David in der gottlichen Aufgabe, in der Mission, die dieses Volk an
allen anderen Vdélkern noch zu erfiillen hat, die darin besteht, daB es sie
lehren muB, ,die Ideale des Judentums zu beherzigen‘, alle Voélker als
eine groBe Volkerfamilie zu verstehen, allen gleiche Rechte und gleiche
Freiheiten zu gewihren. ,,Die Juden werden ihre Zivilisation nur dann auf-
geben, wenn die Volker der Erde... alle Juden wiirden* (S, 143).

Dem Verfasser des Buches, Pieter van Paasen, sind aber nicht nur die
jidischen, sondern auch die christlichen Aspekte zur Judenfrage bekannt.
Wohl bekannt sind ihm auch in seiner Jugend die damaligen judenmissionari-
schen Bestrebungen seiner holldndisch-calvinistischen Kirche. Sie kommen
nicht gut weg! Zwar nennt er sein Elternhaus ,eine Art Clearinghaus
der Judenmission® (S. 135) und bekennt, daB er lange Zeit nichts sehn-
licher gewiinscht und erstrebt habe, als seinen jiidischen Freund David zu
bekehren. Diesen Wunsch habe er aber griindlich aufgegeben, nachdem er
gesehen habe, was mit den zum Christentum iibergetretenen Juden dank der
Bemiihungen und Bestrebungen der Judenmissionsgesellschaft geschah:
,,Jedesmal (nimlich wenn sich ein Jude bekehrte) ,,waren die aktiven

3006



Mitglieder der Judenmissionsgesellschaft ganz aus dem Hauschen, machten
ein gewaltiges Brimborium um die Bekehrten, fithrten sie von einem Haus
zum andern, und dort wurden sie gefiittert und angeglotzt wie auf dem Jahr-
markt Tanzbiren, MiBgeburten oder hinterindische Kopfjiager. Uberall, wo
sie hinkamen, muBten sie ein Spriichlein aufsagen, das von ihrer Bekehrung
und den Ursachen zeugte, die zur Verwerfung ihres Glaubens gefiihrt
hatten ... (S. 131). Pieter van Paasen findet — unseres Erachtens mit
Recht! — sehr scharfe Worte gegen die total unevangelische Haltung ge-
wisser ,,christlicher’ Kreise, die sich auf ihre Art zur Judenmission berufen
fithlen und dabei nur eine Aufgabe sehen: die Sinnesinderung der Juden
moglichst rasch und 2 tout prix und mit allen méglichen und unmoglichen
Mitteln herbeizufithren, weil fiir sie — wiederum vollig unevangelisch! —
der Jude als Jud e ein Verlorener, ein aus der Beziehung mit Gott Heraus-
gefallener ist.

Pieter van Paasen weiB aber sehr wohl, dafl es auch noch eine andere christ-
liche Haltung dem jiidischen Menschen gegeniiber gibt, die vom Evangelium
her den Juden anders sieht, ohne dabei die gerade vom Evangelium her
gebotene missionarische Haltung dem Juden gegeniiber aufzugeben. Er er-
kennt und schildert sie in der Gestalt seiner eigenen Mutter: ,,Fiir sie waren
die Juden noch immer das auserwihlte Volk, aus dem einst der Retter her-
vorging, und durch welches kraft einer geheimnisvollen Vorbestimmung
auch die endgiiltige Erlosung der Welt kommen werde. Sobald Israel sich
zur Gottlichkeit Jesu bekenne, muBite nach ihrer Meinung die Vorhersage
eines Milleniums der Gerechtigkeit und des Friedens zur Wahrheit werden.
Dies war meiner Mutter tiefstes Hoffen, und darin unterschied sie sich
von vielen unserer Mitbiirger, die das jiidische Volk verachteten, weil es
absichtlich sein heiliges Vorrecht verscherzt und seine Schliisselstellung in
der gottlichen Planung verwirkt habe® (S. 130).

Der Christ — auch der Judenmissionar! — der um diese letzten Dinge weiB,
kann auf ein ,gewaltiges Brimborium* und peinigende Bekehrungsaffiren
verzichten, weil er darauf vertrauen darf, daB Gott selber am Ende der
Tage vor Gliubigen und Ungliubigen, vor Juden, Heiden und Christen in
seinem Sohn Jesus Christus offenbar werden wird. Er kann aber auch den
heute lebenden jiidischen Menschen als solchen lieben, weil er in ihm nicht
etwas Hassenswertes, auch nicht ein bloBes Bekehrungsobjekt, sondern den
auf alle Fille, auch in seinen Irrungen von Gott geliebten Bruder sieht. Er
verzichtet dabei nicht darauf, diesem jiidischen Bruder Christus zu bekennen.
Aber er weiB, daB man — auch er selber! — aus Gottes Gnade wird,
was man ist.

Eine Mahnung Pieter van Paasens, gegen allen Antisemitismus zu kiampfen,
moge den Bericht iiber sein sehr lesenswertes Buch beschlieBen: ,,Wir und
die Volker Amerikas und des britischen Weltreiches haben dazu geschwiegen

307



und in der Verrohung unserer Herzen den Juden die Fluchtwege verrammelt.
Glaubst Du, ihr Blut werde nicht auf unsere Hiupter und die unserer Kinder
kommen? Sahet ihr nicht, Leser und Leserin, daB Gottes Miihlen zwar lang-
sam mahlen, doch sicher und bis zum letzten K&érnchen?‘“ (S. 503).

Basel. LydiaSchiappi.

O. Cullmann: Die Tauflehre des Neuen Testamentes,
Erwachsenen- und Kindertaufe. (Abhandlungen z.
Theologie d. AT.s und NT.s, Heft 12), 1948, Zwingliverlag.
Fr. 5.50.

Diese Schrift wird laut begriiBt werden bei all denen, die durch den Vor-
stoB K. Barths in der Tauffrage aus ihrer Ruhe aufgeschreckt worden sind.
Wird doch hier ein scharfsinniger Versuch unternommen, vom Neuen Testa-
ment her die Lehre und Praxis der Siuglingstaufe zu rechtfertigen.

Angesichts der Tatsache, daB im NT. die Siuglingstaufe hochstens an-
gedeutet wird, geht Cullmann, wie seinerzeit Barth, von der Frage aus: Ist
die Taufe von Kindern, die noch nicht glauben kénnen, mit der ntl. Auf-
fassung vom Wesen der Taufe als solcher vereinbar? (S. 19ff.). Nachdem
er in einem ersten Kapitel den Tod und die Auferstehung Jesu als eine fiir
alle Menschen vorgenommene Generaltaufe im Sinn von Mk. 10,30 und
Lk. 12,50 dargestellt hat, sucht Cullmann in Kp. 2—4 von drei verschie-
denen Seiten zu einem Ja zur Kindertaufe zu gelangen.

Im 2. und 3. Kapitel wird die Taufe als Aufnahme in den Leib Christi
und in ihrem Verhiltnis zum Glauben dargestellt. Fiir C. ist es unwesent-
lich, ob der Taufling bei der Taufe in entscheidungsmiBiger Weise erkennt
und anerkennt, dal er durch die Taufe in das Heil Christi hineingestellt
und auf dieses hin in Pflicht genommen wird. Die Taufe ist nicht cogni-
tiv wie bei Barth, sondern causativ zu verstehen: Sie bewirkt einfach,
indem sie im SchoBe der Gemeinde erteilt wird, daB der Tiufling ein
Glied Christi wird. ,,Gott ordnet ein, er teilt nicht mit, daB er einordnet‘
(26). Der Glaube des Tiuflings ist weder Voraussetzung noch konstitutives
Element des Taufaktes, er tritt erst als Antwort auf die Taufe, als spitere
Bewihrung des Christenlebens auf (45).

Wie ist es nun aber zu erkliren, daB die ntl. Berichte im Zusammenhang
der Taufe so viel von vorangehender Belehrung und vorangehendem Glau-
ben reden? Zuerst versucht C. zu zeigen, daB diese Reihenfolge nicht
itberall im NT. vorausgesetzt sei. Doch will ihm dieser Beweis nicht recht
gelingen (46f.). C. beruft sich auf die Schrift von H. GroB8mann, welcher
auf Rom. 6 hinweist. Doch ist Rom. 6 nicht aus dem Zusammenhang mit
Rom. 3,21ff. und 5, 1ff. herauszulésen! Ein weiterer Hinweis wird aus

308



der Taufe des Kerkermeisters in Philippi konstruiert, doch kann dies nur
durch die Umgehung von Apg. 16, 32 erreicht werden. Die atl. Parallele
in 1. Kor. 10, 1ff. iibersiecht den grundsitzlichen Unterschied zwischen
altem und neuem Bund, wovon noch die Rede sein wird. Die nicht wegzu-
leugnende Zusammenstellung von Glauben und Taufe erkliart nun C. aus
der Missionsituation der Urchristenheit. Bei den iibertretenden Heiden und
Juden stellt der Glaube das von Gott gegebene Zeichen dar, daB sie durch
die Taufe der Kirche einverleibt werden diirfen (44). Dieses Kriterium
wird aber bei zwei Menschengruppen durch ein anderes ersetzt. C. ver-
weist in diesem Zusammenhang, wie schon frither A. Oepke und J. Jeremias,
auf die Parallele der jiidischen Proselytentaufe. Diese wurde den Kindern
iibertretender Eltern zusammen mit diesen erteilt. Auf Grund der Familien-
zugehorigkeit durfte aber auch ein von beschnittenen Proselyten abstammen-
des Kind der Beschneidung teilhaftig werden, ohne daB die Reinigungstaufe
vorangehen muBte, da das Kind durch seine Abstammung heilig war. Auf
dem Hintergrund dieser jiidischen Ordnung werden nun auch fiir das NT.
unterschieden: 1. die Kinder von iibertretenden Heiden und Juden, bei
welchen die Taufsolidaritit der Familie, und 2. die von gliubigen Eltern
geborenen Kinder, bei welchen die Heiligkeit der Abstammung bei der
Taufe den Glauben ersetzen darf (38f.; 44f.). Von da her erhilt nun die
Notiz des Paulus in 1. Kor. 7,14, wonach die Kinder auch durch die
Abkunft von nur einem christlichen Elternteil ,heilig‘“ sind, ein ganz be-
sonderes Gewicht. C. liest aus dieser Stelle heraus, daB diese ,,Heiligkeit*
urspriinglich sogar die Taufe iiberfliissig gemacht habe, da8 sie aber schon
in den frithesten Zeiten zur direkten Voraussetzung der Kindertaufe ge-
worden sei (38f.).

So kommt C. zum SchluB (49), daB der Glaube nach der Taufe von allen
Getauften gefordert wird, vor der Taufe aber nur von den erwachsenen
Ubertretenden, nicht aber von den zugleich iibertretenden oder in christ-
licher Ehe geborenen Kindern. Wiahrend der Taufe ist wesentlich nur
der Glaube der betenden Gemeinde als der Wohnung des wirkenden heiligen
Geistes.

Ohne auf Einzelheiten einzugehen, miissen wir gegen diese exegetische
Rechtfertigung der Siuglingstaufe einige schwere Bedenken anmelden.

1. Wenn auf 1. Kor. 7, 14 wirklich eine T a u f solidaritdt der Familie auf-
gebaut werden konnte (wovon im Textzusammenhang nicht die Rede ist),
so miiBte diese doch auch auf den unglaubigen erwachsenen Eheteil ausge-
dehnt werden. Von der Taufe unglaubiger Erwachsener, einzig auf Grund
ihrer Familienzugehorigkeit, ist im NT. keine Rede! Wie Eph. 5, 26. 27
zeigt, darf ja in 1. Kor. 7, 14 zwischsen dem prisentischen Perfekt , sjylaorac
und dem Adjektiv ,,dyioc‘ kein prinzipieller Unterschied konstruiert werden.

309



2. Die Zugehorigkeit zur christlichen Gemeinde auf Grund der natiirlichen
Geburt und Abstammung steht im Widerspruch zum ntl. Verstindnis der
Kirche als der Gemeinschaft der Glaubenden. Die ntl. Gemeinde ist ja die
Gemeinde derer, die durch die persénliche Begegnung mit dem Offenba-
rungsgeschehen in Christus in eine neue Existenz hineingestellt worden
sind, vgl. Gal. 3, 26f.; Joh. 1, 12ff.; 3,5—16 u. a.

3. Es ist mit der ntl. Lehre vom heiligen Geist unvereinbar, wenn der hl.
Geist unter Umgehung der glaubensmiBigen Entscheidung, allein auf Grund
des Taufaktes, den Taufling als Wiedergeborenen dem Leib Christi zu-
fiigt. Nach dem NT. behandelt der hl. Geist den Menschen gerade nicht als
wtruncus et lapis®, sondern nimmt ihn im Ereignis der Wiedergeburt als
eine Entscheidungen fillende und also glaubende Person ernst, vgl. den
Zusammenhang von Rém. 6; Joh. 3,5ff.; Apg. 2,41 und 38.

Ein ganz schwaches Glied in der Beweiskette C.s scheint mir die Analogie
zur Bescheidung zu sein (4. Kap.). Da sowohl die Taufe als auch die
Beschneidung der Aufnahmeakt in den Bund Gottes ist, diese in den alten,
jene in den neuen, so wird gefolgert, daB in allem Wesentlichen eine Ent-
sprechung festzustellen sei (51). Dies gelte sowohl fiir die Tatsache, daB
bei der Beschneidung die Geburt innerhalb des Bundesvolkes eine ent-
scheidende Rolle spielt (52ff., 55ff.), als auch fiir die Tatsache, daB im
alten Bund die Glaubensbewihrung erst die Antwort auf das Bundeszeichen
darstellt (59ff.).

Dagegen ist zu sagen: Schon bei der Analogie der Proselytentaufe macht
C. mit der heute allgemeinen Erkenntnis zu wenig Ernst, daB namlich die
christliche Gemeinde aufgenommene auBerchristliche Briuche mit ganz
anderm Sinn erfiillt und darum von innen heraus zu etwas ganz Neuem
umgeformt hat. Bei der Analogie der Beschneidung aber ist nicht nur die
Gemeinsamkeit, sondern auch der grundsitzliche Unterschied zwischen dem
alten und dem neuen Bund zu sehen. Dieser Unterschied wirkt sich nun
aber gerade auf Form und Inhalt der verschiedenen Bundeszeichen ent-
scheidend aus!

Wohl ist nach Rém. 4, 11{f. die Beschneidung, dhnlich wie die Taufe, das
Siegel auf die Gerechtigkeit aus Glauben. Im alten Bund aber ist es das
Zeichen, das bei jeder Geburt einer neuen Generation auf die Zukunft
hin weist, in welcher einst der Nachkomme Abrahams kommen wird, der
diese Glaubensgerechtigkeit fiir Juden und Heiden zur realen Gegenwart
wird werden lassen, vgl. Rom. 4, 23ff.; Gal. 3, 13f., 16. Die Taufe aber
ist das Siegel auf das in Jesus Christus gegenwiartig gewordene Ge-
schenk des hl. Geistes und der Gotteskindschaft. Die Beschneidung hat
es mit der auf die Zukunft weisenden VerheiBung der Glaubensgerech-
tigkeit zu tun, die Taufe aber mit der Glaubensgerechtigkeit

310



selbst. Darum ist es falsch, die Analogie aufzustellen: Wie beim Bundes-
zeichen des AT.s der Glaube zur Beschneidung nicht nétig war, so ist er auch
bei der Erteilung des neuen Bundeszeichens nicht nétig. Vielmehr ist vom
Inhalt des neuen Bundes her die Notwendigkeit erwachsen, ein neues Bundes-
zeichen zu schaffen, in welchem das neue Verhiltnis zum Glauben zum Aus-
druck kommt, vgl. Mt. 3,9ff.; Apg. 2, 38f.

Wohl wird auch schon bei der Beschneidung die Heidenwelt anvisiert (52).
Aber auch hier ist der Unterschied zwischen altem und neuem Bund fest-
zuhalten. Durch die Beschneidung wurde das alte Bundesvolk, in Analogie
zum Gesetz, von den andern Vilkern gerade unterschieden und getrennt.
Und wenn einige Proselyten iibertraten, so war dies nicht nur das ver-
heiBungsvolle Zeichen, daB in der Zukunft einmal der ,,Zaun* zwischen
Juden und Heiden fallen werde, vielmehr wurden diese Menschen durch
die Ubernahme der Beschneidung aus ihrem Volke losgelost und in das
Volk des Gesetzes versetzt. Das Volk des Gesetzes war aber das Volk, das
auf Grund besonderer Gesetzesleistungen und auf Grund der Abstammung
von ,gesetzlichen‘* Eltern Anteil am Reiche Gottes erwartete. Im neuen
Bunde aber wird der Unterschied zwischen Juden und Heiden ausge-
geléscht. Die Zugehorigkeit zum ausgesonderten Volk der Juden, die Ab-
kunft von besondern Eltern ist kein Prijudiz mehr fiir die Zugehorigkeit
zum Leibe Christi. Wer durch Wiedereinfithren der Beschneidung die Zu-
gehorigkeit zu einem besondern, sich durch natiirliche Geburt fortpflan-
zenden ,,Volk** fordert, der fillt in den Bund des Gesetzes zuriick, ja der
fallt iiberhaupt aus allem Zusammenhang mit Gott (Gal. 5, 2—3). Von
diesem entscheidenden Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium her ist
es ein FehlschluB, wenn gesagt wird: Weil die Proselytentaufe und die
Beschneidung auf Grund von familien- und volksmiBiger Zugehorigkeit
erteilt wurden, darum werde es auch in der ntl. Gemeinde dhnlich gewesen
sein. Gerade die Tatsache, daB schon Johannes der Taufer einen scharfen
Schnitt zwischen der endzeitlichen Gemeinde und den ,,natiirlichen* Kindern
Abrahams zog, ist in diesem Zusammenhang von groBer Bedeutung und
sollte auf ihre Griinde hin noch ndher angesehen werden, vgl. Mt. 3,9 par.

So wird der Vergleich mit der Beschneidung, den C. zu einer Stiitzung fiir
die Kindertaufe ausbaute, geradezu zu einem Argument gegen diese.

Trotz der Bedenken, die gegen C.s Schrift geltend zu machen sind, ist es
gut, daB sie erschien. Denn diese auf eine Auslegung des NT.s aufgebaute
Verteidigung der Kindertaufe ruft nach neuer Besinnung iiber Sinn und
Wesen nicht nur der Kindertaufe, sondern der Taufe im allgemeinen, so
wie sie in der Urchristenheit geiibt wurde. Dies wird aber zur neuen Kla-
rung der heutigen Positionen beitragen.

Beggingen (Schaffh.). Chr. Maurer.

311



Bernhard Blumenkranz: Die jiidischen Beweisgriinde im Reli-
gionsgesprich mit den Christen in den christ-
lich-lateinischen Sonderschriften des 5. bis 11.
Jahrhunderts. Theolog. Zeitschrift, Basel, 4. Jahrg., H. 2.

Dieser Aufsatz bietet eine interessante Zusammenstellung sowohl der christ-
lichen Literatur, die in der Epoche vom 5. bis 11. Jahrhundert dem jiidisch-
christlichen Gespriach gedient hat, als auch der Einwendungen, die in diesem
Zeitraume von jiidischer Seite gegen den christlichen Glauben gemacht
worden sind.

Selbstverstindlich wire es eigentlich nahergelegen, dafiir vor allem
jiidische Quellen heranzuziehen. Doch B. ist der Auffassung, daB die jidi-
schen Argumente, die in der christlichen Literatur in Erscheinung treten, im
Gesprich zwischen Juden und Christen auch tatsidchlich zur Verwendung
kamen und dem Verdacht entriickt seien, nur ,literarisches Riistzeug
gewesen zu sein. Der hier ins Auge gefaBte Zeitabschnitt erscheint dem
Verfasser fiir die ausschlieBliche Heranziehung der christlichen Literatur
auch darum besonders giinstig, weil da im Gegensatz zu fritheren und spi-
teren Epochen die christlichen Schriftsteller den Standpunkt des jiidischen
Gesprichspartners relativ ausfithrlich und objektiv zur Darstellung bringen.
Wihrend die Literatur (Predigten, Traktate, Schriften in Dialogform, echte
Dialoge usw.) in chronologischer Reihenfolge aufgefithrt und kurz be-
schrieben werden, wird fiir die Darstellung der ,jiidischen Beweisgriinde‘
die systematische Ordnung gewihlt.

Darnach bezog sich die Auseinandersetzung zwischen Christen und Juden
vor allem auf die richtige Exegese einzelner Stellen des AT’s wie Jes. 7,10.
Ist da von einer Jungfrau oder von einer jungen Frau die Rede, die gebiren
soll? Sie dreht sich grundsatzlich um die Berechtigung des christologi-
schen Verstindnisses des atl. Schrifttums. Das Gesetz in seiner Heilsbedeu-
tung wird diskutiert, und dann ganz besonders auch die christlichen Lehren
von der Gottessohnschaft und der Trinitat.

Zusammenfassend stellt B. fest, daB die jiidische Argumentation einen zu-
nehmend rationalistischen Zug gewinne, daBl die Ubereinstimmung von Juden
und christlichen Hiretikern in ihren Einwendungen gegen die Kirche immer
haufiger werde.

Man konnte diesen Aufsatz von B. vielleicht fiir iiberholt halten, da heute
ja ganz andere Dinge das Gesprich zwischen Christen und Juden be-
herrschen. Unseres Erachtens wire das verfehlt. Wenn das Gesprich zwi-
schen Kirche und Synagoge einmal wieder zum Glaubensgesprich werden
darf, dann wird es sich ohne Zweifel um dieselben Fragen drehen wie in
der Zeit, in die uns dieser wertvolle Aufsatz einen Blick fun 148t.

Basel. Robert Brunner.

312



Hans Bieterthard: Kirche und Synagoge in den ersten Jahr-
hunderten. Antrittsvorlesung in Bern. Theologische Zeitschrift,
4. Jahrgang, Heft 3.

B. beginnt seine Darlegungen mit einem Hinweis auf die Aktualitit
der Judenfrage, welche zumal fiir die Kirche eine ,Existenzfrage‘ bedeute.
Achtet man auf den historischen Aspekt der Judenfrage, so st6B8t man auf
Detailprobleme der frithen Kirchengeschichte, und B. schneidet nun eine
ganze Fiille derselben an: Die Verfluchung der Christen durch die Synagoge,
die Zuspitzung der Gegensitze wihrend des Barkochbakrieges, die Bundes-
genossenschaft von Kirche und Synagoge in der Abwehr heidnischer Ethik
und Gnosis; die umstrittene Exegese des AT, parallele Entwicklungen in
Kirche und Synagoge in Sachen Tradition und Lehrautoritit, die Stellung
des Talmud zu Jesus und dem christlichen Dogma. AbschlieBend werden
die frithen Versuche, die Judenfrage theologisch zu l6sen, genannt: Barnabas-
brief, Origenes Erklirung von Rémer 9—11 und die Predigten des Chry-
sostomus gegen die Juden. Diese Aufzihlung zeigt den empfindlichsten
Mangel dieser Vorlesung: Es fehlt weitgehend der innere Zusammenhang.
Das historisch Erarbeitete ist zu wenig verarbeitet, man vermifit darum
auch klare und richtunggebende SchluBfolgerungen. Wo sich Ansitze dazu
zeigen, macht sich sofort auch eine gewisse wohlbekannte Uberschitzung der
Judenfrage bemerkbar. Auch das historische Bild bleibt unvollstandig, weil
Bietenhard auBer den genannten Kirchenvitern nur talmudische Quellen ver-
wertet. Man vermiBt einen Hinweis auf die vorchristlichen Losungen der
Judenfrage z.B. in der Stoa, die fiir die spiteren kirchlichen Losungen
weithin mitbestimmend wirkten. Es fehlt ein historisches Verwerten der
neutestamentlichen Quellen, also einer Zeit, in welcher sich gerade die
wesentlichen Entscheidungen vollzogen haben. Und endlich hitte auch ein
genaueres Durchforschen der iibrigen sog. Apostolischen Viter (Didache,
1. und 2. Clemens u. a.) noch manche Frage tiefer beleuchten konnen.

Heiden. A. Meier.

Heinz Schmidi: Die Judenfrage und die christliche Kirche
in Deutschland. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1947.

mDer Jude ist unser Glick — ruft der Verfasser dieses feinen, besinnlichen
Heftes zur Judenfrage in sein Volk hinein. Es ist das deutsche Volk, dem
wihrend Jahrzehnten immer wieder eingehimmert worden ist, daB der Jude
das Verderben nicht nur Deutschlands, sondern der ganzen Welt sei. Schmidt
kommt zu diesem SchluB micht aus einer sentimentalen Judenfreundschaft
heraus, sondern durch sein Aufmerken auf das, was uns in der Bibel von
Gott her iiber den Juden gesagt ist. Es sind nicht seine eigenen, sondern
Gottes Gedanken, die sich ihm zu dem ungewdéhnlichen Wort an sein Volk
verdichten: Der Jude ist unser Gliick!

313



Die Zeit scheint freilich noch nicht gekommen, wo in Deutschland und
wahrlich nicht nur in Deutschland die Menschen es horen und glauben, da8
in diesem Worte die Wahrheit liegt und wo sie deshalb auch sich griindlich
indern in ihrer Haltung dem Juden gegeniiber. Aber gerade darum muB
dieses Wort von Mund zu Mund gehen, gerade darum mochten wir der
mutigen Schrift von Schmidt weiteste Verbreitung wiinschen.

Basel. Robert Brunner.

Literatur

Cahiers Sioniens: 2me Année T.I, Nr. 4, Juillet 1948. P. Demann:
Les Juifs sont-ils maudits? M. Dupont: Réflexions sur la condition des
Juifs. G. Lambert S. J.: La restauration juive sous les rois Achéménides.
C. van Deyck: Vladimir Jabotinsky. J. M. Oesterreichen: Bergson et la
foi chrétienne. P. D.: A la recherche de 'unité organique d’Israel.

Foi et Vie: Mars 1948, Deuxiéme cahier d’études Juives. W. Vischer:
Etude biblique sur Romains IX a XI. /. /saac: La masse du peuple juive
a-t-elle repoussée Jésus? R. Niebuhr: La foi Chrétienne et le probleme des
races. M. Dworzecki: Psaume d’Exodus 1047.

Historia Judaica: Vol. X. April 1948, No. 1. Simon Halkin : Socio-
historical implications of modern Hebrew. Kurt Stillschweig: International
protection of human rights. Edmund Silberner: Proudhon’s judeophobia.

The Jewish Quaterly Review: Vol. XXXIX, July 1948, Nr. 1:
Solomon Zeitlin: The Halaka, introduction to Tannaitic jurisprudence. Cyrus
H. Gordon: Phoenician inscriptions from Karatepe. Ellis Rivkin: Leoun da
Modena and the Kol Sakhal. Judah Rosenthal: Hiwi Al-Balkhi.

Yivo Bletter: Vol. XXX, Winter 1947, Nr. 2: The German death
sentence against the Jewish people. Zelig Kalmanovitch: The spirit of the
ghetto. Anna Natanblut: Schools in the Warsaw ghetto. Niusia Dlugi, Brayna
As, Shimon Palewski, Zenia Berkon, M. Dworzecki: The Vitenber day in
the Vilna ghetto. Rackel Pupko-Krinsky: Mywork in the Yivo under Nazi
Supervision. Abner Feldmann: In the ghetto and in the extermination camps.
Isaac Schneerson: The Jewih documentation center in Paris. Z. Szajkowski:
Maps of concentration camps and ghettos. Z. Szajkowski: A bibliography of
publications on the Warsaw ghetto. M. Weinreich: Shlomo Mendelssohn
1896—1948.

314



Zwischen den Zeiten, Jiidisches Leben, Jiidisches
Wissen: 1. Jahrgang, Mai 1948, H. 8. E. G. Léwenthal: Dank und
GruB zum 75. Geburtstag von Leo Baeck. Alfred Werner: Lesender alter
Jude. Gabriele Tergit: Das Land Palidstina. Philipp Auerbach: Antisemitis-
mus, die Schmach des Jahrhunderts. K. M.: Schutz gegen Pressepropaganda,
die zum RassenhaB aufruft! A. F. Kafz: Der Mythus von der deutschen
Jugend. Fred Hanan: Lyrik-Preis 1947. Alfred Werner: Konig Salomons
schwarze Kinder. Arthur Asch: Gedanken zur Friedensidee im Judentum.
Edith L. Meyer: Aufbruch. Edith Herrnstadt-Oettingen: Die Reise einer
GroBmutter. 1. Jahrgang, Juni 1948, H. 9: /. SchAwarzbart: Der jiidische
WeltkongreB als Interessenvertreter des Judentums. Franz Rédel: Das Pro-
blem des deutschen Antisemitismus. Frédéric Hanau: Grundgedanken zu
einer Weltcharta. Walter Maas: Es ist eine Ruhe vorhanden dem Volke
Gottes. Arthur Asch: Uber die Stellung der Frau im Judentum. /. Gold-
schmidt: Israels Martyrium. F. Goldschmidt: Der Anteil der deutschen Juden
beim Ausbau des Ordens B’nai B’rith. Edith Herrnstadt-Oettingen: Gedenke.
Max Witzenhausen: Jiidische Nobelpreistriger: Philosoph Bergson. Gabriele
Tergit: Eindriicke aus Palistina, Deny Elsoffer: Das Leid, das man Liebe
nennt.

Dokumente

Erste Vollversammlung des oekumenischen Rates der Kirchen
Bericht von Komitee IV, b

Die christliche Haltung gegeniiber den Juden
Einfihrung

Die christliche Haltung gegeniiber dem jiidischen Volk muB uns ein
unausweichliches Anliegen sein, da wir uns hier zusammengefunden haben,
um mit offenen Augen und buBfertigem Herzen die Unordnung der Men-
schen zu betrachten und miteinander Gottes ewigen Heilsplan fiir seine
Kirche neu zu entdecken. Es muB uns dies ein Anliegen sein, weil es zuerst
das Anliegen Gottes war, wie uns in Christus kundgetan ist. Kein Volk in
seiner einen Welt hat schwerer gelitten unter der Unordnung der Menschen
als das jiidische. Wir koénnen nicht vergessen, daB wir nur fiinf Jahre nach
der Vernichtung von sechs Millionen Juden in einem Land zusammenkommen,
in dem selber 110,000 Juden weggemordet wurden. Den Juden gegeniiber
hat uns unser Gott zu einer besonderen Solidaritit verpflichtet, indem er
unser beider Schicksal in seinem Heilsplan verkniipft hat. Wir rufen all
unsere Kirchen auf, dieses Anliegen zu dem ihren zu machen, wenn wir ihnen
jetzt das Ergebnis unserer leider allzu kurzen Beratungen mitteilen.

315



	Rezensionen

