
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Buchbesprechung: Rezensionen ; Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

A. Reifenberg, Ancient Jewish Coins. 2. Auflage. Verlag Rubin
Mass, Jerusalem 1947. 66 S., 16 Tafeln.

Die neueren Entdeckungen von Denkmälern jüdischer Kunst aus dem
Anfang unserer Zeitrechnung haben unsere Kenntnis von der religiösen Kunst
des Spätjudentums und von den sich in ihr äußernden religiösen Gedanken
stark vermehrt und uns einen ganz neuartigen Einblick verschafft in das

gottesdienstliche Leben der ältesten Synagogengemeinden (s. meinen
Bericht über „Die älteste religiöse Kunst der Juden", Judaica 2, 1946, S. Iff.).
Bei allen diesen Forschungen ist eine Denkmälergruppe sehr wenig berücksichtigt

worden, weil sie schwer zugänglich und ohne Spezialkenntnisse
kaum deutbar ist, nämlich die Münzen. Es ist darum ein großes Verdienst
des Professors an der Universität Jerusalem A. Reifenberg, diese
historisch so wichtigen Denkmäler einem weiteren Kreis zugänglich
gemacht zu haben. Die 1940 zuerst erschienene Arbeit liegt jetzt in zweiter,
erweiterter Auflage vor und erlaubt auch dem Nichtspezialisten, einen
wirklichen Eindruck von der Entwicklung und der Bedeutung der alten jüdischen
Münzkunst zu gewinnen. Der Verfasser läßt auf einen geschichtlichen und
sachlichen Überblick über die Münzprägungen der einzelnen Epochen eine

genaue Beschreibung jeder einzelnen Münze folgen, die von Tafeln
begleitet ist, die zwar nicht in jedem Fall eine Nachprüfung ermöglichen,
auf alle Fälle aber einen ausreichenden Eindruck von dem bildlichen Gehalt
der Münzen vermitteln 1.

Natürlich lernen wir aus den Münzen nicht so sehr das Denken und Fühlen
des Volkes als vielmehr die allgemeine und religiöse Politik der
Regierenden kennen. Darüber aber ergeben sich recht interessante Einsichten.
Die ältesten Münzen, nach der Hypothese des Verfassers z. T. auf Nehemia
zurückgehend, zeigen nur heidnische Motive. Eigentlich jüdische Münzen
beginnen erst unter den Makkabäern, hier taucht die althebräische Schrift
auf den Münzen auf, daneben Darstellungen von Tempelgefäßen,
Gegenständen des Laubhüttenfestes, des siebenarmigen Leuchters, also von
Motiven, wie sie auch die sonstige jüdische Kunst darzustellen pflegte.
Daneben zeigt sich auf den Münzen die wechselnde politische und religiöse
Einstellung der Makkabäer und Herodianer: zuerst taucht der fürstliche
Name in Hebräisch auf, dann in Griechisch; während die älteren Herrscher
mit Rücksicht auf die religiösen Gefühle der Juden noch die Darstellung

1 Leider ist, wohl im Zusammenhang mit der Einfügung neuer Münzbilder
für die 2. Auflage, die Übereinstimmung zwischen beschreibendem Text
und Abbildungen nicht immer ganz in Ordnung; es fehlen die Beschreibungen

der neu eingefügten Münzen 14a, 15a, 16a, 18a, 33a, 46a, 55a, 124a,
während etwa 20 beschriebene Münzen nicht abgebildet sind. Doch
behindert dieses Versehen die Verständlichkeit des Ganzen in keiner Weise.

144



menschlicher Figuren vermeiden, läßt Philippus, einer der Söhne Herodes' 1.,
zuerst das Haupt des römischen Kaisers auf seinen Münzen abbilden, während

Agrippa I. (Apg. 12, lf. genannt) sogar sein eigenes Bildnis aufprägen
ließ, wohingegen andere Herrscher (so Antipas, der Landesherr Jesu) auch
die Kaiserbilder vermeiden. Besonders interessant sind die zahlreich
abgebildeten Münzen aus den Aufständen der Jahre 66—70 und 132—135, auf
denen sich nicht nur mehrfach ein stark an die späteren Kelche des christlichen

Gottesdienstes erinnernder Spendebecher findet, sondern auch neben
den immer wiederholten Symbolen des Laubhüttenfestes und des heiligen
Landes ein Tempel, den Reifenberg mit guten Gründen auf den erwarteten
Neubau des Tempels nach dem Siege Barkochbas deutet. So erlauben uns
diese unscheinbaren Denkmäler mannigfache Einblicke in die Politik, die
religiöse Sitte und die Hoffnung des Spätjudentums, und man ist dem
Verfasser dankbar, daß er uns diese Zeugnisse so gut zugänglich gemacht
und so zuverlässig gedeutet hat.

Zürich. Werner Georg Kümmel.

Johann Jakob Stamm: Das Leiden des Unschuldigen in
Babylon und Israel. Zwingliverlag Zürich 1946.

Es gab eine Zeit, da man den alttestamentlichen Glauben als einen bloßen
Ableger des babylonischen glaubte deuten zu dürfen und die Assyriologen
die Überlegenheit der babylonischen über die israelitische Religion verkündeten,

da aber auch umgekehrt manche Theologen im Übereifer die
Zusammenhänge zwischen den beiden Welten glaubten als ganz unbedeutend
hinstellen zu dürfen. Heute bestreitet niemand mehr, daß, wie Israel Anteil hat
an der allgemeinen Kultur des Alten Orients und zumal Babylons, so auch
im Glauben des Alten Testamentes Bausteine verwendet sind, die in Babylon

gebrochen wurden. Jedermann sieht aber auch, daß aus dem Geist des
Jahweglaubens heraus dieses Material zu einem Bau ganz besonderer Art
verwendet worden ist. So ist denn ein ruhig und vorsichtig abwägender
Vergleich über die im Titel der vorliegenden Untersuchung erwähnte Frage
durchaus möglich und fruchtbar, und das um so mehr, als die Frage nach
dem Leiden des Unschuldigen vor allem in der Weisheitslehre gestellt wurde,
die ohnehin zu einem guten Teil gemeinsamer Besitzstand der vorderasiatischen

Völker war. Den Sinn seines Vorgehens sieht der Verfasser selbst
darin, „daß dadurch Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten in ein helleres
Licht gerückt werden als bei isolierender Betrachtung".

Die Frage nach dem Leiden des Unschuldigen erwächst hier wie dort aus
der Überzeugung, daß sich im Schicksal des einzelnen Gottes Gerechtigkeit

widerspiegeln müsse. Den Hauptunterschied bei der Beantwortung des
Problems sieht der Verfasser darin, daß „die Babylonier in ihren Fragen
auf die menschliche Erfahrung angewiesen sind", der Mensch bleibt im

Judaica, Bd. IV, 2
145

5



Grunde mit seiner Frömmigkeit allein, während Israel auf „die Offenbarung
des persönlichen Herrn" greifen kann, „die den Leidenden in ein neues
Verhältnis zum göttlichen Willen bringt". Der Dichter des 73. Psalms darf
eindringen in Gottes geheimnisvolles Walten, Hiob muß verstummen, wie
Gott von den Wundern seiner Schöpfung redet. Daraus ist es auch zu
erklären, daß die babylonische Religion dem, was Stamm „das beispielhafte
Leiden" der israelitischen Propheten nennt, nichts Ähnliches an die Seite
stellen kann. (Besser würde er allerdings sagen „zeugnishaftes Leiden", wie
es vor allem bei Jeremia sichtbar wird. Wenn Stamm auch von Arnos sagt:
„Die Not der Anfechtung wird ihm nicht fremd geblieben sein", geht er
allerdings über das hinaus, was unsern Texten zu entnehmen ist.)
Hingegen kennt die babylonische Religion wohl das Ersatzleiden, indem z. B.

in schlimmen Zeiten ein Ersatzkönig böse Vorzeichen auf sich zu nehmen
hat und dann geopfert wird, aber nicht das in Freiwilligkeit und im vollen
(Bewußtsein ertragene stellvertretende Leiden, das der Gottesknecht des

Alten Testaments auf sich nimmt. Was den Inhalt der alttestamentlichen
Antwort betrifft, hätte noch deutlicher hervorgehoben werden dürfen, wie
das Leben nach dem Tod die eigentliche Lösung für den einzelnen bringt
(Ps. 49 und 73, Hiob 19). Die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes ist
letzten Endes aufgehoben in der Verkündigung des Heils, das erst in der
neuen Welt voll zu seiner Entfaltung kommen wird. Das ist zwar im Alten
Testament mehr nur angedeutet, aber es leidet keinen Zweifel, daß
Auferstehung und ewiges Leben das letzte Wort zum Schicksal des einzelnen
ist, so wie die Gerechtigkeit Jahwes in seiner Weltregierung sich letztlich
in der Neuschöpfung erweisen wird. Nur von der Eschatologie her kann
die Frage nach der göttlichen Gerechtigkeit befriedigend beantwortet
werden.

Da das Büchlein keine besonderen Fachkenntnisse voraussetzt, wird es von
jedermann mit Gewinn gelesen werden können.

Luzern. Hans Wildberge r.

Joachim Jeremias: Die Gleichnisse Jesu. Band 11 der Abhand¬
lungen zur Theologie des Alten und Neuen Testamentes. Zwingli-
verlag, Zürich 1947. 119 S.

Die gründliche Arbeit des Göttinger Professors für Neues Testament geht
entschlossen den neuen Weg, die Gleichnisse aus der Situation heraus zu
verstehen, in welche hinein sie zum ersten Male gesprochen wurden. Von
der Zeit Jesu bis zur schriftlichen Abfassung durch die Evangelisten hat
sich ein entscheidender Wechsel in der Hörerschaft vollzogen. Viele Gleichnisse,

welche in der uns vorliegenden Form für den christlichen Hörer
berechnet sind, sind ursprünglich zu ganz andern Kreisen, zu den Gegnern

146



Jesu, zur gleichgültigen Menge usw. gesagt worden. Der Wechsel der
Hörerschaft brachte natürlich eine Umbiegung der Spitze, des tertium com-
parationis der Gleichnisse mit sich. Worte, welche Jesus als Streitwaffe
in konkreten Auseinandersetzungen verwendete, wurden zu verallgemeinernden

Ermahnungen umgestaltet. Gleichnisse, welche die zur Entscheidung
drängende Zeit des kurz bevorstehenden Reiches Gottes kennzeichneten,
wurden im Zuge der ausbleibenden Parusie in ihrem gegenteiligen Sinne
ausgewertet. Nebensächliche Einzelzüge erhielten durch massive allegorische
Auslegung das Hauptgewicht. Durch diese mannigfachen Entwicklungen
hindurch sucht Jeremias zu jenem Sinn durchzudringen, den Jesus selbst
seinen Worten gegeben hat. Ausgedehnte Kenntnis der aramäischen Sprache
und der palästinensischen Umwelt sind wichtige Hilfsmittel Jeremias für
seine Aufgabe. Daß das gesteckte Ziel weitgehend erreicht wurde, gibt der
Broschüre Jeremias' eine weitragende Bedeutung.

Ein noch größerer Wert aber liegt darin, daß sich Jeremias zugleich um
den Inhalt der in den Gleichnissen enthaltenen Botschaft bemüht. Jesus
verdeutlicht in verschiedenen Frontstellungen die Kraft, das Heil, aber auch
den Ruf zur freudigen Umkehr und Nachfolge, die in der Botschaft vom
hereinbrechenden Reiche Gottes enthalten sind. Folgende Ansatzpunkte in
der Auslegung Jeremias' scheinen mir im Blick auf die heutige Lage der
Kirche und der Welt besonders wichtig zu sein:

1. Mit dem in vielen Gleichnissen genannten „Bruder" oder „Nächsten"
meint Jesus nicht, wie z. B. besonders Matthäus, den Mitjünger, sondern
jeden in Not Befindlichen und Bedrängten (vgl. S. 101 f. und Anm. 196).
Von dieser Erkenntnis aus rückt die notleidende „Welt" wieder ganz neu ins
Blickfeld der Botschaft vom Reiche Gottes.

2. Der Kernpunkt der meisten Gleichnisse Jesu ist das Evangelium „für
die Armen", zu denen nicht nur der „Sünder", sondern der in jeder Hinsicht
Geringe zu zählen ist (vgl. S. 82 f.). Durch diese Feststellung Jeremias'
tritt die wichtige soziale Seite der Gleichnisse hervor.

3. Am Schlüsse seiner Arbeit stellt Jeremias neben die Gleichnismfen auch
noch die Oleichnishandlungen Jesu (Essen mit den Zöllnern, Wahl von zwölf
Jüngern, Brotbrechen als Gleichnis für seinen Sühnetod für die andern usw.).
Dadurch wird die Botschaft der Gleichnisse mitten in die umfassende
Wirksamkeit Jesu hineingestellt. Die Botschaft der Gleichnisse kann nicht von
dem abgelöst werden, der sie gesagt hat: Jesus sagt nicht nur die
Botschaft vom Reiche Gottes, in seinem Kommen ist er sie zugleich!

So klein die Broschüre Jeremias' scheint, so weitreichend ist das, was in ihr
gesagt wird.

Beggingen (Schaffh.). C. Maurer.

147



J. Jocz, The Jews in the Bible. A Bible Study Course. London
S. P. C. K. 1947, gedruckt bei Church Army Press Cowley, Oxford.
79 S.

In der Art eines Katechismus, also in Frage und Antwort, wird hier
versucht, die Lehre der Bibel über das jüdische Volk vorzutragen. Das Buch
ist die Frucht von Gesprächen, die in Bibelkreisen über diesen Gegenstand
geführt wurden. Es ist daher auch eine treffliche Anleitung, solche
Gespräche in Bibelgruppen zu führen. Das Buch beginnt mit der Frage nach
der Herkunft des jüdischen Volkes und endet mit der Frage nach seiner
Zukunft und den christlichen Möglichkeiten, ihm den Weg dahin zu
bereiten.

Robert Brunner.

Mélanges dédiés au Dr. B. A Tschletioff à l'occasion de son 80e anniver¬
saire. Union O.S.E., Genève.

Verband der Gesellschaften zum Gesundheitsschutz der Juden. Festschrift
für Dr. B. A. TscMenoff anläßlich seines 80. Geburtstages.

Dr. Tschlenoff gehörte zu den Begründern dieses Verbandes, an dessen

Spitze er sich seit 1924 befindet. Als er Ende des vorigen Jahrhunderts im
Kampfe um die politische und wirtschaftliche Befreiung der Juden in Rußland

vor Verfolgung durch die zaristische Polizei ins Ausland flüchten
mußte, fand er Asyl in der Schweiz und wurde hier Doktor der Medizin,
später Privatdozent an der Universität in Bern. Noch heute arbeitet er
unermüdlich an der Verbesserung der Gesundheitslage der Juden. Für die
aus den Konzentrationslagern geretteten hat der Name Dr. Tschlenoff
symbolische Bedeutung erhalten.

Dieses Buch von 224 Seiten enthält 10 Beiträge soziologischen, geschichtlichen,

medizinischen und pädagogischen Inhalts, ferner Biographisches über
Dr. Tschlenoff und eine Übersicht über die Leistungen der O.S.E., von 1912
bis 1945 einerseits, die Aufgabe und bisherigen Ergebnisse der Arbeit der
Verbandszweige in Nord- und Südamerika andererseits.

Mit Recht kann man das Ganze zur Einführung in das moderne,
„fortschrittlich" gesinnte Judentum empfehlen, welches sich in bewußtem Gegensatz

zum „historischen" (orthodox) stellt. Der fortschrittbewußte jüdische
Erzieher kann dem jungen Menschen keine festen Regeln für sein Verhalten
auf den Weg geben. Die Gesetzbücher, die Propheten, der Talmud und die
Tradition sind also hier anscheinend nicht mehr allein verpflichtend und
„Stärkung des jüdischen Nationalbewußtseins" ist das Ziel. Der „jüdische
Genius", welcher einen Moses, die Propheten, die Psalmen und Christus,
Maimonides und Spinoza, Karl Marx und Einstein hervorgebracht hat, sowie
die Märtyrer der Kreuzzüge und der Inquisition, die Makkabäer und die

148



Chaluzim, den „Bund" und die Helden des Ghettos von Warschau, wird
hier gepriesen 1.

Der Erhaltung und zahlenmäßigen Entfaltung des jüdischen Volkes sind
Studien über das Bevölkerungsproblem und die hauptsächlichen
Todesursachen der Juden gewidmet. Vermeidung von Tuberkulose, Krebs und
Kindersterblichkeit, Schaffung zahlreicher Möglichkeiten zur Überwachung
und Behandlung im vorbeugenden Sinne, unter Berücksichtigung der
besonderen geistigen Eigenart der Betreuten, sorgfältigste Pflege und
Beobachtung der Kinder, dieses sind gegenwärtig die wesentlichsten
Arbeitsaufgaben der O.S.E.

Während ihre weitverzweigte Organisation in Rußland, von wo sie ihren
Ausgang nahm, schon 1919 vom Staate übernommen wurde, bildet sie in
den übrigen Ländern eine Ergänzung der staatlichen Sozialarbeit.

In der Zeit drohender Ausrottung der europäischen Judenheit leistete die
O.S.E. höchst Beachtliches bei der Rettung der Kinder durch Errichtung
von Kinderheimen in Frankreich. Durch Zusammenarbeit mit den
Widerstandsbewegungen verhalf sie Tausenden zur Unterbringung bei Pflegeeltern
und zum heimlichen Grenzübertritt in Asylländer. Die Durchführung des
Planes zur Rettung von 5000 Kindern nach USA scheiterte an den sich
überstürzenden Kriegsereignissen, welche alle Transportmöglichkeiten
nahmen. Jedoch wirkt die Organisation heute weiter beim Ausbau der
Beziehungen zu den Juden der westlichen Halbkugel mit, an deren Solidaritätsgefühl

bei den Hilfsaktionen für die geschwächte Judenheit in Europa appelliert

wird.

Besonderes Interesse verdient eine Studie über den Ursprung des Ost-Judentums

2. Die weitverbreitete Auffassung von deren ausschließlich westlichem
Ursprung, welche mit dem Gebrauch des jiddisch, einem alt-deutschen, mit
wenigen hebräischen Worten gemischtem Idiom, begründet wird, kann einer
genaueren Prüfung der Wanderungsbewegungen aus Palästina im Laufe der
Jahrhunderte nicht standhalten. Neben der Wanderung aus Palästina nach
dem Westen (in die Provinzen des römischen Reiches, später über Nord-
Afrika mit den Mauren) wird hier vom Wege über Babylonien, Persien und
den Kaukasus einerseits, über Kleinasien, Griechenland und später Byzanz
andererseits, berichtet. (Die Gemeinden sammelten sich in der heutigen
Ukraine, Weißrußland, Polen, Litauen, Moldau-Provinz und Ungarn.)
Bedeutung kommt der Tatsache zu, daß das an der Wolgamündung und der
Krim ansässige Volk der Khazaren, unter welchem viele Juden aus
Babylonien wohnten, sich für das Judentum im achten Jahrhundert entschied,
um so der Unterordnung unter das Kalifat von Bagdad, aber auch dem

1 Prof. L. Hersch, Genf. Jüd. Erziehungsprobleme.
2 Brutzkus: Die Ursprünge des russischen Judentums.

149



Patriarchat von Byzanz zu entgehen. Durch die Tartaren-Einfälle im 13.

Jahrhundert ist allerdings die Mehrzahl dieser nicht semitischen Juden
vernichtet worden. Immerhin war es dem in der Krim geretteten Reste dieses
Volkes zu danken, daß die im 14. Jahrhundert sich wieder bildenden
Gemeinden, auf Grund des Zuzuges aus dem Westen, neue Belebung erfahren
konnten. In Klein-Polen, Galizien, Wolhynien und weiten Teilen der Ukraine
geschah die neue Ansiedlung, welche ständig Vermehrung über Böhmen
erhielt. Hiezu kam im 16. und 17. Jahrhundert eine große Zahl westeuropäischer

Einwanderer, namentlich aus Süd-Deutschland: die Übernahme des

jiddisch soll allen diesen Einwanderern zuzuschreiben sein, deren kulturelles
und soziales Niveau wesentlich höher als das der ansässigen Juden gewesen
sein dürfte.

Ein Hinweis auf das Ergebnis von Blutgruppenforschungen bestätigt die
vertretene Auffassung: 1/4 der Ost-Juden dürfte seinen Ursprung bei dem
Khazaren-Volke haben, während 3/4 aus Westeuropa stammen, welche gegen
Ende des Mittelalters aus Frankreich, Deutschland und Böhmen nach und
nach vertrieben wurden. Diese Forschung soll auch gezeigt haben, daß z. B.
die Berliner Juden reinere Europäer sind als die übrigen deutschen Ein-;
wohner, da letztere aus einer Mischung von Germanen und Slaven (Wenden)
herrühren.

Endlich werden wir mit den Marannen in Portugal bekanntgemacht3, den

Abkömmlingen jener auf Befehl des Königs von Portugal 1498
zwangsgetauften Juden, welche den Greueln einer fanatischen Inquisition entgehen
konnten, die bis zum Ende des 18. Jahrhunderts gedauert hat. Die Zwangstaufe

hatte sie nicht zum Glauben geführt. Um aber nicht als Ketzer
aufgespürt zu werden, mußten sie die äußeren Kultformen einhalten, hingen
jedoch insgeheim umsomehr dem alten Glauben an. Von denen, welche
nicht völlig unter der katholischen Bevölkerung aufgingen, sind, wie uns
berichtet wird, vor ca. 50 Jahren wieder in Kontakt mit der übrigen Juden-
heit gekommen, und seither haben sich ca. 15 000 als zum Judentum
gehörig bekannt. 1938 wurde für sie die erste Synagoge in Oporto eingeweiht.

Dieses ist um so beachtlicher, als auch heute noch in Portugal die katholische

Kirche maßgebenden Einfluß hat und das Wachsen einer solchen
Rückkehr zum Judentum wohl kaum billigen dürfte. Der Verfasser weist
darauf hin, daß die Rückkehr zum Judentum nach 400 Jahren Katholizismus

der Kirche Anlaß zum Nachdenken geben muß. Ihm zeigt sich so die
Kraft des Judentums.

Uns wird gezeigt, zu welch krankhaften Verirrungen der Fanatismus führt,
der die Juden mit Gewalt zur Anerkennung ihres Königs, Jesus Christus,
bringen will.

3 Dr. H. Klee: Bei den Marannen in Portugal.

150



Ein weiterer Hinweis des Verfassers gilt den „heutigen" Marannen,
denjenigen Juden, welche sich unter dem Druck der Verhältnisse in den letzten
Jahren haben taufen lassen. Er fragt, ob und wie lange diese wohl brauchen
werden, um zum Judentum zurückzufinden.

Uns wird mit allen diesen Fragen gezeigt, daß die Taufe allein zumeist nicht
genügt, um unseren Dienst am jüdischen Bruder zu erfüllen. Wir bleiben
vielmehr dafür verantwortlich, daß er in einer christlichen Gemeinde als

Gleichberechtigter seinen Platz findet.

Wie man sich auch immer zu den geistigen Grundlagen dieses Buches stellen

möge, für die Begegnung mit dem modernen Judentum und zu dessen

besseren Verständnis ist es als wertvoller Wegweiser zu empfehlen.

Genf. Dr. W. Oppenheim.

Hermann Aider: Balladen der Gekreuzigten, der Auf erstan¬
denen. 48 S. Verlag Oprecht, Zürich.

Der Verfasser dieser Balladen ist in der Schweiz mit einem Literaturpreis
bedacht worden (s. Judaica, Bd. III, S. 88). Sein literarisches Können ist
damit von zuständigen Kreisen anerkannt. Wir wollen auf diese Seite der
Sadhe hier nicht eintreten. Die Art und Weise wie Adler als Dichter
gestaltet, braucht uns auch darum nicht weiter zu beschäftigen, weil Adler
selber wohl vielmehr auf den Inhalt als auf die Form seiner Darstellung
Gewicht legt. Er gehört nicht zu denen, die dem Grundsatz l'art pour l'art
huldigen wollen. Seine Kunst ist willentlich und wissentlich tendenziös. Sie

ist geradezu propagandistisch zu nennen. Und was Adler propagiert, das ist
ein erstarktes, in Palästina verwurzeltes, geläutertes Judentum, das berufen

ist, die ganze Völkerwelt in eine neue, bessere Zeit zu führen.

Adler schreibt von seinen Balladen : „sie sind Herausforderungen, aber ohine

Haß!" (Vorrede.) Und wer ist es, den der Dichter in die Schranken ruft?
Darüber lassen diese Balladen keinen Zweifel zu. Adler fordert die christlichen

Völker heraus. Sie sollen erkennen, daß ihr Christentum tot ist.
„Versteinerte! Erheuchelt sind die Lieder / Aus euren Kehlen. Trug ist euer

Beten./Das Ebenbild der Gottheit liegt zertreten. / Voll Blut seid ihr! Sagt!
Wo sind eure Brüder?" (S. 36.) Gewiß, Adler fordert heraus ohne Haß.
Das wird jedermann dankbar anerkennen, der seine Balladen liest. Aber er
tut es, aus einer denkbar starken Stellung heraus. Und darum klingt seine

Herausforderung manchmal wie Hohn. Adler weiß hinter sich die Millionen
der Gemordeten seines Volkes, für die er die Klinge des Wortes führt. Wer
mag einem solchen Kämpfer widersprechen, sich dem Wort entgegenstellen,
das die Sache unschuldig erschlagener Menschen vertritt? Ist nicht jeder

151



der sich heute zum Anwalt jener Toten macht, stark und unangreifbar wie
Goliath durch die Tatsache allein, daß er ihr Fürsprech ist? Auch das
unzutreffende, leicht widerlegbare Wort erhält von jenen Toten heute Immunität

und überwindende Kraft.

Freilich, Adler weiß, daß dies nicht immer so bleiben wird. Er sieht den

Tag schon heraufziehen, der alles ändert. Er ahnt, daß seine Schau der Dinge
nicht unwidersprochen bleiben kann. Er sieht den David schon hervortreten,

der trotz allem die Herausforderung annimmt und mit dem er sich
wird messen müssen. Aus den Kreisen der christlich Gläubigen sieht er ihn
kommen, und er überschüttet ihn bereits jetzt mit seinem ganzen Spott:
„Bald kommt es so, daß Heuchelnde es wagen,/Sich mit dem Worte gegen
uns zu stellen, / Erst zaghaft, um dann schallender zu gellen, / Uns hätte Gott,
nicht Menschenhand geschlagen" (S. 34).

Von ungefähr ist das nicht, daß Adler den Kritiker seiner Balladen aus der
Gemeinde des lebendigen Christus hervorgehen sieht, und daß ihn die
Vorstellung von diesem mutmaßlichen Gegner heute schon verfolgt. Denn gerade
dieser Gemeinde gegenüber kann der Verfasser dieser Balladen kein gutes
Gewissen haben. Sie wird von ihm denkbar schnöd1 behandelt. Sie wird
einfach totgeschwiegen. Wer Adlers Balladen liest, der bekommt den
Eindruck als hätte es eine solche Gemeinde überhaupt nicht gegeben, eine
Gemeinde Christi, die dem neuheidnischen Unterdrücker gegenüber auf der
Seite der Juden stand. Es ist nicht anzunehmen, daß Adler nicht um die
Existenz dieser kämpfenden und leidenden Gemeinde weiß. Doch er sieht
nur den Christus aus Stein und die versteinerten Christen. Etwas anderes
paßt nicht in seine Konzeption.

Adler liebt die Begegnung mit den Realitäten des Glaubens nicht. Synagoge
und Kirche sind ihm fast in gleicher Weise fremd. Über beide hat er kaum viel
nachgedacht. Beide werden in diesen Balladen zwar anvisiert. Die Kirche hat
den Völkern den Einen Gott gegeben, aber in Anbetracht ihrer am Sichtbaren
hängenden Art gab sie ihn denselben in sichtbarer Form. Demgegenüber hat
die Synagoge der Welt den reinsten Monotheismus bewahrt. „Völker, die
Sichtbarem huldigten, niemals dem unsichtbar Wirkenden, / Fanden den
sichtbaren Sohn. Wir nur erkannten Gott selbst" (S. 12). Mit all dem wiederholt
Adler Gedankengänge, die in jüdischen Kreisen seit altem üblich sind.
Dasselbe tut er auch mit der in seinen Balladen völlig unmotivierten Behauptung,
die Menschheit werde durch die jüdischen Leiden entsühnt. „Sünden der
Völker entsühnte der Sohn durch den römischen Kreuztod./Heute prüft
Gott sie durch uns. Und Er entsühnt sie dürch uns" (S. 12). Das alles äst

sehr schade. Es drückt auf diese Balladen den Stempel der Oberflächlichkeit
und läßt sie auch dort, wo sie tiefer greifen, im Sentimentalen stecken.

Robert Brunner

152



Greta Andréa, Ein Brief Christi — Orety Fischer. Übersetzt
von Johannes Jellinek, herausg. Svenska Israelsmissionens Andels-
förenings Bokförlag, Stockholm. 142 S.

Grety Fischer, eine jüdische Frau, wird durch die Schrecken des
Nationalsozialismus aus der bürgerlichen Sicherheit und Wohlhabenheit der intellektuellen

Kreise Wiens in die Tiefen der Verzweiflung geworfen. Der
Versuch, ihrem Leben ein Ende zu machen, mißlingt. In dieser Finsternis wird
sie von Christus dem lebendigen Herrn gefunden. „Ich fühlte, wie Christus
an unserer Seite stand. Ja, ich fühlte, daß Gottes Liebe stärker und
wirklicher war als der Haß, der auf mich losschlug". Mit einer alles überwindenden

Kraft bewährt sich ihr Glaube in der Not der Deportation und des
polnischen Ghettos bis zum Tod in der Gaskammer.
Wieso aber legt man dieses Buch doch mit zwiespältigen Gefühlen aus der
Hand? Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daß die Verfasserin
ein Geschehen vereinfacht hat, das einen Menschen aus dem Abgrund der
Verzweiflung in die Geborgenheit und Heimat in Christus führt. Würde
diese Heldin des Glaubens nicht noch echter wirken, wenn in ihrem Bild
nicht alle negativen Züge ausgewischt wären? Ist eine Zeugin von Christus
nicht überzeugender, wenn darin auch der Kampf des Christen sichtbar
wird, ohne den es keinen Sieg des Glaubens gibt?

Zürich. Gertrud Epprecht.

Jules Isaac: Jésus et Israel. 585 Seiten. Editions Albin Michel,
Paris.

Der Verfasser des vorliegenden Bandes ist Historiker. Er macht kein Hehl
aus seiner jüdischen Abstammung. Er bekennt sich zu keiner Konfession,
doch zeugt jede Seite seines Buches von glühender Liebe und Verehrung
für Jesus, so daß man den Verfasser ohne weiteres als Christen bezeichnen

darf. Er widmet sein Werk seiner Frau und Tochter, die beide durch
„les Allemands" getötet wurden, „simplement parce qu'elles s'appelaient
Isaac".

„Das Licht des Verbrennungsofens von Auschwitz ist der Leuchtturm,
welcher allen meinen Gedanken die Richtung gibt". Dieser Satz zeigt, daß
es sich bei dieser Arbeit um eine bewußte Tendenzschrift handelt. Isaac
glaubt die tiefste Wurzel des Antisemitismus im Religiösen gefunden zu
haben. Durch die Art ihrer Bibelauslegung habe sich die christliche Kirche
mitschuldig gemacht an den Judenverfolgungen. Protestantische und
katholische Bibelerklärer machen hier keinen Unterschied. Durch eine bewußt
oder unbewußt antijüdisch gefärbte Unterweisung haben die christlichen
Kirchen Hitler den Weg bereitet. Von Jahrhundert zu Jahrhundert ist die

153



Behauptung weitergegeben worden, die Juden hätten den Heiland gekreuzigt,

sie seien Gottesmörder (déicide), und durch solche Predigt wird schon
in die Herzen der Kinder der Haß gesät. Isaacs ganze Arbeit geht nun
darauf aus, das Judenvolk gegenüber solchen „christlichen" Vorwürfen'
zu rechtfertigen. Wie weit er geht, zeigt schon der Reklameumschlag des
Buchdeckels, auf welchem in großen Lettern zu lesen ist: „Non! Israel
n'a pas crucifié le Christ".

Das Buch ist teilweise glänzend geschrieben. Brilliante kritische Schärfe
und Klarheit, eine überreiche Fülle von Zitaten, geistreiche Nebenbemerkungen,

minutiöse Kleinarbeit verbunden mit fast dramatischem Schwung
und dichterischer Feinheit — so können nur Franzosen schreiben! Hier
haben die Juden und vor allem die Judenchristen einen Anwalt von
seltener Eindrücklichkeit gefunden, und wahrhaftig, die Sache ist dieses
Aufwandes wert!

Überblicken wir nun in Kürze den Gedankengang des Buches. Es wird
zunächst die enge Abhängigkeit des Christentums vom Judentum, des Neuen
vom Alten Testament festgestellt. Der erste Hauptteil trägt den Titel:
„Jesus, der Christus, Jude nach dem Fleisch". Es wird anhand der Quellen
gezeigt, daß Jesus ein Jude war, seine Mutter eine Jüdin, der Name Jesus
ein jüdischer Name. Jesus war ein Beschnittener, und seine Sprache war
das semitische Idiom des Aramäischen. Was der Theologe weiß, ist dem
Laien oft unbekannt und wird darum eingehend begründet. — Im zweiten
Hauptteil sucht der Verfasser zu zeigen, daß die jüdische Religion zur Zeit
Jesu keineswegs oberflächlich und verknöchert war. Jesus predigte im
jüdischen Rahmen der Synagoge und des Tempels. Er lebte unter dem Gesetz
und wollte das Gesetz in keiner Weise aufheben (starke Betonung von Matth.
5, 17: „Ich bin nicht gekommen, das Gesetz aufzulösen"). Auch die Predigt

Jesu zeigt enge Verbindung mit der jüdischen Tradition. — Der dritte
Hauptteil untersucht Jesu Beziehungen zu seinem Volk. Durchaus richtig
wird festgestellt, daß zu Jesu Zeit mehr Juden außerhalb Palästinas als
im Lande selbst wohnten, so daß also die Mehrzahl der jüdischen
Zeitgenossen den Meister überhaupt nie sah und hörte. Wo aber das Volk mît
ihm in Berührung kam, hat es ihm so gut wie immer einen enthusiastischen

Empfang bereitet. Allerdings hat es ihn nicht als Messias angenommen
(oder auch verworfen), weil Jesus bis zum Einzug in Jerusalem das
Messiasgeheimnis streng wahrte und dem Volk den Glauben ließ, ein neuer
Prophet sei aufgetreten. Jesus hat auch sein Volk nie (Matth. 11, 20 ff.
„Wehe dir, Chorazin!" bereitet allerdings dem Historiker gewisse
Schwierigkeiten) als ganzes verdammt oder seine Verwerfung vorausgesagt. Das
hätte seinem Evangelium der Liebe ja direkt widersprochen! Er hat nur
„einen gewissen Pharisäismus" als wirklich schuldig verurteilt. Dieser Pha-i

risäismus sei aber keine spezifisch jüdische Erscheinung, sondern bei allen
Völkern und in allen Zeiten zu finden.

154



Damit sind wir nun im Zentrum angelangt. Wenn die Juden Christus nicht

getötet haben, wer hat es denn getan? Will man die Einen rechtfertigen,
/So muß man die Andern beschuldigen. Im vierten Hauptteil sucht nun
Isaac unter großem Aufwand von historischer und literarischer Kritik zu

beweisen, daß Jesu Kreuzigung zuerst dem Statthalter Pilatus und in zweiter
Linie dem „clan" der Hohepriester und anderer Führer des Volkes
anzurechnen sei, während das jüdische Volk „dans sa masse" sozusagen rein
dastehe.

Gelungen ist unseres Erachtens dem Verfasser der Nachweis, daß in den

Evangelien (vor allem Johannes und Matthäus) eine gewisse aus der
Geschichte der frühchristlichen Kirche zu erklärende antijüdische Haltung und
Tendenz sich bemerkbar macht. Gelungen ist ihm der Nachweis, daß in

der christlichen Liturgie, Dichtung und Bibelerklärung manche Stellen

der Passionsgeschichte in einer Weise antijüdisch ausgebeutet werden, wie
es die Texte nicht rechtfertigen. Eindrücklich wird die historische

Fragwürdigkeit vieler Einzelheiten des Prozesses Jesu ans Licht gerückt. Klar
tritt des Römers Mitschuld an Jesu Tod und des Synedriums Hauptschuld
in Erscheinung. Doch geht der Verfasser sicher zu weit, wenn er das

jüdische Volk ganz entlasten will. Das zeigt besonders seine Behandlung der

Barabbasepisode. Es wirkt wie ein wüstes Mal auf dem Antlitz des sonst

auch wissenschaftlich durchaus sauberen Werkes, auch wenn es nur als

kühne Hypothese vorgebracht wird, daß Isaac die Vermutung ausspricht,
Barabbas könnte ursprünglich mit Jesus identisch gewesen sein und das

Volk, als es um Barabbas bat, könnte Jesu Freilassung verlangt haben!

Warum? Weil in einigen Matthäushandschriften Barabbas den Vornamen

Jesus trägt und weil Barabbas auf Deutsch „Sohn des Vaters" heißt!
Eine nicht so massive, aber doch ähnliche Behandlung erfahren ander«;

die Schuld der Juden hervorhebende Bibelstellen (l.Thess. 2, 15, Acta 2, 36,

Mark. 15,29 usw.). Bei der Belastung des Hohenrates fällt die Betonung-

stark auf das soziale Moment (Jak. 5, 6) : Die reichen Hohepriester
haben Jesus der Besetzungsmacht ausgeliefert.

Hier hat meines Erachtens die Kritik anzusetzen. Da der Verfasser mit
historischen Argumenten arbeitet, kann ihm auch nur mit historischen Gründen

entgegengetreten werden. Das Hauptproblem der neutestamentlichen

Zeitgeschichte sind und bleiben doch die Pharisäer. Achtet man nicht auf
diese, so bleibt das Bild im Zentrum unvollständig. Versteht man sie falsch,
so wird alles verzeichnet. Sicher waren die Sadduzäer nie Jesu Freunde.
Ebenso sicher aber fand der Nazarener seine erbittertsten Feinde bei den,

Pharisäern. Und diese sind bei Isaac nicht scharf genug visiert. Daher
erklären sich manche Fehler: Das entschieden zu rosige Bild, das er vom
zeitgenössischen Judentum zeichnet; das Verkleinern des Abstandes zwischen

Jesus und diesem Judentum (die Sabbatfrage wird z. B. kaum gestreift) ;

der Hoherat ist für Isaac in keiner Weise Repräsentant des Judenvolkes,

155



so daß er auch den Begriff der Kollektivschuld in diesem Falle ablehnt.
Es mag wohl stimmen, daß die Hohenpriester es nicht waren, aber die Ältesten
und gar die mehrheitlich pharisäisch eingestellten Schriftgelehrten? Es ist
doch nicht Zufall oder nur antijüdische Tendenz, daß der Evangelist Johannes
statt von Schriftgelehrten und Pharisäern einfach meist von den „Juden"
redet. Die Pharisäer fühlten sich eben als Juden, als die einzig wahren Juden
im Gegensatz zum Am haarez. Die Pharisäer waren Leute des Volkes
und der Regierung. Sie haben später über das Judenvolk geherrscht und
diesem Volk den Weg zum Glauben verbaut. Und es geht auch nicht an,
diese Pharisäer zu entlasten, indem man sie mit ähnlichen Gestalten in
den christlichen Kirchen, etwa mit Pietisten, Jesuiten und Tartuffen,
vergleicht. Die Pharisäer sind und bleiben eben die jüdischen Pietisten.
Jesuiten und Tartuffe.

Ist es nicht eigenartig, daß Isaac den Satz: „Die Juden haben Jesus
getötet" nicht hören will, weil die Juden nicht für die Untaten ihrer Regierung

verantwortlich gemacht werden könnten — dafür aber ganz unbekümmert

selbst verallgemeinert und auf der ersten Seite seines Buches schreibt,
seine Frau und seine Tochter seien von den Deutschen getötet
worden? Ist das nicht auch eine mindestens fragwürdige Verallgemeinerung?
Und doch gebrauchen wir sie alle, denn das Gegenteil — die Behauptung,
die Nazi seien allein schuld an allem vergossenen Blut u n d die Behauptung,

Pilatus und Kaiphas und die Reichen seien allein schuld an Jesu Kreuz
ist noch viel fragwürdiger. Warum? Weil gerade solches Sichrechtfertigen

und Abwälzen der Schuld auf Andere — Pharisäismus ist!

S i e b n e n. A d. M e i e r.

Literatur *

Cahiers S ionien s1: lre Année. T. /., Nr. 1, Mai 1947. A nos
lecteurs. /-/. Bernard: Judaïsme et christianisme; M. Leroux, N.-D. S.: Franz
Werfel et le mystère d'Israël; P. Demann, N.-D. S.: Une synthèse catholique

des „destinées d'Israël"; J. Bonsirven, S. J.: Un témoignage juif
sur Jésus; T. Devaux, N.-D. S.: Les idées et les faits. Nr. 2, oct. 1947;
J.-M- Österreicher: Pro perfidis judaeis; M. Leroux, N.-D. S.:
Responsabilités dans le procès du Christ; P. Demann, N.-D. S.: Bilan sans chiffres;
M- Dupont: Max Jacob; T. Devaux, N.-D. S.: Les idées et les faits. Nr. 3,

* Unter diesem Titel sollen in Zukunft laufend die Aufsätze einiger uns
besonders interessierender Zeitschriften notiert werden.
1 Publiés par les Prêtres de Notre-Dame de Sion, Paris, 68, rue Notre-Dame
des Champs, VIe.

156



janv- 1948: La lutte contre l'Antisémitisme religieux; Suggestions de la
Conférence de Seelisberg; Lettre de Son Exc. J. Maritain, ambassadeur de

France près le Saint-Siège; P- Oetnann, n.d.s.: Antisémitisme et
Conscience chrétienne; M. Leroux, n.d.s.: Possibilités économique de la
Palestine; T. Devaux: Les idées et les faits, Nr. 3bis, avril 1948; M.Leroux:
Les Prêtres de N.-D. de Sion; P. Démann: Le problème d'Israël; I.
Österreicher: Un juif peut-il être un chrétien?; G. Cohen: Une belle histoire
de „Miracle"; Max Jacob: Quelques poèmes; Echos de Seelisberg: l'action
sur le terrain religieux; P.Detnann: Allocution pour une messe de l'Archi-
confrérie.

Foi et Vie2. Charles Westphal: Père pardonne nous, Le salut vient des

juifs; Reconnaissance à Israel; /• de Cayeux: Réflexions sur l'antisémitisme;

André Dumas: Marx et Sartre devant les juifs.

Historia Judaica3: Vol. IX, April 1947, Nr. 1. Anita Libman-Lebe-

son: American Jewish History, The task and the challenge; Kurt Still-
schweig: International Protection of Human Rights and Fundamental
Freedoms; Arthur Nußbaum: The „ritual murder", Trial of Polna; Charles L.
Ozer: Jewish Education in the Transition from Ghetto to Emancipation;
Guido Schoenberger: The Medival Lawer of the Wetzlar Synagogue; Bruno

Kisch: A Note on Leone Bassevi, a Jewish Painter of the Seventeenth!

Century. Vol. IX, Oktober 1947, Nr. 2: Ludwig Feuchtwanger: Reflections

on Anglo-Jewish History; Charles L. Ozer: Jewish Education in the Transition

from Ghetto to Emancipation; Alfred J. Bruck: The Bruck Family;
Max Grunwald: The Magen David.
The Jewish Quaterly Review4: Vol. XXXVIII, January 1948,

Nr. 3: Ellis Rivkin: Leon da Modena and the Kol Sakhal; Joshua Bloch:
The new Latin Version of the Psalter; Solomon Zeitlin: An Historical
Study of the First Canonization of the Hebrew Liturgy: Judah Rosenthal:

Hiwi al-Balkhi. Vol. XXXVIII, April 1948, Nr. 4: Robert Gordis:
Homeric Books in Palestine; Ellis Rivkin: Leon da Modena and the Kol

Sakhal; William Chomsky: Some Irregular Formations in Hebrew; Judah

Rosenthal: Hiwi alBalkhi; Solomon Zeitlin: The Liturgy of the First
Night of Passower.

Yivo Bieter, Journal of the Jiddish Scientific Insti-

2 Premier Cahier d'études juives, Avril 1947, Boulevard Montparnasse 139,
Paris.
3 Editor: Guido Kisch, New City, Published by Historia Judaica, 40 West
68th street, New York 23, N. Y.
4 New Series established by Cyrus Adler, edited by Abraham A. Neumann
and Salomon Zeitlin. Published quarterly by the Dropsie College for
Hebrew and Cognate Learning, S. E. Cor. Broad and New York Streets
Philadelphia, Penna, USA.

157



tute5: Vol. XXIX, Spring, 1947, Nr. 1: Rachel Wischnitzer: Mutual
Influences between Eastern and Western Europe in the Synagogue Architecture

from the 12th to the 18th Century; Leibnsh Lehrer: The Dynamic
Role of Jewish Symbols in the Psychology of the Jewish Child in America;
Hugo Bieber: Anti-Semitism in the first Years of the Weimar Republic;
Samuel S. Cohon: Original Sin in Judaism and Christanity. Vol. XXIX,
Summer 1947, Nr. 2: Rudolf Glanz: The History of the Jewish Community

in New York; Henry Loeblowitz Lennhard: Attitudes of Jewish College
Students towards Jewishness; K- H. Liberman: Rabbi Nakhman Bratslaver
and the Maskilim of Uman; Max Wiener: The Ideology of the Founders
of the „Science of Judaism"; Touvia Ashkenazi: Some Phases of the
Political History of Palestine from Napoleon to Balfour. Vol. XXX, Fall,
1947: Nr- 1 : Josef Guttmann: The American Publication of the Nuremberg
Documents; Bendet Hershkowitch: The Ghetto Litzmannstadt (Lodz);
Aleksandra Solowiejczyk: Nine Months under German Rule in Wilna;
Z. Szajkowsky: Jewish Documentation Endeavors under the German
Occupation.

Zwischen den Zeiten, Jüdisches Leben, Jüdisches
Wissen6: 1. Jahrgang Dez./Jan. 1947/48, Nr. 3/4: A. B.: Zwischen den
Zeiten; Räte Willmann: Das Leben geht weiter; Dr. H. G. van Dam:
Rückerstattungsgesetze; Heinrich Heine: Zur Beruhigung; Ismar Elbogen:
Briefe um H. Heine; Ralph Giordano: Im Lager der Vergessenen; Heinrich

York-Steiner: Minderheit; Fritz Ruben Rothgiesser: Bation oder
Auflösung?. 1. Jahrgang, Februar 1948, Nr. 5: egl: Zwischen den Zeiten;
Alfons Paquet: Martin Buber; Ismar Elbogen: Briefe um H.Heine; Moritz
Goldschmidt: Bekenntnis zum Menschenrecht; F. R. Bienenfeld: Internationales

Recht; H. J. Schoeps: S. L. Steinheim und Skandinavien; Otto
Mahn: Unrecht an Nietzsche. /. Jahrgang, März 1948, Nr. 6: Ralph
Giordano: Zwei Männer sehen die Deutschen; Arthur Asch: Von Mose zu Mose;
Werner Rosenstock: Zwischen den Ozeanen; Magnus Davidsohn: Die
Geschichte der Musik des jüdischen Gottesdienstes; egl: Erinnerungen an
Samuel Gompers. Herbert Lewin: Purim, das jüdische Losfest; Denny Elsoffer:

Wiedersehen in Theresienstadt. 1. Jahrgang, April 1948, Nr. 7 : Fred
Hanau: Der arabisch-jüdische „Antagonismus" in Palästina; Fritz Löwenthal:

Antisemitismus in Rußland?; Wolf Stecket: Das Brot des Elends;
August Rruhm: Judengestalten auf der Bühne; Claus Götz Müller: Gustav
Meyrink; Ralph Giordano: Der Weg zurück; Denny Elsoffer: Kriterium
des Mannes.

6 Aufsätze in hebr. Lettern, kurz resümiert in englisch. Issued quarterly by
the Jiddish Scientific Institute, Yivo, Inc., at 535 West 123rd Str. New
York 27, N. Y.
6 Herausgeber: Humanitas-Verlag, Koblenz. Lizenzträger: Addi Bernd,
Koblenz, An der Liebfrauenkirche 11, Tel. 723. Verantwortlich für den
Inhalt: Karl Marx und Addi Bernd.

158


	Rezensionen ; Literatur

