
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch [Schluss]

Autor: Kosmala, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zur Kontroverse Farbstei'n-Hoch

von HANS KOSMALA, London

(Schluß)

VI.

Das letzte Thema, das wir im Anschluß an die Kontroverse
Farbstein-Hoch kurz behandeln wollen, ist das religiöse und sittliche
Verhältnis Israels zu den Gojim oder Heiden54 nach der
jüdischen Überlieferung.

Auf S. 221 bemerkt der Verfasser des „Kompaß", einer bereits
feststehenden Erkenntnis folgend, daß der jüdische Glaubensstand
das eigene völkische Vorrecht der Juden sei. Die jüdische Religion

ist in der Tat grundsätzlich die Religion des jüdischen Volkes,

d.h. der (physischen) Nachkommen Abrahams. Dies trifft
sogar auch für das liberale Judentum zu, obzwar man diese
Tatsache dort nicht ganz so schroff Ausdrückt. Wir sind1 auf diese
Eigenart der jüdischen Religion bereits früher ausführlich
eingegangen 55 und bitten den Leser, sich den Inhalt jener Seiten

gegenwärtig zu halten. Farbstein weiß selbstverständlich sehr
gut, was autoritative jüdische Lehre ist, dennoch aber glaubt er
den Einwand erheben zu müssen, daß Hochs Auslegung „nicht
ganz richtig" sei (Farbstein 96). Als Gegenbeweis führt er zwei

64 Der rabbinische Ausdruck „Goj" wird in modernen jüdischen Schriften
durchweg mit „Nichtjude" wiedergegeben, was jedoch keine zutreffende
Übersetzung ist. Das hebräische Wort ist kurz und prägnant und bezeichnet
im Rabbinischen den Angehörigen eines der außerhalb Israels stehenden
Völker; das Wort hat einen verächtlichen Beigeschmack. Das neutralere
„Nichtjude" bezeichnet den Nichtjuden nach dem, was er nicht ist. Die
Übersetzung „Heide" besagt oft zu wenig, weil der „Heide" des christlichen

Sprachgebrauchs jederzeit Christ werden kann, während der „Heide"
im jüdischen Sprachgebrauch grundsätzlich außerhalb des Judentums bleibt.
Der rabbinische Begriff „Goj" läßt sich durch kein deutsches Wort wiedergeben.

55 Judaica, Januar 1947, S. 265—274.

1 Judaica, Bd. IV, 4

241



Talmudstellen an, aus denen der Leser den Schluß ziehen soll,
daß „die talmudische Einstellung keineswegs eine völkische war".
Beide Aussprüche werden vion jüdischen Apologeten immer wieder

in der Absicht zitiert, die Universalität der jüdischen Religion

darzutun. Das wiederholte Zurückgehen auf dieselben
wenigen Aussprüche zeigt uns, daß es in der umfangreichen rabbini-
schen Gesetzesliteratur keine Regel gibt, die feststellt, daß der
Goj vor Gott die gleiche Stellung habe wie der Nachkomme Abrahams

oder solche religiöse Gleichberechtigung gewinnen könne.
Dafür gibt es aber eine überwältigende Zahl von maßgeblichen
Aussagen, die uns klar machen, daß Gott der Gott Israels und
nicht der Heiden Gott ist. Gott hat zwar alle Menschen geschaffen

und sie mit allerlei Gaben ausgestattet — nicht nur Israel,
auch die Heiden sind1 Geschöpfe Gottes —, aber die Heiden sind
Israel darum nicht gleichgestellt. Sie bleiben von der Gemeinschaft

Israels mit Gott ausgeschlossen. Es verlohnt sich daher,
die beiden von Farbstein und andern jüdischen Apologeten
angeführten Aussprüche auf ihre Beweisfähigkeit zu prüfen.

Farbstein sagt: „Es stimmt, daß die Juden die Tora als den Juden
gegeben ansehen. Der berühmte Talmudlehrer Rabbi Meir
erklärte aber, ein Nichtjude, der sich mit der Gesetzeslehre befasse,
sei dem Hohenpriester gleich". Zwar gibt Farbstein die jüdische
Grundüberlieferung korrekt wieder; soll nun aber der Leser glauben,

R. Meir habe sich gegen diese Überlieferung auflehnen oder
sie gar aufheben wollen, oder andere Rabbinen hätten sich dieser
„Meinung" angeschlossen? Nichts von alledem ist der Fall.

Der Ausspruch ist nur in seinem Kontext verständlich 56. Danach
heißt es: „Rabbi Jochanan (bar Nappacha) lehrte: Ein Goj, der
sich mit der Tora befaßt, ist des Todes schuldig". Dieser Satz
hat die Form einer prinzipiellen Aussage und ist auch prinzipiell
gemeint. Die scharfsinnige Beweisführung mag man in der Gold-
schmidt'schen Übersetzung (VIII, 697) oder bei Billerbeck (1,362)
nachlesen. Jemand erwiderte ihm darauf: „Aber R. Meir hat doch
gesagt: Woher (d.h. wie beweist man), daß selbst ein Goj, der

56 bSanh 59a; bB 38a; bAZ 3a; vgl. a. Sifra Lev. 18, 5 (Ausg. Weiß, S. 86b).

242



sich mit der Tora befaßt, wie ein Hioherpriester sei? Weil es

heißt (Lev. 18,5): Wenn der Mensch sie (meine Vorschriften)
hält, so wird er durch sie leben. Priester, Leviten, Israeliten heißt
es nicht, sondern der Mensch. Da lernst du, daß selbst ein Goj
usw ". Der Meinung des R. Jochanan wird der Ausspruch
des R. Meir als Einwand gegenübergestellt. Zweck solcher
Einwände in rabbinischen Diskussionen ist es, das was Richtschnur
sein soll, möglichst klar herauszustellen. Das geschieht dann
entweder in der Art, daß die Regel schärfer gefaßt oder näher erklärt
wird oder, was häufiger ist, der Einwand wird ad absurdum
geführt. Hier geschieht das letztere. Es ist bereits zu beachten,
daß es sich bei R. Meirs Ausspruch gar nicht um eine wirkliche
Meinung, um einen prinzipiellen Ausspruch handelt, den man etwa
praktisch oder auch nur theoretisch zu vertreten hätte, würde doch
damit die Sonderstellung und das Privileg Israels aufgehoben
werden. Daran hat weder R. Meir noch R. Jochanans anonymer
Diskussionspartner gedacht. Der Hauptwert des Satzes liegt auch

gar nicht in seinem Inhalt, sondern in seinem Argument. Er
beginnt mit den Worten: „Woraus läßt sich folgern...". Dies ist
zu beachten. Indem Farbstein diese Einleitungsworte ausläßt, wird
der Sinn des Ausspruchs gefälscht; es wird ihm ein Wert
beigemessen, den er nicht hat. Natürlich haben auch die Amoräer selbst
die Abwegigkeit des Meirschen Satzes sofort erkannt. Damit
niemand den falschen Schluß ziehe, R. Jochanans Meinung sei durch
R. Meirs Satz widerlegt, fügt die Gemara ausdrücklich hinzu:
„Dort (handelt es sich um) ihre sieben Gebote", d. h., Meirs
Ausspruch bezieht sich nur auf die noachidischen Gebote, die den

Gojim aufgetragen sind, nicht auf die ganze Tora, auf die R.
Jochanans Ausspruch Bezug nimmt. In den beiden Parallelstellen
in BQ und AZ wird R. Meirs Satz sogar noch weiter entwertet,
insofern es nicht einmal Zweck hat, wenn der Goj die sieben
Gebote hält. Diese an sich durchaus theoretische Diskussion 57 hat

57 In einem nach der orthodoxen Überlieferung geleiteten jüdischen Staatswesen

dürfte selbst R. Jochanans Grundsatz praktisch kaum durchgeführt
werden. In einem jüdischen Staat soll und muß der Goj lediglich die
sieben Gebote annehmen; doch rechnet das jüdische Gesetz damit erst im
messianischen Staat.

243



eine eminent praktische Bedeutung und Nutzanwendung. Sie ist
die Bestätigung für die alte jüdische Tradition: Die Tora ist für
Israel — für die Gojim nichts 58.

Mit dem Satze R. Meirs, der uns so oft in der jüdischen
apologetischen Literatur als Beweis jüdischer Universalität vor Augen
gehalten wird, hat es also- nichts auf sich. Es ist nicht recht, dies
dem ahnungslosen Leser einreden zu wollen. Denn wenn man auch
nicht von jedem jüdischen Apologeten erwarten darf, daß er
genügend Talmudverständnis hat, um die Stelle im Zusammenhang
des Urtextes zu lesen und zu begreifen, so weiß er doch zumindest

aus der jüdischen Geschichtserfahrung, daß R. Meirs Satz
niemals praktische Bedeutung, ja nicht einmal prinzipielle
theoretische Bedeutung im Judentum gehabt hat oder gehabt haben
kann.

Was nun das zweite Talmudzitat betrifft, so hat Farbstein es

unvollständig wiedergegeben und1 ungenau übersetzt; es ist wichtig,
hier auf den Wortlaut zu achten. Bei Farbstein heißt der Satz:
„Gebenedeit sei er, der seine Weisheit an Fleisch und Blut gegeben
hat". Die ganze Stelle lautet richtig: „Die Rabbanen lehrten: Wer
Weise aus Israel sieht, spricht: Gepriesen sei er, der von seiner
Weisheit denen, die ihn fürchten, mitgeteilt hat; (sieht er) Weise
aus den Völkern, so spricht er: Gepriesen sei er, der von seiner
Weisheit seinen Geschöpfen gegeben hat." Der Talmud braucht
hier den Ausdruck berijjoth, „Geschöpfe". In diesem Ausdruck,
der sich auch sonst in der rabbinischen Literatur häufig findet,
sind zunächst alle Lebewesen, Tiere und Menschen, einbegriffen;
doch wird er gewöhnlich auf die Menschen als Geschöpfe Gottes,
einschließlich Jsraels, oder gar nur auf Israel bezogen 59. Oft muß

68 Mit der in Anm. 57 gemachten Einschränkung für die messianische Zeit;
beachte jedoch auch das in Anm. 65 Gesagte. Vgl. a. Judaica, a. a. O. S. 278.
59 Ähnlich verhält es sich auch mit dem Wort adam, „Mensch", welches
im rabbinischen Gebrauch keineswegs immer den Goj einbezieht. Praktisch
kommt es darauf hinaus, daß der Goj (oder die Gojim) nach der
rabbinischen Denkweise in der Schöpfungswelt, die aus Tier und Mensch, behema
und adam, besteht, bisweilen unter behema, bisweilen unter adam gerechnet
wird.

244



man von Fall zu Fall entscheiden, ob unter berijjoth (oder adam)
die Menschen im allgemeinen, oder nur Israel, oder schließlich,
wie hier, bloß die Gojim gemeint sind. Es ist kein technischer
Ausdruck im Rabbinischen, und er wird gewöhnlich sehr lose
gebraucht (dasselbe gilt für ad,am) ; doch ist seine häufige Beziehung
auf Israel meist durchsichtig60. In unserm Falle bezieht sich

berijjoth offenbar auf die Gojim allein, jedoch nicht auf die Gojim
als solche, sondern insofern sie Geschöpfe Gottes sind.

Wie bereits angedeutet, haben also die Rabbinen die Tatsache, daß
Gott die Menschen nach seinem Bilde geschaffen 61 und ihnen
Verstand und Weisheit verliehen hat, anerkannt. Aber doch steht für
sie ebenso die grundsätzliche Ungleichheit zwischen Israel und
den Gojim fest. Der Gedanke der gemeinsamen Geschöpflichkeit,
der Verwandtschaft über Adam, ist dann ganz aus dem Blickfeld
gerückt. Es ist bedeutsam, daß der von Farbstein erwähnte Satz
der einzige in einem Stück ist, das nur abfällige Urteile und direkte
Fluchsprüche über die Gojim enthält. Dies ist zu berücksichtigen,
wenn wir ein richtiges Bild von der rabbinischen Haltung gegenüber

den Gojim gewinnen wollen.

Das ganze Stück bBer 57b—58b erwähnt im Anschluß an den
Mischnasatz über die Ausrottung des Götzendienstes 62 eine Reihe
von Gelegenheiten, bei welchen der Jude je nachdem einen Se-

gensspruoh oder einen Fluchspruch (in beiden Fällen jedoch zum
Preise Gottes) sagen soll. Allein fünf Fluchsprüche sollte man
nach R. Hamnuna über Babel sagen, und wie wir aus R. Aschis
Munde hören, waren diese Sprüche bereits vor R. Hamnuna im
Brauch. Von zwei babylonischen Amoräern werden uns alsdann
symbolische Fluchhandlungen über Babylonien überliefert. R.

Israeliten Gott zu preisen, aber beim Anblick einer großen Schar
von Gojim den Fluch Jer. 50,12 über sie zu sprechen. Noch aus
tannaitischer Zeit stammt die Empfehlung, Segenssprüche zu
sagen, wenn man Häuser der Israeliten sieht, einen, falls sie
bewohnt sind, und einen andern, falls sie zerstört sind; sieht man

60 Z. B. Aboth 1, 12; 2, 11; 6, 1. 2b; bjom 86a; jSchek 47c Mitte.
61 Vgl. hierzu den weiter unten behandelten Ausspruch Beil Azzais.

245



aber Häuser der Gojitn, so spricht man über sie Prov. 15, 25a, falls
sie bewohnt, und Psalm 94,1, falls sie zerstört sind; beim Anblick
von Gräbern der Israeliten soll man einen Segen für die israelitischen

Toten sprechen, die schließlich auferstehen werden, aber
beim Anblick von Gräbern der Gojim soll man Jer. 50,12 sagen.

Hamnuna empfiehlt weiter, beim Anblick einer großen Schar von
Mitten unter diesen Sprüchen steht eine Geschichte über den Rab
Schela, der am Anfang des 3. Jahrhunderts das Oberhaupt der
Schule van Nehardea war. Es ist eine furchtbare Geschichte ; man

mag sie in der Goldschmidtschen Übersetzung (I, 259) nachlesen

63. Die Talmudredaktoren haben sie wohl hier als Beispiel
eines durchaus gerecht handelnden Rabbis eingefügt. Ist die
Geschichte wahr, so kann man sie immerhin als einen zu bedauernden
Einzelfall werten; ist sie aber erfunden oder zurechtgemacht, so

wird die Absicht, hier eine Illustration zu geben, nur zu deutlich;
es wird uns in diesem Zusammenhang keine andere Begebenheit
aus dem Leben der Rabbinen, weder eine wahre noch eine erfundene,

erzählt, in welchem den Talmudjüngern ein edleres Verhalten
gegenüber den Gojim nahegelegt wird.

Immer wieder werden die Gojim von Israel radikal losgetrennt.
Als Gojim sind sie dem Fluche preisgegeben; ihre Gotteseben-
bildlichkeit ist vergessen. Der Goj ist nicht bloß der andersartige
Fremde, und es handelt sich bei der rabbinischen Haltung nicht
bloß um die Abneigung, den Haß gegen das Fremde 64 oder eine

Feindschaft, wie sie etwa zwischen zwei Nationen entfacht wird
und im Krieg zum Austrag kommt; der Gegensatz beruht vielmehr
auf der von den Rabbinen geschaffenen, durch Bibelverse gestützten

und durch das Gesetz sanktionierten Kluft zwischen dem
auserwählten Israel und den der Verachtung anheimgegebenen Gojim.

62 mBer 9, lb: „Wenn jemand einen Ort sieht, an dem Götzendienst
ausgerottet wurde, so spreche er: Gepriesen sei er, der Götzendienst aus un-
serm Lande ausgerottet hat".
63 In dieser Geschichte werden z. B. die Gojim auch den Tieren (in diesem
Falle den Eseln) gleichgerechnet; vgl. Anm. 59.
64 Auf die Abneigung gegen das Fremde wird oft jüdischerseits der
Antisemitismus zurückgeführt; vgl. Hans Ornstein, Der Antisemitismus, S. 23.

246



Über diese Kluft führt keine Brücke. Die (zumeist halachischen)
Aussprüche, die den Gegensatz zwischen Israel und den Gojim
ausdrücken und nach allen Seiten beleuchten, sind in der alten rab-
binischen Literatur leider die Regel, d'er von Farbstein zitierte
Satz sowie eine verhältnismäßig geringe Zahl anderer (zumeist
haggadischer) Äußerungen hingegen die Ausnahme 65. Die
Ebenbildlichkeit Gottes, welche die Gojim mit Israel teilen, erscheint
im Gesetz nur als theoretisches Prinzip.

Nur einmal hat ein jüdischer Weiser den Versuch gemacht, den
Satz, daß die Menschen nach dem Bilde Gottes geschaffen sind,
in den Mittelpunkt des rabbinischen Denkens zu rücken. Wieder
war es Ben Azzai, der diesen Vorschlag machte, aber auch hier
war sein Bemühen nicht von Erfolg gekrönt. Um den Sinn des
Ausspruches richtig zu verstehen, ist es wiederum nötig, auf den
Zusammenhang einzugehen, in dem er überliefert ist; denn
Farbsteins Darstellung ist unzutreffend (S. 88 u. 89). Der Ausspruch

65 Interessant ist z. B. der erste Abschnitt der hier behandelten Gemara zu;

mBer 9, lb (vgl. Anm. 62). Diese Mischna wird in der Gemara wie folgt
erweitert : „,... und wie er (der Götzendienst) in diesem Orte ausgerottet
worden ist, so möge er aus allen Orten Israels ausgerottet werden, und lasse
das Herz seiner (des Fremddienstes) Diener sich zu deinem Dienste wenden1.
Außerhalb des Landes Israel ist es nicht nötig, zu sagen: ,und lasse das
Herz seiner Diener sich deinem Dienste zuwenden', weil dort die Mehrheit
Gojim sind". Mit andern Worten: die im Lande Israel wohnenden Gojim
müssen um der Heiligkeit des Landes willen zu Noachiden gemacht werden,
außerhalb des Landes aber besteht keinerlei religiöse Verpflichtung gegenüber

den Gojim. Das war die Regel. Am Ende des 2. Jahrhunderts hat
dann aber doch eine Stimme empfohlen, den letzten Satz auch außerhalb
des Landes zu sprechen, da ja nach Zeph. 3, 9 die Gojim sich einstmals
(in den Tagen des Messias) bekehren sollen. Dies ist einer der vielen Fälle,
wo der Jude sich so oder so entscheiden konnte, ohne sich Gott gegenüber

etwas zu vergeben. Die letztere Auffassung ist seit dem Mittelalter
endgültig durchgedrungen (Maimonides). In dem auch aus dem Mittelalter

stammenden Gebet Alenu leschabbeach, in welchem (besonders in der
älteren, seit dem 17. Jahrhundert aufgegebenen Form) der Unterschied
zwischen Israel und den Gojim scharf betont ist, wird ebenfalls der Hoffnung

auf die Hinwendung der Gojim zu Gott (ihrer Bekehrung zum Noachis-
mus) Ausdruck gegeben. Dies ist auch heute die Haltung des frommen
Judentums.

247



findet sich in Sifra Lev. 19,18 (Ausg. Weiss 89b) ; GenR 24 Ende;
jNed 41c Mitte.
Über Lev. 19,18, „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich
selbst", sagte einmal R. Akiba: „Das ist eine große allgemeine
Regel im der Tora". Darauf erwiderte ihm Ben Azzai: „(Die Worte
Gen. 5,1 :) Das ist das Buch der Entstehungsgeschichte des

Menschen, ist eine noch größere allgemeine Regel." Der zweite
Teil dieses Verses, „als Gott den Menschen schuf, machte er ihn
nach dem Bilde Gottes", ist in Ben Azzais Ausspruch nicht mehr
zitiert, darf aber wohl mitverstanden werden.

Zunächst ist hier zu bemerken, daß die jüdische Überlieferung
unter dem Nächsten ausschließlich den jüdischen Volksgenossen
verstanden hat, daß also dort, wo in der Bibel rea (der Nächste)
steht, nach jüdischem Gesetz immer nur an den Juden, niemals
an den Nichtjuden zu denken ist.66). Hier Belegstellen anzuführen

erübrigt sich, da dies eine Grundlehre ist. Akibas „großer
allgemeiner Satz" bezieht sich demnach nur auf die jüdische
Volksgemeinschaft und ist auch nie anders aufgefaßt worden.

Die Deutung von Ben Azzais Aussage stößt auf große
Schwierigkeiten. Zwei der bedeutendsten modernen Talmudgelehrten

66 Farbsteins Behauptung, daß die Beschränkung des Nächsten auf den

Volksgenossen erst eine Folge der Judenverfolgungen unter den Römern
und Christen war (S. 89), ist falsch; richtig ist aber, daß die Verfolgung
nicht gerade dazu beitragen konnte, den Juden über die Engherzigkeit ihres
Gesetzes hinauszuhelfen. Aus der Existenz von Lev. 19, 34, „Du sollst den

ger (den „Fremdling") lieben wie dich selbst", wurde von den Rabbinen
seit je geschlossen, daß sich Lev. 19, 18 selbst nur auf den jüdischen
Volksgenossen beziehen kann. Was nun Lev. 19, 34 betrifft, so ist in der hier
gebotenen Liebe niemals der Goj schlechthin einbezogen worden, wie dies
auch Farbstein fälschlicherweise darstellt (S. 87 f.) ; die Stelle wurde immer
nur auf den Proselyten bezogen, da ger im Rabbinischen die technische
Bezeichnung für den Proselyten ist. Vgl. hierzu Billerbeck I, 353 ff.
Nur einmal wird in der Bibel das Wort rea ausdrücklich auf Nichtjuden
angewandt, nämlich in der Geschichte vom Auszug aus Ägypten, Ex. 11,2.
Wegen ihres peinlichen Inhalts aber ist diese Stelle niemals als Gegenbeweis

angeführt worden. Überdies wird das Wort rea hier nur in einem
losen Sinn gebraucht (Nachbar) ; die korrekten Bezeichnungen finden sich
in der Parallele Ex. 3, 22.

248



haben uns die besten, formal in jeder Weise befriedigenden
Deutungen gegeben, während die heutigen jüdischen Apologeten in
ihrem Eifer die Feinheit rabbinischen Denkens völlig außer Acht
lassen. Farbstein schließt hurtig, daß mit diesem Spruch „jedenfalls

das Gebot der Nächstenliebe auf alle Menschen
ausgedehnt" sei (S. 89). Das eben ist die Frage.

Es kommt darauf an, ob Ben Azzai in seinem Spruch tatsächlich
auf die „Menschheit", die Gemeinschaft aller Menschen hinweisen
will, oder nur auf das „Menschentum" jedes Einzelnen in der
Gesamtgemeinsichaft Israels. Weiss vertrat die zweite
Auffassung67. Er hat den Sinn der ganzen Stelle darin gesehen, daß

„für Akiba der Nächste der Grundfaktor im Leben der Gemeinschaft

sei, für Ben Azzai aber der Mensch". Die Gemeinschaft,
von der hier die Rede ist, ist natürlich die jüdische Gemeinschaft.
Weiss geht offenbar von der Überlegung aus, daß der „Nächste"
letzten Endes immer nur auf den Einzelnen und seinen kleinen
alltäglichen Kreis bezogen ist, während der „Mensch" nicht nur ein
allgemeinerer Begriff ist, sondern über seine Gottesebenbildlich-
keit eine göttliche Beziehung hat; der „Mensch" in diesem Sinne
bildet dann einen besseren (wie Ben Azzai sagt, „größeren" oder
„umfassenderen") Grundbegriff der Gemeinschaft. Demnach wäre
dann Ben Azzais Einwand dahin zu verstehen, daß die Liebe jedem
Einzelnen innerhalb dieser Gemeinschaft als dem im Ebenbilde
Gottes geschaffenen Menschen zu gelten habe und nicht dem bloß
auf den Nebenmenschen bezogenen Nächsten.

Für diese Auffassung spricht der Umstand, daß es sich weder für
Akiba noch für Ben Azzai um das sittliche Gebot als solches
handelt, sondern um die Feststellung einer Norm, eines Prinzips. Das
geht auch aus dem von beiden gebrauchten Wort kelal hervor.
Weder spricht Akiba von der Nächstenliebe als von einer mizwa
(Gebot), noch ist in dem von Ben Azzai zitierten Bibelvers eine
mizwa enthalten. Das darf man nicht übersehen. Wir haben es
hier mit der Bestimmung einer Norm zu tun, nicht mit ethischen
Erwägungen.

67 Dor dor wedorschaw, Nachdruck 1924, II, 125.

249



Bacher68 versteht die vorliegende Diskussion ein wenig anders,
aber auch er ist sich bewußt, daß es darin um die Feststellung
einer Norm geht. Während es sich nach Weiss darum handelt,
welche Größe besser als Grundeinheit der nach dem Liebesgebot
handelnden Personen dienen könne, der Nächste oder der
Mensch 69, sieht Bacher den Sinn der Diskussion in der Feststellung

des Handlungsprinzipes selbst. Indem er den Ton mehr auf
die von Ben Azzai ausgelassene zweite Hälfte des Genesisverses

legt70, besteht nach ihm der Sinn des Ben Azzaischen Prinzips im
Gegensatz zu dem Akibas darin, „daß die stete Rücksicht auf die
Gottesebenbildlichkeit des Menschen eine weitere und festere
Grundlage der gesellschaftlichen Sittenlehre ist als das Gebot, den
Nächsten wie sich selbst zu lieben". Das heißt also, daß der
Gedanke, daß Gott hinter dem Menschen steht, ein umfassenderes

Prinzip für die Aufstellung einer Sittenlehre bilde als eine oft
von subjektiven Stimmungen abhängige Nächstenliebe. Bacher
zieht nun mit Recht als Beweis für die Richtigkeit seiner Auslegung

den in GenR 24 im Anschluß an die Diskussion erwähnten
Spruch R. Tanchumas heran: „Sage nicht, nachdem ich Schimpf
und Erniedrigung erduldet, soll auch mein Nächster sie erdulden,
sondern wisse, wen du dann schmähen würdest: den in Gottes
Bilde Geschaffenen" 71.

Weder Weiss noch Bacher sind zu dem Schluß gekommen, daß Ben
Azzai die allgemeinmenschliche Nächstenliebe habe lehren wollen.
Auch in der altrabbinischen Illustration fehlt jeder Hinweis auf
eine solche Ausdeutung von Ben Azzais Spruch. Nach Bachers

Deutung scheidet Ben Azzai sogar die Nächstenliebe als
Handlungsprinzip aus. Bacher spricht aber immer noch nur von einem

68 Tannaiten, I (2. Aufl.), 417, Anmerkung.
69 Weiß behält, wohlgemerkt, die jüdische Gemeinschaft als Geltungsbereich

des Liebesgebots bei.
70 Bacher meint, daß Weiß die zweite Verhälfte übersehen oder nicht
berücksichtigt hätte, was aber wohl kaum der Fall sein dürfte.
71 Genau genommen würde sich R. Tanchumas Spruch weniger auf das
Gebot „Liebe deinen Nächsten wie dich selbst" beziehen, sondern eher auf
die Regel: „Wie es mir ergangen, so soll es auch meinem Nächsten
ergehen", oder „Wie man mir, so ich dir".

250



Prinzip des Handelnden, nicht von einer bestimmten sittlichen
Vorschrift — ähnlich wie auch Kants kategorischer Imperativ nur
ein Prinzip festsetzt. Er hält sich streng an den Wortlaut des
Spruches; denn Ben Azzai sagt uns nicht, welches nun das Gebot
sittlichen Handelns sei, welches das in Akibas Norm enthaltene
Gebot der Nächstenliebe ersetzen soll. Bacher ist sogar so
vorsichtig, daß er nicht einmal andeutet, in welcher Weise der
Gedanke der Gottesebenbildlichkeit des Menschen als Prinzip dienen
kann. Man müßte nämlich weiter fragen, auf welcher Eigenschaft
Gottes es zu beruhen habe, denn neben seiner Liebe und Barmherzigkeit

kann ja auch seine Gerechtigkeit zum Inhalt jenes Prinzips
gemacht werden. Auf diese Frage geht Bacher, und natürlich auch
Ben Azzai, nicht ein.

Welcher von den beiden Talmudgelehrten nun die richtige Deutung

des Spruches gefunden haben mag, soviel ist klar, daß es

sich dabei um die Bestimmung einer Norm handelt. Die Grenze
der israelitischen Gemeinschaft oder Gesellschaft wird damit
keineswegs überschritten. Unter völliger Verkennung der Suh-

tilität des rabbinischen Denkens und der Tatsache, daß Ben Azzai
kein Sittengebot aufstellt, füllen die meisten heutigen jüdischen
Ausleger den Platz, den Ben Azzai leer läßt, mit ihrem eigenen:
apologetischen Denkschluß aus: also hat Ben Azzai damit die
allgemeine Nächstenliebe gelehrt! Das ist nicht mehr Ausdeutung,

sondern Hineindeutung72. Farbstein gar schreibt:
„Maßgebend ist, daß dieses Gebot der allgemeinen Nächstenliebe von
jüdischen Rabbinen verkündet wurde" (S. 89). Dies ist insofern
eine Übertreibung, als Ben Azzai der einzige jüdische Weise war,
der einen solchen Grundsatz aufgestellt hätte; das war im ersten
Drittel des 2. Jahrhunderts.

72 Billerbeck (1,358) schließt sich in der Hauptsache Bachers Urteil an,
steht aber doch auch unter dem Eindruck der modernen apologetischen
Auslegung. Er deutet den Spruch nicht auf die Nächstenliebe, doch meint
er vorsichtig, „Ben Azzai dürfte der erste Lehrer der alten Synagoge sein,
der für das Verhalten gegen Nichtisraeliten dieselbe Norm aufstellt wie
für das Verhalten gegen einen israelitischen Volksgenossen". Aber wie
bereits bemerkt, liegt in diesem Schluß der Qedankensprung des heutigen
Menschen, den Weiß und Bacher als Talmudforscher nicht getan haben.

251



Sollten wir uns aber, obzwar uns eine genaue Prüfung des
Ausspruches nicht zu diesem Schluß führt, doch dazu verstehen, daß
Ben Azzai die allgemeine Nächstenliebe gefordert habe, so
erscheint es doch seltsam, daß er dies nicht auf eine weniger
kryptische Art getan hat, zumal wenn wir die sonst recht freimütige
Ausdrucksweise der Rabbinen in Betracht ziehen. Oder hat Ben
Azzai das nicht gewagt? Hat man nicht Jesus zum Felsen
hinabstürzen wollen, als er ähnliche übernationale Gedanken in der
Synagoge von Nazareth aussprach (Luk. 4, 25—30) Noch ein
Weiteres müssen wir beachten: Ben Azzais Ausspruch wurde zwar
tradiert, so daß er auf uns gekommen ist, aber seine Lehre hat
man nicht angenommen ; sie wurde iniaht zur Halacha. Kann dies
aber nicht auch daran gelegen haben, daß keiner von all jenen
Rabbinen, die für die jüdische Überlieferung verantwortlich sind,
Ben Azzais Hinweis so verstanden hat, wie Farbstein und andere

jüdische Apologeten ihn heute auslegen? Halacha blieb nach wie
vor die Liebe zum rea und zum ger, zum Stammesgenossen und
zum (Voll-)Proselyten73. Die allgemeine Nächstenliebe ist im
Talmud nirgendwo gelehrt, noch werden darin Begebenheiten
erzählt, aus der sich eine solche Lehre schließen läßt.

VII.

Wir müssen die Prüfung der von Farbstein und auch sonst häufig
von Apologeten zitierten Stellen aus der rabbinischen Literatur
hier abbrechen; auch müssen wir es uns versagen, auf die Frage
der Goldenen Regel einzugehen, denn dieser Artikel soll nicht
zu einem dritten Buche anwachsen.

Zusammenfassend stellen wir fest, daß der Wert und die Bedeutung

gelegentlicher rabbinischer Aussprüche von den modernen
Apologeten stark übertrieben werden. Abgesehen davon gehören
sie fast alle der Haggada an, die keine gesetzliche Gültigkeit im
Judentum erlangt hat74. Nur vor Christen und Juden, die mit dem

73 Gebote 206 und 207 nach der Zählung des Maimonides.
71 Schon Gustaf Dalman hat auf das eigentümliche Verhalten des talmud-

252



Inhalt der rabbinischen Überlieferung nicht vertraut sind, darf
man behaupten, Jesus habe „nichts Neues" gelehrt (Farbstein 47).
Die rabbinische Ethik, sowohl in ihren einzelnen Gesetzesvorschriften

wie in ihrer Gesamthaltung, reicht an die Lehre Jesu nicht
heran. Aus guten Gründen haben wir hier keinen der ausgeprägteren

Fälle doppelter Moral im jüdischen Gesetz behandelt75.

zitierenden modernen Judentums hingewiesen. Als er in seiner Schrift über
„Jesaja 53, das Prophetenwort vom Sühnleiden des Gottesknechtes" hag-
gadische Aussprüche anführte, um zu zeigen, daß einzelne Rabbinen in
theologischer Erkenntnis dem Christentum oft sehr nahekommen, wußte er, daß

man von jüdischer Seite sofort einwenden würde, daß „Aussprüche und
Bräuche, welche nicht den Charakter des Gesetzes trügen, nicht maßgebend,
sondern als Privatmeinung einzelner zu betrachten" seien. „Nur im Kampf
gegen antisemitische Angriffe wird der Schein erweckt, als stehe und falle
die Synagoge mit jenen Größen einer vergangenen und überwundenen Zeit.
Es wäre Chillul ha-Schem (Entweihung des göttlichen Namens), wenn man
hier nach außen hin Zugeständnisse machen wollte. Seltsamerweise werden
aber gerade aus den nichtrechtlichen Teilen der altjüdischen Schriftwerke
jene ,Lichtstrahlen' und ,Perlen' als Beweise für die erhabene Schönheit
des Judentums hervorgesucht, und nur, wenn das Christentum sich auf
Aussprüche gleichen Ursprungs beruft, wird ihm gesagt, daß alles dies
jeglichen Wertes und jeder Bedeutung entbehre. Wo ist denn nun eigentlich
das wahre Wesen des Judentums zu schauen? Das Belieben der Gegenwart
scheint hier das einzig bestimmende zu sein" (1. Aufl. 1890, S. 39 f.;
2. Aufl. 1914, S. 46f.).
75 Z. B. die Bestimmungen über die Rückerstattung des Verlorenen an den

Nichtjuden (bBQ 113b; Schulchan Aruch, ChM 266, 1) und über den
Irrtum des Nichtjuden (bBQ 113b; Mose Coucy, Semag, 132c, Ausg. 1547;
Maimonides, Mischne Tora, Hil. gen. 1 ; Schulchan Aruch, ChM 348,2
Haga). Eine wirklich kritische Studie über das Thema „Israel und die Völker"
ist noch nicht geschrieben worden; vielleicht bleibt sie auch besser
ungeschrieben. Das gleichnamige Werk, das Josef S. Bloch unter Benützung
des von Nöldecke und Wünsche im Prozeß Rohling contra Bloch (1885)
abgegebenen Gutachtens geschrieben hat (erschienen 1922), ist eine
apologetische Arbeit und nur mit Vorsicht zu benützen. Nöldecke setzte später
seine Arbeit systematisch fort. Das Material übergab er Wünsche mit der
Weisung, es nicht vor seinem (Nöldeckes) Tode zu veröffentlichen. Wünsche
starb vor Nöldecke. Als man Nöldecke bat, die Veröffentlichung zu
erlauben, lehnte er ab. „Er meinte, es sei sicher, daß gewisse Kreise seine

Forschungen angreifen werden, er müßte sich für die Wahrheit einsetzen
und sein Werk verteidigen, wozu aber seine Kraft nicht mehr ausreiche.
Interessant war seine Bemerkung, daß er den Juden weder Freund noch

253



Zwar gibt es haggadische Parallelen zu neutestamentlichen
Stellen; bisweilen aber müssen sie, wie wir gesehen haben, erst
durch moderne Auslegung zu Parallelen gemacht werden. Daß
sich Ähnlichkeiten und Anklänge finden, ist aber nicht verwunderlich,

sind doch Jesus und die Apostel als Juden in der Lehre von
Tora und Propheten aufgewachsen.

Claude Montefiore hat einmal folgendes Bekenntnis über die rab-
binische Literatur und das Neue Testament abgegeben: „Es gibt
Dinge von Wert im NT, die sich nicht in der rabbinischen Literatur

finden Die großen Dinge in der rabbinischen Literatur sind
allenthalben in einem ungeheuren Material dritten und vierten
Ranges verstreut, im NT finden wir sie auf einem engen Räume
dicht beisammen Die großen Dinge in der rabbinischen
Literatur sind oft die gelegentlichen Äußerungen von hundert
verschiedenen Autoren, während sie im NT den wesentlichen Teil der
Lehren eines oder zweier großer Menschen bilden Den
religiösen Wert der Lehren der Evangelien für den modernen Juden
kann man nicht daran messen, daß es in der späteren rabbinischen
Literatur Parallelen zu den verschiedenen Aussprüchen Jesu gibt
oder auch nicht gibt... Eine große Persönlichkeit ist mehr als
der Bericht über ihre Lehre, und die Gesamtlehre ist mehr als
die Einzellehren stückweise genommen. Man muß sie als Ganzes
sehen. Man muß sie als Ganzes beurteilen ..." 76.

Montefiore deutet hier den Weg an, den das unter uns lebende
Judentum notwendig gehen muß. Was das Verhältnis zwischen
Juden und NichtJuden betrifft, so hat das Judentum die überlieferte

Haltung seit seiner Emanzipation nach und nach aufgegeben
und sich die christliche Auffassung zu eigen gemacht, freilich
ohne dies jemals zuzugeben. Seit 1883 77 haben Vertreter des
Judentums wiederholt öffentlich erklärt, daß das Judentum die

Feind sei". (Aus dem Inhalt eines Briefes von N. an Chajim Bloch,
mitgeteilt in dessen Nachwort zu der von ihm neuherausgegebenen Schrift von
J. Kolkmann, Die gesellschaftliche Stellung der Juden, Wien, 1932.)
76 Synoptic Gospels, 2nd edition, 1927, S. CXL.
77 Seit dem 9. Dezember 1883, einen Tag vor der Urteilsverkündigung im
„Judenspiegel"-Prozeß.

254



allgemeine Nächstenliebe lehre. „Das Judentum gebietet: ,Liebe
deinen Nächsten wie dich selbst' und erklärt dieses alle
Menschen umfassende Gebot der Liebe als Hauptgrundsatz der
jüdischen Religion. Es verbietet daher: gegenüber Jedermann, gleichviel

welcher Abstammung er sei, welcher Nation er angehöre und
zu welcher Religion er sich bekenne, jede Art von Gehässigkeit,
Neid, Mißgunst und liebloses Verhalten; es fordert Recht und!

Redlichkeit und verbietet Ungerechtigkeit, insbesondere jede
Unredlichkeit in Handel und1 Wandel, jede Übervorteilung, jede
Benutzung (Ausbeutung) der Not, des Leichtsinns oder der Uner-
fahrenheit eines Andern, sowie jeden Wucher und jede wucherische

Ausnutzung der Kräfte Anderer"78. Die Nächstenliebe

gegen jedermann ohne Einschränkung und ohne Ansehen der Person

ist christliche Lehre. Sie ist nicht auf dem Boden der
jüdischen Überlieferung gewachsen, sondern das Judentum hat sie
erst in neuerer Zeit zu seiner eigenen gemacht. Anläßlich obiger
jüdischer Generalerklärungen schrieb Franz Delitzsch in klarem
Verständnis der neuen Situation: „Das Judentum der Gegenwart
muß, um nicht mit der Idee des Rechtsstaates zu kollidieren, in
Widerspruch mit Talmud und Schulchan Aruch sich der religiösen
kulturgeschichtlichen Macht des Christentums beugen" 79. Farbstein

darf daher heute durchaus mit Recht schreiben (S. 91) :

„Was auch der Begriff der Nächstenliebe bei den Juden im Altertum

gewesen sein mag, so ist er heute in den Ländern, in denen
die Juden nicht unterdrückt und gepeinigt werden, kein anderer als
bei den anständig fühlenden Christen". Das ist der einzige
uneingeschränkt richtige Satz aus seinem ganzen Kapitel über die
Nächstenliebe, und wir dürfen Farbstein und allen jenen, die sich dazu
bekennen, vollen Glauben schenken 79a.

78 Das ist der zweite der fünfzehn „Grundsätze der jüdischen Sittenlehre"
(Fassung Moritz Lazarus, 1885).
78 Saat auf Hoffnung, 21. Jahrg., 1884, S. 237.
79a Farbstein raeint, daß Feindesliebe psychologisch und menschlich unmöglich

sei (S. 92). Das ist vermutlich die Durchschnittsmeinung. Ohne hierauf
einzugehen, möchte ich auf einen Mann der Gegenwart hinweisen, der diese
Liebe übt: Victor Gollancz, einer der erfolgreichsten Verleger Londons. Nicht
nur hat er sich während des Krieges und danach für die verfolgten und
gequälten Juden Europas eingesetzt, sondern er war es auch, der die be-

255



Allerdings besteht der Talmud1 und der Schulchan Aruch immer
noch nebenher. Keiner von beiden ist bisher für ungültig erklärt
worden80. Zwar ist der Talmud, wie Farbstein bemerkt (S. .80),
für den heutigen Juden kein Evangelium, noch weniger ist es

der Schulchan Aruch, und man darf wohl hinzufügen, daß nur eine
beschränkte Zahl von Juden wirklich wissen, was im einzelnen
darin steht: aber doch wird von (nicht bloß orthodox-)rabbini-
scher Seite häufig erklärt, daß der Talmud als Relegionsquellej
gelte, und von strenggläubigen Juden, daß der Schulchan Aruch
„bis auf den heutigen Tag den letzten autoritativen Kodex des

jüdischen Gesetzes darstellt" 81. Aus dieser Situation ergeben sich
eine Reihe von Fragen, auf die uns die rabbinischen Führer des

Judentums die Antwort bisher schuldig geblieben sind79. Praktisch

machen sich die hier angedeuteten Schwierigkeiten insbesondere

bei den Juden geltend, die in der orthodoxen Tradition des

Ostens aufgewachsen und nach dem Westen gewandert sind.
Wonach sollen sie sich richten? Sie kennen lediglich die Tradition des

Talmud und des Schulchan Aruch82, wenn auch oft nur in den

Hauptzügen, gleichzeitig aber sollen sie sich als gute Juden
von christlicher Lehre fernhalten. Viele von diesen Juden —
das muß hier ausdrücklich vermerkt werden, denn wir dürfen

nicht verallgemeinern — kommen dennoch wenigstens un-

deutendste Hilfsaktion in England für das durch den Krieg zerrüttete
deutsche Volk zu einer Zeit eingeleitet hat, da die britische öffentliche
Meinung noch ganz unter dem Eindruck des eben beendeten Krieges stand. Als
Einzelner hat er mehr getan als manche (christliche) Organisation. Victor
Gollancz ist Jude. Seine Hilfe gilt dem Volk, von dem die furchtbarste
Verfolgung über die Juden ausgegangen ist. Die jüdische Öffentlichkeit ist
mit seiner Handlung nicht ganz einverstanden (die letzte mir erreichbare
Notiz gegen ihn findet sich im Jewish Chronicle vom 12. 3. 48, S. 12) —
aber sie bewundern ihn.
80 Die im Januar 1893 von 220 Rabbinern der jüdischen Gemeinden Deutschlands

unterzeichnete Erklärung bestätigt sowohl den Talmud als auch den
Schulchan Aruch und andere nachtalmudische Gesetzeszusammenstellungen
als jüdische Religionsquelle.
81 Z. B. Rabbiner Dr. I. Epstein, Judaism, London 1939, S. 94. Ober
Epstein siehe Judaica, a. a. O. S. 280, Anm. 43. Die letzte vollständige
Ausgabe des Schulchan Aruch erschien in Berlin 1928.
82 Bei den chassidischen Juden liegen die Dinge etwas anders.

256



ter indirekten christlichen Einfluß und lernen im Laufe ihres
Lebens um; gerade unter den Ostjuden gibt es so manche,
die sich dem Evangelium zuwenden, weil die alte jüdische
Überlieferung als Führerin versagt. Aber das gilt noch keineswegs
für alle. Farbstein, der die rabbinische Überlieferung kennt, und
zwar sehr viel besser kennt als er es in seiner Widerlegung des

„Kompaß" zeigt, wird sehr gut verstehen, daß die in talmudischem

Geiste erzogenen Juden, die nicht unter den Einfluß christlicher

Denkweise gelangen, sondern im talmudischen Geiste
verharren 83, sich ihren nichtjüdischen Mitmenschen gegenüber
zumindest in einer ratlosen Lage befinden, und' daß es an dieser
Grenze notwendig zu Reibungen kommen muß, die ihrerseits wieder

zwangsläufig zur antijüdischen Haltung vieler Nichtjuden
beitragen.

Es ist eine Kette ohne Ende. Denn Farbstein darf seinerseits hier
mit Recht seine Mitmenschen christlichen Glaubens fragen (ich
gebe seine Gedanken mit meinen eigenen Worten wieder) : Habt
ihr Christen denn euch an eure christliche Nächstenliebe gehalten?
Schaut euch um! In irrsinnigen Kriegen habt ihr euch gegenseitig
zerfleischt, und auch im Frieden sucht ein jeder von euch nur
das Seine. Und habt ihr Gojim denn, die ihr in der Nächstenliebe
eures Christentums unterrichtet worden seid, nicht Millionen von
uns aus reinem Haß hingemordet, und haben nicht diejenigen unter
euch, die an diesem Verbrechen keine direkte Schuld tragen, diese
Untat gleichgültig hingenommen, als wenn das nichts mit eurem
Christentum und eurer Nächstenliebe zu tun hätte? „Es ist eine
Selbstüberhebung wenn man den Juden die sogenannte christliche

Nächstenliebe als Gegensatz entgegenstellen will" (S. 91).

Können wir Christen allen Ernstes von den Juden, woher sie auch
immer kommen mögen, erwarten, daß sie sich in allgemeiner
Menschenliebe verzehren, während wir Christen, die wir diese
Nächstenliebe gepachtet zu haben meinen, weder diese Liebe zu einem

83 Damit meinen wir insbesondere das alte, geschichtlich überlieferte
Bewußtsein des Gegensatzes zwischen Israel und den Gojim, das sich im
praktischen Leben des Juden auswirkt.

257
2 Judaica, Bd. IV, 4



Grundsatz unseres alltäglichen Handelns erhoben haben, noch im
entferntesten daran denken, sie zur Grundlage einer neuen
Ordnung unseres sozialen, nationalen und internationalen Lebens zu
machen

Wiederum — und damit wollen wir den Sinn dieses Aufsatzes
klarstellen — lieben wir im Juden den Menschen, unsern Bruder, den
Gott gleich uns nach seinem Bild erschaffen hat, müssen wir darum
alles, was er in seiner Überlieferung denkt, gut heißen, seine

Meinungen in den Himmel erheben? Wir haben uns hier Seite um
Seite bemüht, die Wahrheit über einige Fragen, die zwischen
Judentum und Christentum liegen, herauszufinden. Der Schluß,
zu dem wir gekommen sind, ist, daß jüdische Apologeten etwas
verteidigen, das nicht mehr zu verteidigen ist. Wir müssen Christus
die Ehre geben, die ihm gebührt. Die volle Wahrheit wird schließlich

auch einmal von den Juden erkannt werden. Doch hüten wir
uns! Alle wissenschaftliche Erkenntnis in diesen Dingen ist für
uns tote und vor Christus wertlose Erkenntnis, wenn wir dem
Juden nicht mit der Liebe begegnen, die Christus uns gelehrt hat.

Jakob kämpft um den Segen

Eine exegetische Besinnung zu Gen. 32, 14 b—33

von Dr. MARTIN SCHMIDT, Kilchberg (Basel-Land)

Im diesem Abschnitt der Geschichte Jakobs sind zwei Erzählungsstücke

aus verschiedener Überlieferung und verschiedenartigen
Charakters miteinander verbunden1.

1 V. 14b—22 wird dem „Jahvisten", die Pniel-Geschichte dem „Elohisten"
zugeschrieben. Dazwischen steht die verbindende Überleitung des „Jeho-
visten" (der die „jahvistische" mit der „elohistischen" Quelle zusammenarbeitete).

Ich sehe diese Überleitung in den Versen 23—25a, wobei die
Angabe v. 23b („... und ging über die Furt des Jabbok") wiederum aus
der „elohistischen" Geschichte herübergenommen ist.

258


	Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch [Schluss]

