
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern Trajan und Hadrian
und der messianische Tempelbau [Fortsetzung]

Autor: Bietenhard, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern

Trajan und Hadrian und der messianische Tempelbau
von Priv.-Doz. Dr. theol. HANS BIETENHARD, Ittigen (Bern)

(Fortsetzung)

Die Zeit Hadrians

Trajan starb am 7. August 117 in Selinus, verbittert über die

Mißerfolge seiner parthischen Unternehmungen. Am 11. August
wurde die Todesnachricht bekanntgegeben und gleichzeitig
Hadrian als sein Nachfolger proklamiert. Das syrische Heer, dessen

Oberbefehlshaber Hadrian damals war, rief ihn zum Kaiser aus;
die Adoptionsurkunde Trajans erhielt Hadrian erst nach dessen

Tod. Hadrian warf sofort nach der Übernahme der Macht im Staate
das Steuer der Reichspolitik herum. Er gab alle in den schweren

Kämpfen der letzten Jahre mühsam eroberten und noch mühsamer
gehaltenen Provinzen wieder auf. Nur Arabien behielt er und
machte den Euphrat zur Grenze des Reiches gegen die Parther.
Das bedeutete natürlich sofort eine durchgreifende Besserung der
Lage für die Juden im Osten. Die Änderung der kaiserlichen Politik

ergriff auch Palästina, wie ja bis zum heutigen Tage alle
weltpolitischen Ereignisse im nahen Osten ihre direkten Auswirkungen
auf dieses Land haben. Lusius Quietus wurde, wie wir sahen, von
seinem Posten als Statthalter Palästinas abberufen und von
Hadrian in die Verbannung geschickt. Der Kaiser fürchtete wohl —
ob mit Recht, bleibe dahingestellt — einen Rivalen um den Kaiserthron.

Knapp ein Jahr später wurde Quietus mit drei andern hohen

Würdenträgern des Reiches unter der Anklage des Hochverrates
hingerichtet, wie es heißt, auf Veranlassung des Senates; der
Kaiser wollte scheinbar nichts mit der Affäre zu tun haben.
Statthalter von Syrien wurde L. Catilius Severus; nicht ganz
sicher ist, wer Statthalter von Palästina wurde, Q. Pompeius
Falco? Sicher bezeugt ist in den Jahren vor dem Aufstand die
Statthalterschaft des T i n e i u s R u f u s. Er ist als berühmt-be-

judaica, Bd. IV, 2

81
l



rüchtigte Gestalt in das jüdische Schrifttum eingegangen als „der
Tyrann Rufus, der Frevler".

Zunächst brachte also die Regierung Hadrians wie dem ganzen
Reiche so auch Palästina große Erleichterungen. Wie die Juden
aufgeatmet haben, als Hadrian den Thron bestieg, zeigt eine Stelle
aus den Sibyllinen: „Nach ihm (nämlich Trajan) wird herrschen
ein anderer Mann, silbernen Hauptes; er wird den Namen von
einem Meere haben. Er wird auch der allerbeste Mann sein und
alles kennen. Und unter dir, allerbester, allervortrefflichster,
dunkelgelockter und unter deinen Zweigen wird dies sein alle
Tage" 62. Hadrian sicherte in mehreren Kriegszügen das Reich im
Innern und nach außen, ohne sich aber um weitere Eroberungen
zu bemühen. Dann ging er daran, das römische Imperium im Innern
auszubauen. In jahrelangen, ausgedehnten Reisen besuchte er
systematisch die Provinzen des Riesenreiches, überall Städte gründend

und erneuernd, aufbauend auf jedem Gebiet, als ein Friedenskaiser

im besten Sinne des Wortes. Und doch war es ihm bestimmt,
den letzten, größten Krieg gegen die Juden zu führen und dies
Volk in seinem Reiche an den Rand des Untergangs zu bringen.

Hadrian war bei der großen Wanderschaft, die er durch sein Reich

unternahm, im Jahre 130 durch Syrien nach Ägypten gereist. In
einer Reihe von Städten Syriens, Phöniziens und Palästinas hat
der Kaiser große Bauten aufführen lassen, andern gab er
weitgehende Freiheiten und Vorrechte. Verschiedene Städte jener
Provinzen nannten sich fortan zu seinen Ehren mit dem Zunahmen

„Hadriana" 63. Auf Münzen wird auch dargestellt, wie die dankbare

Judaea dem Kaiser huldigend begegnet. In Ägypten, und wohl
schon vorher in Palästina, kam Hadrian in Kontakt mit den Juden
und den Christen. Das geht aus einem Brief hervor, den er an
Servian schrieb: „Ägypten, mein teurer Servianus, habe ich als
ein durchaus leichtsinniges, veränderliches und jedem Gerücht
nachjagendes Volk kennengelernt. Die den Serapis verehren, sind

62 Oracula Sibyllina V, 46—49.
63 Ferdinand Gregorovius, Der Kaiser Hadrian. Gemälde der
römischhellenistischen Welt zu seiner Zeit2, 1884, S. 150ff.

82



Christen; Menschen, die sich Bischöfe Christi nennen, sind
nichtsdestoweniger Anhänger dieses Gottes. Es gibt dort keinen
Vorsteher der jüdischen Synagoge, keinen Samaritaner, keinen christlichen

Presbyter, der nicht Astrolog, Zeichendeuter und Quacksalber
wäre. Selbst der Patriarch wird, sooft er nach Ägypten kommt,
von der einen Partei gezwungen, den Serapis, von der andern,
Christus anzubeten. Es ist eine rebellische, nichtswürdige,
schmähsüchtige Menschenklasse. Die Stadt ist reich an Schätzen und
Hilfsquellen. Da legt keiner die Hände in den Schoß. Hier wird
in Glas gearbeitet, dort in Papier, dort in Leinwand. Alle diese
geschäftigen Menschen scheinen irgend ein Handwerk zu treiben.
Selbst solche, die von Podagra und Chiragra geplagt oder blind
sind, machen sich zu tun. Ihr Gott ist das Geld; Christen, Juden,
alle Nationen beten es an. Es ist beklagenswert, daß diese Stadt
so schlecht geartet ist. Denn ihre Bedeutung und Größe machen
sie wohl würdig, das Haupt ganz Ägyptens zu sein..." usw.64.
Man wird nicht sagen können, daß sich der Kaiser sehr um die
religiösen Anschauungen seiner Völker gekümmert hat, vor allem
sicher nicht um die der Barbaren, sonst hätte er nicht diesen syn-
kretistischen Unsinn über Juden und Christen schreiben können.
Viel soziales Verständnis scheint er auch nicht gehabt zu haben mit
denen, die eben arbeiten und Geld verdienen mußten, um
überhaupt existieren zu können. Man wird da füglich an das Wort
erinnert, das R. Jehoschua b. Chananja Rabhan Gamaliel II. zugerufen
hat! (vgl. S. 64, 1.Teil). Der Patriarch, von dem Hadrian in
seinem Briefe schreibt, ist übrigens ziemlich sicher der jüdische
Nasi, und zwar ist es eben R. Jehoschua b. Chananja, von dem es
zahlreiche Berichte gibt, die von seinem Zusammentreffen mit
Hadrian erzählen65. In diesen Gesprächen zeigt sich Hadrian
wesentlich besser über die jüdische Religion orientiert als in dem
Brief an Servian. So ist zu vermuten, daß man in der jüdischen
Überlieferung Lehr- und Streitgespräche von Rabbinen mit
heidnischen Gegnern auf Hadrian übertragen hat. Es gab auch eine
gute dramatische Situation für den Haggadisten, den Kaiser des

64 Bei Gregorovius, Hadrian, S. 163 f.
65 Bacher, Tannaiten I, S. 179 ff.

83



mächtigen und verhaßten Rom im Gespräch mit dem Nasi zu
zeigen, zu beweisen, daß der Jude wenn nicht an Macht so doch
an Scharfsinn und Schlagfertigkeit dem Machthaber über die Welt
weit überlegen ist! Trotzdem wird an der Tatsache nicht zu zweifeln

sein, daß Hadrian mit den Häuptern der Judenschaft
Palästinas zusammengekommen ist. Wie bei allen Völkern wird
Hadrian auch die Sorgen und Wünsche der Juden sich haben
vortragen lassen.

Aus der Reise Hadrians durch Syrien, Palästina und Ägypten
entstand im Jahre 132 der Aufstand der Juden. Hadrian war wohl
selbst auf dem Kriegsschauplatz60. Das mörderische Ringen
zwischen dem kleinen Volke und dem Weltreiche dauerte mehr als
drei Jahre. Die Juden kämpften nicht nur um ihre Freiheit, sondern
sie kämpften im Zeichen ihres Messias. Der Statthalter Palästinas,
Tineius Rufus, stand dem Ansturm der Insurgenten ohnmächtig
gegenüber, auch die Hilfe, die ihm sein Kollege in Syrien brachte,
blieb wirkungslos. Aus aller Welt strömten den Juden Geld,
Lebensmittel, Waffen und Leute zu, so daß es eine Zeitlang schien,
das römische Reich komme ins Wanken. Hadrian war gezwungen,
große Truppenmassen und zuletzt seinen besten General, den

Statthalter Britanniens, Julius Severus, nach Palästina zu
senden. Der Kampf endete mit dem totalen Sieg der Römer. An der
Stelle des wieder zerstörten Jerusalem wurde eine römische Kolonie

mit dem Namen Aelia Capitolina gegründet, die zu
betreten jedem Juden bei Todesstrafe verboten war. Mit
rücksichtslosen Repressivmaßnahmen suchte Hadrian das widerspenstige

Judenvolk auszurotten, vor allem die Religion der Juden zu
vernichten. — Das ist in großen Zügen das Bild der Ereignisse.
Wie es dazu kam, und was im einzelnen in diesem großen Kampfe
geschah, das soll im folgenden untersucht werden. Es gibt trotz
intensiver Arbeit auf diesem Gebiet bis auf den heutigen Tag
zahlreiche ungelöste Probleme. Das spiegelt sich in der Tatsache, daß

fast jeder Forscher ein im einzelnen von den andern verschiedenes
Bild der Ereignisse zeichnet.

06 Wilhelm Weber, Untersuchungen zur Geschichte des Kaisers Hadrianus,
1907, S. 276.

84



Fragen und Probleme des jüdischen Krieges
unter Hadrian

Die Probleme, die der ganze Ablauf der Ereignisse unter Hadrian
uns aufgibt, sind darum so schwer zu lösen, weil die für die
geschichtliche Darstellung in Frage kommenden Quellen im
allgemeinen dürftig und im einzelnen einander widersprechend sind.
Allgemeiner Ausgangspunkt aller Forscher seit Friedrich
Münter67und Ferdinand G r e g o r o v i u s68 ist der Bericht
aus Dio Cassius (69,12—14), der uns in Auszügen durch
Xiphilinus erhalten geblieben ist. Für Gregorovius ist dieser
Bericht „der einzig entscheidende"; Grätz69 nennt ihn „klassisch";
Dubnow 70 den „unverrückbaren Ausgangspunkt" ; Schlatter71
dagegen apostrophiert ihn als „jämmerliches Exzerpt". Die hier
zunächst in Frage kommende entscheidende Stelle lautet bei Dio
Cassius: „Als er (nämlich Hadrian) in Jerusalem eine Stadt an
Stelle der zerstörten gegründet hatte, die er auch Aelia Capitolina
nannte, und an den Ort des Tempels Gottes einen andern Tempel
für Zeus errichtete, da entstand kein geringer und nicht ein kurzer
Krieg. Denn die Juden sahen es als etwas Furchtbares an, daß
irgendwelche Fremde sich in ihrer Stadt niederließen und daß
fremde Heiligtümer in ihr errichtet wurden. Als Hadrian in
Ägypten und dann in Syrien war, verhielten sie sich still, nur daß
sie die Waffen, die sie machen mußten, ganz absichtlich schlechter
herstellten, da sie wußten, daß sie von jenen gegen sie gebraucht
werden würden. Als er (nämlich Hadrian) ferner war, fielen sie
offen ab". Mit diesem Bericht Dios stimmt ziemlich genau
derjenige des Zonares72 überein. Der Aufenthalt Hadrians in

67 Friedrich Münter, Der jüdische Krieg unter den Kaisern Trajan und
Hadrian, 1821.
Gs Ferdinand Gregorovius, Die Gründung der römischen Kolonie Aelia
Capitolina, 1883, S. 477ff. (in: Sitzungsberichte der philosophisch-
philologischen und historischen Klasse der k. b. Akademie der Wissenschaften zu
München).
69 Grätz, S. 418.
70 Dubnow, S. 542.
71 Tage Trajans, S. 492.
72 Zitiert bei Weber, S. 240f.

85



Syrien und Ägypten läßt sich ziemlich genau auf das Jahr 130
fixieren. Von hier aus ist der Bericht des Epiphanius73 zu

korrigieren, der sagt, Hadrian habe den Befehl zur Gründung der
Stadt Aelia an Stelle Jerusalems im Jahre 117 gegeben, d.h. nach

Epiphanius 47 Jahre nach der Zerstörung Jerusalems durch Titus74.
Wir beschäftigen uns zunächst mit dem durch Dio gegebenen
„klassischen Bericht". Da läßt sich sofort feststellen, daß sich
Dio in einigen nicht unwichtigen Punkten ganz einfach geirrt hat,
so daß auch dieser „unverrückbare Ausgangspunkt" kritisch
gesichtet werden muß. Wir haben gesehen (vgl. S. 59,1. Teil), daß

Jerusalem nach dem Jahre 70 nicht einfach restlos zerstört war. Es

dürfte falsch und durch die Tatsachen widerlegt sein, wenn Gre-
gorovius im Anschluß an Dio hinsichtlich Jerusalems von einem

„heiligen Schutthaufen" der Juden redet75. Es gab in Jerusalem
auch nach dem Jahre 70 Juden, es gab in der Stadt eine christliche
Gemeinde, es gab darin eine römische Garnison und was mit ihr
zusammenhing. Daraus geht hervor, daß es falsch ist, wenn Dio
sagt, die Juden hätten es nicht ertragen, daß sich Fremde in ihrer
Stadt ansiedelten und daß fremde Heiligtümer in ihr errichtet
wurden. Die römischen Truppen waren solche „Fremde" und
brachten andere „Fremde" mit sich; der aufgefundene Serapisstein
zeigt, daß es in Jerusalem zwischen 70 und 132 auch fremde
Heiligtümer gab. Dio läßt die Gründung der Stadt und das
Aufflammen des Aufstandes unmittelbar aufeinander folgen. Aber die

Forscher, die seinem Bericht folgen, schwächen ihn hier zugleich
ab, indem sie sagen, Hadrian habe den Befehl zur Gründung der
Stadt erteilt, die Ausführung habe aber eine Zeitlang auf sich

warten lassen 76. Diese Abschwächung hat ihren Grund in andern

Quellen, die zu Dio hinzutreten. Es läßt sich nämlich nicht nur
aus den oben wiedergegebenen Überlegungen zeigen, daß sich Dio

73 De mensuris et ponderibus 14.
u Weber, S. 240.
76 Hadrian, S. 189; dabei weiß aber Gregorovius auf S. 150 desselben

Buches, daß „die 10. Legion dem Trümmerhaufen Jerusalem mehr als den
Schein einer Stadt wiedergegeben haben" muß!
76 Grätz, S. 419; Dubnow, S. 54.56.

86



in einigen Punkten geirrt hat, sondern dafür sprechen auch
Quellenbelege, und es zeigt sich, daß Dio nachweislich lückenhaft
ist in seinem Bericht. Es muß hier der Satz Appians zitiert
werden, der ein Zeitgenosse jener Ereignisse gewesen ist. Appian77
schreibt über Jerusalem: „Jerusalem, das sowohl Ptolemäus der
erste König von Ägypten zerstörte, und Hadrian zu meiner Zeit"78.
Gregorovius hat diesen Bericht Appians als ein „offenbares
Märchen", als „eine bloß rhetorische Wiederholung der Schicksale der
Stadt unter Titus" bezeichnet, ohne sich für diese Einschätzung der
Quelle auf etwas anderes zu berufen als auf den Bericht Dios 79.

Es dürfte aber kaum erlaubt sein, mit dem Bericht eines
Zeitgenossen in dieser Weise umzuspringen, wenn man ihm den
Irrtum nicht beweisen kann. Zu Appian tritt aber noch Euseb von
Caesarea, der schreibt, Jerusalem sei von Titus zur Hälfte zerstört
worden — er folgt dabei Josephus! Unter Hadrian sei die noch
übriggebliebene zweite Hälfte beim jüdischen Aufstand zerstört
worden80. Wenn diese Nachrichten richtig sind, dann folgt
logischerweise, daß die Gründung der neuen Stadt Aelia auf die
Zerstörung folgte. Es wurde nun versucht, die beiden einander
widersprechenden Berichte zu harmonisieren81: Hadrian habe den Bau
der Kolonie Aelia befohlen, und dem Befehl sei die Ausführung
sogleich gefolgt. Der Aufbau von Aelia sei schon weit
fortgeschritten gewesen, als der Aufstand losbrach; so hätten die
Truppen Hadrians wirklich während des Krieges die Stadt Jerusalem

zerstört. Nachdem der jüdische Aufstand niedergeworfen worden

war, sei Aelia Capitolina zum zweiten Male gegründet worden,
etwa 135/136 82. Man kann zugunsten dieser Auffassung noch bei-

77 Syriace 50.
78 Von einer Zerstörung Jerusalems durch Hadrian redet auch Hieronymus
an mehreren Stellen: In Isaiam 1,5; in Hieremiam 31, 15; in Joel .1,4; in,
Habacuc 2, 14; eine Belagerung der Stadt durch Hadrian erwähnt Euseb
Theophanie XXIV, S. 202 von Bd. III, 2 der Werke in der Berliner
Kirchenväterausgabe, 1904 (bearbeitet durch H. Gressmann). Cedrenus sagt:
„Nachdem er die alten Oberreste der Stadt und des Tempels zerstört hatte
gründete er ein neues Jerusalem".
79 Gründung von Aelia, S. 504.
80 Demonstratio Evangelica VI, 18, 10.
81 Weber, S. 24087».

87



fügen, daß die Existenz einer Siedlung auf dem Boden Jerusalems
— bestehend aus Quartieren für die Garnison, einem Juden- und
einem Christenviertel — und die offizielle Erhebung dieser An-
siedlung zur römischen Kolonie und ihr weiterer Ausbau, vor allem
etwa die Anlage von Befestigungen, einander nicht direkt
ausschließen. Dann wäre der Bericht Dios eine die Tatsachen stark
vereinfachende und verkürzende Nachricht. Für W. Weber lag in
den Plänen Hadrians bewußte kulturpolitische Absicht: Hadrian,
der Hellenist, suchte die Barbarenkulte zu beseitigen, „darum
gründete er an der alten Kultstätte auf dem Zion den Tempel des

Juppiter Capitolinus. Die neue Stadt sollte auch in der neuen
Gründung der religiöse Mittelpunkt bleiben, der sie seit alter
Zeit gewesen war. Deshalb knüpfte Hadrian an die alte
Kultstätte an beim Bau der neuen, um so die alte Religion am tiefsten
anzufassen" 83. Nun merkt aber Weber nicht, daß eine von ihm
selber herangezogenen Quelle, die er ausdrücklich als eine „gute"
bezeichnet, seine Konstruktion widerlegt. Er zitiert nämlich aus
dem Chronikon Paschale folgende Sätze: „Und nachdem er (nämlich

Hadrian) den Tempel der Juden, der in Jerusalem (war),
zerstört hatte, gründete er die zwei Gemeinwesen und das Theater
und das Trikamaron und das Tetranymphon und das Zwölftor, das
vorher Anabathmon hieß, und die Kodra Quadra) und teilte
die Stadt in sieben Bezirke und setzte Männer als Bezirksstatthalter

ein und teilte jedem einen Bezirk zu..." Die Quelle
widerspricht hier ihrem Ausleger, insofern sie deutlich sagt, Hadrian
habe den Tempel der Juden zerstört und erst dann
habe er die Stadt gegründet. Natürlich sind diese Sätze aus der
Passachronik eine Hauptstütze für die Auffassung Schlatters84,
der ganz allgemein die These vertritt, die Gründung von Aelia
könne nur nach dem jüdischen Aufstand stattgefunden haben.
Das eben angeführte Stück aus der Passachronik redet davon,
daß Hadrian den Tempel der Juden zerstört habe. Wir werden

82 Dieses Bild der Ereignisse haben im wesentlichen Schürer, S. 668f., und
Adolf Harnack, Die Chronologie der altchristlichen Literatur bis Eusebius I,
1897, S. 417ff. Vor ihnen hat schon Munter in ganz ähnlicher Weise die
Berichte von Dio und Euseb harmonisiert.
83 Weber, S. 242f. ; ganz ähnliche Überlegungen stellt Dubnow, S. 55f. an.

88



damit auf ein weiteres, sehr schwieriges geschichtliches Problem
geführt. Ist diese Angabe richtig, dann hat sie zur Voraussetzung,
daß der im Jahre 70 zerstörte Tempel von Jerusalem neu gebaut
worden ist und im Verlauf des jüdischen Aufstandes zerstört
wurde. Ist ein solcher Tempelbau in jener Zeit denkbar und möglich

gewesen? Bevor wir diese Frage im einzelnen erörtern, haben
wir die weiteren Quellen beizuziehen, die von einem jüdischen
Tempel in der Zeit Hadrians reden. Der byzantinische Geschichtsschreiber

Cedrenus85 redet zuerst davon, die Juden hätten
versucht, den Tempel zu bauen. Aus diesem Versuch heraus sei ein
Krieg entstanden, da Hadrian darüber erzürnt wurde. Der
Kaiser hat also den Versuch, den Tempel wieder zu errichten,
das alte Heiligtum des Volkes neu zu erstellen, als einen Akt
der Rebellion angesehen. Von Cedrenus abhängig ist der Historiker

Nikephoros Kallistos86, der von den Juden schreibt :

„Es war ihr Plan, den Tempel in Jerusalem zu bauen". Dagegen
stimmt Johannes Chrysostomus87 mit der Passachronik
überein, wenn er sagt: „Und daß das Gesagte keine Lüge ist, dafür
wollen wir aus ihren Taten ein Zeugnis beibringen. Wenn sie
nämlich nicht unternommen hätten, einen Tempel zu bauen,
könnten sie sagen : hätten wir nur gewollt, es zu unternehmen und
den Bau zu beginnen, wir hätten es ganz gekonnt und vollendet.
Nun aber zeige ich, daß sie nicht einmal, auch nicht zweimal,
sondern sogar dreimal es unternahmen und scheiterten". Diese drei
Tempelbauten können nicht wohl anders verstanden werden, als
auf die Bauten unter Salomo, nach dem Exil und zur Zeit Hadrians.
Dazu kommt ein Brieffragment Kaiser J u 1 ia n s88: „Über den

Tempel, der bei ihnen (nämlich den Juden) ist, der zum dritten
Male zerstört wurde, aber auch bis jetzt nicht wieder aufgerichtet
wurde". Es muß sich bei diesen drei Zerstörungen um die unter

84 Tage Trajans, S. 41.
85 Zitiert bei Münter, S. 705.
88 Hist. Eccles. III, 24.
87 Oratio III in Judaeos.
88 Zitiert bei Adolf Schlatter, Geschichte Israels von Alexander dem Großen
bis Hadrian3, 1925, S. 451, Anm. 375.

89



Nebukadnezar, Titus und Hadrian handeln. Nach diesen Berichten
hätten wir es bei den Ereignissen unter Hadrian mit einer ziemlich
genauen Wiederholung der Ereignisse unter Vespasian und Titus
zu tun: die Juden sind im Besitz der Stadt, ihr Tempel ist wieder
aufgebaut, es entstand ein Aufstand der Juden, der von den
römischen Armeen niedergeworfen wird. Der Widerspruch dieser
Quellen zu Dio ist offenkundig: Dio redet davon, der Bau des
heidnischen Tempels auf dem Zion sei die Ursache für den
jüdischen Aufstand gewesen, die hier zuletzt angeführten Quellen
sagen, es habe zur Zeit Hadrians einen jüdischen Tempel
gegeben.

Ein weiteres Problem bildet die zeitliche Ansetzung der
Ereignisse. Wie wir sahen (vgl. S. 86), hat Epiphanius die Gründung
der Stadt Aelia auf das Jahr 117 angesetzt, was von Weber nach

Dio und andern Quellen ohne weiteres korrigiert wurde, da
Hadrian sicher im Jahre 130 in Syrien und Ägypten sich aufgehalten

hat. Merkwürdig ist nun allerdings, daß auch die Passa-
chronik diese Ereignisse in die ersten Regierungsjahre Hadrians
verlegt. Sie sagt nämlich, die Gründung Aelias sei erfolgt, als
Hadrian zusammen mit Rusticus Konsul war; das war im Jahre
119 der Fall. Aus diesen Zeitbestimmungen hat vor allem Grätz89
geschlossen, daß die Juden schon in den ersten Jahren Hadrians
beträchtliche Erleichterungen ihrer Lage erreichten. Hadrian habe

bei seinem Regierungsantritt, als er die von Trajan im Osten
gemachten Eroberungen aufgab, auch den Juden Konzessionen
gemacht, bzw. die Juden hätten bei dem Aufstand im Jahre 117 nur
unter Bedingungen die Waffen gestreckt. Eine dieser von den

Juden gemachten Bedingungen sei aber die Erlaubnis zum Neubau
des Tempels gewesen. Tatsächlich sei der Tempelbau damals unter
der Oberaufsicht des Proselyten Aquila in Gang gekommen, wie
das Epiphanius berichtet. Die Leiter des Baues seien Julianus
und Papos gewesen. Das Ränkespiel der Samaritaner habe es aber
beim Kaiser erreicht, daß den Juden der Tempelbau verunmöglicht
wurde. Dieser hier kurz skizzierte Aufriß der Ereignisse nach

«s Grätz, S. 115-130.

90



Grätz gründet sich neben Epiphanius vor allem auf die Erzählung
Bereschit r. 64 (vgl. S. 105). Ähnlich zeichnete Schlatter90 zuerst
das Bild der Ereignisse. Schlatter stützte sich zwar nicht auf die
Stelle in Bereschit r., wohl aber auf Epiphanius. Für ihn stand
der 117 begonnene Bau von Aelia im Zusammenhang mit der

ganzen Reichspolitik Hadrians im Osten, die darauf ausging, eine

Reihe von festen Punkten gegen die Parther zu errichten. Schlatter
macht darauf aufmerksam, daß Epiphanius ausdrücklich sagt, der
Bau des Tempels sei damals vom Kaiser nicht gestattet worden.
Diese Bewilligung sei erst im Jahre 130 gegeben worden, als

Hadrian in Syrien weilte. In neuester Zeit hat Dubnow 91 zu einer
ähnlichen Betrachtung der Ereignisse zurückgeführt, nachdem z. B.

Schlatter 92 selbst seinen zuerst gegebenen Aufriß der Ereignisse
wieder hatte fallen lassen. Gegen Grätz ist zu bemerken, daß es

höchst unwahrscheinlich ist, daß Hadrian sich von den Juden zu

Konzessionen hätte zwingen lassen. Die Art wie Trajan die Juden

in Mesopotamien niedergeworfen hat, die Einsetzung des Lusius

Quietus als Statthalter von Palästina, das alles scheint nicht darauf

hinzudeuten, daß sich Hadrian, auch bei einer vorsichtigen

Reichspölitik, irgendwelche Friedensbedingungen im Innern des

Reiches hätte stellen lassen. Dazu kommt, daß der Geschichtswert

der Erzählung in Bereschit r. 64 gleich null ist — trotz Grätz

und Dubnow : wenn diese Erzählung sagt, die Samaritaner hätten

Hadrian auf den aufrührerischen Charakter der Juden aufmerksam

gemacht; denn eine solche Aufklärung von dieser Seite hatte der

Oberkommandierende von Syrien des Jahres 117 wirklich nicht

nötig! Ferner ist der angebliche Befehl des Kaisers, den Tempel
örtlich um ein paar Ellen zu verschieben, um ihn dadurch zu

verunmöglichen, nichts anderes als ein dummes Mätzchen. Von der

Angabe des Epiphanius bleibt wohl nichts anderes übrig als
anzunehmen, er habe die Ereignisse des Bar Kochba-Krieges und die

des Jahres 117 miteinander vermengt; denn nur so konnte er auf

90 Adolf Schlatter, Zur Geschichte und Topographie Palästinas, 1893,
S. 143 ff.
91 Dubnow, S. 54 ff.
92 Tage Trajans; Geschichte Israels.

91



die 47 Jahre nach der Tempelzerstörung kommen, und nur so
geben diese Daten einen klaren Sinn 93.

Schärferes Profil erhielt das Geschichtsbild von Gregorovius und
Harnack durch Weber, Schürer und Dubnow, die erklären, Hadrian
sei zu Beginn der dreißiger Jahre des ersten Jahrhunderts von
sich aus zur Verfolgung des Judentums übergegangen, als er auf
dem Zion den Juppitertempel errichten wollte. Aber es ist doch
fraglich, ob das Hadrian getan und gewollt hat; denn Hadrian
hat die Juden gekannt, seitdem er die Feldzüge Trajans mitgemacht

hatte, vor allem aber seit der Zeit, als er den Oberbefehl
über das syrische Heer führte, d. h. über das Gros der römischen
Armeen im Osten, den er anläßlich der Krankheit und der Abreise
Trajans übernahm. Ob es ihn wirklich gelüstet hat, dem Judentum

den Todesstoß zu versetzen? Ob er wirklich eine so
kurzsichtige Maßnahme hat ergreifen können? Ob er wirklich glauben
konnte, der Bau eines heidnischen Tempels auf dem Zion werde
keine weiteren Wirkungen auf die Juden haben? Ob man diese
Fragen bejaht oder verneint, das ist weithin Sache der
psychologischen und historischen Konstruktion. Gerade auch der
vorsichtig untersuchende Weber hat hier konstruiert. Es gibt eigentlich

nur einen eindeutigen Quellenbeleg, der die eben gestellten
Fragen bejahen läßt, das ist der Satz aus Spartian94: „Zu
jener Zeit erregten auch die Juden einen Krieg, da ihnen verboten
wurde, die Geschlechtsteile zu verstümmeln". So weit ich sehe,
hat in neuerer Zeit nur Schürer95 diese Nachricht als Quelle für
die Zeit vor dem Krieg und das darin enthaltene Verbot der
Beschneidung als Kriegsursache festgehalten. So sind für Schürer
das Verbot der Beschneidung und die Gründung von Aelia die
Gründe, welche zum Judenkrieg geführt haben. Schon Domitian
hatte das Verbot der Beschneidung für das ganze Gebiet des römi-

03 Dasselbe ist zu sagen zu der Nachricht des Hieronymus, in Ezechielem
5, 24, wo er sagt, Jerusalem sei 50 Jahre nach Vespasian durch Hadrian
zerstört worden. Vgl. Strathmann, Kampf um Beth-Ter, S. 100.
94 Vita Hadriani, c. 14.
95 Schürer, S. 674; auch Theodor Mommsen, Römisches Strafrecht, 1809,
S. 398.

92



sehen Reiches erlassen, und Hadrian hat es verschärft; denn das
römische Recht stellte die Beschneidung auf dieselbe Stufe wie die
Kastration. So heißt es in den Digesten XLVIII. 8, 4, 2: „Der göttliche

Hadrian bestimmte: es wird beschlossen, daß keine
Verschnittenen gemacht werden; die aber, die dieses Verbrechens
überführt werden, sollen nach dem Cornelischen Gesetz bestraft
werden..." 96. Nun wissen wir aber nichts davon, daß Domitian
den Juden wegen der Beschneidung Schwierigkeiten bereitet hat;
die Juden müssen von diesem Gesetz ausgenommen gewesen sein.
Ob Hadrian diese Tatsache nicht bekannt war? Und wenn Hadrian
das Verbot der Beschneidung plötzlich auch auf die Juden
ausdehnte, aus welchem Grund hat er das getan? Warum beginnt er
plötzlich, die Juden zu unterdrücken? Die Nachricht aus Spar-
tian 97 genügt hier zur Motivierung wohl kaum: „Hadrian hat die
römischen Heiligtümer sehr sorgsam gepflegt, die fremden hat er
verachtet". Aus der einfachen Verachtung folgt noch nicht die
Verfolgung und Unterdrückung; Hadrian hätte sonst Ursache gehabt,
auch noch ganz andere Külte als nur den jüdischen zu unterdrücken
und zu verfolgen So hat schon Gregorovius 98 zur Nachricht Spar-
tians bemerkt: „...aber aus welchem Grunde sollte der milde
Hadrian noch vor dem Ausbruch der Rebellion so harte Gebote
erlassen haben, welche die gänzliche Vernichtung des jüdischen
Volkes bezweckten? Diese Edikte hat er sicherlich erst nach dem
Kriege gegeben". Auch Schlatter99 verlegt das Beschneidungs-
verbot in die Zeit nach dem Aufstand. Eine nicht ganz klare
Mittelstellung nimmt Dubnow 100 ein: Hadrian habe vor dem Aufstand
das Gesetz Domitians erneuert; dieses Gesetz habe er durch einen
besonderen, die Juden betreffenden Erlaß nach dem Kriege
erneuert, um das Judentum zu vernichten. Aber dieser zweite,
besonders gegen die Juden gerichtete Erlaß ist Konstruktion. Wir
haben wohl den ganzen Erlaß Hadrians in die Zeit nach dem jüdi-

96 Zitiert bei Schürer, S. 67779.
97 Vita Hadriani, c. 22.
93 Gründung von Aelia, S. 500.
99 Geschichte Israels, S. 374; auch Strathmann, Kampf um Beth-Ter, S. 102,
verlegt das Beschneidungsverbot in die Zeit nach dem Krieg.
100 Dubnow, S. 63.

93



sehen Aufstand zu verlegen, wobei für die Juden nun aus begreiflichen

Gründen keine Ausnahme mehr gemacht wurde. Spartian
hat dann wohl die Ursache des Krieges mit der Folge verwechselt.
Die Angabe aus den römischen Quellen sagt ja nichts über das

genaue Datum des hadrianischen Erlasses.

Zu den oben erwähnten Zeugnissen, die von einem jüdischen
Tempel zu Hadrians Zeit reden, kommt noch eine Stelle aus
Hieronymus101: „In diesem Monat wurde die Stadt Bethel Beth-

Ter!) eingenommen der Tempel wurde zur Schmach des
unterworfenen Volkes durch T. Annius Rufus gepflügt".

Wenn man sich überlegt, ob es psychologisch möglich gewesen
sei, daß Hadrian von sich aus als Verfolger des Judentums
aufgetreten sein könne oder nicht, so muß auf der andern Seite auch
auf die Stimmung unter den Juden geachtet werden. Die Juden
haben in den Jahren des Aufstandes ein messianisches Königtum
errichtet. Schimon bar Kochba wurde nicht nur vom Volk, sondern
auch von den Rabbinen mit R. Akiba an der Spitze als Messias

begrüßt und anerkannt. Schlatter102 macht m. E. mit Recht darauf

aufmerksam, daß eine solche allgemeine Anerkennung
Schimons mitten in einer schweren Verfolgungszeit kaum möglich
gewesen wäre. Eine Verfolgungs- und Unterdrückungsperiode konnte
wohl als Vorzeichen der letzten Zeit, nicht aber als die Heilszeit
selber angesehen werden. Schlatter hat zwar auch hier seine

Meinung gewechselt: so sagt er in „Die Tage Trajans und

Hadrians"103, daß der Bau des Tempels auf kaiserliche Erlaubnis
zurückzuführen war. Dieser Neubau des Tempels sei dann von
den Rabbinen als Zeichen dafür angesehen worden, daß die
Messiaszeit wirklich angebrochen war. In der „Geschichte Israels" 104

dagegen betrachtet Schlatter den Bau des Tempels als einen Akt
des Aufstandes der Juden gegen Rom. Daß eine Erlaubnis des

Kaisers zum Tempelbau da war, läßt sich nicht sicher erweisen.

101 Hieronymus, In Zacharjam, c. 8.
102 Geschichte Israels, S. 374.
los S. 50ff. ; S. 66ff. ; S. blK
loi S. 375.

94



So ist es eben gut möglich, daß die Erhebung der Juden aus dem
Bau der Stadt durch den Kaiser entstand, daß Bar Kochba die
Stadt einnahm, dort seine Herrschaft aufrichtete und dabei natürlich

auch daran ging, den Tempel wieder zu bauen. Dann wäre er
von den Rabbinen zum Messias proklamiert worden. Die von
Cedrenus105 gegebene Nachricht, nach der der Krieg ausgebrochen
sei, weil die Juden den Tempel bauen wollten, würde sich damit
wohl in Einklang bringen lassen.

Die ganze Frage, ob zur Zeit Hadrians ein jüdischer Tempel
gebaut wurde, ist wesentlich mitbestimmt durch die Stelle aus dem
Barnabasbrief, Kap. 16,1—7. Die Stelle sei hier im Wortlaut der
Übersetzung von H. Veil106 mitgeteilt: „Was sodann den Tempel
anlangt, habe ich euch noch zu sagen, wie irrtümlich die Unglückseligen

anstatt auf ihren Gott, der sie erschaffen, ihre Hoffnung
auf das Tempelgebäude gesetzt haben, als wäre es die Behausung
Gottes. 2 Hatten sie doch fast wie Heiden ihm sein Heiligtum
im Tempel angewiesen. Aber vernehmet, durch welchen Ausspruch
der Herr diesen abtut! ,Wer maß den Himmel mit der Spanne oder
die Erde mit der hohlen Hand? Wer anders als ich? spricht der
Herr! Der Himmel ist mein Thron, die Erde aber der Schemel
meiner Füße. Was für ein Haus wollt ihr mir bauen oder was soll
die Stätte meiner Ruhe sein?' Da seht ihr, daß ihre Hoffnung
nichtig ist. 3 Des weiteren freilich heißt es an einer andern Stelle:
Siehe, die diesen Tempel ,niedergelegt' haben, eben sie werden ihn
,aufbauen'. 4 (Geschieht!) Weil sie nämlich Krieg führten, wurde
der Tempel von ihren Feinden niedergelegt; jetzt aber sollen teils
sie selbst, teils die Werkleute ihrer Feinde ihn wieder aufbauen.
5 Hinwiederum ist kundgetan worden, daß die Stadt und der
Tempel und das Volk Israel dahingegeben werden sollen. Denn
die Schrift sagt: ,Und in den letzten Tagen, da wird es sich
ereignen, daß der Herr die Schafe der Weide und ihre Hürde und
ihren Turm dem Untergang übergeben wird'. Und es geschah, wie
der Herr geredet. 6 Laßt uns nun aber untersuchen, ob es einen
Tempel Gottes gibt! Allerdings gibt es einen solchen, nämlich da,

105 Zitiert bei Gregorovius, Gründung von Aelia, S. 4921.
106 In: Edgar Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen2, 1924, S. 515f.

95



wo er selbst einen solchen zu schaffen und zu bereiten verspricht.
Denn es steht geschrieben: ,Und wenn die Woche sich vollendet,
da wird es geschehen, da soll ein Tempel Gottes in Herrlichkeit
erbaut werden auf den Namen des Herrn'. 7 Ich finde also, daß es

wirklich einen Tempel gibt... 10 Mit jenem Wort ist also ein

geistiger Tempel gemeint, der dem Herrn gebaut werden soll".
Eine Kontroverse über diesen Text hat vor allem aus Gründen der
Textkritik entstehen können. Denn der mitgeteilte Text wird nur
durch die älteste Handschrift gedeckt. In andern Handschriften
und alten lateinischen Übersetzungen fehlt z. B. das „geschieht"
von v. 4, und im letzten Satz desselben Verses fehlt in einigen
Handschriften das zweite „kai" und). In diesem Fall ergibt
sich als Text: „Jetzt aber werden auch die Werkleute der Feinde
selbst ihn wieder aufbauen". Diese Unsicherheit des überlieferten
Textes belastet natürlich die Erklärung sehr. Die Verse 1—3
beschäftigen sich mit der jüdischen Auffassung des Tempels auf dem
Zion. Der Verfasser des Briefes stellt diesen jüdischen Tempel
fast den heidnischen Heiligtümern gleich: die Heiden glauben,
daß ihre Götter in den Tempeln unter ihnen wohnen; das meinten
aber auch die Juden. Es geht aber schon aus der Heiligen Schrift,
die ja auch die Heilige Schrift der Juden ist und bleibt, hervor,
daß Gott es ablehnt, in einem irdischen Haus zu wohnen. Der
Schöpfer des Himmels und der Erde hat nicht Raum in einem

Tempel. So wird eben durch die Schrift, auf die sich die Juden
berufen, die jüdische Hoffnung auf einen Tempel widerlegt und
abgetan. Vers 5 beweist aus den Ereignissen der jüngsten
Vergangenheit, daß sich dieses Urteil Gottes auch in der Geschichte

ausgewirkt hat: die Stadt und der Tempel wurden zerstört. Das

ist der beste Beweis dafür, daß die jüdische Hoffnung auf Stadt
und Tempel erledigt ist. Nun sagt aber Vers 4 etwas Neues: er
redet von einem Neubau des Tempels. Widerlegt diese Tatsache
nicht den ganzen Schrift- und Erfahrungsbeweis des Verfassers?
Nein, denn er weiß auch hier eine Weissagung beizubringen (vgl.
1. Henoch 89, 56ff.), die dieses Ereignis längst vorausgesehen hat.
Aber wie dann Vers 5 zeigt, widerlegt dieser Neubau die
grundsätzliche Verwerfung des Tempels durch Gott nicht. — Die Frage
ist nun die: was für ein Tempel wird da gebaut? Ist der oben

96



gebotene Text richtig, dann sagt er deutlich, daß die Juden vereint
mit ihren Feinden den Tempel wieder aufbauen werden, der
zerstört wurde107. Danach würde also ein jüdischer Tempel gebaut
werden, wobei Juden und Römer gemeinsam daran arbeiten werden.

Unter Berufung auf die jüngeren Textzeugen, in denen das
zweite „kai" fehlt, haben nun vor allem Schürer108, Harnack109
und Windisch 109a die Stelle so verstanden, daß Barnabas hier vom
Bau eines heidnischen Tempels rede. Es wäre dann auch hier die
Rede davon, daß Kaiser Hadrian auf dem Tempelberg den Tempel

107 Schlatter, Zur Geschichte und Topographie, S. 1491; Tage Trajans,
S. 61 f.; Schürer, S. 672; Grätz, S. 411; Finkelstein, S. 222f.; H. Veil in
Henneckes Handbuch zu den neutestamentlichen Apokryphen, 1904, S. 223 ff.
108 Schürer, S. 672.
109 Chronologie I, S. 423ff.
109a Hans Windisch, Der Barnabasbrief, 1920 (in: Handbuch zum Neuen
Testament, hrsg. von Hans Lietzmann, Ergänzungsband) in der Erklärung
der Stelle, vor allem S. 389f., wo er sagt: „Wenn das Wahrscheinlichste
ist, daß die Juden während des Aufstandes unter Bar Kochbas Leitung den

Tempel zu bauen begannen, so kann Barn, das nicht meinen: „Die Diener
der Feinde" wären dann ebensowenig Erbauer als Miterbauer. Er hätte
dann auch des Pseudomessias gedenken müssen, der in noch höherem Maße
als der neue Tempel ein „vollendetes Ärgernis" war. Barn, ist einzig auf
einen in friedlichen Zeiten erstehenden Tempel zu beziehen, den die Heiden
mit (S) oder ohne (CVL) die Juden erbauten, berührt sich also am ehesten
mit der rabbinischen Legende, nur daß diese kaum erwarten läßt, daß
heidnische Dienstknechte bei dem Bau hervortreten sollten Die Beziehung

auf den jüdischen Tempel, so sehr sie sonst durch den Wortlaut
gefordert scheint... ist also unwahrscheinlich, wenn nicht unmöglich. Die
Worte „die Diener der Feinde" passen vielmehr am besten zu dem Bau
des heidnischen Tempels. Hier befinden wir uns auch auf sicherem Boden
und die Identität der Zerstörer und Wiedererbauer ist augenscheinlich".
„Die Schwierigkeit, daß dann der heidnische Tempel einfach dem früheren
jüdischen gleichgesetzt wird, ist erträglich, da der Verfasser schon dieser
eigentlich ein heidnischer war". Es ist hier gegen Windisch nur zu bemerken,

daß der Pseudomessias nicht erwähnt zu sein braucht, wenn erst nur
Pläne für den Tempelbau vorliegen, wenn die Juden mit Jubel auf den
Neubau Jerusalems hinweisen, dem der Neubau des Tempels unmittelbar
folgen werde. Daß es sich hier nicht um einen heidnischen Tempel handeln

kann, scheint deswegen klar zu sein, weil sich der Verfasser dieses
vernichtende Argument nicht hätte entgehen lassen. Der Bau ist ja auch
noch nicht im Gang — der Tempel wird erst wiederaufgebaut werden!

Judaica, Bd. IV, 2 2

97



des Juppiter Capitolinus baute. Es fragt sich aber aus inneren
Gründen, ob die Lesart der späteren Texte und die daraus
gezogenen Schlüsse richtig sein können. Wäre im Text wirklich vom
Bau eines heidnischen Tempels die Rede, dann müßte und könnte
von dieser Tatsache doch deutlich die Rede sein, und zwar aus dem
einfachen Grund, weil dieser heidnische Bau das schlagendste
Argument gegen die jüdische Hoffnung gewesen wäre: nicht nur,
daß der jüdische Tempel im Jahre 70 zerstört wurde, sondern

jetzt wird an seiner Stelle sogar ein heidnischer Tempel gebaut;
mit dem Tempel der Juden ist es also endgültig zu Ende. Es ist
kaum glaublich, daß der Verfasser des Barnabasbriefes sich dieses

schlagende Argument hätte entgehen lassen in seinem Bemühen,
das Judentum und seine Einrichtungen als nichtig zu erweisen.
Es ist aber bezeichnend, daß er dieses Argument nicht braucht,
sondern sichtlich Mühe hat, trotz allem, was geschieht, die
Nichtigkeit des Judentums zu beweisen. Er hat auch Mühe, in Vers 4

die Nichtigkeit der Hoffnung auf den Tempel zu erweisen; denn
die Ereignisse seiner Zeit sprechen scheinbar dagegen. „Der
Zeustempel machte die Verwerfung des Tempels durch Gott nicht
zweifelhaft, sondern vollends sichtbar. Dagegen macht der Wiederaufbau

des Tempels allerdings die Erinnerung nötig, daß es trotz
desselben eine offenkundige Wahrheit sei, daß Gott den Tempel
verworfen habe"109b. Zu Unrecht beruft sich Harnack auf den

Wortlaut der Weissagung, nach dem die „Feinde" den Tempel
wieder aufbauen; das beweist nicht, daß auch ein heidnischer Tempel

gebaut wird, es zeigt nur, daß einmal auch dieses Ereignis von
Gott vorausgesehen ist, und darum kein Grund zur Besorgnis bei
den Christen sein kann. Die Beteiligung der Heiden an diesem Bau

zeigt nur, daß Gott um so weniger mit einem solchen Tempel
etwas zu tun haben kann. Ferner scheint mir der Wortlaut des

Textes deutlich zu zeigen, daß es derselbe Tempel ist, der
zerstört wurde, der jetzt wieder gebaut werden soll. Veil110

mag recht haben, wenn er erklärt, daß die späteren Lesarten des
Textes darauf zurückzuführen sind, daß die Abschreiber vom Bau

109b Schlatter, Tage Trajans, S. 63.
110 Handbuch, S. 223 f.

98



eines jüdischen Tempels zur Zeit Hadrians nichts mehr wußten,
sondern nur noch Kenntnis vom Bau des Jupitertempels besaßen.
Im übrigen sind diese Lesarten sprachlich ziemlich unmöglich in
der Formulierung, nehmen auch keine Rücksicht auf das Verbum
„wiederaufbauen"; denn das muß auch noch erwähnt werden,
daß der Text deutlich von einem Wiederaufbau des zerstörten
Tempels redet. — Völlig verfehlt dagegen scheinen alte und neue
Versuche, Vers 4 auf den Bau des geistlichen Tempels der Kirche
zu deuten111. Ein Blick auf den Text scheint dieses Verständnis
zu verwehren; denn dieser Vers redet deutlich im Zusammenhang
mit den früheren Versen von einem Tempelgebäude. Erst nachdem
die Hoffnung auf das Tempelgebäude aus Schrift und Erfahrung
als nichtig und heidnisch erwiesen ist, folgt von Vers 6 an die
Untersuchung, ob es nicht einen legitimen Tempel gebe. Dann erst
spricht Vers 10 den Satz aus, daß mit dem Wort vom wahren
Tempel der geistliche Tempel gemeint sei, den die an Jesus Christus

Glaubenden bilden 112.

Es geht im weiteren aus dem Barnabasbrief hervor, daß für
ihn und die Christenheit, an die er schreibt, das Judentum eine
akute Gefahr ist. Er schreibt nicht gegen ein Judentum, das innerlich

oder äußerlich gebrochen daliegt, sondern er schreibt gegen
ein Judentum, das durch den Schriftbeweis und durch seine äußere
Lage auf Dinge hinweisen konnte, die geeignet waren, die
Christenheit wankend zu machen. In dieser Lage hat Barnabas
eingegriffen und den Glauben der Christen gestärkt und die Nichtigkeit

des Judentums erwiesen. Es fehlt im Brief übrigens jeder
Hinweis auf den Krieg der Juden gegen Hadrian, jeder Hinweis auch

111 Chr. J. Riggenbach, Der sogenannte Brief des Barnabas, 1873, der mit
Zustimmung einige ältere Forscher anführt; ferner: J. D. Burger, L'Enigme
de Barnabas, 1946 (in: Museum Helveticum, Schweizerische Zeitschrift für
die klassische Altertumswissenschaft, III, 3), S. 189.
112 Daß im übrigen der Versuch Burgers, den Barnabasbrief ins Jahr 70
zu verlegen, gescheitert ist, scheint mir sicher zu sein. Der ganze Barnabasbrief

ist eine Kampfschrift gegen das Judentum und seine religiösen und
nationalen Einrichtungen und Heiligtümer. Von da aus scheint es mir
unmöglich, im „großen Ärgernis" von Barn. 4,3—6 die Zerstörung von
Jerusalem zu sehen, wie das Burger tut.

99



auf den falschen Messias der Juden. Diese Hinweise fehlen z. B.
bei Justin dem Märtyrer nicht, welcher nach dem jüdischen Kriege
schrieb. Von da aus ergibt sich, daß Barnabas vor dem Krieg des
Bar Kochba schrieb, aber zu einer Zeit, in der zum mindesten
Gerüchte über einen Wiederaufbau des jüdischen Tempels durch
die Christenheit gingen, die da von den Juden beeinflußt war. So

müssen damals Gerüchte und Nachrichten durch die Welt gegangen
sein, die davon redeten, daß die Römer die Stadt Jerusalem wieder
aufzubauen gedächten, und daß bei diesem Aufbau auch der jüdische

Tempel wieder aufgebaut werde. Die Stelle fügt sich dann
ein in das vorhin Erarbeitete: die Gründung der Stadt Aelia war
im Jahre 130 im Gang, aber von einem Ausschluß der Juden aus
dieser neuen Siedelung war nicht die Rede. Es bestand bei den
Juden vielmehr die Hoffnung und bei vielen die Überzeugung, daß
auch der jüdische Tempel wieder aufgebaut werde. Die Stelle im
Barnabasbrief redet ja auch im Futurum.

Ist die oben gebotene Erklärung der Stelle jedoch falsch, dann
muß Vers 4 wohl als Ironie 112a verstanden werden: der von den
Römern zerstörte Tempel wird nun von den Zerstörern selbst
wieder aufgebaut werden, diesmal aber als heidnischer Götzentempel.

Damit ist die Hoffnung des Volkes als irrig erwiesen, das

Volk, sein Gottesdienst und die darauf gesetzten Hoffnungen sind
nichtig. Die Frage bleibt aber dann unbeantwortet, weshalb
Barnabas eine solche ausführliche Widerlegung des Judentums hat
schreiben müssen, wenn es vor aller Welt klar war, daß es mit
ihm nichts ist; gegen ein Judentum zu schreiben, das durch die
Zeitereignisse so flagrant widerlegt wurde, wäre dann ein müßiges
Unterfangen gewesen.

Bei vorsichtiger Interpretation aller in Frage kommenden Quellen
läßt also über die Ereignisse, die zum Aufstand der Juden führten,
etwa folgendes sagen: als Hadrian die östlichen Grenzprovinzen
des Reiches, vor allem Syrien und Ägypten, im Jahre 130 bereiste,

112a Strathmann, Kampf um Beth-Ter, S. 1042 deutet die Stelle entweder
als Hinweis auf den geistigen Tempel oder dann als „höhnischen Hinweis
auf den Bau des Juppitertempels".

100



gab er den Befehl, Jerusalem als römische Kolonie zu errichten
und den Ort in das System der festen Plätze des Ostens als
Bollwerk gegen die Parther zu gestalten. Eines der wichtigsten
Momente in diesem Plan war natürlich die erneute Befestigung der
Stadt, welche ihr erst den gewünschten Wert gab. Die Juden
konnten sich scheinbar der begründeten Hoffnung hingeben, daß
sie bald wieder in den Besitz der heiligen Stadt gelangen sollten.
Schon bestanden Pläne, die an sich als Hoffnungen seit dem Jahre
70 immer da gewesen waren, daß auch der Tempel auf dem Zion
wieder neu errichtet werde. Das Gerücht davon erschütterte auch
die Christenheit und veranlaßte den Schreiber des Barnabasbriefes
zu seinen Ausführungen. Es war keine Rede vom Bau einer rein
heidnischen Stadt, noch viel weniger von einer aktiven
Unterdrückungspolitik Hadrians gegenüber den Juden. Hadrian wollte
sich vielmehr auch in Jerusalem als „Restitutor" betätigen, wie er
das überall im Reiche getan hatte. Darum wurden auch Münzen
geprägt, auf deren Bild die dankbare Judaea dem Kaiser huldigend
entgegentritt. Was nun den Bau des Tempels anbetrifft, so lassen
sich vielleicht die Nachrichten von Dio einerseits und Barnabas,
Cedrenus, Julian und Johannes Chrysostomus anderseits so
miteinander kombinieren: die Juden scheinen anfänglich geglaubt zu
haben, daß der Neubau Jerusalems ihnen auch den Neubau des

Tempels bringen werde. Hadrian aber wollte den heidnischen
Tempel auf dem Zion errichten. Ihm galten ja auch die Juden als
Verehrer des Serapis, wie sein Brief zeigt. So konnten wohl Juden
und Heiden gemeinsam am Wiederaufbauwerk arbeiten, wie
Barnabas zeigt, bis es offenbar wurde, daß die Gedanken Hadrians
anderer Art waren als die Absichten der Juden. Vielleicht stehen
die Zusammenkünfte Hadrians mit dem Nasi, R. Jehoschua b.

Chananja, mit diesen Plänen und Auseinandersetzungen im
Zusammenhang. Als Hadrian dann 132 aus Ägypten über Syrien nach
Rom abreiste, erhoben sich die Juden, um allen Enttäuschungen
zum Trotz nun ihren Plänen mit Waffengewalt zum Siege zu
verhelfen. Sie setzten sich in den Besitz Jerusalems, wohl in einem
überraschenden Handstreich, vertrieben die römische Garnison und
nahmen sofort auch den Bau des Tempels in Angriff. Dieser Neubau

des Tempels konnte wohl als erstes Zeichen der anbrechenden

101



messianischen Zeit verstanden werden. Wenn es den Juden gelang,
sich in den alleinigen Besitz der Stadt und des Tempels zu setzen,
dann bedeutete das den Anbruch der Messiaszeit, und der Führer,
der das zustande brachte, war natürlich der Messias. So wurde
Bar Kochba auch von den Rabbinen als Messias anerkannt. Nach
der Niederlage der Juden erfolgte in den Jahren 135/136 die Gründung

von Aelia Capitolina als einer rein heidnischen Stadt, die
ihren religiösen Mittelpunkt im Tempel des Juppiter Capitolinus
hatte, wobei der Kaiser selbst dieser Juppiter war113.

Die Hypothese von Louis Fink eiste in

Die ganze Frage, ob zur Zeit Hadrians ein jüdischer Tempel
gebaut worden sei, ja der ganze, bisher einigermaßen gesicherte
Ablauf in den großen Linien des geschichtlichen Geschehens, ist in
letzter Zeit grundstürzend geändert worden durch die Aufstellungen

von Louis Finkelstein in seinem großen Werk über Akiba.
Finkelstein ist überzeugt davon, daß es in jenen Jahren zu einem

Tempelbau gekommen ist, aber er verlegt die ganze Sache in die
Regierungszeit Trajans, und zwar in die Jahre 110/112. Er bringt
die Angelegenheit in Zusammenhang mit dem Partherzug Trajans;
Trajan habe für seinen Zug nach Osten die Hilfe aller Völker,
insbesondere derjenigen des vorderen Orientes, zur Unterstützung
seiner Kriegsanstrengungen und zur Sicherung seiner Etappen
gebraucht. Von hier aus vermutet Finkelstein, es sei damals auch

zu Verhandlungen zwischen den Juden und Trajan gekommen,
die sich sehr bald auf die Frage nach dem Tempel zuspitzten:
wenn der Kaiser den Bau des Tempels erlaubte, dann hätte ihm
das die restlose Ergebenheit der Juden gesichert. Das Resultat
der Verhandlungen sei gewesen, daß eines Tages die jüdische
Welt durch die Nachricht in Aufregung versetzt wurde, der Kaiser
gestatte den Wiederaufbau des Tempels von Jerusalem; mit dem
Neubau sei der Freund und1 Schüler R. Akibas, Aquila, beauftragt
worden. In diesem Sinn interpretiert er natürlich vor allem auch

113 Ich nähere mich da einer Auffassung, wie sie Schlatter, Geschichte Israels,
S. 373 f. vertreten hat.

102



Barn. 16,1—4, dessen Abfassungszeit dann aber in die Jahre
110/112 fällt. Der Hauptbeweis für die These Finkelsteins ist
aber die Existenz des Trajanstages im jüdischen Festkalender:
man habe aus Dankbarkeit über die von Trajan erteilte Erlaubnis
zum Tempelbau dem Kaiser zu Ehren einen Festtag in den Kalender

gesetzt. Als später an diesem selben Tage Julianus und Papus
hingerichtet wurden, da habe man dien Trajanstag wieder
aufgehoben. Die für die Juden günstige Erlaubnis Trajans zum Tempelbau

sei es auch gewesen, die Juden und Christen endgültig
voneinander getrennt habe; denn die Christen hätten diesen Tempelbau

ebenso enthusiastisch verworfen wie ihn die Juden begrüßten.
Die Juden hätten damals aus Zorn über den Widerspruch der
Christen den Simon bar Klopa und den Ignatius vom Antiochien
dem Martyrium übergeben. Trajan habe aber bald sein Versprechen

wieder rückgängig gemacht und dadurch den Ausbruch des
jüdischen Aufstandes in der ganzen Mittelmeerwelt in dem Jahren
116/117 provoziert. Soweit in großen Zügen die These von Finkelstein.

Man wird zugeben, daß sie originell und zugleich
verblüffend ist. Prüft man aber die von ihm vor allem aus rabbini-
schen Schriften herbeigezogenen Belegstellen auf ihre Tragfähigkeit,

dann merkt man bald, daß sie nicht das sagen, was der
Forscher sie sagen läßt. Seine Methode der Textinterpretation ist
so diffizil und mikrologisch-überscharfsinnig, daß man sich fragen
muß, ob bei der ganzen Art der jüdischen Traditioinsbildung
solche weitgehenden Schlüsse erlaubt sind, wie sie Finkelstein
zieht. So reden mehrere rabbinische Stellen davon, daß die
Messiaszeit 40 Jahre dauern werde. Daraus schließt Finkelstein,
Akiba habe diese Exegese gewonnen aus den Erfahrungen seiner
Gegenwart: es seien nämlich damals 40 Jahre verflossen gewesen
seit der Zerstörung der Stadt und des Tempels. Darum müssen
jetzt die nächsten 40 Jahre die Messiaszeit bringen als eine
Vorperiode zum Reiche Gottes. Und zwar sei es Akiba gewesen, der
diesen Aufriß der Geschichte gegeben habe (S. 220). Natürlich
gibt Finkelstein die Belegstellen für seine Theorie an 1U. Aber

114 Mekilta (Beschallach) Amalek 2; Pesiqta de R. Kahana, Zakhor 29 a;
Pesiqta rabbati 1,4a; Midrasch zu Psalm 90,17 (197a).

103



es ist doch fraglich, ob es erlaubt ist, aus der Zeitangabe von 40

Jahren für die „Tage des Messias" den Schluß zu ziehen: also
habe Akiba diese Erwartung 40 Jahre nach der Zerstörung des

Tempels ausgesprochen. Es darf hier übrigens auch darauf
verwiesen werden, daß nicht erst R. Akiba gesagt hat, vor dem Reiche
Gottes werde das messianische Reich erscheinen, womit er die

altprophetische Hoffnung mit der neueren apokalyptischen
vereinigt habe; diese Kombination — freilich mit anderer Dauer der
Messiaszeit — findet sich schon in 4. Esra. 7. Noch weiter ins
Einzelne führen folgende Angaben Finkelsteins : In MiBerakot
VI, 8 steht folgende Bestimmung über die Segenssprüche: „Hat
jemand Weintrauben, Feigen und Granatäpfel gegessen, so spreche
er nachher die drei Segenssprüche — so R. Gamaliel; die Weisen

sagen, den aus den drei gezogenen Segensspruch; R. Akiba sagt,
selbst wenn jemand gekochte Kräuter gegessen hat, dies aber
seine Mahlzeit ist, spreche er die drei Segenssprüche". Diese
Bestimmung erscheint nun wieder in MiPesachim X, 6, diesmal aber
mit einer beachtenswerten Erweiterung im Wortlaut der
Segenssprüche: „Darum sind wir verpflichtet zu danken, zu rühmen, zu
loben, zu verherrlichen, zu erheben, zu verehren, zu preisen, zu
erhöhen und zu huldigen vor dem, der unseren Vätern und uns
all diese Wunder getan; der uns geführt aus Knechtschaft zur
Freiheit, aus Kummer zur Freude, aus Trauer zur Festlichkeit,
aus Finsternis zu großem Lichte und aus Sklaverei zur Erlösung;
lasset uns vor ihm sprechen: Preiset Gott. Wie weit lese man?
Die Schule Schammais sagt, bis: ,Die Mutter der Kinder
frohlockt', die Schule Hilleis sagt, bis: ,Den Kiesel in einen Wasserquell'.

R. Tryphon sagt: ,Der uns und unsere Vorfahren aus
Mizraim erlöst hat', ohne weitere Schlußformel. R. Akiba sagt:
,So möge der Herr, unser Gott und der Gott unserer Vorfahren,
uns andere Feiertage und Feste, die uns entgegenkommen, in Frieden

erreichen lassen; erfreut über den Bau deiner Stadt, jubelnd
in deinem Dienste. Dort werden wir von den Pesachopfern und
von Schlachtopfern essen usw., bis: Gepriesen seist du, o Herr,
der du Israel erlöst hast"'. Dazu bemerkt ' Finkelstein, es sei

nur ein Anlaß denkbar, aus dem R. Akiba zu den gewöhnlichen
Lobpreisungen noch die zuletzt erwähnten habe beifügen können,

104



und das sei eben die Erlaubnis Trajans zum Tempelbau gewesen.
In den früheren Diskussionen zwischen Akiba und Jischmael sei
die hier zuletzt erwähnte Form des Lobpreises noch nicht üblich
gewesen. Anderseits aber hätten auch Gamaliel und Jischmael
diesen Lobpreis gesprochen, die beide vor dem Ende der hadrianischen

Verfolgungszeit gestorben seien. Folglich komme für die
Einfügung des Lobpreises nur die frühe Zeit Trajans in Frage115.
Gegen die Einfügung dieser Benediktion sprach sich R. Tarphon
aus zusammen mit R. Jose dem Galiläer (S. 221 f.). Beide waren
feurige Nationalisten, welche mehr verlangten als nur die
Wiederherstellung des Tempels; sie verlangten volle Autonomie der
Juden Rom gegenüber. Darum konnten sie nicht einstimmen in
den Dank Akibas, in dem sie nur einen verfrühten Jubel sahen.

Entsprechend deutet dann Finkelstein auch die andern rabbinischen
Stellen, die von einem Tempelbau zur Zeit Hadrians reden116,
auf diesen unter Trajan geplanten Tempelbau. Hier kommt dann
wieder jene berühmte Stelle zu ihrem Recht, welche schon von
Grätz117 und Dubnow118 zugunsten eines Tempelbaues unter
Hadrian in Anspruch genommen worden war, von Schlatter119 und
andern 120 aber als historisch wertlos, ja als „unnützer Midrasch'11

(Schlatter) abgelehnt wird. Es handelt sich um die Stelle in Be-
reschit r. 64,7: „In den Tagen des R. Jehoschua b. Chananja
gab die Regierung den Befehl, das Heiligtum zu bauen. Da setzten
Papus und Julianus Wechsler von Akko bis Antiochien, welche
die Pilger mit Silber und Gold und allem Nötigen versahen. Da
kamen die Kuthäer und sprachen zu ihm : es wisse der König, daß
diese Stadt aufrührerisch ist; ihre Mauern müssen niedergerissen
werden, weil ihre Bewohner keine Steuern bezahlen. Er sprach

115 Die Erwähnung der Benediktion in MiTamid V, 1 ist nach Finkelstein
eine alte Glosse,
us Vgl. S. 106 ff.
117 Grätz, S. 129.
118 Dubnow, S. 542.
119 Zur Geschichte und Topographie, S. 1492; Tage Trajans, S. 95.
120 Gottlob Schrenk, Rabbinische Charakterköpfe im urchristlichen Zeitalter,
1945 (in: Judaica, Beiträge zum Verständnis des jüdischen Schicksals in
Vergangenheit und Gegenwart I, 2), S. 151117.

105



zu ihnen: was sollen wir tun? Schicke hin und laß sagen: das

Heiligtum soll an einem andern Ort, entweder 5 Ellen weiter oder
5 Ellen enger erbaut werden, dann werden sie van selbst
aufhören. Die Israeliten waren versammelt im Tale Beth-Rimmom.
Als die Briefe eintrafen, begannen sie zu weinen und wollten sich

gegen die Regierung auflehnen. Man sprach : es gehe ein weiser
Mann und beruhige das Volk. Main sagte, es gehe R. J-ehoschua
b. Chananja, da er ein Gesetzesgelehrter war. Er ging und trug
vor: ein Löwe hatte ein Tier zerrissen, und es blieb ihm ein Knochen

im Halse. Er sprach: wer ihn herausziehen kann, dem gebe
ich Lohn. Es kam ein ägyptisches Rebhuhn, das einen langen
Schnabel hat, steckte ihn in den Rachen und zog ihn heraus. Es

sprach zu ihm: gib mir meinen Lohn! Er sprach zu ihm: geh, du
kannst lachen und sagen, daß du in den Rachen des Löwen im
Frieden hineingingst und im Frieden wieder heraus. So auch wir
— daß wir in diesem Volke im Frieden aufgenommen sind und
im Frieden davonkommen". Diese Erzählung ist ungeschichtlich
schon deshalb, weil kaum anzunehmen ist, daß die Kuthäer —
Samaritaner oder gar Christen? — am kaiserlichen Hofe eine solche
Macht hatten, daß sie einen römischen Plan zugunsten der Juden
hätten hintertreiben können. In die Zeit Hadrians gehört die
Geschichte erst recht nicht121, da das Volk sich damals eben

nicht beruhigen ließ, sondern sich empörte und den Krieg
entfesselte. So kann Finkelstein immerhin für seine Auffassung
buchen, daß die beiden Julianus und Papus zur Zeit Trajans
gelebt und gewirkt haben. Aber es ist zu allem noch zu sagen, daß
die Römer in ihrer Ratlosigkeit ziemlich naiv dargestellt werden
und von den Kuthäern auf halachische Spitzfindigkeiten verwiesen
werden müssen, um die schon gegebene Erlaubnis wieder
rückgängig machen zu können. So etwas trägt den Stempel der Un-
geschichtlichkeit deutlich an sich! Dieser Bericht ist wirklich
„fantastisch und verworren"122. So ist und bleibt es eine reine
Behauptung Finkelsteins, daß der Trajanstag der Gedächtnistag

für die von Trajan gegebene Erlaubnis zum Tempelbau ge-

121 Gegen Grätz, S. 138f.; Bacher Tannaiten I, S. 160.
122 Schrenk a. Anm. 120 a. O.

106



wesen sein soll. Sicher weiß man mur, daß die Aufhebung des
Trajanstages mit dem Tode von Julianius und Papus im Zusammenhang

steht: „Der Tag, an dem Julianus und Papus hingerichtet
wurden, schaffte den ,Tirjon-Tag' ab"123.

R. Akiba hat einmal den Rabban Jochanan b. Zakkai getadelt,
weil er sich im Lager Vespasians ungeschickt betragen habe.
Vespasian fragte Jochanan b. Zakkai, weshalb er erst jetzt zu ihm
komme, worauf ihm der Rabbi antwortete: „Und auf deinen
Vorhalt, weshalb ich bis jetzt nicht gekommen bin (erwidere ich) : die
Banditen unter uns ließen mich nicht. Dieser entgegnete: würde
man etwa, wenn um ein Faß Honig eine Schlange gewunden wäre,
nicht das Faß wegen der Schlange zerbrechen?! Da schwieg er.
R.Joseph, nach andern R. Akiba, las über ihn (Jes44, 25): ,Er
läßt die Weisen zurücktreten und ihre Einsicht betört er'. Er
sollte ihm erwidert haben: lieber hole man eine Zange und
entferne die Schlange, die man töte, das Faß aber lasse man"124. Aus
diesem Vorwurf Akibas an Rabban Jochanan schließt Finkelstein

125, Akiba habe diesen Vorwurf nur deshalb erheben können,
weil er selber in seinen Bemühungen um die Wiederherstellung,
des Tempels erfolgreicher gewesen sei als Jochanan b. Zakkai,
Aber es ist hier zu bemerken, daß dieselbe Erzählung auch im
Midrasch zu den Klageliedern (zu 1, 5) steht, wo aber nichts
davon zu merken ist, daß Jochanan b. Zakkai um eine Antwort
verlegen war, sondern er zeigt sich im Gegenteil seinem Gegner —
hier ist es Pangar, nicht Vespasian! — durchaus gewachsen. Die
Antwort, welche er nach R. Akiba in Gittin gegeben haben sollte,
die gibt er hier wirklich. So viel ich sehe, macht aber Finkelstein
auf diese Parallelrezension der Erzählung nicht aufmerksam.
Ich muß es mir hier versagen, auf die weiteren minutiösen
Beobachtungen Finkelsteins einzugehen, die er zugunsten eines von
Trajan bewilligten Tempelneubaus anführt, sie sind alle ungefähr
von derselben Art wie die hier mitgeteilten. Zu berichtigen ist

123 j Taanit 11,13 (66 a); Megilla 1,6 (70 c); vgl. auch die andern Stellen
über Julianus und Papus, Judaica 4,1, S. 73 f.
121 Gittin 56 b.
125 Finkelstein, Akiba, S. 218 f.

107



immerhin noch, daß Epiphanius126 nichts von einem Tempelbau
Hadrians in den Jahren 116/117 sagt. Von da aus kann nicht
gesagt werden, Epiphanius habe die beiden Fakten — den Plan
Hadrians und die Erlaubnis Trajans — miteinander verwechselt,
zumal ja. nicht einmal feststeht, daß eine solche Erlaubnis Trajans
überhaupt jemals vorgelegen hat. Es ist eine reine petitio principii,
wenn Finkelstein sagt, der Trajanstag sei der Gedächtnistag für
eine von Trajan gegebene Erlaubnis zum Bau des Tempels. Es

sollte zum mindesten ein sicheres Zeugnis aus irgendwelchen
Quellen für eine solche Erlaubnis Trajans vorliegen. Finkelsteins
Kette von Indizienbeweisen zerreißt, sobald man sie auf ihre
Festigkeit prüft.

(Fortsetzung folgt.)

Zur Theologie des jüdischen Gebetbuches

von Prof. Dr. HANS-JOACHIM SCHOEPS, Erlangen

Es ist oft gesagt worden und es ist auch gewiß wahr, daß es

keine jüdische Theologie in dem Sinne gibt wie von einer christlichen

gesprochen wird. Aber es gibt jüdische Glaubenslehren,
und was wichtiger ist, es gibt jüdisches Glaubensleben. Will
man es richtig auffassen, muß man dorthin gehen, wo es sich

ausspricht: im Gebet. Das Gebet, das Israel betet,— Texte, die
durch Jahrhunderte kaum Veränderung erfuhren —, sind die Quelle
jüdischen Glaubenslebens. Sie zeugen von dem, was Israel von
Gott, der Welt und sich selber glaubt. Dem einzelnen Israeliten
sind es altvertraute Worte und Sätze, die der Fromme täglich,
der weniger Fromme einmal wöchentlich und noch die Masse der
gleichgültig Gewordenen doch einmal oder einige Male im Jahre
spricht. Aber weder der Gleichgültige noch der Fromme pflegen

126 De mensuris et ponderibus, c. 14.

108


	Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern Trajan und Hadrian und der messianische Tempelbau [Fortsetzung]

