
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Judenchristliches Dilemma

Autor: Brunner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(1860—1927) bis hin zu Hesses „Narziß und Goldmund" 1932

(S. 228, 330) ist ganz deutlich. Eine parallele Linie, die ebenfalls
von Boehme ausgeht, verläuft über die Vertreter der Boehme-Re-
naissance in der Romantik wie Franz von Baader, Hamberger,
Ennemoser, E. A. Schaden, Culmann, bis hin zu den russischen

„Sophiologen" Solowjew, Bulgakow, Chomjakow, Florenskiy,
Berdiajew (vgl. Fritz Lieb, Ev. Theologie, 1948, S. 113 und
Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, 1937, S. 208 f.) und
Gregor Robakidse („Die gemordete Seele", Jena 1933, S. 113).
Ernst Ludwig Dietrich ist, von Ernst Benz angeregt, den
religionsgeschichtlichen Wurzeln dieses Mythus vom androgynen Urmenschen

nachgegangen (ZKG, 1939, S. 297—345) und zu ziemlich
denselben Ergebnissen gekommen, wie ich selber in meiner gleichzeitig

und unabhängig davon verfaßten Heidelberger Dissertation :

„Das androgyne Ideal und der christliche Glaube", Lahr-Ding-
lingen 1940. Danach sammeln sich alle östlichen gnostischen und
rabbinischen Mythen vom Androgynen in der „jüdischen Gnosis",
der Kabbala: „die K. zeigt uns bezüglich des Urandrogyn die gno-
stische Spekulation gewissermaßen, in vollendeter Durchführung.
Das androgyne Motiv ist zur Form des Denkens selbst geworden"
(Dietrich a.a.O. S. 325) und „für die kabbalistische Systematik
ist der Androgyn geradezu das Ordnungsprinzip, durch das ihre
spekulativen Ideen Symmetrie erhalten (a. a. O. S. 318).

Judenchristliches Dilemma

von Lie. ROBERT BRUNNER, Basel

Schon beim Namen „Judenchrist" fängt das Dilemma an, von dem
im folgenden die Rede sein soll.

Darf denn ein Jude, der Christ geworden ist, auf Grund einer
inneren Wandlung, oder weil seine Eltern schon Christen waren,
es sich gefallen lassen, daß er durch die Bezeichnung „Judenchrist"
von den andern Christen unterschieden wird? Ist es nicht seine

274



Pflicht, dagegen zu protestieren, daß man ihn auf diese Weise
immer noch mit dem Judentum, von dem er sich doch abgewandt
hat, in Zusammenhang bringt; grad als wäre er eben trotz allem
kein ganzer Christ geworden, sondern in gewissen Dingen weiterhin

ein Jude geblieben?

Oder umgekehrt: soll ein Christ, der aus dem jüdischen Volke
stammt, vielleicht gar selber allerhöchsten Wert und Gewicht darauf

legen, daß er als Jude zu Christus hinfinden durfte? Versteht
er sich etwa in seiner neuen, geistigen Existenz nur dann recht,
wenn er dabei bleibt, daß er dank seiner jüdischen Herkunft auch
als Christ unter Christen etwas Besonderes ist und bleibt, eben
ein Judenchrist?

Die Frage, um die es hier geht, ist alt, sehr alt sogar. Sie ist aber
heute wieder von besonderer Aktualität. Es gibt Menschen, die
bitter darunter leiden, daß diese Frage nicht gelöst ist durch eine
klare Antwort. Und es gibt heute wieder ganze Kirchen, die gerade
mit dieser Frage nicht fertig zu werden scheinen. Das ist der
Grund, warum wir sie hier aufgreifen und einen Beitrag zu ihrer
Lösung versuchen wollen.

Wie steht es also um den Begriff „Judenchrist"? Ist er im Raum
der Kirche sinnvoll und legitim, oder hat er da kein Daseinsrecht?
Ist es richtig, daß er verpönt und geächtet wird? Ist es richtig,
daß man ihn pflegt und mit besonderem Akzent versieht? Sicher ist
auch nach dem zweiten Weltkrieg wieder beides da: der Wille,
ihn auszulöschen und zu verbannen und die Tendenz, ihn programmatisch

zu erheben. Und für das eine wie für das andere wird die
Bibel angerufen,

Freilich ist der Begriff „Judenchrist" in der Schrift nicht zu
finden, so wenig wie dessen Pendant und Gegenüber, der Begriff
„Heidenchrist". Beide Begriffe sind als solche nicht schriftgemäß.
Aber die Unterscheidung ist faktisch da, auf die beide Begriffe
hinweisen, und die Umschreibungen sind vorhanden, die dasselbe
meinen wie sie. Und vor allem ist auch das Dilemma der Christen
jüdischer Herkunft in der Schrift bezeugt, dem wir hier uns zu-

275



wenden. Dieses ist genau so alt wie die Heidenmission und geht
im Grunde zurück auf die Tätigkeit des großen Völkerapostels
Paulus. Er hat durch sein Wirken als Apostel die judenchristliche
Problematik aber nicht nur geschaffen, sondern er hat sich auch

für seine eigene Person derselben nie entziehen können.

Wer heute in diesen Fragen verantwortlich mitreden oder für sich
selbst dieselben auf Grund der Schrift klären will, der wird viel
gewinnen, wenn er sich zuerst ein Bild zu schaffen sucht über die
Problematik der judenchristlichen Existenz im Zeitalter der
Apostel. Mit einzelnen Worten aus dem Zusammenhang einzelner
Apostelbriefe herausgerissen ist da schlechterdings nicht
auszukommen, weil diese Worte in eine ganz besondere geschichtliche
Lage hinein gesprochen oder geschrieben wurden und erst von
dieser aus ganz verständlich werden. Es empfiehlt sich zu diesem
Zwecke, von jenem Kapitel der Apostelgeschichte auszugehen, das

Bericht gibt über das erste sog. Apostelkonzil, auf welchem nach

gewissen Konflikten das gegenseitige Verhältnis von Christen
jüdischer und heidnischer Herkunft zur Sprache kam und eine
grundsätzliche Regelung erfuhr (Acta 15). Der Wert und die Bedeutung
der Apostelgeschichte als Geschichtsquelle wird zwar im einzelnen
verschieden beurteilt. Doch glauben wir, daß es dennoch fruchtbar
ist, sich mit ihren Berichten über das ursprüngliche Verhältnis
der Christen jüdischer und nicht-jüdischer Herkunft vertraut zu
machen.

Nach Acta 15, 1 waren es Christen aus Judäa, die durch den
sieghaften Lauf des Evangeliums in die Welt der Völker hinaus bei
ihrer herkömmlichen Verwurzelung in den Elementen des
jüdischen Lebens in innere Schwierigkeiten gerieten. Es scheint, daß
sie zur Partei der Pharisäer gehörten und in dem Sinne Christen
geworden waren, daß sie Jesus von Nazareth als den verheißenen
Messias ihres Volkes anerkannten (Acta 15,5). Aber eigentlich
spielt es ja gar keine Rolle, wer sie waren und woher sie kamen.
Die Not, die sie bedrängte und die sie auch trieb zu handeln,
konnte und mußte durch die erfolgreiche missionarische Tätigkeit
eines Paulus und Barnabas überall aufbrechen im palästinensischen
Teil der urchristlichen Kirche. Es ist kein Wunder, daß diese Not

276



für die junge Christenheit alsbald zu einer sehr ernsten Gefahr
geworden ist. Die Tatsache, daß durch die Verkündigung der
frohen Botschaft heidnische Menschen so unverkennbar gesegnet
wurden, daß der heilige Gottesgeist sie ergriff und ihr Leben
erneuerte, ließ den Gegensatz des christlichen Heilsweges zum
jüdischen erstmals so recht ans Licht treten für jedermann. Dieser
Gegensatz, der theoretisch schon vorher da war, wurde nun gleichsam

Fleisch und Blut und war nun sozusagen mit Händen zu
greifen. Es zeigte sich, daß es sich beim christlichen Glauben für
jeden Juden nicht nur um etwas handeln konnte, das als Zusatz
zu seinem jüdischen Glauben hinzutrat, sondern um etwas, das
das ganze jüdische Leben und auch das Gesetz als das Mark
desselben radikal in Frage stellte. Und damit war das für diese Zeit
so charakteristische judenchristliche Dilemma geschaffen. Die
Sache liegt ja ganz einfach: wenn Gott die gesetzlos lebenden
Heiden (damals genannt „Griechen") also segnete durch die Predigt

von der Vergebung der Sünde, daß sich ihr Leben grundlegend
erneuerte, was sollte dann da noch das Gesetz, was hatte es für
Sinn, sich um die Erfüllung der Gebote und Gebötlein zu mühen,
die das jüdische Leben beherrschte? Daß dies alles in einer Zeit
geschah, wo das Judentum mit dem Hellenismus kulturell in einem

Kampf auf Leben und Tod verwickelt war und seinen Halt fast
allein noch im überkommenen Gesetz zu finden vermochte, machte
die Sache nicht leichter. Es ist begreiflich genug, daß viele nicht
so bald aus diesem Dilemma hinauszufinden vermochten. Nicht
allen ist eben Gott mit einer klärenden Vision zu Hilfe geeilt,
wie das von Apostel Petrus erzählt wird (Acta 11, Iff.). Nicht
alle erkannten mit der Klarheit eines Apostels Paulus die Gabe,
die Gott im Jesus Christus den Juden und Griechen gegeben hat.

Die bereits erwähnten Christen aus Judäa sahen jedenfalls keine
andere Lösung für ihr Problem als die : sie stellten die Forderung,
daß die Christen aus den Völkern (Heidenchristen) die jüdische
Lebensweise annehmen müßten. Und diese Forderung vertraten
sie in der denkbar schroffsten Form. Sie erklärten, wer nicht die
Beschneidung nach der Sitte Moses annehme, der könne nicht
errettet werden (Acta 15,1). Man kann dies nach allem, was die

277



Apostelgeschichte zu diesem Thema außerdem zu erzählen weiß,
nur so verstehen, daß mit der Beschneidung auch die Beobachtung
des ganzen Gesetzes, das den Juden damals nach pharisäischer
Auffassung auferlegt war, gefordert wurde. Und eine solche Forderung

war vom Standpunkt der christlichen Erkenntnis aus schon
unter historischem Gesichtspunkt kaum vertretbar. Man denke —
um nur ein Beispiel zu nennen — an die Auseinandersetzungen
Jesu mit den Schriftgelehrten über Gesetz und Gebot, wie diese
in Matth. 15 überliefert sind. Man denke an Jesu immer
wiederkehrende Kämpfe um die Sabbathsgesetze. Erst recht aber ließ
sich die gestellte Forderung im Gedanken an die Bedeutung und
den Sinn des Opfertodes Jesu nicht rechtfertigen. Es kann daher
nicht überraschen, daß die Apostelgeschichte berichtet, die Christen

aus Judäa hätten nicht geringen Streit mit Paulus und Barnabas

in Antiochia bekommen (Acta 15,2). Der Heilsstand, der
gesetzlos, d. h. nicht im jüdischen Ritual lebenden Christen heidnischer

Provenienz, war durch die Leute aus Judäa trotz der Wunder
des Geistes, die an ihnen offenbar wurden, bestritten. Damit war
gleichzeitig ausgesprochen, daß im Grunde genommen nur das
Gesetz oder genauer: das Leben im Gesetz zu retten und in den
Stand des Heils zu setzen vermag. Jesus Christus mochte dabei als
ein Lehrer aufgefaßt sein, der im Auftrag Gottes den Völkern das
Gesetz zu bringen hatte, wie dies Mose für das Volk der Juden
einst hatte tun müssen, eine Auffassung, die heute nicht von
judenchristlicher, sondern von jüdischer Seite häufig vertreten wird,
mit dem Unterschied freilich, daß dabei nicht an die jüdischen
Ritualgesetze, sondern nur an die sog. noachidischen Gebote
gedacht wird. Daß diese Konzeption zu einer Spaltung der jungen
christlichen Kirche in einen judenchristlichen und einen
heidenchristlichen Teil, oder zum völligen Absterben des letzteren hätte
führen müssen, bedarf keiner Worte. Mit Recht ist bemerkt worden,

daß mit all dem eine der wichtigsten Fragen der Kirche
aufgeworfen war (A. Schlatter, Erläuterungen 15,6).

Die Apostelgeschichte verschweigt, was Paulus und Barnabas den
Brüdern aus Judäa in der Gemeinde zu Antiochia geantwortet hat.
Aber es steht wohl außer Frage, daß die Ausführungen des Paulus

278



im Galaterbrief (Gal. 2 ff.) über die Bedeutung und den göttlichen
Sinn des Gesetzes uns eine ziemlich gute Vorstellung darüber zu
geben vermögen. Darum ging es ja damals in Antiochia, und darum

ging es eigentlich immer, wo vom Standpunkt des christlichen
Glaubens aus das Gesetz in Frage gestellt wurde. Nie war dabei
der Inhalt des in Frage gestellten Gesetzes wesentlich. Jedesmal

ging es um dessen Heilsbedeutung. Und was anderes mochte
Paulus den Judenchristen aus Judäa, die das Gesetz so radikal in
die Mitte ihres Glaubenslebens zu stellen schienen, antworten als

das, was er einst den Galatern schrieb : „Weil wir wissen, daß der
Mensch durch des Gesetzes Werke nicht gerecht wird, sondern
durch den Glauben an Christum Jesum, so glauben wir auch an
Christum Jesum, auf daß wir gerecht werden durch den Glauben
an Christum und nicht durch des Gesetzes Werke ; denn durch des
Gesetzes Werke wird kein Fleisch gerecht" (Gal. 2,16).

Ob den Christen aus Judäa das Gesetz wirklich so hoch stand, —
wer kann das sagen? Es besteht kein Grund, daran zu zweifeln.
Sicher ist jedoch, daß ihr Verhältnis zu den Juden sehr empfindlich
berührt wurde durch die Tatsache, daß das Evangelium von Jesus
Christus die Heiden das Gesetz nicht halten lehrte, und daß

judenstämmige Christen mit den Gesetzlosen in der Gemeinde Jesu
Gemeinschaft hatten. Das brachte sie in eine auf die Dauer untragbare

Situation gegenüber ihrem Volk, und man versteht, daß sie
auch darum ihre Forderung sehr energisch vertraten.

Die Gemeinde zu Antiochia wollte den Entscheid in dieser Frage
nicht selber treffen. Man beschloß, daß Paulus und Barnabas nach

Jerusalem hinaufgehen und dort mit den Aposteln Petrus und
Jakobus beraten und beschließen sollten. Das war ohne Zweifel
ein sehr kluges Vorgehen. Es brachte die beidseitigen Exponenten
und Autoritäten miteinander ins Gespräch über die strittige Frage.
Es war auch geeignet, alle Gedanken an Trennung und Spaltung
der urchristlichen Gemeinde im Keime zu ersticken.

Auf dem Wege nach Jerusalem besuchten Paulus und Barnabas
die Gemeinden, erzählten von der Bekehrung der Heiden und
erweckten eitel Freude damit, weil man das, was an den Heiden

279



geschah, als ein Werk des Herrn betrachtete und anerkannte. Auch
in Jerusalem scheinen nur „einige" die bekannte Forderung
gestellt zu haben, daß die Gläubigen aus den Heiden beschnitten
und auf das Gesetz verpflichtet werden müssten (Acta 15,5). In
der anschließenden Versammlung der Ältesten, in der diese Frage
beraten wurde, wies Petrus darauf hin, daß von Anfang an sich
das Evangelium auch an den Heiden als kräftig erwiesen habe

(Acta 15, 7—9), und stellte schließlich das eine als die Hauptsache
heraus, daß auch die Christen jüdischer Herkunft glauben, durch
die Gnade des Herrn Jesus errettet zu werden, wie das auch die
Christen heidnischer Herkunft tun. Vom Gesetz aber sagte Petrus
im selben Atemzug, daß es ein Joch sei, das „weder unsere Väter
noch wir zu tragen die Kraft hatten" (Acta 15,10—11).

Weniger durchsichtig, aber dennoch eindeutig genug waren die
Äußerungen des Jakobus in dieser Versammlung der Ältesten und
Apostel. Auch er betrachtete es nicht als die Aufgabe der
Christengemeinde, Moses zu predigen. Er sagte, das geschehe ja schon in
den Versammlungen der Juden am Sabbath, wo Mose Gesetz
regelmäßig zur Verlesung komme (Acta 15,21). Die christliche
Gemeinde habe eine andere Aufgabe. Ihr liege es ob, Christus zu
verkündigen. Das ist wohl der Sinn dieser Worte. Und diese
Argumentation, aus dem Munde eines urchristlichen Apostels ist heute
zweifellos wieder von besonderem Interesse. Scheint doch aus ihr
hervorzugehen, daß Jakobus auch in der Fortexistenz eines
jüdischen, Jesus nicht als Messias und Heiland anerkennenden, dem
Gesetz sich hingebenden Volkes einen göttlichen Sinn zu finden
vermag. Er hält es offenbar nicht für wertlos, im Blick auf das
kommende Gottesreich, daß das Gesetz Moses' in den Sabbaths-

versammlungen weiterhin verkündet wird. Es wird hier eine Klammer

sichtbar, die Judentum und Christentum umschließt, von der
man heutzutage in den christlichen Gemeinden leider nicht mehr
viel weiß. Dieses Wissen um die geheime Verbundenheit zwischen
altem und neuem Glauben ist wohl auch die tiefere Ursache der
Forderungen, die Jakobus an die Christen heidnischer Herkunft
stellt (Acta 15,19—20). Hinter der Vorschrift, die Heidenchristen
sollten sich des den Götzen geweihten Opferfleisches, der Dirne,

280



des Erstickten und des Blutgenusses enthalten, steckt wohl mehr
als nur eine Anweisung zu taktvollem Verhalten unter Brüdern.

Einigermaßen schwierig zu durchschauen ist die Heranziehung des
Wortes aus Arnos (9, 11.12) durch Jakobus: „darnach will ich
wiederkommen und will wieder bauen die Hütte Davids, die
zerfallen ist, und ihre Lücken will ich wieder bauen und will sie

aufrichten, auf daß, was übrig ist von Menschen nach dem Herrn
frage, dazu alle Heiden, über welche mein Name genannt ist,
spricht der Herr, der alles tut" (Acta 15,16.17).

Als feststehend darf angenommen werden, daß es Jakobus zunächst
einmal darauf ankam, zu zeigen, daß das durch Paulus und Petrus
bezeugte Geschehen in der Heidenwelt draußen sich in
Übereinstimmung befindet mit dem Schriftwort. Aber wie versteht er
selber dieses Wort? Will er sagen, daß das Judentum nun gleichsam

ins Hintertreffen gerate nach dem Heilsplan Gottes, und daß

demzufolge auch das Judenchristentum die von gewissen
judenchristlichen Eiferern beanspruchte Führung der werdenden Kirche
nicht beanspruchen dürfe. Hat Jakobus hier die tatsächliche
Entwicklung wirklich vorausgesehen und zu seiner Zeit bereits
erkannt, daß Gott die zerfallene Hütte Davids erst in einem kommenden

Aeon wieder aufbauen möchte, daß das Judenchristentum
vorläufig eine sehr unscheinbare Rolle zu spielen habe bis in jene
Zeit hinein, wo der Herr durch die verheißene Bekehrung der
Juden zu ihrem Messias Jesus sein Werk durch sie unter den
Völkern vollenden und sein Reich aufrichten werde auf Erden in
Herrlichkeit und Pracht? Es ist nicht zu verkennen, daß Jakobus mit
einer solchen Auffassung sehr nahe an Paulus heranrücken würde,
von dem das Wort aus dem Römerbrief sehr bekannt geworden ist:
„Blindheit ist Israel zum Teil widerfahren, so lange, bis die Fülle
der Heiden eingegangen sei und also das ganze Israel selig werde,
wie geschrieben steht: es wird kommen aus Zion der da erlöse
und abwende das gottlose Wesen von Jakob" (Rom. 11,25—26).

Allein, wenn auch festzustellen ist, daß Jakobus und Paulus darin
weitgehend übereingestimmt haben mögen, daß die Umkehr der
Juden als ganzes Volk erst für die Endzeit, die Zeit der Wieder-

281



kunft Jesu erwartet werden darf, so besteht noch keine Gewißheit
darüber, ob sie nicht ganz verschieden gedacht haben bezüglich der
Art und Weise, wie dannzumal die Rollen verteilt sein werden,
wenn es zur endgültigen, manifesten Aufrichtung der Herrschaft
Christi kommt auf Erden. Liest man Paulus, so steht man unter
dem Eindruck, der Ansporn zur Bekehrung des jüdischen Volkes
als ganzes werde von der Fülle der Völker ausgehen, die Christus

angenommen haben. Liest man Jakobus, so steht man umgekehrt
unter dem Eindruck, das dannzumal bekehrte Israel werde die
Völker zur Vollendung führen. Mit anderen Worten: wir stehen
hier vor der Frage, die gegenwärtig wieder sehr viele
Judenchristen bewegt, ob die Aufrichtung einer eigenen judenchristlichen

Kirche für die Endzeit zu erwarten und ob es für die Christen

aus Israel von Gottes Plan aus gesehen dereinst sinnvoll
werden könnte, sich aus den Kirchen der Völker zu sammeln, um
eine bessere, vollkommenere Kirche zu schaffen, in welcher die
Verheißung von der wieder aufgerichteten Hütte Davids sich
erfüllt, und durch die die Völker dann zur Vollendung kommen im
Reiche Gottes.

Wie immer es damit sich verhalten mag, sicher ist: die Apostel
waren darin einig, daß in der Zeit zwischen Himmelfahrt und
Wiederkunft die Kirche eine Kirche „aus Juden und Griechen"
sein soll. Der Gedanke an eine separate judenchristliche Kirche
wurde für diese Zeit überhaupt nicht in Erwägung gezogen. Auch
die fanatischsten Gegner des Heidenchristentums dachten mit
keinem Gedanken an so etwas. Und eben darum wurde die
verschiedene Herkunft der Gläubigen (aus Juden und nicht-jüdischen
Völkern) für die Gläubigen zum Problem. Man fand die Lösung,
die Jakobus vorschlug, und erhob sie auf diesem Konzil zum
Beschluß. Darnach sollten, wie gesagt, die Christen heidnischer
Herkunft sich des Götzenopferfleisches, der Dirne, des Genusses von
Ersticktem (ungeschächtetem Fleisch) und von Blut enthalten. Der
Unterschied zwischen Christen aus den Völkern und aus den Juden
wurde also auch nicht verwedelt oder ausgemerzt. Man hat ihn
ernst genommen und hoffte, eine Grundlage für das Zusammenleben

von Christen jüdischer und nicht-jüdischer Herkunft gefunden zu

282



haben. Eigens zu diesem Zwecke gewählte Boten,, Judas mit dem
Namen Barsabbas und Silas, wurden mit Paulus und Barnabas nach
Antiochia geschickt, damit sie dort den Beschluß der
Apostelversammlung persönlich mitteilen sollten. Die Männer, welche an
die Heidenchristen die bekannte radikale Forderung stellten,
wurden in einem Begleitbrief deutlich desavouiert durch die
Säulenapostel zu Jerusalem: „wir haben ihnen keinen Auftrag
gegeben", heißt es da. Das war deutlich.

Mit den Beschlüssen des Apostelkonventes war die Kirche „aus
Juden und Griechen" grundsätzlich anerkannt, und es war auch der
Boden gelegt für eine Regelung des Zusammenlebens von
Beschnittenen und Unbeschnittenen innerhalb derselben Gemeinde.
Die Autorität der Apostelversammlung, die damit eine Kirche „aus
Juden und Griechen" proklamierte, war freilich nicht groß genug,
daß um die Anerkennung und Durchführung ihrer Beschlüsse
nachträglich nicht hätte gekämpft werden müssen. Die Briefliteratur
des NT legt davon ja ein beredtes Zeugnis ab.

In eine neue, aber nicht sehr viel anders gelagerte Schicht des

judenchristlichen Dilemmas führen die Ereignisse, von denen in
Acta 21 ff. berichtet wird. Wir werden da eingeführt in einen
gleichsam intern-judenchristlichen Streit. Nicht alle aus der
Beschneidung haben von der durch das Apostelkonzil neu
proklamierten evangelischen Freiheit, d. h. von der Freiheit vom Gesetz,
in gleicher Weise Gebrauch gemacht. Man weiß vom Apostel
Paulus, daß er den Griechen ein Grieche werden, will sagen die
jüdisch-gesetzliche Lebensweise ganz ablegen konnte. Und vor
allem die Judenchristen der Diaspora, die fern von Palästina
lebten, scheinen ihm dabei begeistert gefolgt zu sein. Sie assimilierten

sich und gingen endgültig zu einer unjüdischen Lebensweise

über, nachdem sie einmal das Evangelium von Jesus Christus
angenommen hatten. Nicht so die palästinensischen Judenchristen.
Sie sahen sich stärker an die Tradition gebunden und in die nationale

Solidarität mit den Juden hineingestellt und verstanden sich
als Christen nicht selten als eine Art von Edeljuden, in denen das
wahre und eigentliche Judentum nun erst seinen wahren Ausdruck
fand. Auf jeden Fall assimilierten sie sich nicht der griechischen

283



Lebensweise, sie kämpften vielmehr den Abwehrkampf ihres
Volkes gegen die fortschreitende Hellenisierung mit.

So führte denn auch unter den Judenchristen das Gesetz zu einem

unseligen Streit, der die Gemüter vor allem auf der Seite der
traditionsgebundenen nicht wenig erhitzte. Jedenfalls sahen sich die
Ältesten der Gemeinde zu Jerusalem veranlaßt, dem Apostel
Paulus Vorsicht zu empfehlen, als er sich wiederum zeigte in der
heiligen Stadt. Es gebe da viele Tausende unter den Juden, die,
auch nachdem sie gläubig geworden seien, alle Eiferer für das
Gesetz geblieben wären. Diese würden Paulus verantwortlich
machen für den Abfall vieler getaufter Juden von Tradition und
Gesetz. Ihrer Auffassung nach habe ein Jude auch als Getaufter
streng in den jüdischen Formen zu leben und sein Judentum nicht
zu verleugnen.

Was immer im einzelnen die Beweggründe sein mochten zu einem
dermaßen verschiedenen Verhalten unter Judenchristen gegenüber
der gesetzlichen Lebensweise, das dazu führte, einander wie Feinde
zu hassen, praktisch lief die Sache einfach darauf hinaus, daß die
einen auch als Christen ihrem Volke in seinem politisch-kulturellen
Existenzkampf unter den Völkern die Treue halten wollten, während

die anderen sich bereit zeigten, ihre Zugehörigkeit zur
jüdischen Nation mit der Annahme der Taufe aufzugeben. Modern
ausgedrückt: es standen auch auf christlichem Boden Zionisten

gegen Assimilanten.

Es ist nun freilich zu sagen, daß die Worte von Acta 21, 17 ff.
durch die kritische Forschung verschieden beurteilt und interpretiert

werden1. Daß jedoch in der apostolischen Zeit unter den
Christen jüdischer Herkunft eine Spannung im erwähnten Sinne

bestand, ist auch aus der Briefliteratur sehr leicht zu belegen. Es

1 Strittig sind vor allem die Worte: „wieviele Tausende unter den Juden
gläubig geworden sind" in V. 21, 20. Die Überlieferung derselben ist nicht
einwandfrei, und die hohe Zahl von gläubigen Juden, die hier genannt sind,
erweckt Bedenken. Rudolf Liechtenhan möchte den Text so ändern, daß
nicht von Judenchristen, sondern von Juden die Rede ist, was durch die
Streichung der Worte „gläubig geworden" geschehen kann. (Rudolf
Liechtenhan: Paulus, Reinhardt-Verlag, Basel, S. 205.)

284



sei hier vor allem auf 1. Kor. 7,17ff. verwiesen: „Ist jemand
beschnitten berufen, der halte an der Beschneidung. Ist jemand
unbeschnitten berufen, der lasse sich nicht beschneiden. Beschnittensein

ist nichts, und Unbeschnittensein ist nichts, sondern Gottes
Gebote Halten. Ein jeglicher bleibe in dem Beruf, darin er
berufen ist".

Es wurde schon gesagt, daß Paulus um seines missionarischen
Auftrages willen sich selber oft nicht an diese Regel hielt. Er konnte
den Griechen ein Grieche werden. Aber er konnte auch ohne
Widerrede den Rat der Ältesten zu Jerusalem annehmen und sich

mit den Männern reinigen, die ein Gelübde getan hatten (Acta
21, 26). War er doch auch imstande gewesen, aus eigenem Antrieb
nach jüdischer Sitte sein Haupt zu scheren, nachdem er ein
Gelübde getan hatte (Acta 18,18). Ja, er konnte auf diesem Wege

sogar so weit gehen, daß er den Halbjuden Timotheus, seinen
Glaubensbruder und Gefährten, beschnitt (Acta 16,1—3). Das
Leben in den Traditionen seines Volkes lag also dem Paulus viel
näher, als es heute allgemein bekannt ist und als es seine

Zeitgenossen anzuerkennen vermochten. Es liegt eine gewisse Tragik
darin, daß der Apostel Paulus dem Gesetzesfanatismus seiner
judenchristlichen Brüder zum Opfer fiel. Sie haben ja schließlich
den Tumult entfacht, der zu des Apostels Verhaftung und
Gefangenschaft beitrug, aus der er wahrscheinlich nie mehr entkommen

konnte.

Die Briefe, die der Apostel uns hinterlassen hat, sind zusammen
gesehen ein außerordentlich eindrückliches Zeugnis dafür, daß
Paulus auch diesen judenchristlichen Hausstreit nicht anders aus
der Welt zu schaffen versuchte, als durch die Besinnung auf die
Bedeutung des Kreuzes und des dort geflossenen Blutes. In immer
neuen Wendungen bezeugt er seinen christlichen Brüdern, daß das

Gesetz abgetan ist und daß unsere Erfüllung irgendeines für heilig
gehaltenen Gebotes vor Gott nicht mehr in Betracht fällt, weil
da allein noch der Glaube an das in Jesus Christus erfüllte Gesetz
etwas gilt. In diesem Glauben findet Paulus freilich auch die Freiheit

zum Gesetz, die Freiheit heißt das, auf seine christlichen
Brüder aus Israel Rücksicht zu nehmen und ihre Treue gegenüber

285



Sitten und Bräuchen ihres Volkes nicht gering zu achten. Er kann
den Juden auch ein Jude werden, genau so wie er den Heiden
ein Heide geworden ist.

So ist denn im Glauben an die rechtfertigende Gnade in Jesus
Christus beides enthalten: die Freiheit vom Gesetz und die Freiheit

zum Gesetz. Während die Auseinandersetzung zwischen
Judenchristen und Heidenchristen die erstere zur Darstellung bringen,

so bezeugt der intern judenchristliche Konflikt die letztere.
Diese beiden Freiheiten sind nicht irgendwie zeitgeschichtlich
bedingt, sondern liegen verankert im Zentrum des christlichen Glaubens.

Sie sind uns darum ohne Zweifel auch heute gegeben.

Übergehend zur Situation von heute setzen wir noch einmal ein
bei dem Begriff: Judenchrist, und wir werden uns darüber Rechenschaft

geben, daß in unserer Gegenwart — wenn man diesen

Begriff schon gebraucht — darunter nicht mehr unbedingt dasselbe
verstanden wird wie in der urchristlichen Zeit. Damals war ein
Judenchrist immer ein Christ aus den Juden, d. h. ein Mensch, der
den Weg seines Volkes ging, ein Mensch, der vielleicht wie Paulus
zuerst auch Nein gesagt hat zur Gnade Gottes, weil er auf dem

Weg der eigenen Leistung zum Heil kommen wollte durch die
Erfüllung des Gesetzes und der Gesetzeswerke. Ein Mensch, zu
dem Gott mit seinem Erbarmen trotz allem Ja gesagt hat, indem er
ihn zum Glauben berief. Judenchristen waren immer Gläubige aus
der Beschneidung.

Heute gibt es mindestens zwei Arten von Judenchristen zu dieser
einen hinzu, die beide nicht aus der Beschneidung kommen und
denen das Judentum ebenso fremd ist als irgend einem Goi. Die
einen sind durch die Willkür staatlicher Gesetze auf Grund ihrer
Herkunft nach Fleisch und Blut zu Juden gestempelt worden,
obwohl sie Christen waren von Kindsbeinen an und christliche Eltern,
ja Großeltern hatten. Andere haben sich aus Eigenem auf ihre
jüdische Herkunft besonnen, ohne daß ein Zwang dazu vorgelegen
hätte. Sie wollten sich, obgleich Christen, aus irgendwelchen
Gründen damit zu ihrem Volk bekennen, dem ihre Vorfahren
angehört haben.

286



Es ist verständlich, daß eine Judenchristenheit, die so verschieden
sich aufbaut, zunächst einmal keine Einheit ist und sich auch
schwer nur einigen kann. Auf die also bedingten Verschiedenheiten
näher einzugehen, hat in unserem Zusammenhang wenig Sinn. Es

genügt, zu wissen, daß sie vorhanden sind. Im übrigen aber haben
sie für die prinzipielle Erwägung der judenchristlichen Problematik

nichts zu bedeuten. Das judenchristliche Dilemma hat — so
scheint mir — auch heute noch dieselbe Struktur wie ehedem.

Damals wie heute ist es aufs große und ganze gesehen immer
wieder die Not des Judenchristen gewesen, daß er zwischen
Christentum und Judentum zu stehen kam wie ein Mann, der zwischen
die Puffer zweier Eisenbahnwagen gerät. Was macht es für ihn
aus, ob er dabei von hinten oder von vorne erdrückt wird? Erst war
es von hinten: die Juden stießen den jüdischen Christen mit
Flüchen aus. Wer ein Jude sein will, der kann kein Christ sein —
so hieß es damals. Dieser Ruf ist auch heute wieder da. Er war
auch niemals ganz verstummt. Der Zionismus hat ihn nur lauter
werden lassen. Aber bis vor kurzem noch war dieser Ruf doch

mächtig übertönt durch den anderen : Jude bleibt Jude Wer Jude
ist, der kann kein Christ werden.

So stellt sich denn das judenchristliche Schicksal tausendfach dar
als Heimatlosigkeit. Das will sagen: der Christ aus Israel
entrinnt dem Schicksal seines Volkes durch die Taufe gewöhnlich
nicht. Es legt sich nicht selten noch viel schwerer auf ihn. Er
findet durch seine Bekehrung wohl seine himmlische Heimat, aber
der irdischen geht er verlustig. Wo gehöre ich hin? Das ist immer
wieder seine Frage. Wo schließe ich mich an? Wo schließt man
mich nicht aus? Zu welchen Menschen gehöre ich nun, nachdem ich
nicht mehr zu meinem Volk gehöre? Welches Land ist jetzt mein
Vaterland? Welches Volk ist mein Volk? Welche der vielen
Kirchen wird meine Kirche sein? Was für eine christliche Konfession
werde ich annehmen? Und welcher Gemeinde Glied werde ich
sein? Hat es überhaupt einen Sinn für mich, daß ich mich in eine
der historisch gewordenen Kirchen hinein begebe und mich in der
einen oder anderen Weise zu Jesus Christus bekenne? Kann ich

287



nicht einfach Christus angehören und in allen Kirchen zu Hause
sein?

Man muß es verstehen, daß bei der Zerrissenheit und Gemein-
schaftslosigkeit der Kirchen nicht selten ein gewisses geistiges
Vagantentum die Not und auch das Kennzeichen des Christen aus
Israel ist. Er zigeunert sehr oft in der Christenheit herum, ist bald
da, bald dort, und das heißt letztlich nirgends zu Hause. Er neigt
ja von Haus aus dazu, er ist für diese Krankheit ganz besonders

anfällig. Die Armut und Schwachheit der Kirche, ihre Gemein-
schaftslosigkeit tut das Übrige. Wir dürfen uns nicht wundern,
daß der Judenchrist immer wieder auf den Gedanken verfällt, eine

eigene Kirche gründen zu wollen, die judenchristliche. Und wenn
er erst noch von außen her zur Absonderung gedrängt wird, dann
kann man sich nur wundern, daß eine judenchristliche Kirche von
größerem Ausmaß noch nicht existiert.

Diese Frage nach der Berechtigung einer judenchristlichen Kirche,
die in den vergangenen Jahren in Europa erst von heidenchristlicher

Seite aufgeworfen wurde und nun wieder von gewissen
judenchristlichen Kreisen2 neu gestellt wird, läßt sich m. E. nur
dahin beantworten, daß es im Lichte des apostolischen Zeugnisses
eine solche Berechtigung nicht gibt. Man ließ sich in urchristlicher
Zeit und vor allem auf dem maßgeblichen Apostelkonzil auf diese
Frage schon gar nicht ein. Und aus diesem Grunde allein würde
ich es auch heute für richtig halten und nach allen Seiten hin for-

2 In Europa knüpfen sich diese Bestrebungen heute vor allem an den Namen
von Abraham Poljak. Nach einem Vortrag, den er im Frühjahr 1948 in
Basel gehalten hat, geht es ihm aber nicht darum, eine jüdische Nationalkirche

zu gründen, sondern eine kirchliche Gemeinschaft, in der auch Christen

nicht-jüdischer Herkunft Mitglied werden können. Mit anderen Worten:
Poljak ist daran, eine neue Sekte zu schaffen, wobei er sich vorerst auf
judenchristliche Elemente zu stützen sucht, die den Anschluß an die Kirche
nicht wieder gefunden haben seit ihrer Diskriminierung durch die
Rassengesetze. Ein beachtliches demagogisches Talent steht ihm dabei zur
Verfügung. Auch Dr. A. U. Michelson, ein in Amerika wegen seines Geschäfts-
gebahrens schwer angefochtener, in Europa wegen seiner Pakete aber ebenso
beliebter Mann, der Begründer der First Hebrew Christian Synagogue in
Los Angeles, sucht seit Beendigung des zweiten Weltkrieges auf dem
Kontinente Boden für seine Ideen.

288



derm — was immer auch zugunsten einer judenchristlichen Sonderkirche

angeführt werden mag —, daß man sich auf gar keine Weise
und unter gar keinen Umständen auf diese Frage einläßt. Die
Kirche Christi ist in der Zeit zwischen Himmelfahrt und Wiederkunft

nur so lange christliche Kirche, als sie eine Kirche aus Juden
und Griechen bleibt. Eine ausschließlich heidenchristliche Kirche
ist ein Torso, und eine ausschließlich judenchristliche Kirche ist
es auch. Ja, beide sind durch ihre nationalistische Wesensart
Zerrbilder der wahren Kirche Jesu geworden.

Es wurde mir die Frage gestellt, ob wir denn wirklich dem
jüdisch-nationalen Empfinden gegenüber härter sein müssten als
z. B. gegenüber dem chinesischen. In der Heidenmission sei es
doch ganz selbstverständlich, daß jeder Stamm nach seiner Bekehrung

auch seine Kirche habe. — Ich brauche nicht zu sagen, daß
diese Frage von judenchristlicher Seite kam. Was ist zu antworten?
Ich würde sagen, daß es immer die Sünde Israels war, gleich sein
zu wollen wie die anderen Völker. Und daß, wer eine solche Frage
stellt, eben vorbeisieht an der besonderen Bestimmung und
Führung, die Gott seinem ersterwählten Volke zugedacht hat. Das

jüdische Volk ist nach Gottes Vorsehung der Nachbar fast aller
Völker geworden, und wo es das bis heute nicht ist oder war, da
kann es das morgen werden. Ich will mich nicht darauf einlassen,
zu untersuchen, warum das so geschehen ist und warum Gott Israel
in dieser Weise führt. Aber die Tatsache besteht: der Chinese ist
nicht der Nachbar der Deutschen oder der Engländer, aber der
Jude ist es. Und wenn da der Judenchrist trotz dieser
gottgewollten Nachbarschaft sich anschickt oder anschicken will, seine
Sonderkirche zu haben, dann ist das immer gegen die christliche
Gemeinschaft, dann kann das nur geschehen auf Grund von
Gedanken und Absichten, die dem Kern der evangelischen Botschaft
widersprechen. Es wird da etwas anderes wichtig und grundlegend,
als die Erlösung und Rechtfertigung durch den Glauben. Oder es

tritt jedenfalls etwas in unberechtigter Betonung zu diesem hinzu.
D. h. : es entstehen damit Gemeinschaftsgebilde, die eine andere

Grundlage haben als das Wort der Gnade, oder die doch nicht
ganz und allein darauf gründen, worauf jede Kirche gründen soll.

289
4 Judaica, Bd. IV, 4



Eine andere Frage ist die, ob und wie in unserem überwiegend aus
sog. Heidenchristen sich aufbauenden Kirchen das judenchristliche
Element zum Ausdruck kommen sollte und könnte. Wir stehen ja
wohl alle unter dem Eindruck, daß dies nicht der Fall ist. Vieles,
was unser christliches Gemeindeleben aufbaut, ist zwar jüdischer
Herkunft; wir empfinden es zwar nicht mehr als solches, aber
über all das hinaus läßt sich die Frage stellen, ob nicht vor allem
im Bereich des persönlichen Glaubenslebens spezifisch jüdische
Elemente im judenchristlichen Dasein ihren Platz haben dürften.
Der Apostel Paulus hat nach Acta 16, 3 den Halbjuden Timotheus
beschneiden lassen. Sogar das war möglich aus der christlichen
Freiheit heraus: Beschneidung eines christlich Gläubigen, der nicht
einmal Volljude war, innerhalb der christlichen Kirche. So weit
ging die aus dem Glauben stammende Freiheit zum Gesetz in
urchristlicher Zeit. Diese in der apostolischen Zeit bezeugte Freiheit
dürfen wir heute nicht unterschlagen, nur weil sie uns fremd
anmutet und wir sie nicht begreifen können. Wir dürfen das wirklich
nicht tun, wenn wir nicht einem anderen Gesetz verfallen wollen,
das ebenso abgetan ist im Namen des Herrn Christus wie das jüdische,

dem völkischen, dem Gesetz der Nationalität.

Man hat von der Wünschbarkeit einer judenchristlichen Theologie
gesprochen. Man wartet gewissenorts geradezu auf einen
judenchristlichen Theologen. Abgesehen davon, daß ich nicht sehe, wie
eine solche Theologie aussehen könnte, würde ich sagen: Nein,
gerade das nicht! Das gab es ja auch nie, jedenfalls nie in legitimer
Weise im Raum der Kirche. Gerade darum, weil die Apostel auf
ihrem Konvent in Jerusalem erkannten, daß die Wahrheit nur
eine ist, daß die Christen aus Juden und Heiden von dieser
einen Wahrheit leben und leben müssen, gerade darum konnten
sie ihren judaisierenden Brüdern nicht folgen, die die Taufe von
der Beschneidung abhängig machen wollten.

Es liegt im Zuge unserer Zeit, daß man durch die Repristination
gewisser jüdischer Sitten und Bräuche das judenchristliche
Element in der Gemeinde zu unterstreichen versucht. Ich nenne als
Beispiel die besonderen Gottesdienste beim Sabbatlicht am
Freitagabend, die Versuche, den Sabbat für Judenchristen wieder ein-

290



zuführen, wie sie da und dort gemacht werden. Ich möchte nicht
bestreiten, daß vom Evangelium her gesehen die Freiheit dazu
besteht. Aber es bleiben die beiden Fragen, ob das sachlich möglich

ist (z. B. : läßt sich aus dem Sabbat überhaupt ein christlicher
Festtag machen?) und welche Beweggründe bestehen, einen
jüdischen Brauch als Christ zu befolgen? Paulus hat den Timotheus
beschnitten um des Friedens unter Brüdern und um der Ausbreitung

des Evangeliums willen. So muß man jedenfalls annehmen.
Daß Taufe und Beschneidung sich vertragen in der Weise, daß
der Getaufte auch noch beschnitten wird, will uns wahrscheinlich
nur schwer eingehen. Es soll uns aber eben darum ein Beispiel
sein, wie weitgehend Paulus Jüdisches hat übernehmen können aus
der Freiheit des Glaubens heraus.

Trotzdem würde ich heute — abgesehen vielleicht vom missionarischen

Falle — sagen, daß solche Unternehmungen zu unterlassen
sind. Denn wenn sie nicht einen ernsthaften Hintergrund haben,
dann liegt in ihnen auch keine Kraft. Sie werden zu bedeutungslosen

Gesten, die die judenchristliche Sache nur kompromittieren.
Und dann sei vor allem eines gesagt: das Leben hat ja wahrhaftig
immer wieder dafür gesorgt, daß die Christen; aus Israel ihre
Herkunft nicht verleugnen konnten in der Gemeinde, daß sie da
gesehen wurden. Sie haben meistens ihren jüdischen Namen und
sollen ihn auch behalten. Sie sind heute in Deutschland und
anderswo durch ihre äußere Schicksalsgemeinschaft
zusammengeschlossen und sollen sich dessen nicht schämen. Mit anderen
Worten: es ist gerade heute gesorgt dafür, daß das judenchristliche

Element innerhalb der christlichen Gemeinden hervortritt,
es braucht nicht seine Attribute zu suchen in der Erneuerung fremder,

unverstandener jüdischer Gebräuche und Sitten.

Vollends verfehlt — das wurde ja schon gesagt — scheint mir
aber jeder Versuch zu sein, die Judenchristen in einer eigenen
Kirche zu vereinigen3. Nicht nur tun die Christen aus Israel damit
etwas, das ihnen nicht weiter hilft, nein, sie entziehen damit der

3 Vgl. dazu auch Gerhard Jasper: Die evangelische Kirche und die
Judenchristen, Göttingen Vandenhoeck und Ruprecht 1934. Hans Ph. Ehrenberg:
72 Leitsätze zur judenchristlichen Frage, im Selbstverlag, Bochum 1933.

291



Kirche im entscheidender Weise das, was sie ihr zu geben hätten.
Ich möchte ein Doppeltes nennen: einmal könnte das judenchristliche

Moment in jeder Nationalkirche eine Art von Schutzimpfung
bedeuten gegen die Gefahr der Nationalisierung, die für jede
Nationalkirche besteht4. Und dann ist ja immer wieder darauf
hinzuweisen, daß es nicht dasselbe ist, ob ein unwissender Heide
zur christlichen Erkenntnis kommt, oder ein Jude, der wissend
Jesus Christus abgelehnt hat, der an dem gekommenen Messias
vorbei immer noch auf seinen Messias wartet. Die Rettung eines

Juden bedeutet die Begnadigung und das Erbarmen auch für den,
der das Heil verworfen hat, Rettung und Gnade für den
Verstockten. So jedenfalls sehen im Lichte der Bibel die Dinge sich

an. Das Zeugnis dieser noch tieferen als nur heidnische Sünde
überwindende Gnade steht in der Existenz des judenchristlichen
Menschen fleischgeworden vor uns, und gerade für dieses Zeugnis
müssen wir als Christen außerordentlich dankbar sein, denn auch

unter uns gibt es nicht nur die Sünde heidnischer Unwissenheit,
sondern auch die Sünde der Verstockung.

Eines sei zum Schluß dieses Querschnittes durch die Problematik
der judenchristlichen Existenz, der nur eine erste grundlegende
Besinnung für konkrete Fälle sein kann, noch gesagt: wo immer
und wie immer das Dilemma des judenchristlichen Menschen in
Erscheinung tritt: man wird, um eine Fehllösung zu vermeiden,
immer von der Mitte des Evangeliums ausgehen müssen, auf die
sich die Apostel damals auf jenem denkwürdigen Konzil besonnen
haben :

„Wir glauben durch die Gnade des Herrn Jesu selig zu werden".

4 Diesen Gedanken bringt auch Ehrenberg in etwas anderer Weise zum
Ausdruck. Gerhard Kittel sucht ihn zu entkräften mit der Bemerkung, es
sei nicht einzusehen, warum derselbe Zweck innerhalb der Gesamtkirche
nicht auch zu erreichen wäre durch eine judenchristliche Gemeinde. (Siehe:
Die Judenfrage, Kohlhammer, Stuttgart 1933, S. 109.) Uns will jedoch
scheinen, daß gerade das jedermann einsehen muß, daß die Judenchristen
sich nicht erst selber zu einer nationalen Kirche zusammenschließen können,
um hernach die anderen Kirchen vor falschen Bindungen an national-völkisches

Wesen zu bewahren.

292


	Judenchristliches Dilemma

