
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Friedrich Christoph Oetinger und die Kabbala

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Christoph Oetinger und die Kabbala

von Dr. WILHELM AUGUST SCHULZE, Lauda/Baden

Der Spanier Raymundus Lullus, geb. 1235 auf Mallorka, ist in der
Wissenschaftsgeschichte bekannt als Erfinder der sog. „Ars
Magna". Mit Hilfe eines Apparates von 7 konzentrischen Kreisen
suchte er durch Drehung dieser Kreise alle möglichen Begriffe zu
kombinieren und glaubte so ein Mittel der Logik gefunden zu
haben. Dieser Versuch wurde oft als phantastisch und aussichtslos

hingestellt, aber der junge Leibniz hat sich mit derselben Frage
befaßt und schreibt voller Entdeckerfreude an Johann Friedrich,
er habe „in Philosophia ein Mittel funden, dasjenige, was Carte-
sius und andere per Algebram et Analysin in Arithmetica et Geo-
metrica getan, in allen seienden zuwege zu bringen per Artem
Combinatoriam" (Werke ed. C. I. Gerhardt I, S. 57). Das ist
dasselbe, was Lullus erstrebte, und Leibniz hat auch um diese
Zusammenhänge durchaus gewußt. (Vgl. Heinz-L. Matzat, die Gedankenwelt

des jungen Leibniz, Beitr. zur Leibnizforschung, Reutlingen
1947, S. 41, Anm. 41.)

Weniger bekannt ist jedoch, daß Raymundus Lullus diese
„Kombinatorik" aus der jüdischen Geheimlehre, der Kabbala, übernommen

haben dürfte (Baumgartner in Überweg-Heinze II, 1905,
S. 338). Ferner ist weithin unbekannt, daß Raymundus Lullus ein
glühender Missionar war, der mindestens drei Missionsreisen nach
Nordafrika und Armenien unternommen hat und schließlich
Märtyrer seines Missionseifers geworden ist. (Vgl. Zöckler in RE3 11,
S. 709f.). Die „Ars Magna" verwandte er bei seinen
Missionspredigten: in der Weise, daß er vor allem den Muslims Nordafrikas
mit ihrer Hilfe die christlichen Lehren von der Dreieinigkeit und
Menschwerdung andemonstrieren wollte.

Von solchen Motiven waren auch die Männer der Renaissance-
Zeit beseelt, die sich mit der Kabbala beschäftigten. Hatte Fran-
ciscus Patritius in Ferrara bei seiner Neuherausgabe des Corpus
Hermeticum (1591) in der Vorrede an den Papst die Hoffnung
ausgesprochen, er erhoffe von dieser auf „Zoroaster, Hermes, Pla-

268



ton und Plotin gegründeten Philosophie" den „Sieg der Kirche
über Juden und Mohammedaner, ja über den ganzen Erdkreis",
so hegten die Anhänger der Kabbala wie Pioo della Mirandola,
Marsilio Ficino und Reuchlin dieselben kühnen Hoffnungen. Sie

alle huldigten einem „universellen Theismus" (Dilthey) und meinten,

in der kabbalistischen Zahlen- und Buchstabensymbolik ein

Mittel gefunden zu haben, das eine Brücke vom Christentum zu den

außerchristlichen Religionen schlagen könne. Die „natürliche
Religion" der Aufklärung beginnt hier schon eine Rolle zu spielen.
Man hofft, mit Vernunftgründen, diese Naturrelegion, die nach

damaligen Begriffen auch die Trinitätslehre enthalten müsse,

lehren, demonstrieren zu können.

In mystischen, neupythagoreisch orientierten Kreisen innerhalb
der einzelnen Konfessionskirchen und über sie hinweg lebt
diese Hoffnung weiter. Parazelsus lebt in dieser Welt. Auch Jacob

Boehme, dessen Schriften wegen ihrer Tiefe viel gelobt, aber

wenig gelesen werden, muß unbedingt die Kabbala gekannt haben.

Das Hauptwerk Agrippas von Nettesheim „De occulta philo-
sophia" wimmelt von kabbalistischen Darlegungen. Die beiden

Holländer van Helmot, Vater und Sohn, sind Anhänger des

Paracelsus und der Kabbala. Der aus Schlesien stammende Christian

Knorr, Dichter des Liedes „Morgenglanz der Ewigkeit" ist
Kanzleidirektor und Hofalchimist am Hofe zu Pfalz-Sulzbach. Er

hat seinem Herrn so gute Dienste geleistet, daß er in den Adelsstand

erhoben wurde („von Rosenroth"), während die Alchimisten
des Herzogs Friedrich I. von Württemberg aufgeknüpft wurden,

„weil niemand über seine privaten Geldangelegenheiten Bescheid

wissen sollte" (Württembergische Kirchengeschichte 1893, S.424).

Knorr war auch ein guter Kenner der Kabbala und legte sie in dem

oben geschilderten religionswissenschaftlichen Sinn aus in dem

mehrbändigen Werk „Kabbala denudata", Sulzbach 1677—1684.

Ein Kupfer aus diesem „Standart-Work" der christlichen Kabba-

listen hat R. Bernoulli im „Eranos-Jahrbuch" (ed. Olga im Froebe-

Kapteyn) 1935, S. 267, seinem Aufsatz beigegeben. Es versucht

das kabbalistische Sephirotschema, das die von der Kabbala
gelehrten göttlichen Emanationen darzustellen suchte, im Sinne der

269



Trinitätslehre zu deuten. Eine solche Darstellung hatte die
württembergische Prinzessin Antonia in der Kirche des Badeortes
Teinach anbringen lassen, dem Kirchenvolk, ja weiten Kreisen der
Pfarrerschaft, wie wir noch sehen werden, so unverständlich wie
eine Hieroglyphe, womit der ganze esoterische Charakter dieser
Lehren gekennzeichnet ist.

Der weisheitsdurstige Geist des jungen Oetinger mußte irgendwann

einmal mit diesen Spezialitäten in Berührung kommen. Schon
als Student hatte er durch Vermittlung des Tübinger Pulvermüllers
Bücher von Jakob Boehme kennen gelernt und versucht „mit
Malebranche und Leibniz dieses Laien terminos zu korrigieren" (Eh-
mann, Oetingers Leben und Briefe, 1859, S. 36). Dann versuchte

er, in mehreren Studien Boehme zu verstehen „in Rapport mit der
Newtonschen Philosophie". Er lernt die Physik Van Helmonts
(über ihn vgl. Friedrich Giesecke, die Mystik Joh. Bapt. v. H. Diss.
Erl. 1908) kennen und findet sie „aecht biblisch".

Er wurde von diesen Autoren aus innerlich gedrängt, die Kabbala
selber kennen zu lernen. Er schreibt darüber: „Um mich in die
aelteste und von unserer Teutschen so unterschiedene Denkungsart
hineinzusetzen, habe ich Jahr und Tag die Rabbinen gelesen
Jedoch fand ich, daß die Rabbiner nicht mehr rein nach Rabbi
Schimeon ben Jochais Art im Buch Sohar schreiben, daher suchte
ich Gelegenheit, die kabbalistischen Quellen selbst kennen zu
lernen". Auf einer Reise nach Frankfurt am Main suchte er das
Haus des berühmten Rechtsgelehrten und Kirchenliederdichters
Johann Jakob Schüz (Freund Speners) auf, seine Tochter schenkt
ihm als Schlüssel zur Kabbala „Baron Rosenroths" Cabbala denu-
data. In Frankfurt wird Oetinger auch mit dem „gelehrten Kabba-
listen" Cappel Hecht bekannt. „Dieser gewann mich wegen der
ungewohnten Fragen aus der jüdischen Philosophie, was ,arich
anpin' weites Gesicht und ,seiir anpin' kleines Gesicht in Gott
wäre, sehr lieb". Cappel Hecht demonstrierte ihm auch „chronologisch

und talmudisch, daß Plato des Jeremias Schüler gewesen
und von ihm seine Grundbegriffe geholt" habe, was ja schon Philo
von Alexandrien gelehrt hatte. Überraschenderweise habe ihm aber
Hecht abgeraten, weitere kabbalistische Studien zu betreiben, da

270



er es ja doch darin nicht zur Meisterschaft bringen werde. Er hat
ihn statt dessen auf Jacob Boehme verwiesen: In ihm „hätten wir
Christen ein Buch, das noch viel deutlicher von der Kabbala rede
als der Sohar".

Bei einem Besuch in Halle an der Saale trat Oetinger als magister
legens auf, fand aber nicht viel Anklang. Um so mehr widmete er
sich kabbalistischen Studien. „Ich übte mich mit einem Kabbalisten,
einem Juden in Halle, in dem Buch Ez Chaijm, kaufte das Manuskript

teuer und wandte alle meine Gedanken auf die Philosophiam
sacram kabbalisticam".

In Thüringen suchte er einen Bauern, Markus Völker, auf, der
die bei den Boehme-Anhängern so hochgeschätzte „Zentralschau"
haben sollte. Oetinger wendet zu seiner Beurteilung kabbalistische

Kategorien an, wenn er von ihm sagt: „Tuschia (wesentliche Weisheit)

hatte er in hohem Maße Chochma, Zentralweisheit). Aber
es fehlt an der Binah Experimentalerkenntnis nach dem Worte
Gottes) der Daat und Tebunah (überlegende Logik in der
Vernunft". Die Bibelstelle 1. Kor. 15,26 legt er aus: „Das heißen
die Kabbalisten Klippot, cortices, Rinden, Schalen, nämlich alles
Unordentliche in der Natur". Ja in Predigten hat er sogar
die Kabbalisten traktiert (Albrecht Ritsehl, Geschichte des

Pietismus III, S. 137). Ebenso ist Oetingers Exegese von Exodus

39) 6—8 und Lev. 8,8 ganz kabbalistisch: „Dies kabbalistische

Licht ist gewesen der Glanz und Licht in dem Brustschildlein des

Hohenpriesters, durch welches Licht (Urim) der Herr ihm
geantwortet hat, und dies Licht gefahl Gott, der Herr, dem Mose
hineinzutun in die Edelsteine, wie ein Kabbaiist wohl tun kann".

Magister Klemm, der später sein Schwiegersohn wurde, wandte
sich nach einer Badekur in Teinach an ihn mit der Bitte, die „Lehrtafel

der Antonia" ihm zu erläutern, da dazu niemand geschickter
sein könne als Oetinger, welcher „durch vieljährigen Umgang mit
den Kabbalisten und eigenes unermüdliches Forschen in dieser
geheimen Lehre der Juden eine zu unseren Zeiten ganz seltene
Einsicht in dieselbe erlangt" (vgl. Oetinger Werke, II, 1, S. 3) habe.

Darauf verfaßte Oetinger: „Öffentliches Denkmal der Lehrtafel

271



einer weiland Württembergischen Prinzessin Antonia, in Kupfer
gestochen, dessen Original sie von den zehen Abglänzen Gottes in
den Dainachischen Brunnen in einem prächtigen Gemälde gestiftet,
wobei von der Kraft der Brunnenquellen, von der Philosophie der
Ebräer und überhaupt von dem Geist Gottes nach allen Stellen
Neuen Testaments eine Erklärung gegeben wird..." (Tübingen,
1763). Diese Schrift enthält eine ganze Reihe von Übersetzungen
aus dem Sohar.

Als Freund der Kabbala hat sich Oetinger auch wie Knorr von
Rosenroth und Johann Konrad Dippel, der auf diesem Weg zum
Erfinder des Berliner Blaus wurde, mit Alchemie beschäftigt. Die
Kabbala hatte dazu in Sohar II, 23 (vgl. Ernst Müller, Sohar 1932,
S. 170—174) die religiös-theosophische Begründung geliefert.
Oetingers alchimistische Experimente erregten bei seinen
Gemeindegliedern in seiner Weinsberger Zeit Anstoß, seine Gegner
erklärten, sie könnten aus seinen verunreinigten Händen das
Abendmahl nicht mehr nehmen (Ehmann a.a.O. S. 253). Auch
der Astrologie hat Oettinger im Anschluß an Hiob 38, 31 das Wort
geredet. Seine „Philosophia sacra" mußte ja Himmel und Erde

umspannen, und der Realist, der das Wort geprägt hat, daß
Leiblichkeit das Ende der Wege Gottes sei, kann eine Philosophie oder
Theologie, die alles zu Ideen verflüchtigt, nur ablehnen: „Warum
verlachen die heutigen Philosophen die Astrologie? Antwort: Das
gestehen die Idealisten, daß es ihnen zu hoch sei; darum wollen
sie lieber alles transzendieren" (Werke II, 1, 197). Auch der Sohar
hat sich für die Astrologie ausgesprochen (II, 171a—172a, Müller,
S. 174f.). Erich Bischoff hat in seinen „Elementen der Kabbalah"
II. Teil, praktische Kab., Berlin 1914, S. 56—60 gezeigt, wie die
kabbalistische Astrologie aus der talmudischen heraus sich
entwickelt hat.

So hat sich „der größte Theologe Württembergs (Ritsehl) mit
Bestandteilen der Kabbala eine Religionsphilosophie aufgebaut,
die ihn in einer Zeit des Übergangs vom Pietismus zum
Rationalismus befähigte, den biblischen Realismus festzuhalten. Was
vorher „opus ad extra" der Missionswissenschaft (als deren
Begründer man Raymundus Lullus ansprechen könnte) gewesen war,

272



ist nun „opus ad intra" der innertheologischen Apologetik
geworden.

Im schwäbischen Pietismus haben sich manche Spuren davon —
freilich ohne Wissen um die wahren Zusammenhänge — gehalten.
So sagt der Begründer der noch heute bestehenden Hahnschen
Gemeinschaften, Johann Michael Hahn (1758—1819), in seiner
Erklärung des Epheserbriefs: „Indem wir von einem Urbilde der
Menschheit reden, so fragt sich, welches denn dies sei? Darauf
wird gesagt, daß es niemand sein kann als Gott selbst, offenbar
in seiner innersten Geburt. War aber der Mensch das Ebenbild
und Nachbild, so war Gott ja das Urbild und Vorbild. Folglich ist
er, der Eingeborene, auch urbildliche, himmlische und vorweltliche

Menschheit, folglich das Sambild der Kraftwesen in seiner
Leibhaftigkeit oder vielmehr aufgeschlossene Wesenheit. Nur
macht euch keine Idee nach der Beschwerlichkeit unsrer
Persönlichkeit. Denn die geborene Herrlichkeit kann sich in eine
Persönlichkeit zusammenziehen, kann sich aber auch im ganzen Schöp-
fungsraume ausdehnen und alle Geister unberührlich, jungfräulich
durchgehen (Hahn, Werke III, 219). Diese merkwürdige Theorie
ist nichts anderes als die kabbalistische Lehre vom Zimzum, die
Erich Bischoff mit den Worten charakterisiert: „Gott, ursprünglich

das ganze All ausfüllend, hat sich gewissermaßen zusammengezogen,

um für die Welt einen leeren Raum zu schaffen, in
welchem sie nun geschaffen werden konnte, weil in diesem Räume
ein Abglanz seines Lichtes zurückgeblieben war" (Elemente der
Kabbalah I, 1913, S. 20). Daß diese Zimzum-Lehre beim
Autodidakten Michael Hahn nur von Oetinger vermittelt sein kann, ist
offenkundig, seit Elisabeth Zinn sie bei ihm in ihrer Arbeit über
die Theologie Oetingers 1932 (Beitr. z. Förd. christl. TheoL
XXXVI, 3), S. 174, 177, nachgewiesen hat.

Eine weitere kabbalistische Liebingsidee lebt im schwäbischen
Pietismus weiter in der Vorstellung von der anfänglichen
Doppelgeschlechtlichkeit Adams. Die Entwicklüngslinie von Jacob Boehme
(vgl. Emst Benz, der vollkommene Mensch nach Jakob Boehme,
Stuttgart 1937) über Oetinger, Philipp Matthäus Hahn, Michael
Hahn, die württembergischen Nazarener, Theodor Boehmerle

3 Judaica, Bd. IV, 4

273



(1860—1927) bis hin zu Hesses „Narziß und Goldmund" 1932

(S. 228, 330) ist ganz deutlich. Eine parallele Linie, die ebenfalls
von Boehme ausgeht, verläuft über die Vertreter der Boehme-Re-
naissance in der Romantik wie Franz von Baader, Hamberger,
Ennemoser, E. A. Schaden, Culmann, bis hin zu den russischen

„Sophiologen" Solowjew, Bulgakow, Chomjakow, Florenskiy,
Berdiajew (vgl. Fritz Lieb, Ev. Theologie, 1948, S. 113 und
Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, 1937, S. 208 f.) und
Gregor Robakidse („Die gemordete Seele", Jena 1933, S. 113).
Ernst Ludwig Dietrich ist, von Ernst Benz angeregt, den
religionsgeschichtlichen Wurzeln dieses Mythus vom androgynen Urmenschen

nachgegangen (ZKG, 1939, S. 297—345) und zu ziemlich
denselben Ergebnissen gekommen, wie ich selber in meiner gleichzeitig

und unabhängig davon verfaßten Heidelberger Dissertation :

„Das androgyne Ideal und der christliche Glaube", Lahr-Ding-
lingen 1940. Danach sammeln sich alle östlichen gnostischen und
rabbinischen Mythen vom Androgynen in der „jüdischen Gnosis",
der Kabbala: „die K. zeigt uns bezüglich des Urandrogyn die gno-
stische Spekulation gewissermaßen, in vollendeter Durchführung.
Das androgyne Motiv ist zur Form des Denkens selbst geworden"
(Dietrich a.a.O. S. 325) und „für die kabbalistische Systematik
ist der Androgyn geradezu das Ordnungsprinzip, durch das ihre
spekulativen Ideen Symmetrie erhalten (a. a. O. S. 318).

Judenchristliches Dilemma

von Lie. ROBERT BRUNNER, Basel

Schon beim Namen „Judenchrist" fängt das Dilemma an, von dem
im folgenden die Rede sein soll.

Darf denn ein Jude, der Christ geworden ist, auf Grund einer
inneren Wandlung, oder weil seine Eltern schon Christen waren,
es sich gefallen lassen, daß er durch die Bezeichnung „Judenchrist"
von den andern Christen unterschieden wird? Ist es nicht seine

274


	Friedrich Christoph Oetinger und die Kabbala

