Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Friedrich Christoph Oetinger und die Kabbala
Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Friedrich Christoph Oetinger und die Kabbala

von Dr. WILHELM AUGUST SCHULZE, Lauda/Baden

Der Spanier Raymundus Lullus, geb. 1235 auf Mallorka, ist in der
Wissenschaftsgeschichte bekannt als Erfinder der sog. ,Ars
Magna‘“. Mit Hilfe eines Apparates von 7 konzentrischen Kreisen
suchte er durch Drehung dieser Kreise alle moglichen Begriffe zu
kombinieren und glaubte so ein Mittel der Logik gefunden zu
haben. Dieser Versuch wurde oft als phantastisch und aussichts-
los hingestellt, aber der junge Leibniz hat sich mit derselben Frage
befaBt und schreibt voller Entdeckerfreude an Johann Friedrich,
er habe ,,in Philosophia ein Mittel funden, dasjenige, was Carte-
sius und andere per Algebram et Analysin in Arithmetica et Geo-
metrica getan, in allen scientien zuwege zu bringen per Artem
Combinatoriam‘ (Werke ed. C. I. Gerhardt I, S. 57). Das ist das-
selbe, was Lullus erstrebte, und Leibniz hat auch um diese Zusam-
menhinge durchaus gewuBit. (Vgl. Heinz-L. Matzat, die Gedanken-
welt des jungen Leibniz, Beitr. zur Leibnizforschung, Reutlingen
1947, S. 41, Anm. 41.)

Weniger bekannt ist jedoch, da Raymundus Lullus diese ,,Kom-
binatorik‘‘ aus der jiidischen Geheimlehre, der Kabbala, iibernom-
men haben diirfte (Baumgartner in Uberweg-Heinze II, 1905,
S. 338). Ferner ist weithin unbekannt, da Raymundus Lullus ein
glithender Missionar war, der mindestens drei Missionsreisen nach
Nordafrika und Armenien unternommen hat und schlieBlich Mar-
tyrer seines Missionseifers geworden ist. (Vgl. Zockler in RE3 11,
S. 700f.). Die ,,Ars Magna‘ verwandte er bei seinen Missions-
predigten in der Weise, daB} er vor allem den Muslims Nordafrikas
mit ihrer Hilfe die christlichem Lehren von der Dreieinigkeit und
Menschwerdung andemonstrieren wollte.

Von solchen Motiven waren auch die Méinner der Renaissance-
Zeit beseelt, die sich mit der Kabbala beschiftigten. Hatte Fran-
ciscus Patritius in Ferrara bei seiner Neuherausgabe des Corpus
Hermeticum (1591) in der Vorrede an den Papst die Hoffnung
ausgesprochen, er erhoffe von dieser auf ,,Zoroaster, Hermes, Pla-

268



ton und Plotin gegriindeten Philosophie den ,,Sieg der Kirche
iiber Juden und Mohammedaner, ja iiber den ganzen Erdkreis®,
so hegten die Anhinger der Kabbala wie Pico della Miraudola,
Marsilio Ficino und Reuchlin dieselben kithnen Hoffnungen. Sie
alle huldigten einem ,universellen Theismus® (Dilthey) und mein-
ten, in der kabbalistischen Zahlen- und Buchstabensymbolik ein
Mittel gefunden zu haben, das eine Briicke vom Christentum zu den
auBerchristlichen Religionen schlagen konne. Die ,natiirliche Reli-
gion* der Aufklirung beginnt hier schon eine Rolle zu spielen.
Man hofft, mit Vernunftgriinden, diese Naturrelegion, die nach
damaligen Begriffen auch die Trinitétslehre enthalten miisse,
lehren, demonstrieren zu konnen.

In mystischen, neupythagoreisch orientierten Kreisen innerhalb
der einzelnen Konfessionskirchen und iiber sie hinweg lebt
diese Hoffnung weiter. Parazelsus lebt in dieser Welt. Auch Jacob
Boehme, dessen Schriften wegen ihrer Tiefe viel gelobt, aber
wenig gelesen werden, muff unbedingt die Kabbala gekannt haben.
Das Hauptwerk Agrippas von Nettesheim ,,De occulta philo-
sophia‘* wimmelt vom kabbalistischen Darlegungen. Die beiden
Hollinder van Helmot, Vater und Sohn, sind Anhinger des Para-
celsus und der Kabbala. Der aus Schlesien stammende Christian
Knorr, Dichter des Liedes ,Morgenglanz der Ewigkeit ist
Kanzleidirektor und Hofalchimist am Hofe zu Pfalz-Sulzbach. Er
hat seinem Herrn so gute Dienste geleistet, daB er in den Adels-
stand erhoben wurde (,,von Rosenroth*), wahrend die Alchimisten
des Herzogs Friedrich I. von Wiirttemberg aufgekniipft wurden,
,weil niemand iiber seine privaten Geldangelegenheiten Bescheid
wissen sollte® (Wiirttembergische Kirchengeschichte 1893, S.424).
Knorr war auch ein guter Kenner der Kabbala und legte sie in dem
oben geschilderten religionswissenschaftlichen Sinn aus in dem
mehrbindigen Werk ,,Kabbala denudata‘, Sulzbach 1677 —1684.
Ein Kupfer aus diesem ,,Standart-Work‘* der christlichen Kabba-
listen hat R. Bernoulli im ,,Eranos-Jahrbuch* (ed. Olga im Froebe-
Kapteyn) 1035, S. 267, seinem Aufsatz beigegeben. Es versucht
das kabbalistische Sephirotschema, das die von der Kabbala ge-
lehrten gottlichen Emanationen darzustellen suchte, im Sinne der

209



Trinitdtslehre zu deuten. Eine solche Darstellung hatte die wiirt-
tembergische Prinzessin Antonia in der Kirche des Badeortes
Teinach anbringen lassen, dem Kirchenvolk, ja weiten Kreisen der
Pfarrerschaft, wie wir noch sehen werden, so unverstindlich wie
eine Hieroglyphe, womit der ganze esoterische Charakter dieser
Lehren gekennzeichnet ist.

Der weisheitsdurstige Geist des jungen Oetinger muBte irgend-
wann einmal mit diesen Spezialititen in Berithrung kommen. Schon
als Student hatte er durch Vermittlung des Tiibinger Pulvermiillers
Biicher von Jakob Boehme kennen gelernt und versucht ,,mit Male-
branche und Leibniz dieses Laien terminos zu korrigieren‘* (Eh-
mann, Oetingers Leben und Briefe, 1859, S. 36). Dann versuchte
er, in mehreren Studien Boehme zu verstehen ,,in Rapport mit der
Newtonschen Philosophie®. Er lernt die Physik Van Helmonts
(iiber ihn vgl. Friedrich Giesecke, die Mystik Joh. Bapt. v. H. Diss.
Erl. 1908) kennen und findet sie ,,aecht biblisch*.

Er wurde von diesen Autoren aus innerlich gedringt, die Kabbala
selber kennen zu lernen. Er schreibt dariiber: ,,Um mich in die
aelteste und von unserer Teutschen so unterschiedene Denkungsart
hineinzusetzen, habe ich Jahr und Tag ... die Rabbinen gelesen...
Jedoch fand ich, da die Rabbiner nicht mehr rein nach Rabbi
Schimeon ben Jochais Art im Buch Sohar schreiben, daher suchte
ich Gelegenheit, die kabbalistischen Quellen selbst kennen zu
lernen‘. Auf einer Reise nach Frankfurt am Main suchte er das
Haus des berithmten Rechtsgelehrten und Kirchenliederdichters
Johann Jakob Schiiz (Freund Speners) auf, seine Tochter schenkt
ihm als Schliissel zur Kabbala ,,Baron Rosenroths‘* Cabbala denu-
data. In Frankfurt wird Oetinger auch mit dem ,,gelehrten Kabba-
listen‘* Cappel Hecht bekannt. ,,Dieser gewann mich wegen der
ungewohnten Fragen aus der jitdischen Philosophie, was ,arich
anpin‘ = weites Gesicht und ,seiir anpin‘ = kleines Gesicht in Gott
wire, sehr lieb*“. Cappel Hecht demonstrierte ihm auch ,,chrono-
logisch und talmudisch, daB Plato des Jeremias Schiiler gewesen
und von ihm seine Grundbegriffe geholt“ habe, was ja schon Philo
von Alexandrien gelehrt hatte. Uberraschenderweise habe ihm aber
Hecht abgeraten, weitere kabbalistische Studien zu betreiben, da

270



er es ja doch darin nicht zur Meisterschaft bringen werde. Er hat
ihn statt dessen auf Jacob Boehme verwiesen: In ihm ,hitten wir
Christen ein Buch, das noch viel deutlicher von der Kabbala rede
als der Sohar*.

Bei einem Besuch in Halle an der Saale trat Oetinger als magister
legens auf, fand aber micht viel Anklang. Um so mehr widmete er
sich kabbalistischen Studien. ,,Ich iibte mich mit einem Kabbalisten,
einem Juden in Halle, in dem Buch Ez Chaijm, kaufte das Manu-
skript teuer und wandte alle meine Gedanken auf die Philosophiam
sacram kabbalisticam*‘.

In Thiiringen suchte er einen Bauern, Markus Vélker, auf, der
die bei den Boehme-Anhangern so hochgeschitzte ,,Zentralschau*
haben sollte. Oetinger wendet zu seiner Beurteilung kabbalistische
Kategorien an, wenn er von ihm sagt: ,, Tuschia (wesentliche Weis-
heit) hatte er in hohem MaBe (= Chochma, Zentralweisheit). Aber
es fehlt an der Binah (= Experimentalerkenntnis nach dem Worte
Gottes) der Daat und Tebunah (iiberlegende Logik in der Ver-
nunft“. Die Bibelstelle 1. Kor. 15,26 legt er aus: ,Das heiBen
die Kabbalisten Klippot, cortices, Rinden, Schalen, nidmlich alles
Unordentliche in der Natur®. Ja in Predigten hat er sogar
die Kabbalisten traktiert (Albrecht Ritschl, Geschichte des Pie-
tismus III, S. 137). Ebenso ist Oetingers Exegese von Exodus
30, 6—8 und Lev. 8,8 ganz kabbalistisch: ,,Dies kabbalistische
Licht ist gewesen der Glanz und Licht in dem Brustschildlein des
Hohenpriesters, durch welches Licht (Urim) der Herr ihm geant-
wortet hat, und dies Licht gefahl Gott, der Herr, dem Mose hin-
einzutun in die Edelsteine, wie ein Kabbalist wohl tun kann*.

Magister Klemm, der spiter sein Schwiegersohn wurde, wandte
sich nach einer Badekur in Teinach an ihn mit der Bitte, die ,,Lehr-
tafel der Antonia‘ ihm zu erlautern, da dazu niemand geschickter
sein konne als Oetinger, welcher ,,durch vieljahrigen Umgang mit
den Kabbalisten und eigenes unermiidliches Forschen in dieser
geheimen Lehre der Juden eine zu unseren Zeiten ganz seltene Ein-
sicht in dieselbe erlangt (vgl. Oetinger Werke, II, 1, S. 3) habe.
Darauf verfafite Oetinger: , Offentliches Denkmal der Lehrtafel

271



einer weiland Wiirttembergischen Prinzessin Antonia, in Kupfer
gestochen, dessen Original sie von den zehen Abglinzen Gottes in
den Dainachischen Brunnen in einem prichtigen Gemilde gestiftet,
wobei von der Kraft der Brunnenquellen, von der Philosophie der
Ebriaer und iiberhaupt von dem Geist Gottes mach allen Stellen
Neuen Testaments eine Erklirung gegeben wird...“ (Tiibingen,
1763). Diese Schrift enthilt eine ganze Reihe von Ubersetzungen
aus dem Sohar.

Als Freund der Kabbala hat sich Oetinger auch wie Knorr von
Rosenroth und Johann Konrad Dippel, der auf diesem Weg zum
Erfinder des Berliner Blaus wurde, mit Alchemie beschiftigt. Die
Kabbala hatte dazu in Sohar II, 23 (vgl. Ernst Miiller, Sohar 1932,
S. 170—174) die religios-theosophische Begriindung geliefert.
Oetingers alchimistische Experimente erregten bei seinen Ge-
meindegliedern in seiner Weinsberger Zeit AnstoB, seine Gegner
erklarten, sie konnten aus seinen verunreinigten Hinden das
Abendmahl nicht mehr nehmen (Ehmann a.a.O. S. 253). Auch
der Astrologie hat Oettinger im AnschluB an Hiob 38, 31 das Wort
geredet. Seine ,,Philosophia sacra‘ mufBite ja Himmel und Erde
umspannen, und der Realist, der das Wort geprigt hat, daB Leib-
lichkeit das Ende der Wege Gottes sei, kann eine Philosophie oder
Theologie, die alles zu Ideen verfliichtigt, nur ablehnen: ,,Warum
verlachen die heutigen Philosophen die Astrologie? Antwort: Das
gestehen die Idealisten, daB es ihnen zu hoch sei; darum wollen
sie lieber alles transzendieren‘* (Werke II, 1, 197). Auch der Sohar
hat sich fiir die Astrologie ausgesprochen (II,171a—172a, Miiller,
S. 1741.). Erich Bischoff hat in seinen ,,Elementen der Kabbalah
I1. Teil, praktische Kab., Berlin 1914, S. 56—60 gezeigt, wie die
kabbalistische Astrologie aus der talmudischen heraus sich ent-
wickelt hat.

So hat sich ,,der groBte Theologe Wiirttembergs (Ritschl) mit
Bestandteilen der Kabbala eine Religionsphilosophie aufgebaut,
die ihn in einer Zeit des Ubergangs vom Pietismus zum Ratio-
nalismus befidhigte, den biblischen Realismus festzuhalten. Was
vorher ,jopus ad extra‘* der Missionswissenschaft (als deren Be-
griinder man Raymundus Lullus ansprechen kénnte) gewesen war,

272



ist nun ,opus ad intra‘ der innertheologischen Apologetik ge-
worden.

Im schwibischen Pietismus haben sich manche Spuren davon -—
freilich ohne Wissen um die wahren Zusammenhange — gehalten.
So sagt der Begriinder der noch heute bestehenden Hahnschen
Gemeinschaften, Johann Michael Hahn (1758 —1819), in seiner
Erklirung des Epheserbriefs: ,,Indem wir von einem Urbilde der
Menschheit reden, so fragt sich, welches denn dies sei? Darauf
wird gesagt, daB es niemand sein kann als Gott selbst, offenbar
in seiner innersten Geburt. War aber der Mensch das Ebenbild
und Nachbild, so war Gott ja das Urbild und Vorbild. Folglich ist
er, der Eingeborene, auch urbildliche, himmlische und vorwelt-
liche Menschheit, folglich das Sambild der Kraftwesen in seiner
Leibhaftigkeit oder vielmehr aufgeschlossene Wesenheit. Nur
macht euch keine Idee nach der Beschwerlichkeit unsrer Persén-
lichkeit. Denn die geborene Herrlichkeit kann sich in eine Per-
sonlichkeit zusammenziehen, kann sich aber auch im ganzen Schop-
fungsraume ausdehnen und alle Geister unberiihrlich, jungfriulich
durchgehen (Hahn, Werke I11, 219). Diese merkwiirdige Theorie
ist nichts anderes als die kabbalistische Lehre vom Zimzum, die
Erich Bischoff mit den Worten charakterisiert: ,,Gott, urspriing-
lich das ganze All ausfiillend, hat sich gewissermaBen zusammen-
gezogen, um fiir die Welt einen leeren Raum zu schaffen, in
welchem sie nun geschaffen werden konnte, weil in diesem Raume
ein Abglanz seines Lichtes zuriickgeblieben war’ (Elemente der
Kabbalah I, 1913, S. 20). DaB diese Zimzum-Lehre beim Auto-
didakten Michael Hahn nur von Oetinger vermittelt sein kann, ist
offenkundig, seit Elisabeth Zinn sie bei ihm in ihrer Arbeit iiber
die Theologie Oetingers 1932 (Beitr. z. Ford. christl. Theol.
XXXVI, 3), S. 174, 177, nachgewiesen hat.

Eine weitere kabbalistische Liebingsidee lebt im schwibischen
Pietismus weiter in der Vorstellung von der anfinglichen Doppel-
geschlechtlichkeit Adams. Die Entwickltingslinie von Jacob Boehme
(vgl. Ernst Benz, der vollkommene Mensch nach Jakob Boehme,
Stuttgart 1937) iiber Oetinger, Philipp Matthius Hahn, Michael
Hahn, die wiirttembergischen Nazarener, Theodor Boehmerle

273
3 Judaica, Bd. IV, 4



(1860—1927) bis hin zu Hesses ,NarziB und Goldmund‘ 1932
(S. 228, 330) ist ganz deutlich. Eine parallele Linie, die ebenfalls
von Boehme ausgeht, verlauft iiber die Vertreter der Boehme-Re-
naissance in der Romantik wie Franz von Baader, Hamberger,
Ennemoser, E. A. Schaden, Culmann, bis hin zu den russischen
»Sophiologen Solowjew, Bulgakow, Chomjakow, Florenskiy,
Berdiajew (vgl. Fritz Lieb, Ev. Theologie, 1948, S. 113 und
Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, 1937, S. 208f.) und
Gregor Robakidse (,,Die gemordete Seele‘, Jena 1033, S. 113).
Ernst Ludwig Dietrich ist, von Ernst Benz angeregt, den religions-
geschichtlichen Wurzeln dieses Mythus vom androgynen Urmen-
schen nachgegangen (ZKQG, 1939, S. 207—345) und zu ziemlich
denselben Ergebnissen gekommen, wie ich selber in meiner gleich-
zeitig und unabhingig davon verfaBten Heidelberger Dissertation:
,Das androgyne Ideal und der christliche Glaube‘, Lahr-Ding-
lingen 1940. Danach sammeln sich alle 6stlichen gnostischen und
rabbinischen Mythen vom Androgynen in der ,jiidischen Gnosis*,
der Kabbala: ,die K. zeigt uns beziiglich des Urandrogyn die gno-
stische Spekulation gewissermaBen in vollendeter Durchfithrung.
Das androgyne Motiv ist zur Form des Denkens selbst geworden*
(Dietrich a.a.O. S. 325) und ,fiir die kabbalistische Systematik
ist der Androgyn geradezu das Ordnungsprinzip, durch das ihre
spekulativen Ideen Symmetrie erhalten (a.a.O.S. 318).

Judenchristliches Dilemma

von Lic. ROBERT BRUNNER, Basel

Schon beim Namen ,,Judenchrist‘‘ fingt das Dilemma an, von dem
im folgenden die Rede sein soll.

Darf denn ein Jude, der Christ geworden ist, auf Grund einer
innteren Wandlung, oder weil seine Eltern schon Christen waren,
es sich gefallen lassen, daB er durch die Bezeichnung ,,Judenchrist‘
von den andern Christen unterschieden wird? Ist es micht seine

274



	Friedrich Christoph Oetinger und die Kabbala

