
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch

Autor: Kosmala, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch

von HANS KOSMALA, London

Der vorliegende Aufsatz ist keine Besprechung von Walter Hochs „Kompaß
durch die Judenfrage" und seiner „Widerlegung" von Dr. David Farbstein,
noch will er den Streit zwischen beiden schlichten. Dazu hätte ein drittes
Buch geschrieben werden müssen. Der Aufsatz greift jedoch in engem
Anschluß an die beiden Bücher einige Themen heraus, die an jüdischen und
christlichen Quellen geprüft werden. Er handelt nicht von „den Juden" oder
der „Judenfrage". Daß er sich zu einem guten Teil mit jüdischen Quellen
befaßt, liegt an der Eigenart der Schrift Farbsteins, der Hochs Buch aus
dem rabbinischen Schrifttum zu widerlegen unternimmt. Die hier behandelten

Themen sind aber nicht bloß in der Kontroverse Farbstein-Hoch
von Bedeutung, sondern es sind alte Fragen, die wahrscheinlich auch in
Zukunft wieder auftauchen werden. Nachfolgend die Inhaltsübersicht:

I. Vom Bücherschreiben über die Juden im allgemeinen und von Hochs
Buch im besonderen.

II. Weshalb die Ahasvergeschiehte im christlichen Denken keinen Platz
haben sollte.

III. Verbindliche und unverbindliche Lehre im Judentum („Die Zusammen¬
fassung der 613 Vorschriften in eine").

IV. Von der Stellung der Frau im Judentum.
V. Der altjüdische Einfluß auf die christliche Haltung der Frau gegenüber.

VI. Vom Verhältnis Israels zu den Heiden nach der jüdischen Überliefe¬

rung (Die Nationalreligion, Ben Azzais Prinzip, Nächstenliebe).
VII. Schlußbemerkungen: jüdische Lehre heute.

I.

Wer die Lebensgeschichte eines Menschen oder eines Volkes
schreibt, muß es oft als Außenstehender tun, der an dem Schicksal

jener Menschen zunächst keinen Anteil hat. Man wird aber von
einem solchen Autor mit Recht erwarten dürfen, daß er nach
Sichtung aller erreichbaren Quellen diese mit Sorgfalt und Liebe
studiert, um seinen Lesern ein möglichst getreues und verständnisvolles

Bild zu geben. Tut er dies nicht und ist sein Werk mehr
das Produkt seiner Phantasie als gewissenhafter Geschichtsschrei-

207



bung, so muß er sich gefallen lassen, wenn man sein Werk als
Propagandaschrift wertet und es unter die schöne oder nicht so
schöne Literatur rechnet. Ein Autor, der das Schicksal lebendiger
Menschen zum Vorwurf seiner Darstellung wählt, muß sich
der Gefahren, die ihm drohen, stets bewußt bleiben. Dies gilt
vor allem dann, wenn es sich um Menschen, die unter uns leben,
handelt. Dann ruht auf ihm eine ungeheure Verantwortung. Das

gedruckte Wort ist rechtlich vielleicht noch sein Eigentum oder
das seines Verlegers, aber er darf nicht vergessen, daß das Wort
von dem Augenblick an, da es gedruckt ist und unter die
Menschen geht, ein losgelöstes Eigenleben führt und in den Lesern und
Hörern neue Gestalt gewinnt und neue Realitäten schafft, über
die sein Urheber keine Macht mehr hat b

Wer als Nichtjude über die Juden schreibt, möchte sich doch
immer die Mahnung des Matthias Claudius angelegen sein lassen :

„Schweige von einem andern, oder setze dich ganz an seine
Stelle"2. Jedenfalls sollte man wenigstens den ernsthaften
Versuch machen, sich in das jüdische Leben hineinzudenken. Man
möchte jedem, der über die Juden schreiben will, den Rat geben,
mit lebendigen jüdischen Menschen doch ja stets persönlichen und
aufrecht gemeinten Umgang zu pflegen. Die jüdische Traditionsliteratur

ist von so eigentümlicher Art, daß es uns Nichtjuden
nicht gut tut, wenn wir uns ausschließlich an sie halten3, zumal
wenn wir uns gleichzeitig von antisemitischen Propagandaschriften

beeindrucken lassen. Der persönliche Umgang mit Juden ist
uns besonders dann nötig, wenn das, was wir über sie schreiben,
ein konstruktiver Beitrag zu dem Problem der Beziehung
zwischen Juden und Christen sein soll, wenn es also mit einer prak-

1 Wer mit der Geschichte des Rassenantisemitismus vertraut ist, wird sich
erinnern, daß Renan, ohne es zu wollen, dem Rassenantisemitismus die
ersten „wissenschaftlichen" Waffen in die Hand gegeben hat. Renan hat
sich später vergeblich bemüht, die katastrophale Wirkung, die einige seiner
Schriften hervorgebracht haben, rückgängig zu machen.
2 Ähnliches meinte auch der alte Hillel: „Richte deinen Genossen nicht, bis
du an seine Stelle kommt" (Abot 2,4).
3 J. A. Eisenmenger, der im Jahre 1700 sein „Entdecktes Judentum"
veröffentlichte, kann uns hier zur Warnung dienen.

208



tischen und verantwortlichen Absicht für die Gegenwart geschrieben

ist. Zu dieser Art Bücher gehört doch wohl auch Hochs
„Kompaß". Selbst das jüdische Volk, „das Volk des Buches",
lebt nicht nur im Buchstaben; es hat sich oft gegen den Buchstaben,
der gleich einem Schicksalsverhängnis seine Geschichte bestimmt
hat, gewehrt und seine Fessel zu sprengen versucht. Der
persönliche liebevolle Umgang mit Juden ist das unentbehrliche
Korrektiv für das Studium des jüdischen Schrifttums. Er wird
uns in dem, was wir zu diesem Schrifttum als Christen zu sagen
haben, den richtigen Ton finden helfen. Es ist verantwortungslos,

auf den persönlichen Umgang mit Juden verzichten zu wollen.
Man darf wohl behaupten, daß keiner von den Antisemiten, weder
den großen schriftstellernden noch den kleinen Stammtischantisemiten,

jemals einen Juden näher gekannt hat. Der Antisemit
ist an menschlichen Beziehungen zum Juden, der doch sein Nachbar

sein sollte, nicht interessiert; er hütet sich sogar davor, mit
Juden in Berührung zu kommen, könnte ja doch die lebendige
Beziehung zu ihm seiner vorgefaßten Meinung zum Schaden sein.
Er studiert auch nur Schriften, die ihn in seiner Judenfeindschaft
bestärken können.

Wer sich aber mit dem Zusammenleben von Juden und Christen
ernsthaft befassen will, hat die Pflicht, alle Möglichkeiten, die
zu einer tieferen Erkenntnis führen, wahrzunehmen und sich ihrer
mit Fleiß und Nutzen zu bedienen. Bei der Lektüre des „Kompaß"
gewinnt man jedoch nicht den Eindruck, daß der Verfasser allen
Erfordernissen genügt hat, die ihm seine Aufgabe stellte.

Der Titel des Buches erinnert peinlich an das „Handbuch der
Judenfrage" des Antisemiten Fritsch. Das jüdische Volk, die
jüdische Religion, überhaupt alles, was die Juden und ihr Leben
in der nichtjüdischen Welt betrifft, wird1 in diesem Buch nicht
um dieser Menschen willen dargestellt, es wird uns darin nicht
ihr Schicksal, ihre innere und äußere Not nahegebracht, sondern
all dies ist und bleibt dem Verfasser doch nur eine bloße Frage,
eben die „Judenfrage", mit der man als Nichtjude fertig werden
müsse. Die menschlichen Probleme werden ihm zu „Dickichten

4 Judaica, Bd. IV, 3

209



und Sümpfen der Judenfrage". Es ist gefährlich, hier solche Bilder

zu gebrauchen, denn selbst der unvoreingenommene Leser
denkt doch bei Dickichten und Sümpfen gleich auch an das
Umhauen und Trockenlegen, und damit stellt sich zur antisemitischen
Ideologie auch sofort die entsprechende Ausdrucksweise ein. Auch
ist es nicht recht, vom „Judenmann", „Judenknaben" und1

„Judenmädchen" zu reden, denn jüdische Menschen sind keine
zoologischen Schaustücke. Die Redeweise des Verfassers läßt uns nur
zu deutlich fühlen, daß er sich außerhalb menschlicher Beziehungen

stellt.

Hoch bezeichnet seine Darstellung als einen „Gang durch den

Irrgarten jüdischer Probleme". Dies ist insofern zutreffend
bemerkt, als das Buch wirklich einem Irrgarten gleicht. Nicht nur
ist das System, nach welchem das Buch geordnet ist, undurchsichtig,

sondern auch innerhalb der einzelnen Kapitel und1

Abschnitte geht es oft lustig durcheinander.

So z.B. beginnt der Verfasser das Kapitel 15 mit der Feststellung,

daß nur die Männer bundesfähig seien und das Volk
darstellten. Unvermittelt dahinter setzt er die Tatsache, daß Rabbi
Gerschom die Polygamie aufgehoben hätte, wobei er, wie ihm
Farbstein nachweist, seine einzige Quelle, das kleine populäre
Philolexikon, mißversteht und beinahe das Gegenteil herausliest.
Dann kommen drei Sätze über die Wertung und die Welt der Frau
innerhalb der jüdischen Gemeinschaft von der biblischen Zeit bis
zum Beginn der Aufklärung, und ein vierter Satz bringt die Stellung

der Frau in diesem älteren Judentum in Gegensatz zu ihrer
Stellung in der heutigen christlichen Kulturwelt4. Dies alles
steht in einem kurzen Abschnitt von 16 Zeilen; der folgende
beginnt mit der Einrichtung des jüdischen Kultus. So geht es
Abschnitt um Abschnitt, Kapitel um Kapitel fort, indem Richtiges

4 Dr. Farbstein wendet sich gegen diese unwissenschaftliche Vergleichsmethode,

aber er tut dem Verfasser ausnahmsweise Unrecht. Pfr. Hoch
will in Wahrheit gar keinen Vergleich ziehen, sondern den Leser vielmehr
warnen, hier nicht seinen heutigen Maßstab anzulegen. Das scheint der
Kritiker in der Hitze des Gefechts übersehen zu haben.

210



mit Falschem, Wichtiges mit Nebensächlichem und Allgemeingültiges

mit örtlich oder zeitlich Beschränktem einträchtig
nebeneinander ausgebreitet wird. Man gewinnt den Eindruck, als
hätte jemand in einem jüdischen Altertumsmuseum alles
durcheinandergeworfen und eine Rumpelkammer daraus gemacht. Da
hilft denn kein noch so gut ausgearbeiteter und mit Sternchen
versehener Führer mehr. Der Verfasser bietet uns als Ersatz seinen
eigenen Kompaß an. Daß dieser ein ganz besonderes Ding ist und'
allerlei Eigeninklinationen hat, davon weiß der Besucher nichts
und gutgläubig nimmt er ihn zur Hand : er steigt, seinem Kompaß
folgend, über Berge aufgehäuften Schaumaterials hinweg, und nach

langem Irrwandel gelangt er schließlich an den Ausgang. Doch
ehe er die trübe Stätte verlassen darf, muß er an einem
greulichen Gespenst vorbei, ähnlich dem, das man bisweilen in Schaubuden

aufstellt, um dem Publikum, das stets nach Sensationen

verlangt, zum Schluß noch einen Schreck einzujagen.

II.

Der Verfasser des „Kompaß", der uns im Vorwort als eine „eigentliche

Judentumskunde" empfohlen wird, entläßt den Leser mit der
Geschichte von dem fluchbeladenen Ahasver. Dies ist ein
bedauerlicher Mißgriff.

Ahasver gilt dem Verfasser als ein „Gleichnis", d. h., er sieht
in dieser erdichteten Figur eine Art Symbol für das jüdische Volk.
Die Heranziehung dieses Gleichnisses verfolgt offenbar einen
theologischen Zweck: der „ewige Jude" muß wandern, bis Christus

bei seiner Wiederkunft sich des Friedlosen erbarmt.
Natürlich hat der Verfasser als Theologe das Recht, „das heilige
Geheimnis des Volkes Israel zu'lüften"; aber daß er dies mit Hilfe
einer solch zweifelhaften Geschichte tut, ist ein Kniff, der selbst
in eine Populartheologie5 nicht hineingehört. Die Figur des
Ahasver hat zudem von Anfang an bei der Bildung antijüdischer
Vorstellungen Pate gestanden, und man wird auch kaum behaupten
dürfen, daß sie mit neutestamentliehem Geiste vereinbar ist. Die

211



Geschichte verhilft dem Leser weder in geschichtlichem, noch in
theologischem, noch in sonst einem Sinne zu „einer klaren
Stellungnahme" 5, wohl aber führt sie ihn, wenn sie nach dem „Kompaß"

der Weisheit letzten Schluß darstellen soll, in antijüdisches
Obskurantentum.

Die Geschichte ist keine Sage, wie der Verfasser meint; sie gehört
in die Kategorie der Märchen. Wie Hoch, sich selber widersprechend,

richtig mitteilt, ist es um 1600 in Deutschland gedichtet
worden. Leider hat Hoch das Bestreben, den Sachverhalt
möglichst zu mystifizieren. „Man wollte frühere Vorbilder gefunden
haben", so behauptet er in einem etwas verunglückten Satze,

„allein, alle Versuche sind gescheitert". Dies ist durchaus
unzutreffend. Er hätte sich darüber in der grundlegenden Studie von
L. Neubauer oder schon bei J. J. Schudt, den Neubauer
weitgehend benützt hat, orientieren können 6.

Der älteste auf uns gekommene Druck der Geschichte von Ahasver
erschien anonym auf vier Blättern „gedruckt zu Leyden bey Christoff

Creutzer Anno 1602". Druckort und Name des Druckers,
die offenbar auf das Leiden und das Kreuz Christi anspielen,
sind fingiert. Das Flugblatt scheint seiner eigenen Angabe nach
auf einen früheren Druck oder vielleicht ein Manuskript vom
Jahre 1594 (nicht 1564) mit der Ortsangabe Schleßwig
zurückzugehen. Aufschlußreich sind die einleitenden Worte zu der
Geschichte :

„Weil dieser zeit bey vns alhie nichts newes zuschrieben /
will ich euch etwas altes / welches doch bey vielen mit
Verwunderung / für etwas newes gehalten wirdt: erzelen / welches

sich volgender gestalt verhaltet."

5 Siehe Vorwort.
6 L. Neubauer, Die Sage vom ewigen Juden, Leipzig 1884; 2. Ausg. 1893!,

zusammen mit den im gleichen Jahr erschienenen Neuen Mitteilungen. —
J. J. Schudt, Jüdische Merckwürdigkeiten, Frankfurt und Leipzig, 1714—1718,
1. Teil S. 488 ff., 4. Teil S. 301 ff. — Die Bemerkungen von Dr. Liefmanti
(Judaica, Juli 1947) sind leider zu allgemein gehalten; die bibliographischen
Angaben sind ungenau.

212



Dann teilt der Schreiber eine Geschichte mit, die der Bischof
Dr. Paulus von Eitzen ihm und andern Studiosis „etliche Male
erzählt" hatte. Danach habe der Bischof im Winter 1542, als er
noch Student war, den sonderbaren Mann, „eine sehr lange
Person", eines Sonntags im Gottesdienst gesehen und nachher auch
gesprochen. Diese außergewöhnliche Begebenheit lag demnach
zugestandenermaßen schon über fünfzig Jahre zurück; aber erst jetzt
wurde sie als etwas Neues mitgeteilt. Der Schreiber kannte also
die Stimmung des Publikums, das immer nach wunderlichen oder
erschrecklichen Dingen gelüstet, besonders wenn schon lange
nichts Aufregendes passiert ist ; er rechnete mit dessen Bereitschaft,
solche Dinge ohne weiteres für wahr zu halten. Im gleichen Jahre
1602 erschienen an verschiedenen Ortein wenigstens zehn
Neuauflagen des Druckes. Wie konnte man an der Wahrheit der
Geschichte zweifeln? Der Bischof war ja „nicht allein bei man-
niglichen in Ansehen und glaubwürdig, sondern auch durch seine
in Druck gegebenen Schriften ein berühmter Mann", wie es im
Text heißt. Daß diese erstaunliche Geschichte in seinen gedruckten

Werken nicht mit einer Silbe erwähnt wird, tat ihrer
Glaubwürdigkeit keinen Abbruch. Die Öffentlichkeit ist an kritischem
Quellenstudium nicht im mindesten interessiert, und es genügte,
dem Bischof die Geschichte in den Mund zu legen. Überdies war
er seit 1598 tot und konnte also über seine angeblichen
Jugenderlebnisse nicht mehr befragt werden.

Die Geschichte Ahasvers ist in den meisten Zügen mit der des
Cartaphilus aus der Chronik des Matthew Paris identisch 7. Diese
Chronik wurde 1571 erstmalig zu London gedruckt; 1586 erschien
eine neue Ausgabe in Zürich. Ihr Inhalt dürfte also um das Ende
des 16. Jahrhunderts als bekannt vorausgesetzt werden.

Die Ahasvergeschichte hat auf das Lesepublikum des 17. Jahrhunderts

eine tiefe Wirkung ausgeübt; wie wir aus Hochs „Kompaß"
sehen, macht sie auch heute noch, nach über dreihundert Jahren,
nicht bloß beim einfachen Volke Eindruck, sondern auch bei

7 Ausg. Londini 1640, S. 351 f.; Ausg. Luard, Bd. 3 (London 1876), S. 161 ff.

213



theologisch gebildeten Leuten. Schon der Verfasser verband mit
ihrer Veröffentlichung neben der Befriedigung der Sensationslust
auch eine ernstere, theologische Absicht, war ja doch das Ende
des Jahrhunderts wie die früheren Jahrhundertwenden dazu
angetan, über den Antichrist und das Weltende nachzudenken. Zwar
überläßt der Verfasser das letzte Urteil dem Leser selbst: „Was
nun von dieser Mannsperson zu halten, davon steht jedem sein

Judicium frei"; aber doch weist er, die Glaubwürdigkeit seiner
Geschichte gleichzeitig religiös-mystisch unterbauend, auf die
„wunderbarlichen und unerforschlichen Werke Gottes" hin, „die
bishero verborgen, nunmehr gegen den zunahenden Jüngsten Tag
und Ende der Welt offenbart" werden. Daran knüpft er die
Mahnung: „Wohl dem, der es in rechtem Verstand1 aufnimmt und
erkennt und sich daran nicht ärgert". Die neuartige Geschichte mit
ihrem vielsagenden Hinweis mußte also auf fruchtbaren Boden
fallen. Spätere, aber noch im Jahre 1602 erschienene Drucke
fügen zum Schluß „eine Erinnerung an den christlichen Leser
von diesem Juden" an, welche den Sinn des Erscheinens Ahasvers
darin sieht, daß „etliche unter den verstockten und verblendeten
Juden von diesem Ahasvero die großen Wunder Gottes in
allerlei Sprachen anhören möchten, ob sie noch könnten bekehrt
werden, welcher hartnäckige Sinne bis zu dieser Zeit die
heilsame Lehre des H. Evangelii noch nicht von jenen Sünden
abwenden und zu sich bringen können". Doch bemerkt auch diese

„Erinnerung": „Es ist kein Artikel des christlichen Glaubens, was
von Ahasvero vermeldet wird; daher kann der gutherzige Leser
hiervon schließen und halten, was er will, dieweil es weder zur
Seligkeit hilft, noch zur Verdammnis schädlich ist, wofern alles
aufrichtigerweise gemeint und verstanden wird". Anfangs war
man sich also noch bewußt, daß die Geschichte keine Glaubensgrundlage

hat. Auch scheint man die harte Strafe über Ahasver
schon früher als unvereinbar mit dem Geist Christi empfunden zu
haben, da er ja Sündern, die Reue empfinden, vergibt. Aber da
dieser Einwand gleichzeitig ein Argument gegen die Glaubwürdigkeit

der Geschichte ist, beeilt sich der Verfasser der „Erinnerung",
diesen mit dem Hinweis auf Christi Verhalten gegenüber den
Pharisäern und Sadduzäern abzutun. Später, wahrscheinlich ab

214



1613, wird die Erzählung zu einer „Relation"8. Eine Ausgabe
der Ahasvergeschichte vom Jahre 1634 spricht im Titel bereits
von einer „gründlichen und wahrhaftigen Relation" und' läßt
darum auch die Bemerkung, daß dieses Begegnis kein Artikel des
christlichen Glaubens sei, aus. Von da an enthalten die Ausgaben
auch mancherlei andere Zusätze, wie z. B. den „Bericht von den
zwölf jüdischen Stämmen, was ein jeder Stamm dem Herrn Christo
zu Schmach getan und wie sie bis auf den heutigen Tag dafür
leiden müssen".

Es zeigt sich also, daß die Ahasvergeschichte sich nach und nach

dogmatisch verhärtet hat und daß sie weiterhin, obzwar sie sich
ursprünglich nur auf eine individuelle Person bezog9, mit
Hinweisen auf die Schuld des ganzen jüdischen Volkes am Leiden
und Tode Jesu zusammengebracht worden ist. Die allegorische
Gleichsetzung Ahasvers mit dem jüdischen Volke wurde aber im
17. Jahrhundert noch nicht vollzogen. Diesen Gedanken scheint
erstmalig Schudt ausgesprochen zu haben, um damit den fiktiven
Charakter der Geschichte deutlicher herauszustellen: er hielt sie
für ein „bloßes Gedicht" und konnte, wenn überhaupt, einen Sinn
darin nur dann erblicken, wenn man es auf das jüdische Volk deutete

10. Doch hat sich Schudt gehütet, dieses Gleichnis ernst zu
nehmen und irgendwelche theologischen Schlüsse daraus zuziehen;
denn er ist sich zu sehr bewußt, daß „die heutigen Juden aus dieser
Fabel Ärgernis nehmen und an ihrer Bekehrung nicht wenig ge-

8 Man erinnere sich hier, daß um diese Zeit das Wort „Relation" die
technische Bezeichnung für den Bericht eines Gesandten an fremden Höfen war.
Eine solche Relation mußte unbedingt wahrheitsgetreu und zuverlässig sein,
weil sich nach ihr gewöhnlich die politische Orientierung des Heimatlandes
richtete.
9 Sie handelt nämlich von einem bestimmten zu Hamburg und dann an
anderen Orten gesehenen Juden, dessen Erscheinung beschrieben wird. Sie
ist im 17. Jahrhundert auch nie anders verstanden worden. Was Hoch
mit dem Satz meint: „die Sage selbst berichtet von einem Juden-Typus",
bleibt unerfindlich; es handelt sich hier wohl nur um eine weitere
Mystifikation. Der Satz ist um so weniger verständlich, als Hoch ein wenig
später sich die Meinung derer zu eigen macht, die behaupten, Ahasver sei
die Personifikation des Volkes Israel.
10 a. a. O. S. 491.

215



hindert werden, wenn sie sehen, daß die Christen derselben Glauben

schenken"u.

Dies hätte auch Hoch bedenken sollen. Wenn er ein Gleichnis in
dieser Fabel sehen will, so kann ihm das niemand verwehren;
aber es hat nichts mehr mit „klarer Stellungnahme" zu tun. Wird
nicht auch das schöne Karfreitagsgebet für die Bekehrung der
Juden, das er aphoristisch hinter sein Ahasver-Kapitel setzt,
dadurch gegenstandslos? Wir bitten darin den Heiland, der in seiner
Passion für die Juden gebetet hat, sich dieses Volkes zu erbarmen.
Die Ahasvergeschichte kennt keine solche Milde. Ahasver, obzwar
er sich reuig zeigt, wandert weiter fluchbeladen bis ans Ende
der Welt12. Der Geist, in welchem diese Geschichte geschrieben
ist, ist dem Geist des Gebets durchaus entgegengesetzt.

Ahasver ist unstet und flüchtig, man begegnet ihm mit Scheu
oder Abscheu, er steht außerhalb der menschlichen Gesellschaft,
niemand nähert sich ihm in Liebe. Farbstein geht auf die
Ahasvergeschichte nicht ein. Was kann ein Jude schließlich auch dazu
sagen? Für Hoch ist Ahasver das Symbol des jüdischen Volkes;
für den Juden aber wird dieses Märchen zum Symbol christlicher
Lieblosigkeit. Dies sollten wir nicht vergessen.

III.

Hochs Buch ist ein liebloses Buch, denn es fehlt dem Verfasser
die menschliche Beziehung zum Juden. Wohl hat er viele Dinge
richtig gesehen, zumal dort, wo er seit langem feststehende
Einsichten übernommen hat. Wo er aber versucht, eigene Erkenntnisse

vorzubringen, mißrät ihm vieles, besonders im Ton. Der
Grund hierfür liegt nicht zuletzt auch darin, wie dies Farbstein
andeutet, daß er das jüdische Schrifttum weder im Original noch

11 a.a.O. S. 511.
12 Schudt bemerkt (a.a.O. S. 510f.): „Aber was dem Faß den Boden
vollends gar ausstößt, ist dieses, daß die ganze Sache der Demuth und
Sanftmuth, so Christus in seinem Leiden erwiesen, schnurstracks zuwiderläuft".

216



in der Übersetzung studiert hat, was selbst für die Abfassung eines
populären Buches über die Juden nötig ist. Seine Gedanken und
Schlußfolgerungen hat er meist auf Darstellungen aus zweiter und
dritter Hand gegründet, auch auf Bücher judenfeindlicher
Autoren. So hat er häufig auch die Fehler und Ungenauigkeiten, die

Verzerrungen und Übertreibungen seiner Quellen mitübernommen.

Den Talmud vergleicht Hoch bald mit einem „Dornengestrüpp",
bald mit einem „unheimlichen Sumpf", bald ist er ein „Advokatenfressen",

bald „der Turnsaal der Judenheit durch Jahrtausende",
„das Stadion eines jeden Judenknaben", der Geist des Talmuds
ist die „instinktartige Vorsicht, wie bei einem gescheiten Hund"(
der „Inbegriff der Relativität..., der fließenden Wahrheit".
Wäre es nicht besser gewesen, der Verfasser hätte uns einen

praktischen Einblick in das Wesen des Talmuds und die Denkweise

der Rabbinen gegeben anstatt uns mit solchen angst- und
grauenerregenden Epitheta abzuspeisen? Aber das konnte er wohl
nicht, da er den Talmud1 weder gelesen, noch in ihm studiert hat.
Gewiß ist der Talmud ein Schriftwerk, welches dem Geiste des

Abendlandes, das durch die hellenisch-römische Schule gegangen
ist, fernsteht. Ein Jude, der nur Jeschiba-Erziehung genossen
hat, findet sich in der westlichen Kulturwelt nicht so leicht
zurecht, und es wäre hier vielleicht am Platze gewesen, hätte uns
Hoch einen Blick in die Geistestragödie des jüdischen Menschen,
der umlernen muß, gewährt; die Folgen des Bruches mit dem
Alten sind für den Ostjuden um so tragischer, als Theorie und
Praxis in der westlichen Kulturwelt nicht miteinander
übereinstimmen.

Hochs Verfehlung ist durch nichts zu entschuldigen; oder er hätte
keinen „Kompaß" schreiben sollen. Seit dem ausgehenden Mittelalter,

wenn wir von einigen Kirchenvätern absehen, hat es immer
Nichtjuden gegeben, die sich mit Fleiß in das rabbinische Schrifttum

eingearbeitet und dasselbe wenigstens als Religionsgeschichts-
quelle verstanden haben. Eine zehnjährige eingehende Beschäftigung

damit ist allerdings mindestens nötig, vorausgesetzt, daß

man wenigstens für den Anfang einen tüchtigen Talmudgelehrten

217



zum Beistand hat. Das Talmudstudium ist zweifellos eines der
interessantesten, aber Vorsicht ist, wie Farbstein sagt, dazu schon
nötig, allerdings auch aus dem Grunde — womit Farbstein
vielleicht nicht ganz einverstanden sein wird —, weil jüdische Exe-
geten nicht immer verläßlich sind, wie wir weiter unten sehen werden.

Freilich ist es auch bei gründlicherer Kenntnis des rabbi-
nischen Schrifttums nicht nötig, daß man alles daran gutheiße.
Es ist eine andere Welt, die mit anderem Maß gemessen werden
muß, und damit muß man sich abfinden13.
Farbstein hat in Hochs „Kompaß" reiche Gelegenheit, Mängel
aufzuspüren. Nicht die geringste Kleinigkeit läßt er dem Verfasser
des „Kompaß" durchgehen. Da er ihm diese Mängel in einer
beinahe bissigen Weise vorhält — das ist seine Antwort auf Hochs
lieblose Art —, wird seine Schrift trotz mancher interessanter
Darlegung des jüdischen Gesichtspunktes stellenweise ganz
ungenießbar. Das ist schade. Auch in Farbsteins Gegenschrift
könnte man, wollte man ebenso kleinlich mit ihr verfahren, ohne
weiteres eine nicht geringe Zahl von ähnlichem Ungenauigkeiten
und Oberflächlichkeiten nachweisen, z. B. wenn er an Hochs
Darstellung rügt, daß die Sprache des Talmud nicht hebräisch sei,
was Hoch übrigens gar nicht sagt (Hoch 36), sondern daß die
Mischna hebräisch und die Gemara aramäisch geschrieben sei
(Farbstein 84), während es doch richtig heißen müßte, daß die
Sprache der Mischna ein vom Aramäischen stark beeinflußtes
Hebräisch ist und die Mischna auch rein aramäische Worte und
Sätze enthält, und daß uns andererseits in der aramäisch geschriebenen

Gemara ganz beträchtliche Stücke hebräisch überliefert sind.
Ferner ist es zumindest irreführend, einen Midrasch talmudisch

13 Natürlich werden im Talmud auch Themen zur Sprache gebracht, die
wir als anstößig empfinden (Hoch 28, Farbstein 85). Doch haben schließlich

selbst christliche Geistliche, und zwar nicht nur Seelenhirten der
italienischen Renaissance, sondern auch Protestanten, mancherlei unanständige
Dinge geschrieben (wenn auch nicht gerade in religiösen Büchern), welche
z. B. die in bBM 84a unverblümt wiedergegebene Anekdote samt den
Nachbemerkungen harmlos erscheinen lassen. (Die hier von Goldschmidt, Bd. 7,
S. 724, vorgeschlagene Übersetzung ist unsinnig und widerspricht auch der
traditionellen Auffassung.) Weitere Anekdoten finden sich in Billerbeck III,
109ff.; aber dies ist keineswegs alles.

218



zu nennen (Farbstein 97), da die Talmud'im keine Midraschim
sind; hier hätte Farbstein Hochs Bemerkung- korrigieren sollen,
daß der Talmud „zunächst eine fortlaufende Erklärung zu den fünf
Büchern Moses" sei, was keineswegs der Fall sei. Es ließe sich
eine ganze Liste solcher zwar kleiner, aber das Verständnis
erschwerender Irrtümer und Flüchtigkeiten aus Farbsteins „Widerlegung"

anführen. Schwererwiegend aber sind eine Reihe von
Fehlern grundsätzlicher Art, die sich durch das ganze Buch finden,
und die diarauf beruhen, daß Farbsteins Buch eben doch Apologie
ist, trotz seiner gegenteiligen Behauptung (S. 14).

Im fünften Kapitel gibt er eine im ganzen richtige Darstellung
von der Eigenart des Talmud1; insbesondere erklärt er auch, worin
sich die Halacha von der Haggada unterscheidet. Nur weiß man
eigentlich nicht recht, wozu er diese Unterscheidung so eingehend
durchführt; denn er selbst wendet die für das Verständnis der
jüdisch-religiösen Überlieferung überaus wichtigen Grundbegriffe

nicht an. Hätte er uns nicht jedesmal zeigen müssen, welche
Aussagen der jüdischen Überlieferung für den Bestand der
jüdischen Religion und damit für das Leben des jüdischen Volkes
entscheidend gewesen sind? Auch sagt er uns nicht, wie etwas
zur Halacha, d. h. zur Richtschnur wird, daß sie sich nicht auf
das Ritualgesetz beschränkt (wie man aus S. 75 schließen könnte),
sondern weithin auch die Sittenlehre und insbesondere das
Verhalten zum Nichtjuden bestimmt, daß die Halacha der Lebensnerv
des Judentums ist, d. h. also, daß sie den jüdischen Menschen zu
dem macht, was er ist, indem sie ihn von der restlichen Menschheit

absondert. Dies alles darf Farbstein aus apologetischen Gründen

nicht näher ausführen. Die Bezeichnung der Haggada als
Poesie des Talmud zum Unterschied von seiner Prosa, der
Halacha, ist selbst „poetische" Ausdrucksweise und nur geeignet,
das Verständnis für die lebenswichtige Aufgabe, welche die
Halacha im Gegensatz zur Haggada zu erfüllen hat, zu verwischen.

Leopold Zunz, der Begründer der jüdischen Wissenschaft,
definiert Halacha als „Regel" und Haggada als „Gesagtes" und
erklärt weiter: „Die Halacha mußte von dem, der sie verkündigt,

219



gehört worden sein; für die Haggada genügt es, um Haggada
zu sein, daß sie eben nur gesagt wird" u. Die Halacha ist demnach
die maß- und richtunggebende, verbindliche Regel. Da uns nun
von jüdischer und im Anschluß an sie von christlich-gelehrter
Seite einzelne Haggada-Sätze immer wieder als „jüdische Lehren"
vorgetragen werden, so ist es wichtig, daß wir uns über den
Begriff der Haggada sowie über ihre Funktion in der jüdischen
Überlieferung Klarheit verschaffen. Aus Zunz' Begriffsbestimmung
geht hervor, daß sie keine Regel oder Richtschnur ist. H. S.

Hirschfeld definiert Haggada als „Meinung"15 oder „theoretische

Ansicht", als „eine Wahrheit, die bis jetzt nur vorgetragen
wurde, sich aber noch nicht im Leben bewährt hat oder gar keine
wirkliche praktische Anwendung sucht"16.

Die Haggada ist in der jüdischen Überlieferung die große
Gegenspielerin der Halacha. Haggada-Sätze sind im Gegensatz zur
Halacha von einer erstaunlichen, bisweilen universalistischen
Weitherzigkeit. In der Haggada macht sich das durch die Enge
des Gesetzes bedrängte jüdische Herz Luft. Aber die Halacha
behält letzten Endes die Oberhand, und Haggada bleibt doch eben

nur „Gesagtes" oder „Mitgeteiltes", sie ist nur ein Blick in die
befreiende Weite; der Zaun der Halacha hält den Juden davon
zurück, einen wirklichen Schritt in diese Weite zu tun. Die
Haggada würde das Gesetz aufheben, wenn es die Halacha nur
zuließe. Ein Judentum, das sich auf die Haggada gründete, wäre
kein Judentum mehr, sondern etwas anderes — vermutlich eine

Art liberales Christentum 17.

14 Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, 1832, S. 42 und 333 f.
15 Die halachische Exegese, 1840, S. 13.
16 Die hagadische Exegese, 1847, Einleitung.
17 Das heutige liberale Judentum, das der Haggada in ihrer modernen
Weiterentwicklung größeren Spielraum läßt und von der Halacha nur das

Allernotwendigste zurückbehalten hat, ist in seinen sittlich-religiösen
Anschauungen vom liberalen Christentum oft kaum zu unterscheiden. Was
es aber bei aller Ähnlichkeit mit dem liberalen Christentum doch noch
Judentum bleiben läßt, ist jener Restbestand von Halacha. Vgl. hierzu: „What
is Judaism?" in International Review of Missions, Oktober 1946.

220



Farbstein selbst gibt uns auf S. 76 ein Beispiel an die Hand,
welches den Sachverhalt gut illustriert. Er zitiert mitten in einem
Abschnitt über den halachischen „Zaun für das Judentum" eine
haggadische Betrachtung aus dem Talmud18, um uns zu zeigen,
daß die Talmudlehrer gar nicht so engherzig waren, wie man sie

gewöhnlich darstellt. Freilich sagt er uns nicht, daß diese Betrachtung

Haggada ist, und keine Halacha. Dies wäre auch nicht nötig
— können wir doch nun selbst leicht herausfinden, daß es sich
hier um Haggada handelt —, wenn Farbstein nicht die Erklärung

vorausgeschickt hätte: „Die Talmudlehrer sehen aber trotzdem

ein, daß die rituellen Vorschriften das Rückgrat der Religion

nicht ausmachen". Zunächst müssen wir darauf aufmerksam
machen, daß das jüdische Gesetz keineswegs nur aus rituellen
Vorschriften besteht: von den 613 Geboten und Verboten beziehen
sich etwa zwei Fünftel auf nicht-rituelle Belange. Abgesehen
davon ist Farbsteins Erklärung auch insofern irreführend, als sie
den Unterschied zwischen Halacha und Haggada, den Farbstein
selbst eben erst mühselig herausgearbeitet hat, ganz und gar
verwischt. Er weiß natürlich sehr wohl, was er tut, denn er weiß,
daß die „Einsicht der Talmudlehrer" eben nur Einsicht ist und
Einsicht bleibt, „theoretische Ansicht", wie Hirschfeld sagt, „die
gar keine wirkliche praktische Anwendung sucht". Haggadische
Einsichten haben die Maßgeblichkeit der Halacha für die jüdische
Religion nicht im geringsten beeinträchtigt oder entkräftet.
Farbsteins Satz ist, drittens, eine durch nichts gerechtfertigte
Verallgemeinerung: nicht „die Talmudlehrer" haben hier eine
Einsicht gehabt, sondern nur ein einzelner Rabbi.

In jener Haggada-Stelle werden nämlich die 613 mosaischen
Vorschriften auf Grund verschiedener Prophetensprüche nach und
nach auf elf, sechs, drei und schließlich auf eine einzige Vorschrift
zurückgeführt, nämlich: „Der Gerechte wird seines Glaubens
leben". Dies wäre in der Tat ein überaus weitherziges Zugeständnis.

Leider ist zu beachten, daß der Satz als haggadischer Satz
Theorie ist und bleibt und in Wirklichkeit keine einzige der 613
Vorschriften aufhebt. Ein Jude, der mit dieser letzten Reduktion

18 bMak 23b unten (nicht 24a).

221



des mosaischen Gesetzes auf den bekannten Spruch des Propheten
Habakuk konsequent Ernst machen würde, stünde auf dem Boden
paulinischer Glaubenshaltung und wäre kein Jude mehr im Sinne
verbindlicher jüdischer Lehre. Die Propheten können die
Vorschriften der Tora weder aufheben noch reduzieren. Die
Aufgabe der Propheten war es, die Tora zu überliefern 19. Nach dem
172. Gebot20 wird Gehorsam gegen die Propheten verlangt,
soweit diese innerhalb der Vorschriften der Tora bleiben.

Die haggadische Betrachtung über die Zusammenfassung der 613
Gebote und Verbote in einer einzigen Vorschrift wurde einmal von
R. Simlaj, einem palästinensischen Amoräer des 3. Jahrhunderts,
vorgetragen. Sie war nicht als bindende Lehre gemeint und ist
auch nie bindende Lehre geworden. Entscheidend blieb dagegen
der alte Mischnasatz 21, an den R. Simlaj seine Gedanken offenbar

anknüpft: „Es hat dem Heiligen, gepriesen sei er, gefallen,
Israel ein Verdienst zu schaffen; denn er hat ihnen die Toravorschriften

umfangreich gemacht, wie geschrieben steht (Jes. 42,
21): Der Herr wollte ihnen wohl um seiner Gerechtigkeit willen,
daß er das Gesetz groß und herrlich mache". Das Prophetenwort
wird hier als Bestätigung für die Fülle der Toravorschriften
ausgelegt. In diesem Sinne heischen die Propheten Gehorsam, nämlich,

wenn sie sich in Übereinstimmung mit der Tora auslegen
lassen.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß uns heutigen christlich beeinflußten

Menschen die haggadische Bibelauslegung meist näher liegt als
die halachische. In jüdischen apologetischen Werken — hier folgt
Farbstein den andern Apologeten — werden auch fast immer haggadische

Betrachtungen zitiert, um sie als „jüdische Lehre"
aufzuzeigen, eben weil sie die Engherzigkeit der Halacha weit hinter
sich lassen und die jüdische Religion in ein günstigeres Licht
stellen. In fast allen Fällen handelt es sich um private
Meinungsäußerungen einzelner Rabbinen oder Gelehrtenschüler. Wenn

19 Abot 1,1.
20 Nach der Zählung des Maimonides.
21 Mak 3,16.

222



diese Meinungen den Toravorschriften nicht zuwiderlaufen, so
kann man sie annehmen oder auch lassen, ohne einen Schaden

für sein Judentum zu nehmen. Gewöhnlich wird in modernen
jüdischen Büchern die Einzelstimme mit den Worten eingeleitet:
„unsere Lehrer sagen" oder „unsere Weisen lehren" oder so ähnlich,

als ob das dann folgende Talmud- oder Midraschzitat eine

allgemein anerkannte, das Judentum konstituierende Grundlehre
enthielte. Dies trifft nicht zu, es sei denn, daß der angeführte
Satz ausnahmsweise eine Halacha ist. Halacha wird in solchen
Werken selten zitiert, und wenn es einmal geschieht, so ist das

Zitat in der Regel unvollständig; meist werden dann einschränkende

Zusätze ausgelassen, oder es wird gesetzlich-technischen
Ausdrücken eine allgemeinere Bedeutung zugeschrieben, die sie
nicht haben (z. B. der Begriff „Nächster", siehe weiter unten).
Das Wort „Lehre" hat in diesem Zusammenhang durchweg einen
sehr losen Sinn, und zwar ist es gleichbedeutend1 mit „Gedanke",
„Ansicht", „Privatmeinung" usw., bestenfalls mit einer
unverbindlichen Empfehlung. Es hat hier nicht den gleichen, vollen,
verbindlichen Sinn wie in unserer Redeweise, z. B. wenn wir von
christlicher Lehre sprechen, wo es entweder Glaubensartikel oder
religiöse oder ethische Verpflichtung bedeutet. Dies ist zu
beachten, wenn uns Gedanken aus der rabbinischen Literatur als
jüdische Lehre vorgetragen werden. Was hingegen autoritativ ist,
was das Judentum tatsächlich ausmacht und gegen die Umwelt
abgrenzt, das ist in den 613 Vorschriften enthalten22.

Mit diesen Ausführungen sollen aber die hohen religiösen und
sittlichen Gedanken, wie sie sich oft in der Haggada und auch

22 Wiewohl manche dieser Vorschriften heute nur noch theoretische Gültigkeit

haben, hauptsächlich deshalb, weil Israel im Exil lebt, so sind sie
doch niemals außer Kraft gesetzt worden. Ob sie wieder volle praktische
Gültigkeit haben werden, wenn Israel sein eigenes Staatswesen im Land
Israel aufrichten wird, das läßt sich jetzt noch nicht sagen. Viele Dinge
aber, die heute in Palästina geschehen, z.B. der sogenannte Terrorismus,
stehen mit einigen Vorschriften in eigentümlichem Zusammenhang, z. B.
Gebot 187 und Verbote 48—52. Jedenfalls ließe sich manche Tat, die von
ethischen Gesichtspunkten aus zu verurteilen ist, mit den genannten
Vorschriften rechtfertigen.

223



in späteren religiös-ethischen und mystischen Schriften kundtun,
nicht um die verdiente Anerkennung gebracht werden. Einzelne
ethische Sprüche der Haggada stehen bisweilen den sittlichen
Lehren des Christentums an Weite und Tiefe der Gesinnung kaum
nach; ebenso hat auch das jüdische religiöse Denken manche
Ideen entwickelt, die den Glaubenslehren des Christentums
nahekommen 23.

Bisweilen wurden später auch Zweifel an der Richtigkeit vieler
Gesetzesforderungen laut, wie z. B. bei dem feinen Mystiker Juda
Chasid aus Regensburg (um 1200), der die letzte Entscheidung
in die persönliche religiöse Verantwortung legte: „Es ist vieles
gesetzlich gestattet", heißt es in seinem „Buch der Frommen",
„aber der, der es tut, wird dereinst große Rechenschaft ablegen
müssen" 2i. Die jüdische Seele hat sich je und je bemüht, über
die Enge des Gesetzes hinauszuwachsen 25 ; aber die gesetzliche
Überlieferung war stärker als alle jene Regungen und Bewegungen.

Das strenggläubige Judentum beruht nach wie vor auf seiner
Halacha und ist den spekulativen Gedankenflügen seiner Hagga-
disten nicht gefolgt. Nur dann und wann haben einzelne jüdische
Menschen die Fesseln des Gesetzes für sich zu sprengen
vermocht 26.

23 Vgl. Judaica, Januar 1947, S. 271. Vgl. a. Anm. 74.
24 Nach Zunz, Zur Geschichte und Literatur, 1845, S. 141 f. — Das „Buch
der Frommen", wie auch einige andere haggadistische Werke, z. B. der
„Tanna debe Elijjahu", werden oft zur Verteidigung der jüdischen Ethik
herangezogen, zumal hinsichtlich des Verhaltens gegenüber Nichtjuden, über
welche in der Gesetzesliteratur von der Mischna bis zum Schulchan Aruch
mancherlei dürftige, an doppelte Moral grenzende Verordnungen und
Empfehlungen zu finden sind. Vgl. Anm. 75. Über die Verwendung des „Buches
der Frommen" siehe J. S. Bloch, Israel und die Völker, Berlin-Wien, 1922,

Register S. 788 f. Desgl. Farbstein S. 90.
25 Hierher gehört z. B. auch die chassidische Bewegung.
26 Von hier aus ist es zu verstehen, wenn Judenchristen ihren Autobiographien

häufig folgende Titel geben: „Licht nach dem Dunkel" (Prof. E.

Oppenheimer), „Out of the Shadows into the Light" (Die Bekehrungsgeschichte

einer Jüdin, Church Missions to Jews, 1935), u. a.

224



IV.

Wir wollen nun einen etwas anders gelegenen Fall einer jüdischen
„Lehrmeinung" betrachten. Farbstein sagt auf S. 107 am Schlüsse
eines Abschnittes über „die allgemeine Stellung der Frau", daß
in der Frage, ob man Töchter die Tora lehren soll, die Meinungen

auseinandergingen. Ben Azzai behauptete, man sei dazu
verpflichtet, während R. Eliezer meinte, daß man sie damit nur
Ausschweifung lehrte. Farbstein erwähnt den Zusammenhang nicht,
in dem diese Aussprüche stehen. Er gibt, vielleicht nicht ganz
ohne Absicht, ein falsches Bild, insofern er den Eindruck erweckt,
daß eigentlich keine grundsätzliche Einigung über das Verhältnis

der Frau zur Toraoffenbarung, d. h. über ihre religiöse
Stellung, erzielt worden sei. Dieser Eindruck ist falsch. Überdies
handelte es sich hier überhaupt gar nicht um den Versuch einer
grundsätzlichen Untersuchung — denn diese Frage war längst
in negativem Sinne entschieden worden!

Die Mischna, welche Farbstein nur unvollständig anführt21, stellt
nämlich fest, daß das Fluchwasser, das eine des Ehebruchs
verdächtige Frau nach Num. 5 trinken muß, seine Wirkung nicht sofort
zeigt, sondern erst nach ein, zwei oder gar drei Jahren, wenn die
Frau irgendein Verdienst hat. Daraus schließt Ben Azzai, daß
man seine Tochter die Tora lehren müsse, damit sie eben wisse,
falls sie das Fluchwasser trinken muß, daß ein Verdienst die
Wirkung des Wassers hinausschiebt.

Zum näheren Verständnis dieses Ausspruches muß bemerkt werden,

daß Ben Azzai, wie wir aus seinen andern Äußerungen wissen,
weitherziger urteilte als seine Zeitgenossen. Er vertrat oft eine
Ansicht, die der überlieferten Auffassung und Haltung ganz und
gar entgegengesetzt war. Außerdem war er kein ordinierter Rabbi,
sondern nur ein Weisenschüler. Wenn er auch seiner Persönlichkeit

wegen in hohem Ansehen stand, so hatte er doch kein
selbständiges Lehramt inne. Wohl nahm er an halachischen Diskussionen

teil, doch kam ihm in Entscheidungen nicht dieselbe Au-

27 Sota 3,4.

5 Judaica, Bd. IV, 3

225



torität zu wie z. B. dem Rabbi Eliezer. Dieser erwiderte: „Wer
seine Tochter Tora lehrt, der lehrt sie Ausgelassenheit". Denn
würde man sie in der Tora unterrichten, so würde sie sich auch
des Mittels zu bedienen wissen, welches die Wirkung des
Fluchwassers und damit ihre Überführung hinausschiebt. Ihre
Übertretung bliebe dann auf längere Zeit verborgen. Auf diese Weise
könnte die Kenntnis der Tora sie dazu verleiten, es mit der Sünde
leicht zu nehmen. Die Torakenntnis für seine eigenen Zwecke
auszunützen, war frevelhaft28 ; um so frevelhafter wäre es

gewesen, sich ihrer zu einem sündigen Lebenswandel zu bedienen.
Aus dieser Debatte entnehmen wir, daß Ben Azzais Ausspruch
ein Vorstoß gegen eine alte, Gesetz gewordene Sitte war. Dieser
Vorstoß wurde abgewiesen. Das Diktum R. Eliezers, der von sich

sagen konnte, daß er niemals etwas gelehrt habe, was er nicht
von seinen Lehrern gehört habe, blieb auch in der Folgezeit
bestehen. Nur haben ihm die späteren Rabbinen ein Wörtchen
hinzugefügt, damit der Ausspruch nicht dahin mißverstanden werde,
daß das Toralehren an sich ein Anleiten zu leichtfertigem Leben
sei: Eine Tochter Tora lehren ist, wie wenn man sie
Ausgelassenheit lehrte29. Auf den Vorschlag des Ben Azzai geht die
Gemara gar nicht erst ein.

Trotz der Anweisung in Deut. 31,12 und trotz des Vorbildes,-
das Ezra gegeben hat (Neh. 8, 2f.), besteht nach alter rabbini-
scher Überlieferung keinerlei Verpflichtung für den Vater, die
Tochter in der Tora zu unterrichten oder unterrichten zu lassen,
noch für Frauen und Töchter, Toraunterricht zu nehmen. Begründet

wird diese Verordnung mit Deut. 11,19, wo es heißt: „und
lehrt sie (die Worte der Tora) eure Söhne"; die rabbinische
Erklärung fügt hinzu: „aber nicht eure Töchter"30. Bekanntlich
heißt es auch im Schma: „du sollst sie deinen Söhnen einschärfen"

(Deut. 6,7). Diese alte Bestimmung hat auch in späterer
Zeit ihre Gültigkeit behalten. Sie bildet das 11. der 613 Gebote,,

28 Hillel sagte: „Wer sich der Krone (der Tora) bedient, vergeht" (Aboth
1, 13).
29 bSota 21b.
30 bQid 29b; Sifre Deut. 11,19.

226



zu welchem Maimonides ausdrücklich bemerkt: „Frauen sind nicht
dazu verpflichtet" 31.

Dies alles weiß natürlich Farbstein sehr wohl, aber apologetische
Gründe halten ihn davon zurück, uns den wahren Sachverhalt
aufzuzeigen. Mit seinem Talmudzitat macht er uns glauben, daß die

Meinungen darüber tatsächlich und grundsätzlich geteilt gewesen
seien. In Wirklichkeit ist aber nur einmal bei einer besonderen

Gelegenheit und in einem besonderen Zusammenhang eine

gegenteilige Stimme vernommen worden, und diese tauchte noch
am gleichen Tage im breiten Strom der gesetzlichen Überlieferung

unter! Die Tora blieb Sache der Männer.

Daß die jüdische Religion „Männerreligion" ist, unterliegt also
keinem Zweifel. Hoch hätte diese Tatsache allerdings weit besser
ausarbeiten können, hätte er sein Material direkt aus den jüdischen
Quellen bezogen. Zudem hat er seine nicht sehr zahlreichen
Notizen über die religiöse Stellung der Frau im Judentum über
sein Buch verteilt, während dieses wichtige Thema ein ganzes
Kapitel für sich verdient hätte. Eine Monographie hierüber
scheint es noch nicht zu geben32. Von jüdischer Seite ist sie
kaum zu erwarten. Die bisherigen jüdischen Darstellungen sind
durchaus apologetisch gehalten und lassen alles Unvorteilhafte

weg. Hier sollen nur einige für die vergleichende
Religionsgeschichte wichtige Überlieferungen besprochen werden.

Seit altersher ist der Jude verpflichtet, täglich drei bestimmte
Segenssprüche zu sagen. Der Jude soll Gott preisen, daß er ihn
1. nicht zu einem Goj, 2. nicht zu einem Weibe und 3. nicht zu
einem Unwissenden gemacht habe. Die Quellen für diese
Segenssprüche sind: bMen 43b; tBer 7,18; jBer 13b Zeile 19 von unten.
Die Babli-Stelle gibt den ersten Spruch, vermutlich aus Gründen
der Selbstzensur, in der folgenden Form: „daß du mich zum Israeliten

gemacht hast". Die Begründung für diese Segenssprüche
finden wir in der Tosefta und1 im Jeruschalmi (a.a.O.): 1. nach

Jes. 40,17 sind alle Gojim (Völker) vor Gott wie ein Nichts;

31 Sefer ha-mizwoth, Ausgabe Zolkiew 1855, fol. 45c.
32 Vgl. Theol. Wb. z. N.T., I, 781 ff.

227



2. dem Weibe sind keine Gebote aufgetragen; 3. der Unwissende
hat keine Sündenfurcht.

Der „Unwissende" ist in der Regel mit dem Am-ha-arez
identisch. Die genannten drei Gruppen von Personen sind offenbar
Menschen, die nicht in der gleichen Gottesgemeinschaft stehen wie
der (gottesfürchtige) israelitische Mann. Das jüdische Weib
sowie der Nichtjude sind1 infolge ihres Standes davon ausgeschlossen.

Beim Unwissenden (jüdischen Stammes) liegen die Dinge
insofern etwas anders, als er durch das Studium der Tora ein
Wissender werden kann. Bekanntlich war der berühmte Rabbi
Akiba von Haus aus ein Am-ha-arez. Tatsächlich wird denn auch
in der Babli-Stelle empfohlen, statt des dritten Spruches den
folgenden zu sagen: „daß du mich nicht zu einem Sklaven gemacht
hast"; allerdings wird die von uns hier vorgebrachte Begründung
dort nicht erwähnt.

Der Goj, das Weib, der Sklave, diese drei, und nur diese drei,
stehen außerhalb der vollen Gemeinschaft mit Gott. Allein der
freie israelitische Mann ist kraft seiner Abrahamssohnschaft dieser
Bundesgemeinschaft teilhaftig. Hinter dem dreifachen Lobspruch
steht also das zentrale jüdische Religionsbekenntnis, soweit es

die menschliche Seite betrifft; nach der göttlichen Seite hin ist
es das Bekenntnis zum Einen Gott33.

Die glaubensmäßige Bedeutung dieser sehr alten dreiteiligen Formel

geht uns erst im Blick auf Galather 3, 28 auf. Das ganze
dritte Kapitel des Galaterbriefes handelt von dem Rückfall der
jungen Christengemeinde in den Glauben, daß Abrahamssohnschaft

und Gesetzeserfüllung für das Heil noch nötig oder
zumindest förderlich seien. Paulus weist sie zurecht und faßt zum
Schluß noch einmal das Neue in einem Satze zusammen, der offen-

33 In der letztgenannten Form — Goj, Weib, Sklave — sind die drei Sprüche
auch in das tägliche Morgengebet aufgenommen worden, doch steht in den
neueren Gebetbüchern aus Zensurgründen gewöhnlich „Nokhri" statt „Goj",
oder der ganze erste Passus lautet entsprechend der Babli-Stelle: „daß du
mich zum Israeliten gemacht hast". Die jüdische Frau sagt anstelle des
zweiten Spruches: „daß du mich nach deinem Wohlgefallen gemacht hast".

228



bar an die bekannte alte jüdische Formel anknüpft: In Christus
gibt es keinen Unterschied zwischen Jude und Grieche (Israel
und Goj), zwischen einem Sklaven und einem Freien, einem Weib
und einem Mann34). Unter Benutzung der Formel und im
Gegensatz zu ihr prägt Paulus das Bekenntnis der Universalität des
Christentums 35.

Obzwar die jüdische Religion eine Männerreligion ist, so dürfen
wir diese Tatsache doch nicht in ihrer Isoliertheit sehen, sondern
müssen sie als eine Folge des besonderen Charakters der
jüdischen Religion erkennen, welcher sie ebenso zur Religion des:

Abrahamssamens unter Ausschluß der übrigen Menschheit und
zur Religion der Freien macht36.

Aus der erwähnten Babli-Stelle müssen wir noch eine interessante
Bemerkung nachtragen. Auf die Empfehlung, daß statt „Unwissender"

„Sklave" zu sagen sei, wendet jemand ein, daß die Erwähnung

des Sklaven nicht nötig sei, da er bezüglich der religiösen
Verpflichtungen ohnehin mit dem Weibe auf der gleichen Stufe

34 In dieser Reihenfolge auch im Jeruschalmi.
35 Billerbeck hat den Zusammenhang von Oal. 3, 28 mit der jüdischen
Bekenntnisformel leider nicht erkannt und diese auch nicht erwähnt (Kommentar

III, 557 ff.). Zur Erläuterung des Oegensatzpaares Jude-Orieche führt
er das Wortpaar Israelit-Proselyt an; der Proselyt steht jedoch in keinem
Gegensatz zum Israeliten, wenn er diesem auch nicht in allen Stücken
gleichkommt. Damit wird der Sinn und die Tragweite der paulinischen Formulierung

abgeschwächt.
36 Unter diesem Gesichtspunkt erschließt sich uns auch das volle Verständnis

für Joh. 8,33b: „Wir sind niemals jemandes Knechte gewesen; wie
kannst du sagen: Ihr sollt frei werden?" Auch an dieser Stelle übersieht
Billerbeck die Eigenart der jüdischen Fragestellung und trägt kaum etwas
zu ihrem Verständnis bei.
Zum Gegensatz Jude-Goj vergleiche man die zahlreichen Stellen aus den
Evangelien, beginnend mit der Predigt des Täufers und der ersten Predigt
Jesu in der Synagoge von Nazareth. Es würde sich verlohnen, einmal das
grundsätzliche Neue im Christentum auch auf Grund der alten dreiteiligen
Formel darzustellen. Die Gründe für die Ablehnung des Christentums durch
die Synagoge von Anbeginn würde dann in einem neuen Lichte erscheinen.
Es würde auch ersichtlich werden, daß Jesu Gottessohnschaft nur der
formale und vorgebliche Grund für seine Verurteilung war. Vgl. a. Judaica,
a.a.O. S. 266—269.

229



stehe 37. Darauf wird ihm die Antwort zuteil : „der Sklave
(unterscheidet sich trotzdem von der Frau, denn er) ist mehr zu
verachten". Hieraus folgt, daß der Goj (Heide, Nichtjude, der
„Grieche" des N.T.), das Weib und der Sklave, die religiös als

minderwertig gelten, gleichzeitig auch gering geachtet wurden S8.

Es ist nun nicht nötig, für die religiöse Minderbewertung und1

tatsächliche Geringschätzung des Weibes aus dem rabbinischen
Schrifttum Belege anzuführen ; sie sind äußerst zahlreich 39.

Objektive Darstellungen lassen den negativen Aussprüchen gewöhnlich

mit einem Aber die günstigen Aussagen folgen, deren es in
der Tat einige gibt, ohne aus dieser Nebeneinanderstellung irgendwelche

Schlüsse zu ziehen. Es hat wohl noch niemand darauf
hingewiesen, daß alle vorteilhaften Meinungsäußerungen, daß man
z. B. seine Frau achten, lieben, ehren und nicht kränken solle40
und anderes mehr 41, sich ausschließlich auf die verheiratete Frau
beziehen, nicht aber auf das Weib schlechthin. Für die verheiratete

Frau gilt natürlich auch das Negative, das allgemein über
das Weib ausgesagt wird, vor allem die religiöse Minderbewertung,

da ja auch die Ehefrau den Naturstand ihrer unverheirateten
Geschlechtsgenossinnen teilt. Dennoch hat die Ehefrau ihnen
gegenüber eine Sonderstellung. Sie ist eben nicht mehr nur weibliche
Person, sondern die rechtmäßige Frau eines israelitischen Mannes ;

und das ist sehr wichtig. Sie macht den Mann eigentlich erst
zum vollen Bürger in der jüdischen Religionsgemeinschaft, denn

er bedarf ihrer zur Zeugung der Nachkommenschaft42, sie ist die
Mutter seiner Kinder, sie ist „sein Haus". Diese Stellung nimmt
sie ein, selbst wenn sie keine gute Frau ist. Ist sie aber eine

gute Frau, so erteilt ihr die Haggada volles Lob: sie ist ihres

37 bChag 4a.
38 Allgemein darf des Josephus Urteil gelten: „Das Weib ist in jeder
Beziehung geringer als der Mann" (c. Apion 2,24).
39 Vgl. Theol. Wb. a.a.O. und Billerbeck IV, 1226 Register.
40 Von Farbstein angeführt, S. 106.
41 Billerbeck III, 610 f.
42 Das ist eine heilige Pflicht. Auf der Zweckbestimmung der Frau, für
ihren Mann Nachkommen zur Welt zu bringen, beruht auch die Einrichtung
der Leviratsehe.

230



Mannes Reichtum, seine Krone, sein Schmuck usw. Die gute Frau,
dies müssen wir beachten, erhält ihre Ehrungen nur mit ausdrücklicher

Beziehung auf ihren Gatten und Herrn, der sie erworben
und in Besitz genommen hat. Diejenige Frau ist gut und lobenswert,

die ihrem Mann in allem, das er ist und hat, förderlich ist.
Daß sie auch gottesfürchtig sein muß, ist selbstverständlich43.
Inbezug auf sich selber ist die Frau nichts. Der Satz, daß die Frau
dem Manne zum Schmuck gereiche, läßt sich nicht umkehren44.
Die höchste Stufe als Ehefrau erreicht sie, wenn sie bis zu völliger
Selbsthingabe ihrem Manne dient. So hat R. Akiba vor seinen
Schülern bekannt, daß alles, was er und sie an Gelehrsamkeit

gewonnen hätten, seiner Frau Rahel zu danken wäre, die unter
übermenschlichem Selbstverzicht sein Torastudium veranlaßt und

ermöglicht hatte. Akibas Rahel ist das rabbinische Ideal einer
Ehefrau.

Als Beispiel einer geistig hochstehenden, selbstbewußten, heldenhaften

und ihren männlichen Zeitgenossen überlegenen Frau wird
stets Berurja, die Frau R. Meirs, genannt, zumal wenn es gilt, die
grundsätzlich negative Einstellung der Rabbinen zum Weibe
abzuschwächen (Farbstein 106). Was von ihr berichtet wird, zeigt,
daß sie sich gegen eben jene Einstellung auflehnt. Berurja ist
eine in jeder Beziehung außerordentliche Frau; aber sie ist den
Rabbinen nicht zum Ideal einer jüdischen Ehefrau geworden.
Gerade wegen ihres Selbstbewußtseins und ihrer Überlegenheit
war sie ihnen unerträglich. Es ist darum nicht verwunderlich,
daß man ihr eine schändliche Geschichte angehängt hat, um sie
schließlich doch noch moralisch zu vernichten. Sie soll ihr Leben
auf eine schmähliche Weise beendet haben. Die Legende finden
wir aber erst knapp tausend Jahre später bei Raschi überliefert45.

Die Geschichte ist m. W. nirgendwo übersetzt, und in

43 Vgl. die Liste der stets auf ihren Mann bezogenen guten Eigenschaften
der Frau im Buch der Sprüche und bei Sirach (Stellenverzeichnis im Theol.
Wb. a.a.O.), besonders in dem auch von Farbstein hervorgehobenen „Loblied

des tugendsamen Weibes" (Prov. 31,10 ff.).
44 GnR 47.
45 In seinem Kommentar zu Aboda zara 18b. Die Oemara selbst spielt
allerdings schon auf eine „Sache mit der Berurja" an, woraus wohl zu

231



neueren jüdischen Schriften wird nur selten auf sie hingedeutet46.
Da sie aber für das Verständnis unserer Frage wertvoll ist, so
soll sie hier in Übersetzung folgen:

„Berurja machte sich (wieder) einmal über das Wort der Weisen

lustig, daß der Sinn der Weiber leichtfertig sei. Da sprach Meir
zu ihr: „Bei deinem Leben, du wirst ihre Worte noch einmal
anerkennen müssen!" Dann trug er einem seiner Schüler auf,
sie auf die Probe zu stellen, ob sie sich verführen ließe. Der
setzte ihr tagelang zu, bis sie sich hingab. Als es ihr zum
Bewußtsein kam (was sie getan hatte), erdrosselte sie sich.
Daraufhin floh R. Meir wegen der Schande (nach Babylonien)."

Diese Geschichte ist nach allem, was wir von dieser klugen Frau
wissen, wenig wahrscheinlich. Sollte sie nicht gemerkt haben,
daß ihr Mann ihr eine Falle gestellt hatte? Ferner ist es unfaßlich,

wie der große R. Meir seinen Schüler beauftragen konnte,
eine der drei Todsünden 47 in ihrer schwersten Form48 zu
begehen. Die spät überlieferte Geschichte ist offenbar ad hoc
erfunden worden. Daß man sie sich erzählt hat, zeigt, daß eine
Frau von Berurjas Format im rabbinischen Denken keinen Platz
hat. Sie ist in jeder Beziehung die Ausnahme, welche die Regel
bestätigt.

V.

Sobald von christlicher Seite auf die niedrige Stellung der Frau
im Judentum hingewiesen wird, erhalten wir immer die Antwort,
daß ja auch die Kirche d'er gleichen Anschauung huldigt: Eure
Weiber sollen in den Gemeinden schweigen usw. (1. Kor. 14, 34 f.).
Wie verhält es sich damit?

Paulus hat, wie wir aus seiner Antwort auf die jüdische Haltung
gesehen haben, sich zur unterschiedslosen Universalität des Evan-

entnehmen ist, daß man sich schon damals eine dunkle Geschichte über sie
erzählte.
46 Z.B. Bacher, Tannaiten 1,397 und 353 (2. Aufl.).
41 bSanh 74a: Götzendienst, Unzucht und Mord.
48 Unzucht mit einer jüdischen Ehefrau.

232



geliums bekannt. Nicht nur sind alle Menschen gleich49),
sondern alle, ob Mann, ob Weib, behalten die gleiche Stellung vor
Gott auch als Gläubige. Im letzten Kapitel des Römerbriefes
werden unter 29 namentlich genannten Personen, die Paulus
grüßen läßt, neun Frauen erwähnt und keineswegs an letzter
Stelle. Die Liste beginnt mit dem Namen einer Frau, und einmal
ist eine Frau vor ihrem Mann genannt. Das ist etwas ganz und gar
Neues gegenüber der jüdischen Denkweise. Die Erklärer des

Neuen Testaments pflegen hier bisweilen auf den Einfluß
hellenistischer und römischer Anschauungen hinzuweisen; dieser Einfluß

war vorhanden, doch entscheidend war er keineswegs. Paulus

folgt dem Vorbilde Jesu, der zwischen Mann und Frau als
gottsuchenden Menschen keinen Unterschied macht und1 mit dieser

Haltung bei den jüdischen Weisen und Lehrern mehr als einmal
Anstoß erregt hat. Aus der Lehre Jesu ließ sich keine
Minderbewertung der Frau ableiten. Dennoch machte sie sich im
kirchlichen Leben bald geltend. Wie kam das?

Jesus hatte es noch mit einzelnen Menschen zu tun. Um den Kreis
seiner Jünger und der Frauen bildete sich die erste Gemeinde in
Jerusalem. In rascher Folge entstanden allenthalben in der
römischen Welt weitere Gemeinden, die sich schließlich zur Kirche
Christi organisierten. Eine Ordnung des Lebens zunächst der
Gemeinde und dann der Kirche erwies sich als notwendig. Das

Evangelium richtete sich zwar an alle Menschen, aber unter diesen
doch an den Einzelnen ; man wurde auf Grund einer persönlichen
Entscheidung, eines persönlichen Glaubensaktes Christ. Das

Evangelium lieferte keine Richtschnur dafür, wie das Leben einer
religiösen Gemeinschaft zu ordnen war. Allerdings hatte man
Vorbilder, und die Synagoge bot das nächstliegende, hatten sich
doch die christlichen Gemeinden meist im Anschluß an jüdische
und gottesfürchtige Kreise gebildet. Mit den Vorbildern wurde
aber nicht nur eine Organisationsform übernommen, sondern auch
manche Haltung, Anschauung oder Lehre, auf welche sich diese

Ordnung gründete.

Vielleicht hätte das Christentum eine neue von der jüdischen Über-

49 Vgl. Rom. 3,9. 23. 24 und 5,18.

233



lieferung unabhängige Gesellschaftslehre entwickeln können, ob-
zwar man auch weiterhin mit der biologischen Verschiedenheit
von Mann und Weib hätte rechnen müssen. Ansätze dazu waren
da. Auch Paulus schien gegen diese „Neuerungen" anfangs nichts
eingewandt zu haben, wenn er auch immer auf gute Sitte und
Ordnung hielt (vgl. 1. Kor. 11,3). Aber zur Entwicklung einer
neuen Sozial- und Geschlechterlehre kam es nicht. Die ersten
jüdischen Christen glaubten noch immer an ihr Heimatsrecht innerhalb

der jüdischen Gemeinschaft. Wie hätten sie dann eine so

grundlegende Umordnung der menschlichen Gesellschaft vornehmen

dürfen? Eine Generation nach dem Tode Jesu wurden die
Christgläubigen aus den Synagogen ausgeschieden. Sie nahmen
die Traditionen, an die sie sich gewöhnt hatten und die stärker
waren als sie, mit. Die nach jüdischem Muster erfolgte
Zurückdrängung der Frau wurde in den Christengemeinden und der
Kirche zur Regel.

Die beiden neutestamentlichen Hauptbelege dafür sind die oben
erwähnte Korintherstelle und 1. Tim. 2,11 ff. (neben Eph. 5,22ff.,
wo die traditionelle Haltung christologisch ausgewertet und, wieder

rückwirkend, begründet wird). Beide Stellen entsprechen
ganz und gar jüdischer Anschauung. Im jüdischen Gottesdienst
durfte die Frau weder vorlesen, noch gar reden, auslegen oder
lehren. Ihr Platz war im Hause. Hatte sie Fragen, so richtete
sie sie an ihren Mann. Das war jüdischer, zur Halacha gewordener

Brauch. Auf diese Tatsache bezieht sich die Korintherstelle:

„wie auch das Gesetz sagt". Die Verweisung der christlichen

Frau in „ihre Schranken" geschieht also auf Grund
jüdischer Vorschriften! Die Timotheusstelle zieht zum Beweise die
Schöpfungsgeschichte an, welche ebenfalls in der jüdischen
Überlieferung als das stärkste Argument für die ungleichwertige Stellung

der beiden Geschlechter gewesen ist. Die Frau bringe
vielmehr, so wird in l.Tim. 2,15 nahegelegt, in Gottesfurcht ihrem
Manne Nachkommen zur Welt. Wie wir gesehen haben, ist dies
nach jüdischer Überlieferung die Hauptaufgabe der Frau.

Auf textkritische Fragen brauchen wir hier nicht einzugehen, auch

darauf nicht, ob die Anordnung von demselben Paulus stammt,

234



der sich zur Gleichheit der Geschlechter vor Gott bekannt hat.
Möglich ist es schon 50. Wir dürfen nicht vergessen, daß Paulus
selbst Weisenschüler und vielleicht gar auch ordinierter Rabbi
war. Wohl hatte er die Gesetzesreligion durch den Glauben
überwunden; aber war damit das jüdische Gesetz auch als Ordnung
des Lebens der (irdischen) Gesellschaft notwendigerweise und'
in allen Dingen ausgeschaltet? Das ist die Frage. Die Erklärer
des Neuen Testaments stellen gewöhnlich fest, daß die Anordnung

über die Stellung der Frau im christlichen Gemeindeleben
der sonstigen Haltung des Paulus widerspricht und lassen dann
diesen Widerspruch auf sich beruhen. Der Widerspruch läßt sich
aber, wie wir sehen, erklären. Rührt die Anordnung von Paulus
selbst her, so ist sie ein Zurückgreifen auf das rabbinische Judentum,

das um so eher möglich war, weil es keine selbständige
christliche Lehre über die Geschlechterordnung gab. War nicht
überdies im Glauben vieler Christen, Paulus eingeschlossen, die
Ankunft Christi in seiner Herrlichkeit nahe und sollte dann nicht
ohnehin eine neue Ordnung eintreten?

Wie es sich auch damit verhalten mag, so steht es doch außer

Zweifel, daß jüdische Tradition auf dem Wege über die Ordnung
des Gemeindelebens in die christliche Kirche eingedrungen ist.
Die Autorität dieser Lehre ist auch späterhin kaum angetastet worden.

In der mittelalterlichen Kirche unterschied sich die Stellung
der Frau kaum von der in der rabbinischen Überlieferung. Hier
wie dort galt bisweilen das Weib als Tor zur Hölle, als die Mutter
allen menschlichen Übels.

Dennoch ist der Widerspruch dieser Tradition zu Jesu Haltung
und zu Gal. 3, 28 hin und wieder von selbständigen christlichen
Denkern gesehen worden, wie z. B. von Hieronymus, der, wie aus
seinen Briefen und seinem Leben hervorgeht, sich in seinem
Verhalten den Frauen gegenüber von Jesus wenig unterschieden hat.
Das beste zur Verteidigung der religiösen Würde der Frau im Mit-

50 Josef Klausner nimmt dies ohne weiteres an und bezeichnet die Anordnung

als eine „opportunistische Konzession" (From Jesus to Paul, London
1944, S. 570). Doch scheint mir, daß Klausner weder Paulus noch der
Situation der Christengemeinden gerecht wird.

235



telalter hat der hierin wohl von Hieronymus inspirierte Abälard
geliefert. Im siebenten noch heute instruktiven Briefe seines
Briefwechsels mit Heloise führt er alles aus der Heiligen Schrift und
der Geschichte, auch der heidnischen, an, was sich zur religiösen
Gleichwertigkeit der Frau sagen läßt. Die Stellen aus dem
Korinther- und dem Timotheusbrief, die dem Geist seiner Haltung
widersprechen, läßt er unbeachtet.

Eine wirklich kritische Einstellung gegenüber der kirchlich-jüdischen

Tradition zeigt sich erst in der Zeit der Renaissance. Eine
auch in exegetischer Beziehung interessante Äußerung zum
anbefohlenen Schweigen des Weibes findet sich in Lodovico Dome-
nichis Dialog über die Würde der Frauen 51, die wir in der unten
folgenden Anmerkung in Übersetzung wiedergeben 52.

51 La nobiltà delle donne, Venetia 1549, fol. 117b. — Die an Material reiche
Schrift ist seltsamerweise von Burckhardt nicht berücksichtigt worden. Eine
deutsche Ausgabe existiert m. W. nicht. Domenichi verfiel wegen der
Übersetzung einer Schrift Calvins dem Inquisitionsgericht.
52 „Mutio: Ähnlich hat man der Frau auch die Berechtigung genommen,
das Wort Gottes zu predigen. Und das ist direkt gegen die Schrift, in
welcher ihnen der Heilige Geist durch den Mund Joels verheißt: Und eure
Söhne und Töchter sollen den Geist der Weissagung haben. So haben sie

(die Frauen) auch zur Zeit der Apostel öffentlich gelehrt, wie z. B. Anna,
das Weib Simeons, die Töchter des Philippus, und Priscilla, des Aquila
Weib. Aber so groß ist die Bosheit der neuen Gesetzgeber gewesen, daß
sie für ihre eigene Überlieferung göttliche Sanktion beanspruchten und kühnlich

behaupteten, daß die Frauen gerade wegen ihrer natürlichen Besonderheit

von geringerem Stande wären als die Männer. Mit solchen Gesetzen
sind nun die Frauen schimpflicherweise, als ob sie von den Männern im
Kampf überwältigt worden wären, gezwungen worden, sich dem Willen
der Sieger zu unterwerfen, und das geschah nicht etwa infolge natürlicher
Notwendigkeit, sondern durch Gewöhnung, durch Erziehung, schicksalsmäßig

und sozusagen mit Gewalt, aus der man sich nur schwer befreien kann.

Cigogna: Ihr beschuldigt die Männer derartig der Tyrannei und der
Unverschämtheit gegen die Frauen, daß ich mich gezwungen sehe, noch einmal
die von uns so oft berührte Geschichte von der Eva in Erinnerung zu
bringen. Ihr wißt doch, daß unsere Autorität über die Weiber rechtmäßig
ist und von Gott stammt? Der, als er Eva verfluchte, zu ihr sagte: Du
wirst unter der Gewalt des Mannes sein, und er wird dein Herr sein. Wozu
also die Männer in solcher Weise tadeln, wenn sie das, was sie tun, billigerweise

tun?

236



Erst die Neuzeit hat gewisse Vorurteile gegen die Frau fallen
lassen. Nicht nur hat sich das emanzipierte Judentum in seiner
Stellung zur Frau den heute in der nichtjüdischen Umwelt verbreiteten

Anschauungen im allgemeinen angeschlossen, sondern es

haben jüdische Frauen (in der jüdischen wie der allgemeinen
Frauenbewegung) viel dazu beigetragen, der Frau zu einer
würdigeren Stellung zu verhelfen. Von einer idealen Ordnung der
Geschlechter sind wir aber auch heute noch weit entfernt. Die
negative altjüdische Haltung der Frau gegenüber ist in unserer
sogenannten christlichen Kultur immer noch in weitem Maße
bestimmend. Wir haben kaum ein Recht, den Juden vorzuhalten,
daß in ihrer Überlieferung die Frau als Besitz gewertet wird
(Hoch 47; Farbstein 107), solange die Christenheit nicht imstande
ist, eine wirklich christliche Geschlechter- und Gesellschaftsordnung

zu schaffen 53. Zwar wird nach christlicher Auffassung der

Mutio: Wenn Ihr nun die Heilige Schrift weiter durchgeht, so werdet Ihr
sehen, daß Christus diesen Fluch weggenommen hat.

Cigogna: Da Ihr mich durchaus zum Theologen machen wollt, so will ich
Euch zur Erwiderung dasselbe mit den Worten des Petrus sagen, dem sich
Paulus anschließt, wenn er sagt: Ihr Frauen seid euren Männern Untertan.
Erinnert Euch auch ihres Schweigens in der Gemeinde!
Mutio: Wenn Ihr die verschiedenen Haltungen und Stimmungen, die in der
Schrift zum Ausdruck kommen, richtig kenntet, würdet Ihr leicht sehen,
daß Eure Beweisgründe das Gesagte kaum außer Kraft setzen. Allerdings
besteht in der Gemeinde der Gläubigen die Regel, daß die Männer in der
Verwaltung den Vorrang haben, so wie die Juden den Griechen in der
Verheißung vorangehen. Nichtsdestoweniger ist Gott nicht parteiisch, noch sieht
er die Person an; denn in Christo ist kein Unterschied des Geschlechts,
sondern da gilt nur die neue Kreatur. Vielmehr ist es den Männern nur
wegen ihrer Herzenshärtigkeit erlaubt, Einwände gegen die Frauen vorzubringen,
wie den Juden die Ehescheidung um ihrer Schwachheit willen zugestanden war...".
53 In England — ich weiß nicht, wie es damit in andern Ländern steht —
wird noch heute bei Ehescheidungen eine dem „Werte der Frau"
entsprechende Summe festgesetzt, welche dem Ehemann im Falle des Ehebruchs
seiner Frau mit einem andern Mann von diesem ausbezahlt werden muß.
Bei einer solchen Preisfestsetzung machte jüngst ein Richter die folgende
Feststellung: „Ich bin mir im Zweifel, ob eine Frau, die ihrem Manne
untreu ist, während er seinem König und seinem Lande dient, auch nur £ 25
wert ist". Ein Abendblatt bemerkte immerhin dazu: „Wenn der Preis bis
auf den Wert eines Radioapparates heruntergesetzt wird, dann wird die
ganze Sache unwürdig und entehrend". („Star" vom 11. 12. 1947.)

237



Idealzustand erst im kommenden Reich herrschen, aber hat nicht
Christus uns auch beten gelehrt: Dein Wille geschehe auf Erden
wie im Himmel?

(Fortsetzung folgt.)

Umschau

Der Bruderrat der Evangelischen Kirche

in Deutschland hat zur Judenfrage
die nachfolgende Entschließung
ausgearbeitet und angenommen:

I.

Im Gehorsam gegen unseren Herrn
Jesus Christus hat der Reichsbruderrat

in ernster gemeinsamer Arbeit
unter dem Wort der Heiligen Schrift
die brennende Frage über Judentum
und christliche Gemeinde durchdacht,
und wir meinen, nicht mehr länger in
dieser Frage, die uns als Last auf dem
Herzen liegt, schweigen zu dürfen.
Man kann uns mit Recht sagen, daß
wir nach dem, was geschehen ist und
was wir schweigend geschehen ließen,
keine Vollmacht hätten, jetzt zu reden.
Wir sind betrübt über das, was in der
Vergangenheit geschah, und darüber,
daß wir kein gemeinsames Wort dazu
gesagt haben. Wir vergessen nicht,
daß eine Reihe von Pfarrern und
Gemeinden dieses Wort fanden, sprachen
und dafür litten, und danken dafür
Gott und den Brüdern. Wir danken
allen denen, die im In- und Ausland
uns mit alten und neuen Erkenntnissen
unter dem Worte Gottes geholfen und
mit der Tat mahnende Zeichen
aufgerichtet haben.

Jetzt, wo uns vergolten wird, was wir
an den Juden verschuldet haben,
wächst die Gefahr, daß wir uns vor
dem Gericht Gottes in einen neuen
Antisemitismus flüchten, und so noch
einmal das alte Unheil heraufbeschwören.

In dieser Gefahr und in dieser
Anfechtung trifft uns Gottes Wort
und hilft uns, dem Juden recht zu
begegnen. Gedrängt von diesem Worte
reden wir, weil die Sorge um die Zu¬

kunft und die Last der Vergangenheit
schwer auf uns liegt, und weil der
Dank gegen alle die, welche als
Einzelne geredet, gehandelt und gelitten
haben, uns verpflichtet.
Unser Wort will kein endgültiges
Wort sein, es will vielmehr Euch,
Pfarrer und Gemeinden, herzlich
bitten, mit uns diese Frage an Hand der
Heiligen Schrift zu durchdenken, uns
zu helfen und mit uns Gott zu bitten,
daß uns die rechten Erkenntnisse
geschenkt werden und der rechte Weg
gewiesen werde.

II.
Die Heilige Schrift bezeugt, und die
Bekenntnisse unserer Kirchen und
Gemeinden haben es nachgesprochen,
daß Jesus von Nazareth ein Jude ist,
ein Glied des durch Gottes Erwählung
geschaffenen Volkes Israel. Als Gottes
ewiges Wort Mensch wurde, hat es
Gott gefallen, ihn als den Sohn Abrahams

und Davids auf dieser unserer
Erde und inmitten dieser unserer
Geschichte leben, sterben und
auferstehen zu lassen. Damit ist es der
Kirche verwehrt, zu lehren, es sei
gleichgültig, daß Jesus ein Glied des
jüdischen Volkes sei, wie es ihr auch
verwehrt ist, ihn einem anderen Volke
oder einer anderen Rasse zuzuweisen.
Das bedeutet für das Verhältnis von
Israel und Kirche:
1. Indem Gottes Sohn als Jude geboren
wurde, hat die Erwählung und
Bestimmung Israels ihre Erfüllung
gefunden. Einem anderen Verständnis
Israels muß die Kirche grundsätzlich
widerstehen, und damit auch dem
Selbstverständnis des Judentums, als
sei es Träger oder Künder einer all-

238


	Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch

