Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch
Autor: Kosmala, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch
von HANS KOSMALA, London

Der vorliegende Aufsatz ist keine Besprechung von Walter Hochs ,,KompaB
durch die Judenfrage® und seiner ,,Widerlegung‘“ von Dr. David Farbstein,
noch will er den Streit zwischen beiden schlichten. Dazu hitte ein drittes
Buch geschrieben werden miissen. Der Aufsatz greift jedoch in engem An-
schluf an die beiden Biicher einige Themen heraus, die an jiidischen und
christlichen Quellen gepriift werden. Er handelt nicht von ,,den Juden* oder
der ,,Judenfrage®. DaB er sich zu einem guten Teil mit jiidischen Quellen
befaBt, liegt an der Eigenart der Schrift Farbsteins, der Hochs Buch aus
dem rabbinischen Schrifttum zu widerlegen unternimmt. Die hier behan-
delten Themen sind aber nicht blof in der Kontroverse Farbstein-Hoch
von Bedeutung, sondern es sind alte Fragen, die wahrscheinlich auch in
Zukunft wieder auftauchen werden. Nachfolgend die Inhaltsiibersicht:

I. Vom Biicherschreiben iiber die Juden im allgemeinen und von Hochs
Buch im besonderen.
II. Weshalb die Ahasvergeschichte im christlichen Denken keinen Platz

haben sollte.

III. Verbindliche und unverbindliche Lehre im Judentum (,,Die Zusammen-
fassung der 613 Vorschriften in eine).

IV. Von der Stellung der Frau im Judentum.

V. Der altjiidische EinfluB auf die christliche Haltung der Frau gegen-
itber.

VI. Vom Verhiltnis Israels zu den Heiden nach der jiidischen Uberliefe-
rung (Die Nationalreligion, Ben Azzais Prinzip, Néchstenliebe).

VII. SchluBbemerkungen: jiidische Lehre heute.

Wer die Lebensgeschichte eines Menschen oder eines Volkes
schreibt, muB es oft als AuBenstehender tun, der an dem Schick-
sal jener Menschen zunichst keinen Anteil hat. Man wird aber von
einem solchen Autor mit Recht erwarten diirfen, daB er nach
Sichtung aller erreichbaren Quellen diese mit Sorgfalt und Liebe
studiert, um seinen Lesern ein moéglichst getreues und verstind-
nisvolles Bild zu geben. Tut er dies nicht und ist sein Werk mehr
das Produkt seiner Phantasie als gewissenhafter Geschichtsschrei-

207



bung, so muBl er sich gefallen lassen, wenn man sein Werk als
Propagandaschrift wertet und es unter die schone oder nicht so
schone Literatur rechnet. Ein Autor, der das Schicksal lebendiger
Menschen zum Vorwurf seiner Darstellung wahlt, muB sich
der Gefahren, die ihm drohen, stets bewuBt bleiben. Dies gilt
vor allem dann, wenn es sich um Menschen, die unter uns leben,
handelt. Dann ruht auf ihm eine ungeheure Verantwortung. Das
gedruckte Wort ist rechtlich vielleicht noch sein Eigentum oder
das seines Verlegers, aber er darf nicht vergessen, dal das Wort
von dem Augenblick an, da es gedruckt ist und unter die Men-
schen geht, ein losgel6stes Eigenleben fithrt und in den Lesern und
Horern neue Gestalt gewinnt und neue Realititen schafft, iiber
die sein Urheber keine Macht mehr hat?.

Wer als Nichtjude iiber die Juden schreibt, mdchte sich doch
immer die Mahnung des Matthias Claudius angelegen sein lassen:
,Schweige von einem andern, oder setze dich ganz an seine
Stelle‘“ 2, Jedenfalls sollte man wenigstens den ernsthaften Ver-
such machen, sich in das jiidische Leben hineinzudenken. Man
moéchte jedem, der iiber die Juden schreiben will, den Rat geben,
mit lebendigen jiidischen Menschen doch ja stets personlichen und
aufrecht gemeinten Umgang zu pflegen. Die jiidische Traditions-
literatur ist von so eigentiimlicher Art, daB es uns Nichtjuden
nicht gut tut, wenn wir uns ausschlieBlich an sie halten 3, zumal
wenn wir uns gleichzeitig von antisemitischen Propagandaschrif-
ten beeindrucken lassen. Der personliche Umgang mit Juden ist
uns besonders dann noétig, wenn das, was wir iiber sie schreiben,
ein konstruktiver Beitrag zu dem Problem der Beziehung zwi-
schen Juden und Christen sein soll, wenn es also mit einer prak-

1 Wer mit der Geschichte des Rassenantisemitismus vertraut ist, wird sich
erinnern, daf Renan, ohne es zu wollen, dem Rassenantisemitismus die
ersten ,,wissenschaftlichen Waffen in die Hand gegeben hat. Renan hat
sich spater vergeblich bemiiht, die katastrophale Wirkung, die einige seiner
Schriften hervorgebracht haben, riickgingig zu machen.

2 Ahnliches meinte auch der alte Hillel: ,Richte deinen Genossen nicht, bis
du an seine Stelle kommt*“ (Abot 2, 4).

3 J. A. Eisenmenger, der im Jahre 1700 sein , Entdecktes Judentum* ver-
offentlichte, kann uns hier zur Warnung dienen.

208



tischen und verantwortlichen Absicht fiir die Gegenwart geschrie-
ben ist. Zu dieser Art Biicher gehort doch wohl auch Hochs
»,KompaB‘. Selbst das jitdische Volk, ,,das Volk des Buches,
lebt nicht nur im Buchstaben; es hat sich oft gegen den Buchstaben,
der gleich einem Schicksalsverhingnis seine Geschichte bestimmt
hat, gewehrt und seine Fessel zu sprengen versucht. Der per-
sonliche liebevolle Umgang mit Juden ist das unentbehrliche
Korrektiv fiir das Studium des jiidischen Schrifttums. Er wird
uns in dem, was wir zu diesem Schrifttum als Christen zu sagen
haben, den richtigen Ton finden helfen. Es ist verantwortungs-
los, auf den personlichen Umgang mit Juden verzichten zu wollen.
Man darf wohl behaupten, daB keiner von den Antisemiten, weder
den groBen schriftstellernden noch den kleinen Stammtischanti-
semiten, jemals einen Juden niher gekannt hat. Der Antisemit
ist an menschlichen Beziehungen zum Juden, der doch sein Nach-
bar sein sollte, nicht intenessiert; er hiitet sich sogar davor, mit
Juden in Berithrung zu kommen, kénnte ja doch die lebendige
Beziehung zu ihm seiner vorgefaBten Meinung zum Schaden sein.
Er studiert auch nur Schriften, die ihn in seiner Judenfeindschaft
bestarken konnen.

Wer sich aber mit dem Zusammenleben von Juden und Christen
ernsthaft befassen will, hat die Pflicht, alle Moglichkeiten, die
zu einer tieferen Frkenntnis fithren, wahrzunehmen und sich ihrer
mit FleiB und Nutzen zu bedienen. Bei der Lektitre des ,,KompaB
gewinnt man jedoch nicht den Eindruck, daB der Verfasser allen
Erfordernissen geniigt hat, die ihm seine Aufgabe stellte.

Der Titel des Buches erinnert peinlich an das ,,Handbuch der
Judenfrage des Antisemiten Fritsch. Das jiidische Volk, die
jidische Religion, iiberhaupt alles, was die Juden und ihr Leben
in der nichtjiidischen Welt betrifft, wird in diesem Buch nicht
um dieser Menschen willen dargestellt, es wird uns darin nicht
ihr Schicksal, ihre innere und duBere Not nahegebracht, sondern
all dies ist und bleibt dem Verfasser doch nur eine bloBe Frage,
eben die ,,Judenfrage®‘, mit der man als Nichtjude fertig werden
miisse. Die menschlichen Probleme werden ihm zu , Dickichten

209

4 Judaica, Bd. 1V, 3



und Siimpfen der Judenfrage‘‘. Es ist gefahrlich, hier solche Bil-
der zu gebrauchen, denn selbst der unvoreingenommene Leser
denkt doch bei Dickichten und Siimpfen gleich auch an das Um-
hauen und Trockenlegen, und damit stellt sich zur antisemitischen
Ideologie auch sofort die entsprechende Ausdrucksweise ein. Auch
ist es nicht recht, vom ,,Judenmann‘‘, ,Judenknaben‘ und ,,jJuden-
madchen‘* zu reden, denn jiidische Menschen sind keine zoolo-
gischen Schaustiicke. Die Redeweise des Verfassers 148t uns nur
zu deutlich fiihlen, daB er sich auBerhalb menschlicher Beziehun-
gen stellt.

Hoch bezeichnet seine Darstellung als einen ,Gang durch den
Irrgarten jiidischer Probleme‘‘. Dies ist insofern zutreffend be-
merkt, als das Buch wirklich einem Irrgarten gleicht. Nicht nur
ist das System, nach welchem das Buch geordnet ist, undurch-
sichtig, sondern auch innerhalb der einzelnen Kapitel und Ab-
schnitte geht es oft lustig durcheinander.

So z.B. beginnt der Verfasser das Kapitel 15 mit der Feststel-
lung, daB nur die Mianner bundesfihig seien und das Volk dar-
stellten. Unvermittelt dahinter setzt er die Tatsache, daB Rabbi
Gerschom die Polygamie aufgehoben hitte, wobei er, wie ihm
Farbstein nachweist, seine einzige Quelle, das kleine populire
Philolexikon, mifversteht und beinahe das Gegenteil herausliest.
Dann kommen drei Sitze iiber die Wertung und die Welt der Frau
innerhalb der jiidischen Gemeinschaft von der biblischen Zeit bis
zum Beginn der Aufkldarung, und ein vierter Satz bringt die Stel-
lung der Frau in diesem &lteren Judentum in Gegensatz zu ihrer
Stellung in der heutigen christlichen Kulturwelt4. Dies alles
steht in einem kurzen Abschnitt von 16 Zeilen; der folgende be-
ginnt mit der Einrichtung des jiidischen Kultus. So geht es Ab-
schnitt um Abschnitt, Kapitel um Kapitel fort, indem Richtiges

4 Dr. Farbstein wendet sich gegen diese unwissenschaftliche Vergleichs-
methode, aber er tut dem Verfasser ausnahmsweise Unrecht. Pir. Hoch
will in Wahrheit gar keinen Vergleich ziehen, sondern den Leser vielmehr
warnen, hier nicht seinen heutigen Mafistab anzulegen. Das scheint der
Kritiker in der Hitze des Gefechts iibersehen zu haben.

210



mit Falschem, Wichtiges mit Nebensichlichem und Allgemein-
giilltiges mit Ortlich oder zeitlich Beschrinktem eintrichtig ne-
beneinander ausgebreitet wird. Man gewinnt den Eindruck, als
hiatte jemand in einem jidischen Altertumsmuseum alles durch-
einandergeworfen und eine Rumpelkammer daraus gemacht. Da
hilft denn kein noch so gut ausgearbeiteter und mit Sternchen ver-
sehener Fithrer mehr. Der Verfasser bietet uns als Ersatz seinen
eigenen KompaB an. DaB dieser ein ganz besonderes Ding ist und
allerlei Eigeninklinationen hat, davon weiBl ider Besucher nichts
und gutglaubig nimmt er ihn zur Hand: er steigt, seinem KompaB
folgend, iiber Berge aufgehiuften Schaumaterials hinweg, und nach
langem Irrwandel gelangt er schlieBlich an den Ausgang. Doch
ehe er die triibe Stitte verlassen darf, muB er an einem greu-
lichen Gespenst vorbei, ahnlich dem, das man bisweilen in Schau-
buden aufstellt, um dem Publikum, das stets nach Sensationen
verlangt, zum SchluB noch einen Schreck einzujagen.

1L

Der Verfasser des ,,KompaB‘‘, der uns im Vorwort als eine ,,eigent-
liche Judentumskunde‘‘ empfohlen wird, entliBt den Leser mit der
Geschichte von dem fluchbeladenen Ahasver. Dies ist ein be-
dauerlicher MiBgriff.

Ahasver gilt dem Verfasser als ein ,Gleichnis*, d.h., er sieht
in dieser erdichteten Figur eine Art Symbol fiir das jiidische Volk.
Die Heranziehung dieses Gleichnisses verfolgt offenbar einen
theologischen Zweck: der ,;ewige Jude‘ muB wandern, bis Chri-
stus bei seiner Wiederkunft sich des Friedlosen erbarmt. Na-
tirlich hat der Verfasser als Theologe das Recht, ,das heilige
Geheimnis des Volkes Israel zu'liiften‘‘; aber daB er dies mit Hilfe
einer solch zweifelhaften Geschichte tut, ist ein Kniff, der selbst
in eine Populartheologie® nicht hineingehort. Die Figur ides
Ahasver hat zudem von Anfang an bei der Bildung antijiidischer
Vorstellungen Pate gestanden, und man wird auch kaum behaupten
diirfen, daB sie mit neutestamentlichem Geiste vereinbar ist. Die

211



Geschichte verhilft dem Leser weder in geschichtlichem, noch in
theologischem, noch in sonst einem Sinne zu ,einer klaren Stel-
lungnahme*“ 5, wohl aber fiihrt sie ihn, wenn sie nach dem , Kom-
paB‘“ der Weisheit letzten SchluB darstellen soll, in antijiidisches
Obskurantentum.

Die Geschichte ist keine Sage, wie der Verfasser meint; sie gehort
in die Kategorie der Mirchen. Wie Hoch, sich selber widerspre-
chend, richtig mitteilt, ist es um 1600 in Deutschland gedichtet
worden. Leider hat Hoch das Bestreben, den Sachverhalt mog-
lichst zu mystifizieren. ,,Man wollte friithere Vorbilder gefunden
haben‘, so behauptet er in einem etwas verungliickten Satze,
»allein, alle Versuche sind gescheitert‘. Dies ist durchaus unzu-
treffend. Er hitte sich dariiber in der grundlegenden Studie von
L. Neubauer oder schon bei J. J. Schudt, den Neubauer weit-
gehend beniitzt hat, orientieren konnen 6.

Der ilteste auf uns gekommene Druck der Geschichte von Ahasver
erschien anonym auf vier Blittern ,gedruckt zu Leyden bey Chri-
stoff Creutzer Anno 1602¢. Druckort und Name des Druckers,
die offenbar auf das Leiden und das Kreuz Christi anspielen,
sind fingiert. Das Flugblatt scheint seiner eigenen Angabe nach
auf einen fritheren Druck oder vielleicht ein Manuskript vom
Jahre 1594 (nicht 1564) mit der Ortsangabe SchleBwig zuriick-
zugehen. AufschluBreich sind die einleitenden Worte zu der
Geschichte:

» Weil dieser zeit bey vns alhie nichts newes zuschrieben /
will ich euch etwas altes / welches doch bey vielen mit ver-
wunderung / fiir etwas newes gehalten wirdt: erzelen / wel-
ches sich volgender gestalt verhaltet.*

5 Siehe Vorwort.

6 L. Neubauer, Die Sage vom ewigen Juden, Leipzig 1884; 2. Ausg. 1893,
zusammen mit den im gleichen Jahr erschienenen Neuen Mitteilungen. —
J. J. Schudt, Jiidische Merckwiirdigkeiten, Frankfurt und Leipzig, 1714—1718,
1. Teil S. 4881f., 4. Teil S. 301 ff. — Die Bemerkungen von Dr. Liefmann
(Judaica, Juli 1947) sind leider zu allgemein gehalten; die bibliographischen
Angaben sind ungenau.

212



Dann teilt der Schreiber eine Geschichte mit, die der Bischof
Dr. Paulus von Eitzen ihm und andern Studiosis ,etliche Male
erzdhlt’ hatte. Danach habe der Bischof im Winter 1542, als er
noch Student war, den sonderbaren Mann, ,eine sehr lange Per-
son‘‘, eines Sonntags im Gottesdienst gesehen und nachher auch
gesprochen. Diese auBergewdhnliche Begebenheit lag demnach zu-
gestandenermaBen schon iiber fiinfzig Jahre zuriick; aber erst jetzt
wurde sie als etwas Neues mitgeteilt. Der Schreiber kannte also
die Stimmung des Publikums, das immer nach wunderlichen oder
erschrecklichen Dingen geliistet, besonders wenn schon lange
nichts Aufregendes passiert ist; er rechnete mit dessen Bereitschaft,
solche Dinge ohne weiteres fiir wahr zu halten. Im gleichen Jahre
1602 erschienen an verschiedenen Orten wenigstens zehn Neu-
auflagen des Druckes. Wie konnte man an der Wahrheit der
Geschichte zweifeln? Der Bischof war ja ,nicht allein bei man-
niglichen in Ansehen und glaubwiirdig, sondern auch durch seine
in Druck gegebenen Schriften ein berithmter Mann‘‘, wie es im
Text heiBt. DaB diese erstaunliche Geschichte in seinen gedruck-
ten Werken nicht mit einer Silbe erwihnt wind, tat ihrer Glaub-
wiirdigkeit keinen Abbruch. Die Offentlichkeit ist an kritischem
Quellenstudium nicht im mindesten interessiert, und es geniigte,
dem Bischof die Geschichte in den Mund zu legen. Uberdies war
er seit 1598 tot und konnte also iiber seine angeblichen Jugend-
erlebnisse nicht mehr befragt werden.

Die Geschichte Ahasvers ist in den meisten Ziigen mit der des
Cartaphilus aus der Chronik des Matthew Paris identisch 7. Diese
Chronik wurde 1571 erstmalig zu London gedruckt; 1586 erschien
eine neue Ausgabe in Ziirich. Ihr Inhalt diirfte also um das Ende
des 16. Jahrhunderts als bekannt vorausgesetzt werden.

Die Ahasvergeschichte hat auf das Lesepublikum des 17. Jahrhun-
derts eine tiefe Wirkung ausgeiibt; wie wir aus Hochs , KompaB
sehen, macht sie auch heute noch, nach iiber dreihundert Jahren,
nicht bloB beim einfachen Volke Eindruck, sondern auch bei

? Ausg. Londini 1640, S. 351 f.; Ausg. Luard, Bd. 3 (London 1876), S. 161 ff.

213



theologisch gebildeten Leuten. Schon der Verfasser verband mit
ihrer Veroffentlichung neben der Befriedigung der Sensationslust
auch eine ernstere, theologische Absicht, war ja doch das Ende
des Jahrhunderts wie die friiheren Jahrhundertwenden dazu an-
getan, iiber den Antichrist und das Weltende nachzudenken. Zwar
iiberldBt der Verfasser das letzte Urteil dem Leser selbst: , Was
nun von dieser Mannsperson zu halten, idavon steht jedem sein
Judicium frei‘‘; aber doch weist er, die Glaubwiirdigkeit seiner
Geschichte gleichzeitig religios-mystisch unterbauend, auf die
,ywunderbarlichen und unerforschlichen Werke Gottes‘“ hin, ,,die
bishero verborgen, nunmehr gegen den zunahenden Jiingsten Tag
und Ende der Welt offenbart‘ werden. Daran kniipft er die Mah-
nung: , Wohl dem, der es in rechtem Verstand aufnimmt und er-
kennt und sich daran nicht argert‘‘. Die neuartige Geschichte mit
ihrem vielsagenden Hinweis muBte also auf fruchtbaren Boden
fallen. Spéatere, aber noch im Jahre 1602 erschienene Drucke
fiigen zum SchluB ,eine Erinnerung an den christlichen Leser
von diesem Juden‘‘ an, welche den Sinn des Erscheinens Ahasvers
darin sieht, daB ,,etliche unter den verstockten und verblendeten
Juden ... von diesem Ahasvero... die groBen Wunder Gottes in
allerlei Sprachen anhdéren mdéchten, ob sie noch kénnten bekehrt
werden, welcher hartnickige Sinne bis zu dieser Zeit die heil-
same Lehre des H. Evangelii noch nicht von jenen Siinden ab-
wenden und zu sich bringen kénnen‘’. Doch bemerkt auch diese
wErinnerung*‘: , Es ist kein Artikel des christlichen Glaubens, was
von Ahasvero vermeldet wind; daher kann der gutherzige Leser
hiervon schlieBen und halten, was er will, dieweil es weder zur Se-
ligkeit hilft, noch zur Vendammnis schadlich ist, wofern alles
aufrichtigerweise gemeint und verstanden wird‘‘. Anfangs war
man sich also noch bewuBt, daB die Geschichte keine Glaubens-
grundlage hat. Auch scheint man die harte Strafe iiber Ahasver
schon frither als unvereinbar mit dem Geist Christi empfunden zu
haben, da er ja Siindern, die Reue empfinden, vergibt. Aber da
dieser Einwand gleichzeitig ein Argument gegen die Glaubwiirdig-
keit der Geschichte ist, beeilt sich der Verfasser der ,,Erinnerung*,
diesen mit dem Hinweis auf Christi Verhalten gegeniiber den
Pharisdern und Sadduzdern abzutun. Spiter, wahrscheinlich ab

214



1613, wird die Erzdhlung zu einer ,:R=elatﬂon“8. Eine Ausgabe
der Ahasvergeschichte vom Jahre 1634 spricht im Titel bereits
von einer ,grindlichen und wahrhaftigen Relation* und 1iBt
darum auch die Bemerkung, daB dieses Begegnis kein Artikel des
christlichen Glaubens sei, aus. Von da an enthalten die Ausgaben
auch mancherlei andere Zusitze, wie z. B. den ,,Bericht von den
zwolf jiidischen Stimmen, was ein jeder Stamm dem Herrn Christo
zu Schmach getan und wie sie bis auf den heutigen Tag dafiir
leiden miissen‘.

Es zeigt sich also, daB die Ahasvergeschichte sich nach und nach
dogmatisch verhirtet hat und daB sie weiterhin, obzwar sie sich
urspriinglich nur auf eine individuelle Person bezog?, mit Hin-
weisen auf die Schuld des ganzen jiidischen Volkes am Leiden
und Tode Jesu zusammengebracht worden ist. Die allegorische
Gleichsetzung Ahasvers mit dem jiidischen Volke wurde aber im
17. Jahrhundert noch nicht vollzogen. Diesen Gedanken scheint
erstmalig Schudt ausgesprochen zu haben, um damit den fiktiven
Charakter der Geschichte deutlicher herauszustellen: er hielt sie
fiir ein ,,bloBes Gedicht‘ und konnte, wenn iiberhaupt, einen Sinn
darin nur dann erblicken, wenn man es auf das jiidische Volk deu-
tete 10. Doch hat sich Schudt gehiitet, dieses Gleichnis ernst zu
nehmen und irgendwelche theologischen Schliisse daraus zu ziehen;
denn er ist sich zu sehr bewuBt, daB ,,die heutigen Juden aus dieser
Fabel Argernis nehmen und an ihrer Bekehrung nicht wenig ge-

8 Man erinnere sich hier, daB um diese Zeit das Wort , Relation‘ die tech-
nische Bezeichnung fiir den Bericht eines Gesandten an fremden Hoéfen war.
Eine solche Relation muBte unbedingt wahrheitsgetreu und zuverlissig sein,
weil sich nach ihr gewohnlich die politische Orientierung des Heimatlandes
richtete.

9 Sie handelt nimlich von einem bestimmten zu Hamburg und dann an
anderen Orten gesehenen Juden, dessen Erscheinung beschrieben wird. Sie
ist im 17. Jahrhundert auch nie anders verstanden worden. Was Hoch
mit dem Satz meint: ,,die Sage selbst berichtet von einem Juden-Typus®,
bleibt unerfindlich; es handelt sich hier wohl nur um eine weitere Mysti-
fikation. Der Satz ist um so weniger verstindlich, als Hoch ein wenig
spiter sich die Meinung derer zu eigen macht, die behaupten, Ahasver sei
die Personifikation des Volkes Israel.

10 a.a.0. 8. 491.



hindert werden, wenn sie sehen, daB die Christen derselben Glau-
ben schenken‘¢ 11,

Dies hitte auch Hoch bedenken sollen. Wenn er ein Gleichnis in
dieser Fabel sehen will, so kann ihm das niemand verwehren;
aber es hat nichts mehr mit ,klarer Stellungnahme* zu tun. Wird
nicht auch das schéne Karfreitagsgebet fiir die Bekehrung der
Juden, das er aphoristisch hinter sein Ahasver-Kapitel setzt, da-
durch gegenstandslos? Wir bitten darin den Heiland, der in seiner
Passion fiir die Juden gebetet hat, sich dieses Volkes zu erbarmen.
Die Ahasvergeschichte kennt keine solche Milde. Ahasver, obzwar
er sich reuig zeigt, wandert weiter fluchbeladen bis ans Ende
der Welt12, Der Geist, in welchem diese Geschichte geschrieben
ist, ist dem Geist des Gebets durchaus entgegengesetzt.

Ahasver ist unstet und fliichtig, man begegnet ihm mit Scheu
oder Abscheu, er steht auBerhalb der menschlichen Gesellschaft,
niemand nihert sich ithm in Liebe. Farbstein geht auf die Ahasver-
geschichte nicht ein. Was kann ein Jude schlieBlich auch dazu
sagen? Fiir Hoch ist Ahasver das Symbol des jiidischen Volkes;
fiir den Juden aber wird dieses Marchen zum Symbol christlicher
Lieblosigkeit. Dies sollten wir nicht vergessen.

I11.

Hochs Buch ist ein liebloses Buch, denn es fehlt dem Verfasser
die menschliche Beziehung zum Juden. Wohl hat er viele Dinge
richtig gesehen, zumal dort, wo er seit langem feststehende Ein-
sichten iibernommen hat. Wio er aber versucht, eigene Erkennt-
nisse vorzubringen, mifriat ihm vieles, besonders im Ton. Der
Grund hierfiir liegt nicht zuletzt auch darin, wie dies Farbstein
andeutet, daB er das jiidische Schrifttum weder im Original noch

11 a.a.0. S. 511.

12 Schudt bemerkt (a.a.O. S. 510f.): ,,Aber was dem FaB den Boden
vollends gar ausstiBt, ist dieses, dafl die ganze Sache der Demuth und
Sanftmuth, so Christus in seinem Leiden erwiesen, schnurstracks zuwider-
laufte.

216



in der Ubersetzung studiert hat, was selbst fiir die Abfassung eines
populdren Buches iiber die Juden notig ist. Seine Gedanken und
SchluBfolgerungen hat er meist auf Darstellungen aus zweiter und
dritter Hand gegriindet, auch auf Biicher judenfeindlicher Au-
toren. So hat er haufig auch die Fehler und Ungenauigkeiten, die
Verzerrungen und Ubertreibungen seiner Quellen mitiibernommen.

Den Talmud vergleicht Hoch bald mit einem ,,Dornengestriipp*,
bald mit einem ,unheimlichen Sumpf‘‘, bald ist er ein ,,Advokaten-
fressen‘’, bald ,,der Turnsaal der Judenheit durch Jahrtausende*,
,,das Stadion eines jeden Judenknaben‘‘, der Geist des Talmuds
ist die ,,instinktartige Vorsicht, wie bei einem gescheiten Hund (),
der ,Inbegriff der Relativitit..., der flieBenden Wahrheit*.
Wire es nicht besser gewesen, der Verfasser hitte uns einen
praktischen Einblick in das Wesen des Talmuds und die Denk-
weise der Rabbinen gegeben anstatt uns mit solchen angst- und
grauenerregenden Epitheta abzuspeisen? Aber das konnte er wohl
nicht, da er den Talmud weder gelesen, noch in ihm studiert hat.
GewiB ist der Talmud ein Schriftwerk, welches dem Geiste des
Abendlandes, das durch die hellenisch-rémische Schule gegangen
ist, fernsteht. Ein Jude, der nur Jeschiba-Erziehung genossen
hat, findet sich in der westlichen Kulturwelt nicht so leicht zu-
recht, und es wire hier vielleicht am Platze gewesen, hitte uns
Hoch einen Blick in die Geistestragddie des jiidischen Menschen,
der umlernen muB, gewihrt; die Folgen des Bruches mit dem
Alten sind fiir den Ostjuden um so tragischer, als Theorie und
Praxis in der westlichen Kulturwelt nicht miteinander iiberein-
stimmen.

Hochs Verfehlung ist durch nichts zu entschuldigen; oder er hitte
keinen ,, KompalB‘‘ schreiben sollen. Seit dem ausgehenden Mittel-
alter, wenn wir von einigen Kirchenvitern absehen, hat es immer
Nichtjuden gegeben, die sich mit FleiB in das rabbinische Schrift-
tum eingearbeitet und dasselbe wenigstens als Religionsgeschichts-
quelle verstanden haben. Eine zehnjihrige eingehende Beschif-
tigung damit ist allerdings mindestens notig, vorausgesetzt, daBl
man wenigstens fiir den Anfang einen tiichtigen Talmudgelehrten

217



zum Beistand hat. Das Talmudstudium ist zweifellos eines der
interessantesten, aber Vorsicht ist, wie Farbstein sagt, dazu schon
notig, allerdings auch aus dem Grunde — womit Farbstein viel-
leicht nicht ganz einverstanden sein wird —, weil jiidische Exe-
geten nicht immer verlaBlich sind, wie wir weiter unten sehen wer-
den. Freilich ist es auch bei griindlicherer Kenntnis des rabbi-
nischen Schrifttums nicht nétig, daB man alles daran gutheiBe.
Es ist eine andere Welt, die mit anderem MaB gemessen werden
muB, und damit muB man sich abfinden 13.

Farbstein hat in Hochs ,,KompaB‘ reiche Gelegenheit, Mangel
aufzuspiiren. Nicht die geringste Kleinigkeit 146t er dem Verfasser
des ,, KompaB‘ durchgehen. Da er ihm diese Mingel in einer
beinahe bissigen Weise vorhilt — das ist seine Antwort auf Hochs
lieblose Art —, wird seine Schrift trotz mancher interessanter
Darlegung des jiidischen Gesichtspunktes stellenweise ganz un-
genieBbar. Das ist schade. Auch in Farbsteins Gegenschrift
kénnte man, wollte man ebenso kleinlich mit ihr verfahren, ohne
weiteres eine nicht geringe Zahl von dhnlichen Ungenauigkeiten
und Oberfliachlichkeiten nachweisen, z. B. wenn er an Hochs Dar-
stellung riigt, daB die Sprache des Talmud nicht hebriisch sei,
was Hoch iibrigens gar nicht sagt (Hoch 36), sondern daB die
Mischna hebraisch und die Gemara aramdisch geschrieben sei
(Farbstein 84), wihrend es doch richtig heifen miiBite, daB die
Sprache der Mischna ein vom Aramadischen stark beeinfluBtes
Hebriisch ist und die Mischna auch rein aramiische Worte und
Sitze enthilt, und daB uns andererseits in der aramiisch geschrie-
benen Gemara ganz betrichtliche Stiicke hebriisch iiberliefert sind.
Ferner ist es zumindest irrefithrend, einen Midrasch talmudisch

13 Natiirlich werden im Talmud auch Themen zur Sprache gebracht, die
wir als anstéBig empfinden (Hoch 28, Farbstein 85). Doch haben schlieB-
lich selbst christliche Geistliche, und zwar nicht nur Seelenhirten der ita-
lienischen Renaissance, sondern auch Protestanten, mancherlei unanstindige
Dinge geschrieben (wenn auch nicht gerade in religiésen Biichern), welche
z. B. die in bBM 84a unverbliimt wiedergegebene Anekdote samt den Nach-
bemerkungen harmlos erscheinen lassen. (Die hier von Goldschmidt, Bd. 7,
S. 724, vorgeschlagene Ubersetzung ist unsinnig und widerspricht auch der
traditionellen Auffassung.) Weitere Anekdoten finden sich in Billerbeck III,
109 ff.; aber dies ist keineswegs alles.

218



zu nennen (Farbstein 97), da die Talmudim keine Midraschim
sind; hier hitte Farbstein Hochs Bemerkung korrigieren sollen,
daB der Talmud ,,zunéchst eine fortlaufende Erklirung zu den fiinf
Biichern Moses‘‘ sei, was keineswegs der Fall sei. Es lieBe sich
eine ganze Liste solcher zwar kleiner, aber das Verstindnis er-
schwerender Irrtiimer und Fliichtigkeiten aus Farbsteins ,,Wider-
legung‘‘ anfithren. Schwererwiegend aber sind eine Reihe von
Fehlern grundsitzlicher Art, die sich durch das ganze Buch finden,
und die darauf beruhen, daB Farbsteins Buch eben doch Apologie
ist, trotz seiner gegenteiligen Behauptung (S. 14).

Im fiinften Kapitel gibt er eine im ganzen richtige Darstellung
von der Eigenart des Talmud; insbesondere erklirt er auch, worin
sich die Halacha von der Haggada unterscheidet. Nur weiB man
eigentlich nicht recht, wozu er diese Unterscheidung so eingehend
durchfithrt; denn er selbst wendet die fiir das Verstindnis der
jidisch-religiosen Uberlieferung iiberaus wichtigen Grundbe-
griffe nicht an. Hitte er uns nicht jedesmal zeigen miissen, welche
Aussagen der jiidischen Uberlieferung fiir den Bestand der jiidi-
schen Religion und damit fiir das Leben des jiidischen Volkes
entscheidend gewesen sind? Auch sagt er uns nicht, wie etwas
zur Halacha, d.h. zur Richtschnur wird, daBl sie sich nicht auf
das Ritualgesetz beschrinkt (wie man aus S. 75 schlieBen kénnte),
sondern weithin auch die Sittenlehre und insbesondere das Ver-
halten zum Nichtjuden bestimmt, daB die Halacha der Lebensnerv
des Judentums ist, d.h. also, daB sie den jiidischen Menschen zu
dem macht, was er ist, indem sie ihn von der restlichen Mensch-
heit absondert. Dies alles darf Farbstein aus apologetischen Griin-
den nicht niher ausfithren. Die Bezeichnung der Haggada als
Poesie des Talmud zum Unterschied von seiner Prosa, der Ha-
lacha, ist selbst ,poetische‘ Ausdrucksweise und nur geeignet,
das Verstindnis fiir die lebenswichtige Aufgabe, welche die
Halacha im Gegensatz zur Haggada zu erfiillen hat, zu verwischen.

Leopold Zunz, der Begriinder der jiidischen Wissenschaft, defi-
niert Halacha als ,,Regel’ und Haggada als , Gesagtes und er-
klart weiter: , Die Halacha muBte von dem, der sie verkiindigt,

219



gehort worden sein; fiir die Haggada geniigt es, um Haggada
zu sein, daB sie eben nur gesagt wird‘‘ 14, Die Halacha ist demnach
die mafB- und richtunggebende, verbindliche Regel. Da uns nun
von jiidischer und im AnschluB an sie von christlich-gelehrter
Seite einzelne Haggada-Sitze immer wieder als , jiidische Lehren‘
vorgetragen werden, so ist es wichtig, da wir uns iiber den Be-
griff der Haggada sowie iiber ihre Funktion in der jiidischen Uber-
lieferung Klarheit verschaffen. Aus Zunz’ Begriffsbestimmung
geht hervor, daf sie keine Regel oder Richtschnur ist. H. S.
Hirschfeld definiert Haggada als ,,Meinung‘‘ 15 oder ,theore-
tische Ansicht*, als ,,eine Wahrheit, die bis jetzt nur vorgetragen
wurde, sich aber noch nicht im Leben bewihrt hat oder gar keine
wirkliche praktische Anwendung sucht‘ 16,

Die Haggada ist in der jiidischen Uberlieferung die groBe Gegen-
spielerin der Halacha. Haggada-Siatze sind im Gegensatz zur
Halacha von einer erstaunlichen, bisweilen wuniversalistischen
Weitherzigkeit. In der Haggada macht sich das durch die Enge
des Gesetzes bedringte jidische Herz Luft. Aber die Halacha
behilt letzten Endes die Oberhand, und Haggada bleibt doch eben
nur ,,Gesagtes‘“ oder , Mitgeteiltes®, sie ist nur ein Blick in die
befreiende Weite; der Zaun der Halacha hilt den Juden davon
zuriick, einen wirklichen Schritt in diese Weite zu tun. Die
Haggada wiirde das Gesetz aufheben, wenn es die Halacha nur
zulieBe. Ein Judentum, das sich auf die Haggada griindete, ware
kein Judentum mehr, sondern etwas anderes — vermutlich eine
Art liberales Christentum 17.

14 Die gottesdienstlichen Vortrige der Juden, 1832, S. 42 und 333 f.

15 Die halachische Exegese, 1840, S. 13.

16 Die hagadische Exegese, 1847, Einleitung.

17 Das heutige liberale Judentum, das der Haggada in ihrer modernen
Weiterentwicklung groBeren Spielraum 1Bt und von der Halacha nur das
Allernotwendigste zuriickbehalten hat, ist in seinen sittlich-religiosen An-
schauungen vom liberalen Christentum oft kaum zu unterscheiden. Was
es aber bei aller Ahnlichkeit mit dem liberalen Christentum doch noch Ju-
dentum bleiben 148t, ist jener Restbestand von Halacha. Vgl. hierzu: ,,What
is Judaism?‘‘ in International Review of Missions, Oktober 1946.

220



Farbstein selbst gibt uns auf S. 76 ein Beispiel an die Hand,
welches den Sachverhalt gut illustriert. Er zitiert mitten in einem
Abschnitt iiber den halachischen ,,Zaun fiir das Judentum‘* eine
haggadische Betrachtung aus dem Talmud !, um uns zu zeigen,
daB die Talmudlehrer gar nicht so engherzig waren, wie man sie
gewohnlich darstellt. Freilich sagt er uns nicht, daBl diese Betrach-
tung Haggada ist, und keine Halacha. Dies wire auch nicht nétig
— konnen wir doch nun selbst leicht herausfinden, daB es sich
hier um Haggada handelt —, wenn Farbstein nicht die Erkla-
rung vorausgeschickt hitte: ,, Die Talmudlehrer sehen aber trotz-
dem ein, daB die rituellen Vorschriften das Riickgrat der Reli-
gion nicht ausmachen‘. Zunichst miissen wir darauf aufmerksam
machen, daB das jiidische Gesetz keineswegs nur aus rituellen Vor-
schriften besteht: von den 613 Geboten und Verboten beziehen
sich etwa zwei Fiinftel auf nicht-rituelle Belange. Abgesehen da-
von ist Farbsteins Erklirung auch insofern irrefiihrend, als sie
den Unterschied zwischen Halacha und Haggada, den Farbstein
selbst eben erst miihselig herausgearbeitet hat, ganz und gar ver-
wischt. Er weiB natiirlich sehr wohl, was er tut, denn er weiB,
daB die , Einsicht der Talmudlehrer’ eben nur Einsicht ist und
Einsicht bleibt, ,theoretische Ansicht‘, wie Hirschfeld sagt, ,die
gar keine wirkliche praktische Anwendung sucht. Haggadische
Einsichten haben die MaBgeblichkeit der Halacha fiir die jiidische
Religion nicht im geringsten beeintrachtigt oder entkriftet. Farb-
steins Satz ist, drittens, eine durch nichts genechtfertigte Ver-
allgemeinerung: nicht ,die Talmudlehrer haben hier eine Ein-
sicht gehabt, sondern nur ein einzelner Rabbi.

In jener Haggada-Stelle werden nimlich die 613 mosaischen Vor-
schriften auf Grund verschiedener Prophetenspriiche nach und
nach auf elf, sechs, drei und schlieBlich auf eine einzige Vorschrift
zuriickgefithrt, namlich: ,,Der Gerechte wird seines Glaubens
leben*‘. Dies wire in der Tat ein iiberaus weitherziges Zugestind-
nis. Leider ist zu beachten, daB der Satz als haggadischer Satz
Theorie ist und bleibt und in Wirklichkeit keine einzige der 613
Vorschriften aufhebt. Ein Jude, der mit dieser letzten Reduktion

18 pMak 23b unten (nicht 24a).

221



des mosaischen Gesetzes auf den bekannten Spruch des Propheten
Habakuk konsequent Ernst machen wiirde, stiinde auf dem Boden
paulinischer Glaubenshaltung und wire kein Jude mehr im Sinne
verbindlicher jiidischer Lehre. Die Propheten koénnen die Vior-
schriften der Tora weder aufheben noch reduzieren. Die Auf-
gabe der Propheten war es, die Tora zu iiberliefern 1°. Nach dem
172. Gebot 20 wird Gehorsam gegen die Propheten verlangt, so-
weit diese innerhalb der Vorschriften der Tora bleiben.

Die haggadische Betrachtung iiber die Zusammenfassung der 613
Gebote und Verbote in einer einzigen Vorschrift wurde einmal von
R. Simlaj, einem palidstinensischen Amorder des 3. Jahrhunderts,
vorgetragen. Sie war nicht als bindende Lehre gemeint und ist
auch nie bindende Lehre geworden. Entscheidend blieb dagegen
der alte Mischnasatz 2, an den R. Simlaj seine Gedanken offen-
bar ankniipft: ,,Es hat dem Heiligen, gepriesen sei er, gefallen,
Israel ein Verdienst zu schaffen; denn er hat ihnen die Toravor-
schriften umfangreich gemacht, wie geschrieben steht (Jes. 42,
21): Der Herr wollte ihnen wohl um seiner Gerechtigkeit willen,
dafl er das Gesetz groB und herrlich mache‘‘. Das Prophetenwort
wird hier als Bestiatigung fiir die Fiille der Toravorschriften aus-
gelegt. In diesem Sinne heischen die Propheten Gehorsam, nam-
lich, wenn sie sich in Ubereinstimmung mit der Tora auslegen
lassen.

Es unterliegt keinem Zweifel, daB uns heutigen christlich beeinflu8-
ten Menschen die haggadische Bibelauslegung meist ndher liegt als
die halachische. In jiidischen apologetischen Werken — hier folgt
Farbstein den andern Apologeten — werden auch fast immer hagga-
dische Betrachtungen zitiert, um sie als ,,jiidische Lehre‘ aufzu-
zeigen, eben weil sie die Engherzigkeit der Halacha weit hinter
sich lassen und die jiidische Religion in ein giinstigeres Licht
stellen. In fast allen Fillen handelt es sich um private Meinungs-
auBerungen einzelner Rabbinen oder Gelehrtenschiiler. Wenn

19 Abot 1, 1.

20 Nach der Zihlung des Maimonides.
21 Mak 3, 16.

222



diese Meinungen den Toravorschriften nicht zuwiderlaufen, so
kann man sie annehmen oder auch lassen, ohne einen Schaden
fiir sein Judentum zu nehmen. Gewdohnlich wird in modernen
jitldischen Biichern die Einzelstimme mit den Worten eingeleitet:
,2unsere Lehrer sagen‘‘ oder ,junsere Weisen lehren‘ oder so dhn-
lich, als ob das dann folgende Talmud- oder Midraschzitat eine
allgemein anerkannte, das Judentum konstituierende Grundlehre
enthielte. Dies trifft nicht zu, es sei denn, daB der angefiihrte
Satz ausnahmsweise eine Halacha ist. Halacha wird in solchen
Werken selten zitiert, und wenn es einmal geschieht, so ist das
Zitat in der Regel unvollstindig; meist werden dann einschrin-
kende Zusitze ausgelassen, oder es wird gesetzlich-technischen
Ausdriicken eine allgemeinere Bedeutung zugeschrieben, die sie
nicht haben (z.B. der Begriff , Nichster‘, siehe weiter unten).
Das Wort ,Lehre* hat in diesem Zusammenhang durchweg einen
sehr losen Sinn, und zwar ist es gleichbedeutend mit ,,Gedanke,
,,Ansicht, | Privatmeinung‘ usw., bestenfalls mit einer unver-
bindlichen Empfehlung. Es hat hier nicht den gleichen, vollen,
verbindlichen Sinn wie in unserer Redeweise, z. B. wenn wir von
christlicher Lehre sprechen, wo es entweder Glaubensartikel oder
religiose oder ethische Verpflichtung bedeutet. Dies ist zu be-
achten, wenn uns Gedanken aus der rabbinischen Literatur als
jiidische Lehre vorgetragen werden. Was hingegen autoritativ ist,
was das Judentum tatsdchlich ausmacht und gegen die Umwelt
abgrenzt, das ist in den 613 Vorschriften enthalten 22.

Mit diesen Ausfithrungen sollen aber die hohen religiésen und
sittlichen Gedanken, wie sie sich oft in der Haggada und auch

22 Wiewohl manche dieser Vorschriften heute nur noch theoretische Giiltig-
keit haben, hauptsichlich deshalb, weil Israel im Exil lebt, so sind sie
doch niemals auBler Kraft gesetzt worden. Ob sie wieder volle praktische
Giiltigkeit haben werden, wenn Israel sein eigenes Staatswesen im Land
Israel aufrichten wird, das 1dBt sich jetzt noch nicht sagen. Viele Dinge
aber, die heute in Palistina geschehen, z. B. der sogenannte Terrorismus,
stehen mit einigen Vorschriften in eigentiimlichem Zusammenhang, z.B.
Gebot 187 und Verbote 48—52. Jedenfalls lieBe sich manche Tat, die von
ethischen Gesichtspunkten aus zu verurteilen ist, mit den genannten Vor-
schriften rechtfertigen.

223



in spateren religios-ethischen und mystischen Schriften kundtun,
nicht um die verdiente Anerkennung gebracht werden. Einzelne
ethische Spriiche der Haggada stehen bisweilen den sittlichen
Lehren des Christentums an Weite und Tiefe der Gesinnung kaum
nach; ebenso hat auch das jiidische religiose Denken manche
Ideen entwickelt, die den Glaubenslehren des Christentums nahe-
kommen 23.

Bisweilen wurden spiter auch Zweifel an der Richtigkeit vieler
Gesetzesforderungen laut, wie z. B. bei dem feinen Mystiker Juda
Chasid aus Regensburg (um 1200), der die letzte Entscheidung
in die personliche religiose Verantwortung legte: ,,Es ist vieles
gesetzlich gestattet®, heiBt es in seinem ,,Buch ider Frommen®,
,aber der, der es tut, wird dereinst groBe Rechenschaft ablegen
miissen‘ 24, Die jitdische Seele hat sich je und je bemiiht, iiber
die Enge des Gesetzes hinauszuwachsen 25; aber die gesetzliche
Uberlieferung war stirker als alle jene Regungen und Bewegun-
gen. Das strengglaubige Judentum beruht nach wie vor auf seiner
Halacha und ist den spekulativen Gedankenfliigen seiner Hagga-
disten nicht gefolgt. Nur dann und wann haben einzelne jiidische
Menschen die Fesseln des Gesetzes fiir sich zu sprengen ver-
mocht 26,

23 Vgl. Judaica, Januar 1947, S. 271. Vgl. a. Anm. 74.

24 Nach Zunz, Zur Geschichte und Literatur, 1845, S. 141f. — Das ,,Buch
der Frommen‘, wie auch einige andere haggadistische Werke, z. B. der
,Tlanna debe Elijjahu‘, werden oft zur Verteidigung der jiidischen Ethik
herangezogen, zumal hinsichtlich des Verhaltens gegeniiber Nichtjuden, iiber
welche in der Gesetzesliteratur von der Mischna bis zum Schulchan Aruch
mancherlei diirftige, an doppelte Moral grenzende Verordnungen und Emp-
fehlungen zu finden sind. Vgl. Anm. 75. Uber die Verwendung des ,,Buches
der Frommen‘ siehe J. S. Bloch, Israel und die Voélker, Berlin-Wien, 1922,
Register S. 788 f. Desgl. Farbstein S. 90.

25 Hierher gehort z. B. auch die chassidische Bewegung.

26 Von hier aus ist es zu verstehen, wenn Judenchristen ihren Autobio-
graphien haufig folgende Titel geben: ,Licht nach dem Dunkel* (Prof. E.
Oppenheimer), ,,Out of the Shadows into the Light“ (Die Bekehrungs-
geschichte einer Jidin, Church Missions to Jews, 1035), u. a.

224



IV.

Wir wollen nun einen etwas anders gelegenen Fall einer jiidischen
»,Lehrmeinung‘‘ betrachten. Farbstein sagt auf S. 107 am Schlusse
eines Abschnittes iiber ,die allgemeine Stellung der Frau‘‘, daB
in der Frage, ob man Toéchter die Tora lehren soll, die Meinun-
gen auseinandergingen. Ben Azzai behauptete, man sei dazu ver-
pflichtet, wihrend R. Eliezer meinte, daB man sie damit nur Aus-
schweifung lehrte. Farbstein erwédhnt den Zusammenhang nicht,
in dem diese Ausspriiche stehen. Er gibt, vielleicht nicht ganz
ohne Absicht, ein falsches Bild, insofern er den Eindruck erweckt,
daB eigentlich keine grundsitzliche Einigung iiber das Verhilt-
nis der Frau zur Toraoffenbarung, d.h. iiber ihre religiose Stel-
lung, erzielt worden sei. Dieser Eindruck ist falsch. Uberdies
handelte es sich hier iiberhaupt gar nicht um den Versuch einer
grundsitzlichen Untersuchung — denn diese Frage war lingst
in negativem Sinne entschieden worden!

Die Mischna, welche Farbstein nur unvollstindig anfiihrt 27, stellt
namlich fest, daB das Fluchwasser, das eine des Ehebruchs ver-
dichtige Frau nach Num. 5 trinken muB, seine Wirkung nicht sofort
zeigt, sondern erst nach ein, zwei oder gar drei Jahren, wenn die
Frau irgendein Verdienst hat. Daraus schlieBt Ben Azzai, daB
man seine Tochter die Tora lehren miisse, damit sie eben wisse,
falls sie das Fluchwasser trinken muB}, daB ein Verdienst die Wir-
kung des Wassers hinausschiebt.

Zum niheren Verstindnis dieses Ausspruches muB bemerkt wer-
den, daB Ben Azzai, wie wir aus seinen andern AuBerungen wissen,
weitherziger urteilte als seine Zeitgenossen. Er vertrat oft eine
Ansicht, die der iiberlieferten Auffassung und Haltung ganz und
gar entgegengesetzt war. AuBerdem war er kein ordinierter Rabbi,
sondern nur ein Weisenschiiler. Wenn er auch seiner Persénlich-
keit wegen in hohem Ansehen stand, so hatte er doch kein selb-
stindiges Lehramt inne. Wohl nahm er an halachischen Diskus-
sionen teil, doch kam ihm in Entscheidungen nicht dieselbe Au-

27 Sota 3, 4.

2325
5  Judaica, Bd. IV, 3



toritat zu wie z. B. dem Rabbi Eliezer. Dieser erwiderte: ,,Wer
seine Tochter Tora lehrt, der lehrt sie Ausgelassenheit’‘. Denn
wiirde man sie in der Tora unterrichten, so wiirde sie sich auch
des Mittels zu bedienen wissen, welches die Wirkung des Fluch-
wassers und damit ihre Uberfithrung hinausschiebt. Ihre Uber-
tretung bliebe dann auf lingere Zeit verborgen. Auf diese Weise
konnte die Kenntnis der Tora sie dazu verleiten, es mit der Siinde
leicht zu nehmen. Die Torakenntnis fiir seine eigenen Zwecke
auszuniitzen, war frevelhaft28; um so frevelhafter wire es ge-
wesen, sich ihrer zu einem siindigen Lebenswandel zu bedienen.
Aus dieser Debatte entnehmen wir, daB Ben Azzais Ausspruch
ein VorstoB gegen eine alte, Gesetz gewordene Sitte war. Dieser
VorstoB wurde abgewiesen. Das Diktum R. Eliezers, der von sich
sagen konnte, daf er niemals etwas gelehrt habe, was er nicht
von seinen Lehrern gehort habe, blieb auch in der Folgezeit be-
stehen. Nur haben ihm die spateren Rabbinen ein Waortchen hin-
zugefiigt, damit der Ausspruch nicht dahin miBverstanden werde,
daB das Toralehren an sich ein Anleiten zu leichtfertigem Leben
sei: Eine Tochter Tora lehren ist, wie wenn man sie Ausge-
lassenheit lehrte 29. Auf den Vorschlag des Ben Azzai geht die
Gemara gar nicht erst ein.

Trotz der Anweisung in Deut. 31,12 und trotz des Vorbildes,
das Ezra gegeben hat (Neh. 8,2f.), besteht nach alter rabbini-
scher Uberlieferung keinerlei Verpflichtung fiir den Vater, die
Tochter in der Tora zu unterrichten oder unterrichten zu lassen,
noch fiir Frauen und Tochter, Toraunterricht zu nehmen. Begriin-
det wird diese Verordnung mit Deut. 11,19, wo es heifit: ,jund
lehrt sie (die Worte der Tora) eure S6hne‘‘; die rabbinische Er-
klairung fiigt hinzu: ,aber nicht eure To6chter 30. Bekanntlich
heiBt es auch im Schma: ,jdu sollst sie deinen Séhnen einschar-
fen‘“ (Deut. 6,7). Diese alte Bestimmung hat auch in spiterer
Zeit ihre Giiltigkeit behalten. Sie bildet das 11. der 613 Gebote,

28 Hillel sagte: ,,Wer sich der Krone (der Tora) bedient, vergeht (Aboth
1, 13).

29 bSota 21b.

30 bQid 29b; Sifre Deut. 11, 19.

226



zu welchem Maimonides ausdriicklich bemerkt: ,,Frauen sind nicht
dazu verpflichtet‘¢ 31,

Dies alles weiB natiirlich Farbstein sehr wohl, aber apologetische
Griinde halten ihn davon zuriick, uns den wahren Sachverhalt auf-
zuzeigen. Mit seinem Talmudzitat macht er uns glauben, daB die
Meinungen dariiber tatsiachlich und grundsitzlich geteilt gewesen
seien. In Wirklichkeit ist aber nur einmal bei einer besonderen
Gelegenheit und in einem besonderen Zusammenhang eine ge-
genteilige Stimme vernommen worden, und diese tauchte moch
am gleichen Tage im breiten Strom der gesetzlichen Uberliefe-
rung unter! Die Tora blieb Sache der Minner.

DaB die jiidische Religion ,,Mannerreligion* ist, unterliegt also
keinem Zweifel. Hoch hitte diese Tatsache allerdings weit besser
ausarbeiten kdnnen, hitte er sein Material direkt aus den jiidischen
Quellen bezogen. Zudem hat er seine nicht sehr zahlreichen
Notizen iiber die religiose Stellung der Frau im Judentum iiber
sein Buch verteilt, wihrend dieses wichtige Thema ein ganzes
Kapitel fiir sich verdient hitte. Eine Monographie hieriiber
scheint es noch nicht zu geben32. Von jiudischer Seite ist sie
kaum zu erwarten. Die bisherigen jiidischen Darstellungen sind
durchaus apologetisch gehalten und lassen alles Unvorteil-
hafte weg. Hier sollen nur einige fiir die vergleichende Reli-
gionsgeschichte wichtige Uberlieferungen besprochen werden.

Seit altersher ist der Jude verpflichtet, tiglich drei bestimmte
Segensspriiche zu sagen. Der Jude soll Gott preisen, daB er ihn
1. nicht zu einem Goj, 2. nicht zu einem Weibe und 3. nicht zu
einem Unwissenden gemacht habe. Die Quellen fiir diese Segens-
spriiche sind: bMen 43b; tBer 7,18; jBer 13b Zeile 19 von unten.
Die Babli-Stelle gibt den ersten Spruch, vermutlich aus Griinden
der Selbstzensur, in der folgenden Form: ,,daB du mich zum Israe-
liten gemacht hast‘. Die Begriindung fiir diese Segensspriiche
finden wir in der Tosefta und im Jeruschalmi (a.a.Q.): 1. nach
Jes. 40,17 sind alle Gojim (Volker) vor Gott wie ein Nichts;

31 Sefer ha-mizwoth, Ausgabe Zolkiew 1855, fol. 45c.
52 Vgl. Theol. Wb. z. N.T., I, 781 fi. :

227



2. dem Weibe sind keine Gebote aufgetragen; 3. der Unwissende
hat keine Siindenfurcht.

Der ,,Unwissende‘’ ist in der Regel mit dem Am-ha-arez iden-
tisch. Die genannten drei Gruppen von Personen sind offenbar
Menschen, die nicht in der gleichen Gottesgemeinschaft stehen wie
der (gottesfiirchtige) israelitische Mann. Das jiidische Weib so-
wie der Nichtjude sind infolge ihres Standes davon ausgeschlos-
sen. Beim Unwissenden (jitdischen Stammes) liegen die Dinge
insofern etwas anders, als er durch das Studium der Tora ein
Wissender werden kann. Bekanntlich war der berithmte Rabbi
Akiba von Haus aus ein Am-ha-arez. Tatsiachlich wird denn auch
in der Babli-Stelle empfohlen, statt des dritten Spruches den fol-
genden zu sagen: ,,daB du mich nicht zu einem Sklaven gemacht
hast‘‘; allerdings wird die von uns hier vorgebrachte Begriindung
dort nicht erwahnt.

Der Goj, das Weib, der Sklave, diese drei, und nur diese drei,
stehen auBerhalb der vollen Gemeinschaft mit Gott. Allein der
freie israelitische Mann ist kraft seiner Abrahamssohnschaft dieser
Bundesgemeinschaft teilhaftig. Hinter dem dreifachen Lobspruch
steht also das zentrale jiidische Religionsbekenntnis, soweit es
die menschliche Seite betrifft; nach der gottlichen Seite hin ist
es das Bekenntnis zum Einen Gott 33.

Die glaubensmiBige Bedeutung dieser sehr alten dreiteiligen For-
mel geht uns erst im Blick auf Galather 3,28 auf. Das ganze
dritte Kapitel des Galaterbriefes handelt von dem Riickfall der
jungen Christengemeinde in den Glauben, daB Abrahamssohn-
schaft und Gesetzeserfiillung fiir das Heil noch nétig oder zu-
mindest forderlich seien. Paulus weist sie zurecht und faBt zum
SchluB noch einmal das Neue in einem Satze zusammen, der offen-

33 In der letztgenannten Form — Goj, Weib, Sklave — sind die drei Spriiche
auch in das tidgliche Morgengebet aufgenommen worden, doch steht in den
neueren Gebetbiichern aus Zensurgriinden gewdéhnlich ,,Nokhri‘ statt ,,Goj*,
oder der ganze erste Passus lautet entsprechend der Babli-Stelle: ,,daf du
mich zum Israeliten gemacht hast. Die jiidische Frau sagt anstelle des
zweiten Spruches: ,,daB du mich nach deinem Wohlgefallen gemacht hast*.

228



bar an die bekannte alte judische Formel ankniipft: In Christus
gibt es keinen Unterschied zwischen Jude und Grieche (Israel
und Goj), zwischen einem Sklaven und einem Freien, einem Weib
und einem Mann34), Unter Benutzung der Formel und im Ge-
gensatz zu ihr prigt Paulus das Bekenntnis der Universalitit des
Christentums 35,

Obzwar die jiidische Religion eine Minnerreligion ist, so diirfen
wir diese Tatsache doch nicht in ihrer Isoliertheit sehen, sondern
miissen sie als eine Folge des besonderen Charakters der jiidi-
schen Religion erkennen, welcher sie ebenso zur Religion des
Abrahamssamens unter AusschluB der iibrigen Menschheit und
zur Religion der Freien macht 36,

Aus der erwiahnten Babli-Stelle miissen wir noch eine interessante
Bemerkung nachtragen. Auf die Empfehlung, daf statt ,,Unwissen-
der* ,,Sklave“ zu sagen sei, wendet jemand ein, daB die Erwih-
nung des Sklaven nicht notig sei, da er beziiglich der religiésen
Verpflichtungen ohnehin mit dem Weibe auf der gleichen Stufe

3¢ In dieser Reihenfolge auch im Jeruschalmi.

35 Billerbeck hat den Zusammenhang von Gal. 3,28 mit der jiidischen Be-
kenntnisformel leider nicht erkannt und diese auch nicht erwahnt (Kommen-
tar 111,557 ff.). Zur Erliuterung des Gegensatzpaares Jude-Grieche fiihrt
er das Wortpaar Israelit-Proselyt an; der Proselyt steht jedoch in keinem
Gegensatz zum Israeliten, wenn er diesem auch nicht in allen Stiicken gleich-
kommt. Damit wird der Sinn und die Tragweite der paulinischen Formu-
lierung abgeschwicht.

36 Unter diesem Gesichtspunkt erschlieft sich uns auch das volle Verstind-
nis fir Joh. 8,33b: , Wir sind niemals jemandes Knechte gewesen; wie
kannst du sagen: Ihr sollt frei werden?* Auch an dieser Stelle iibersieht
Billerbeck die Eigenart der jiidischen Fragestellung und trigt kaum etwas
zu ihrem Verstindnis bei.

Zum Gegensatz Jude-Goj vergleiche man die zahlreichen Stellen aus den
Evangelien, beginnend mit der Predigt des Taufers und der ersten Predigt
Jesu in der Synagoge von Nazareth. Es wiirde sich verlohnen, einmal das
grundsatzliche Neue im Christentum auch auf Grund der alten dreiteiligen
Formel darzustellen. Die Griinde fiir die Ablehnung des Christentums durch
die Synagoge von Anbeginn wiirde dann in einem neuen Lichte erscheinen.
Es wiirde auch ersichtlich werden, dafl Jesu Gottessohnschaft nur der for-
'male und vorgebliche Grund fiir seine Verurteilung war. Vgl. a. Judaica,
a.a. 0. S. 266—269.

229



stehe 37, Darauf wird ihm die Antwort zuteil: ,,der Sklave (un-
terscheidet sich trotzdem von der Frau, denn er) ist mehr zuw
verachten‘“. Hieraus folgt, daB der Goj (Heide, Nichtjude, der
»arieche* des N.T.), das Weib und der Sklave, die religios als
minderwertig gelten, gleichzeitig auch gering geachtet wurden 38,

Es ist nun nicht nétig, fiir die religiose Minderbewertung und
tatsdchliche Geringschitzung des Weibes aus dem rabbinischen
Schrifttum Belege anzufiihren; sie sind duBerst zahlreich 3°. Ob-
jektive Darstellungen lassen den negativen Ausspriichen gewohn-
lich mit einem Aber die giinstigen Aussagen folgen, deren es in
der Tat einige gibt, ohne aus dieser Nebeneinanderstellung irgend-
welche Schliisse zu ziehen. Es hat wohl noch niemand darauf hin-
gewiesen, daB alle vorteilhaften MeinungsauBerungen, daB man
z. B. seine Frau achten, lieben, ehren und nicht kranken solle 40
und anderes mehr 41, sich ausschlieBlich auf die verheiratete Frau
beziehen, nicht aber auf das Weib schlechthin. Fiir die verhei-
ratete Frau gilt natiirlich auch das Negative, das allgemein iiber
das Weib ausgesagt wird, vor allem die religiose Minderbewer-
tung, da ja auch die Fhefrau den Naturstand ihrer unverheirateten
Geschlechtsgenossinnen teilt. Dennoch hat die Ehefrau ihnen ge-
geniiber eine Sonderstellung. Sie ist eben nicht mehr nur weibliche
Person, sondern die rechtmaBige Frau eines israelitischen Mannes;
und das ist sehr wichtig. Sie macht den Mann eigentlich erst
zum vollen Biirger in der jidischen Religionsgemeinschaft, denn
er bedarf ihrer zur Zeugung der Nachkommenschaft 42, sie ist die
Mutter seiner Kinder, sie ist ,,sein Haus‘‘. Diese Stellung nimmt
sie ein, selbst wenn sie keine gute Frau ist. Ist sie aber eine
gute Frau, so erteilt ihr die Haggada volles Lob: sie ist ihres

37 bChag 4a.

38 Allgemein darf des Josephus Urteil gelten: ,,Das Weib ist in jeder Be-
ziehung geringer als der Mann* (c. Apion 2,24).

8 Vgl. Theol. Wb. a.a.O. und Billerbeck IV, 1226 Register.

40 Von Farbstein angefiihrt, S. 106.

41 Billerbeck III, 610 f. '

42 Das ist eine heilige Pflicht. Auf der Zweckbestimmung der Frau, fiir
ihren Mann Nachkommen zur Welt zu bringen, beruht auch die Einrichtung
der Leviratsehe.

230



Mannes Reichtum, seine Krone, sein Schmuck usw. Die gute Frau,
dies miissen wir beachten, erhilt ithre Ehrungen nur mit ausdriick-
licher Beziehung auf ihren Gatten und Herrn, der sie erworben
und in Besitz genommen hat. Diejenige Frau ist gut und lobens-
wert, die ihrem Mann in allem, das er ist und hat, forderlich ist.
DaB sie auch gottesfiirchtig sein muB, ist selbstverstindlich 43.
Inbezug auf sich selber ist die Frau nichts. Der Satz, daB die Fraun
dem Manne zum Schmuck gereiche, 1aBt sich nicht umkehren 44,
Die hochste Stufe als Ehefrau erreicht sie, wenn sie bis zu vélliger
Selbsthingabe ihrem Manne dient. So hat R. Akiba vor seinen
Schiilern bekannt, daB alles, was er und sie an Gelehrsamkeit
gewonnen hiitten, seiner Frau Rahel zu danken wire, die unter
iibermenschlichem Selbstverzicht sein Torastudium veranlaBt und
ermoglicht hatte. Akibas Rahel ist das rabbinische Ideal einer
Ehefrau.

Als Beispiel einer geistig hochstehenden, selbstbewuBten, helden-
haften und ihren minnlichen Zeitgenossen iiberlegenen Frau wird
stets Berurja, die Frau R. Meirs, genannt, zumal wenn es gilt, die
grundsitzlich negative Einstellung der Rabbinen zum Weibe ab-
zuschwichen (Farbstein 106). Was von ihr berichtet wird, zeigt,
daB sie sich gegen eben jene Einstellung auflehnt. Berurja ist
eine in jeder Beziehung auBlerordentliche Frau; aber sie ist den
Rabbinen nicht zum Ideal einer jiidischen Ehefrau geworden.
Gerade wegen ihres SelbstbewuBtseins und ihrer Uberlegenheit
war sie ihnen unertriglich. Es ist darum nicht verwunderlich,
daB man ihr eine schidndliche Geschichte angehingt hat, um sie
schlieBlich doch noch moralisch zut vernichten. Sie soll ihr Leben
auf eine schmihliche Weise beendet haben. Die Legende finden
wir aber erst knapp tausend Jahre spiter bei Raschi iiberlie-
fert45. Die Geschichte ist m. W. nirgendwo iibersetzt, und in

43 Vgl. die Liste der stets auf ihren Mann bezogenen guten Eigenschaften
der Frau im Buch der Spriiche und bei Sirach (Stellenverzeichnis im Theol.
Whb. a.a.0.), besonders in dem auch von Farbstein hervorgehobenen ,,Lob-
lied des tugendsamen Weibes‘ (Prov. 31, 10 ff.).

4 GnR 47.

4 [n seinem Kommentar zu Aboda zara 18b. Die Gemara selbst spielt
allerdings schon auf eine ,Sache mit der Berurja®“ an, woraus wohl zu

231



neueren judischen Schriften wird nur selten auf sie hingedeutet 46.
Da sie aber fiir das Verstindnis unserer Frage wertvoll ist, so
soll sie hier in Ubersetzung folgen:

,,Berurja machte sich (wieder) einmal iiber das Wort der Weisen
lustig, daB der Sinn der Weiber leichtfertig sei. Da sprach Meir
zu ihr: ,,Bei deinem Leben, du wirst ihre Worte noch einmal
anerkennen miissen!* Dann trug er einem seiner Schiiler auf,
sie auf die Probe zu stellen, ob sie sich verfithren lieBe. Der
setzte ihr tagelang zu, bis sie sich hingab. Als es ihr zum Be-
wulBtsein kam (was sie getan hatte), erdrosselte sie sich. Dar-
aufhin floh R. Meir wegen der Schande (nach Babylonien).‘

Diese Geschichte ist nach allem, was wir von dieser klugen Frau
wissen, wenig wahrscheinlich. Sollte sie nicht gemerkt haben,
daB ihr Mann ihr eine Falle gestellt hatte? Ferner ist es unfaB-
lich, wie der groBe R. Meir seinen Schiiler beauftragen konnte,
eine der drei Todsiinden 47 in ihrer schwersten Form 48 zu be-
gehen. Die spit iiberlieferte Geschichte ist offenbar ad hoc er-
funden worden. Dafl man sie sich erzihlt hat, zeigt, daB eine
Frau von Berurjas Format im rabbinischen Denken keinen Platz
hat. Sie ist in jeder Beziehung die Ausnahme, welche die Regel
bestitigt.

V.

Sobald von christlicher Seite auf die niedrige Stellung der Frau
im Judentum hingewiesen wird, erhalten wir immer die Antwort,
daB ja auch die Kirche der gleichen Anschauung huldigt: Eure
Weiber sollen in den Gemeinden schwelgen usw. (1. Kor. 14,34 1.).
Wie verhilt es sich damit?

Paulus hat, wie wir aus seiner Antwort auf die jiidische Haltung
gesehen haben, sich zur unterschiedslosen Universalitit des Evan-

entnehmen ist, da man sich schon damals eine dunkle Geschichte iiber sie
erzihlte.

16 Z.B. Bacher, Tannaiten I,397 und 353 (2. Aufl).

47 bSanh 74a: Gotzendienst, Unzucht und Mord.

48 Unzucht mit einer jiidischen Ehefrau.

232



geliums bekannt. Nicht nur sind alle Menschen gleich49), son-
dern alle, ob Mann, ob Weib, behalten die gleiche Stellung vor
Gott auch als Gliaubige. Im letzten Kapitel des Romerbriefes
werden unter 29 namentlich genannten Personen, die Paulus
griBen 14aBt, neun Frauen erwahnt und keineswegs an letzter
Stelle. Die Liste beginnt mit dem Namen einer Frau, und einmal
ist eine Frau vor ihrem Mann genannt. Das ist etwas ganz und gar
Neues gegeniiber der jiidischen Denkweise. Die Erklarer des
Neuen Testaments pflegen hier bisweilen auf den EinfluB helle-
nistischer und rémischer Anschauungen hinzuweisen; dieser Ein-
fluB war vorhanden, doch entscheidend war er keineswegs. Paulus
folgt dem Vorbilde Jesu, der zwischen Mann und Frau als gott-
suchenden Menschen keinen Unterschied macht und mit dieser
Haltung bei den jiidischen Weisen und Lehrern mehr als einmal
AnstoB erregt hat. Aus der Lehre Jesu lieB sich keine Minder-
bewertung der Frau ableiten. Dennoch machte sie sich im kirch-
lichen Leben bald geltend. Wie kam das?

Jesus hatte es noch mit einzelnen Menschen zu tun. Um den Kreis
seiner Jiinger und der Frauen bildete sich die erste Gemeinde in
Jerusalem. In rascher Folge entstanden allenthalben in der ro-
mischen Welt weitere Gemeinden, die sich schlieBlich zur Kirche
Christi organisierten. Eine Ordnung des Lebens zunichst der
Gemeinde und dann der Kirche erwies sich als notwendig. Das
Evangelium richtete sich zwar an alle Menschen, aber unter diesen
doch an den Einzelnen; man wurde auf Grund einer persénlichen
Entscheidung, eines personlichen Glaubensaktes Christ. Das
Evangelium lieferte keine Richtschnur dafiir, wie das Leben einer
religiosen Gemeinschaft zu ordnen war. Allerdings hatte man
Vorbilder, und die Synagoge bot das nichstliegende, hatten sich
doch die christlichen Gemeinden meist im AnschluB an jiidische
und gottesfiirchtige Kreise gebildet. Mit den Vorbildern wurde
aber nicht nur eine Organisationsform iibernommen, sondern auch
manche Haltung, Anschauung oder Lehre, auf welche sich diese
Ordnung griindete.

Vielleicht hiatte das Christentum eine neue von der jiidischen Uber-

9 Vgl Rom. 3,9.23.24 und 5, 18,

233



lieferung unabhingige Gesellschaftslehre entwickeln konnen, ob-
zwar man auch weiterhin mit der biologischen Verschiedenheit
von Mann und Weib hédtte rechnen miissen. Ansitze dazu waren
da. Auch Paulus schien gegen diese ,,Neuerungen‘‘ anfangs nichts
eingewandt zu haben, wenn er auch immer auf gute Sitte und
Ordnung hielt (vgl. 1. Kor. 11,3). Aber zur Entwicklung einer
neuen Sozial- und Geschlechterlehre kam es nicht. Die ersten
judischen Christen glaubten noch immer an ihr Heimatsrecht inner-
halb der jidischen Gemeinschaft. Wie hitten sie dann eine so
grundlegende Umordnung der menschlichen Gesellschaft vorneh-
men diirfen? Eine Generation nach dem Tode Jesu wurden die
Christglaubigen aus den Synagogen ausgeschieden. Sie nahmen
die Traditionen, an die sie sich gewohnt hatten und die stirker
waren als sie, mit. Die nach jidischem Muster erfolgte Zuriick-
dringung der Frau wurde in den Christengemeinden und der
Kirche zur Regel.

Die beiden neutestamentlichen Hauptbelege dafiir sind die oben
erwiahnte Korintherstelle und 1. Tim. 2, 11{f. (neben Eph. 5,22ff.,
wo die traditionelle Haltung christologisch ausgewertet und, wie-
der riickwirkend, begriindet wird). Beide Stellen entsprechen
ganz und gar jidischer Anschauung. Im jiidischen Gottesdienst
durfte die Frau weder vorlesen, noch gar reden, auslegen oder
lehren. Thr Platz war im Hause. Hatte sie Fragen, so richtete
sie sie an ihren Mann. Das war jidischer, zur Halacha gewor-
dener Brauch. Auf diese Tatsache bezieht sich die Korinther-
stelle: ,,wie auch das Gesetz sagt‘. Die Verweisung der christ-
lichen Frau in ,,ihre Schranken‘‘ geschieht also auf Grund jiidi-
scher Vorschriften! Die Timotheusstelle zieht zum Beweise die
Schopfungsgeschichte an, welche ebenfalls in der jiidischen Uber-
lieferung als das stirkste Argument fiir die ungleichwertige Stel-
lung der beiden Geschlechter gewesen ist. Die Frau bringe viel-
mehr, so wird in 1. Tim. 2,15 nahegelegt, in Gottesfurcht ihrem
Manne Nachkommen zur Welt. Wie wir gesehen haben, ist dies
nach jidischer Uberlieferung die Hauptaufgabe der Frau.

Auf textkritische Fragen brauchen wir hier nicht einzugehen, auch
darauf nicht, ob die Anordnung von demselben Paulus stammt,

234



der sich zur Gleichheit der Geschlechter vor Gott bekannt hat.
Moglich ist es schon ®0. Wir diirfen nicht vergessen, daB Paulus
selbst Weisenschiiler und vielleicht gar auch ordinierter Rabbi
war. Wohl hatte er die Gesetzesreligion durch den Glauben iiber-
wunden; aber war damit das jiidische Gesetz auch als Ordnung
des Lebens der (irdischen) Gesellschaft notwendigerweise und
in allen Dingen ausgeschaltet? Das ist die Frage. Die Erklirer
des Neuen Testaments stellen gewdéhnlich fest, daB die Anord-
nung iiber die Stellung der. Frau im christlichen Gemeindeleben
der sonstigen Haltung des Paulus widerspricht und lassen dann
diesen Widerspruch auf sich beruhen. Der Widerspruch 146t sich
aber, wie wir sehen, erklaren. Riihrt die Anordnung von Paulus
selbst her, so ist sie ein Zuriickgreifen auf das rabbinische Juden-
tum, das um so eher moglich war, weil es keine selbstindige
christliche Lehre iiber die Geschlechterordnung gab. War nicht
iiberdies im Glauben vieler Christen, Paulus eingeschlossen, die
Ankunft Christi in seiner Herrlichkeit nahe und sollte dann nicht
ohnehin eine neue Ordnung eintreten?

Wie es sich auch damit verhalten mag, so steht es doch auBer
Zweifel, daB jiidische Tradition auf dem Wege iiber die Ordnung
des Gemeindelebens in die christliche Kirche eingedrungen ist.
Die Autoritit dieser Lehre ist auch spiterhin kaum angetastet wor-
den. In der mittelalterlichen Kirche unterschied sich die Stellung
der Frau kaum von der in der rabbinischen Uberlieferung. Hier
wie dort galt bisweilen das Weib als Tor zur Hélle, als die Mutter
allen menschlichen Ubels.

Dennoch ist der Widerspruch dieser Tradition zu Jesu Haltung
und zu Gal. 3,28 hin und wieder von selbstindigen christlichen
Denkern gesehen worden, wie z. B. von Hieronymus, der, wie aus
seinen Briefen und seinem Leben hervorgeht, sich in seinem Ver-
halten den Frauen gegeniiber von Jesus wenig unterschieden hat.
Das beste zur Verteidigung der religiosen Wiirde der Frau im Mit-

50 Josef Klausner nimmt dies ohne weiteres an und bezeichnet die Anord-
nung als eine ,,opportunistische Konzession® (From Jesus to Paul, London
1044, S. 570). Doch scheint mir, daB Klausner weder Paulus noch der Si-
tuation der Christengemeinden gerecht wird.

235



telalter hat der hierin wohl von Hieronymus inspirierte Abalard
geliefert. Im siebenten noch heute instruktiven Briefe seines Brief-
wechsels mit Heloise fiihrt er alles aus der Heiligen Schrift und
der Geschichte, auch der heidnischen, an, was sich zur religiésen
Gleichwertigkeit der Frau sagen 1iBt. Die Stellen aus dem Ko-
rinther- und dem Timotheusbrief, die dem Geist seiner Haltung
widersprechen, 1468t er unbeachtet.

Eine wirklich kritische Einstellung gegeniiber der kirchlich-jiidi-
schen Tradition zeigt sich erst in der Zeit der Renaissance. Eine
auch in exegetischer Beziehung interessante AuBerung zum an-
befohlenen Schweigen des Weibes findet sich in Lodovico Dome-
nichis Dialog iiber die Wiirde der Frauen 51, die wir in der unten
folgenden Anmerkung in Ubersetzung wiedergeben 52.

51 La nobilta delle donne, Venetia 1549, fol. 117b. — Die an Material reiche
Schrift ist seltsamerweise von Burckhardt nicht beriicksichtigt worden. Eine
deutsche Ausgabe existiert m. W. nicht. Domenichi verfiel wegen der Uber-
setzung einer Schrift Calvins dem Inquisitionsgericht.

82 Mutio: ... Ahnlich hat man der Frau auch die Berechtigung genommen,
das Wort Gottes zu predigen. Und das ist direkt gegen die Schrift, in
welcher ihnen der Heilige Geist durch den Mund Joels verheift: Und eure
Sohne und Tochter sollen den Geist der Weissagung haben. So haben sie
(die Frauen) auch zur Zeit der Apostel 6ffentlich gelehrt, wie z. B. Anna,
das Weib Simeons, die Tochter des Philippus, und Priscilla, des Aquila
Weib. Aber so groB ist die Bosheit der neuen Gesetzgeber gewesen, da8
sie fir ihre eigene Uberlieferung gottliche Sanktion beanspruchten und kithn-
lich behaupteten, daBl die Frauen gerade wegen ihrer natiirlichen Besonder-
heit von geringerem Stande wiren als die Manner. Mit solchen Gesetzen
sind nun die Frauen schimpflicherweise, als ob sie von den Minnern im
Kampf iiberwiltigt worden wiren, gezwungen worden, sich dem Willen
der Sieger zu unterwerfen, und das geschah nicht etwa infolge natiirlicher
Notwendigkeit, sondern durch Gewdhnung, durch Erziehung, schicksals-
miBig und sozusagen mit Gewalt, aus der man sich nur schwer befreien kann.
Cigogna: Ihr beschuldigt die Manner derartig der Tyrannei und der Un-
verschimtheit gegen die Frauen, daB ich mich gezwungen sehe, noch einmal
die von uns so oft berithrte Geschichte von der Eva in Erinnerung zu
bringen. Ihr wiit doch, daB unsere Autoritit iiber die Weiber rechtmiBig
ist und von Gott stammt? Der, als er Eva verfluchte, zu ihr sagte: Du
wirst unter der Gewalt des Mannes sein, und er wird dein Herr sein. Wozu
also die Mianner in solcher Weise tadeln, wenn sie das, was sie tun, billiger-
weise tun?

236



Erst die Neuzeit hat gewisse Vorurteile gegen die Frau fallen
lassen. Nicht nur hat sich das emanzipierte Judentum in seiner
Stellung zur Frau den heute in der nichtjiidischen Umwelt verbrei-
teten Anschauungen im allgemeinen angeschlossen, sondern es
haben jiidische Frauen (in der jiidischen wie der allgemeinen
Frauenbewegung) viel dazu beigetragen, der Frau zu einer wiir-
digeren Stellung zu verhelfen. Von einer idealen Ordnung der
Geschlechter sind wir aber auch heute noch weit entfernt. Die
negative altjiidische Haltung der Frau gegeniiber ist in unserer
sogenannten christlichen Kultur immer noch in weitem MaBe be-
stimmend. Wir haben kaum ein Recht, den Juden vorzuhalten,
daB in ihrer Uberlieferung die Frau als Besitz gewertet wird
(Hoch 47; Farbstein 107), solange die Christenheit nicht imstande
ist, eine wirklich christliche Geschlechter- und Gesellschaftsord-
nung zu schaffen 53, Zwar wird nach christlicher Auffassung der

Mutio: Wenn Ihr nun die Heilige Schrift weiter durchgeht, so werdet Ihr
sehen, daB Christus diesen Fluch weggenommen hat.

Cigogna: Da Thr mich durchaus zum Theologen machen wollt, so will ich
Euch zur Erwiderung dasselbe mit den Worten des Petrus sagen, dem sich
Paulus anschlieBt, wenn er sagt: Ihr Frauen seid euren Minnern untertan.
Erinnert Euch auch ihres Schweigens in der Gemeinde!

Mutio: Wenn Ihr die verschiedenen Haltungen und Stimmungen, die in der
Schrift zum Ausdruck kommen, richtig kenntet, wiirdet Ihr leicht sehen,
daB Eure Beweisgriinde das Gesagte kaum auBer Kraft setzen. Allerdings
besteht in der Gemeinde der Glaubigen die Regel, daB die Minner in der
Verwaltung den Vorrang haben, so wie die Juden den Griechen in der Ver-
heiBung vorangehen. Nichtsdestoweniger ist Gott nicht parteiisch, noch sieht
er die Person an; denn in Christo ist kein Unterschied des Geschlechts,
sondern da gilt nur die neue Kreatur. Vielmehr ist es den Minnern nur
wegen ihrer Herzenshirtigkeit erlaubt, Einwinde gegen die Frauen vorzubringen,
wie den Juden die Ehescheidung um ihrer Schwachheit willen zugestanden war.. .,
3 In England — ich weiB nicht, wie es damit in andern Lindern steht —
wird noch heute bei Ehescheidungen eine dem ,Werte der Frau® ent-
sprechende Summe festgesetzt, welche dem Ehemann im Falle des Ehebruchs
seiner Frau mit einem andern Mann von diesem ausbezahlt werden muB.
Bei einer solchen Preisfestsetzung machte jiingst ein Richter die folgende
Feststellung: ,,Ich bin mir im Zweifel, ob eine Frau, die ihrem Manne un-
treu ist, wihrend er seinem Konig und seinem Lande dient, auch nur £ 25
wert ist*. Ein Abendblatt bemerkte immerhin dazu: ,,Wenn der Preis bis
auf den Wert eines Radioapparates heruntergesetzt wird, dann wird die
ganze Sache unwiirdig und entehrend*. (,,Star® vom 11. 12. 1947.)

237



Idealzustand erst im kommenden Reich herrschen, aber hat nicht
Christus uns auch beten gelehrt: Dein Wille geschehe auf Erden

wie im Himmel ?

(Fortsetzung folgt.)

Umschau

Der Bruderrat der Evangelischen Kir-
che in Deutschland hat zur Judenfrage
die nachfolgende EntschlieBung aus-
gearbeitet und angenommen:

L.

Im Gehorsam gegen unseren Herrn
Jesus Christus hat der Reichsbruder-
rat in ernster gemeinsamer Arbeit
unter dem Wort der Heiligen Schrift
die brennende Frage iiber Judentum
und christliche Gemeinde durchdacht,
und wir meinen, nicht mehr linger in
dieser Frage, die uns als Last auf dem
Herzen liegt, schweigen zu diirfen.
Man kann uns mit Recht sagen, daB
wir nach dem, was geschehen ist und
was wir schweigend geschehen lieBen,
keine Vollmacht hatten, jetzt zu reden.
Wir sind betriibt iiber das, was in der
Vergangenheit geschah, und dariiber,
daff wir kein gemeinsames Wort dazu
gesagt haben. Wir vergessen nicht,
daB eine Reihe von Pfarrern und Ge-
meinden dieses Wort fanden, sprachen
und dafiir litten, und danken dafiir
Gott und den Briidern. Wir danken
allen denen, die im In- und Ausland
uns mit alten und neuen Erkenntnissen
unter dem Worte Gottes geholfen und
mit der Tat mahnende Zeichen auf-
gerichtet haben.

Jetzt, wo uns vergolten wird, was wir
an den Juden verschuldet haben,
wichst die Gefahr, daB wir uns vor
dem Gericht Gottes in einen neuen
Antisemitismus fliichten, und so noch
einmal das alte Unheil heraufbeschwd-
ren. In dieser Gefahr und in dieser
Anfechtung trifft uns Gottes Wort
und hilft uns, dem Juden recht zu be-
gegnen. Gedringt von diesem Worte
reden wir, weil die Sorge um die Zu-

238

kunft und die Last der Vergangenheit
schwer auf uns liegt, und weil der
Dank gegen alle die, welche als Ein-
zelne geredet, gehandelt und gelitten
haben, uns verpflichtet.

Unser Wort will kein endgiiltiges
Wort sein, es will vielmehr Euch,
Pfarrer und Gemeinden, herzlich bit-
ten, mit uns diese Frage an Hand der
Heiligen Schrift zu durchdenken, uns
zu helfen und mit uns Gott zu bitten,
daB uns die rechten Erkenntnisse ge-
schenkt werden und der rechte Weg
gewiesen werde.

II.

Die Heilige Schrift bezeugt, und die
Bekenntnisse unserer Kirchen und Ge-
meinden haben es nachgesprochen,
daB} Jesus von Nazareth ein Jude ist,
ein Glied des durch Gottes Erwihlung
geschaffenen Volkes Israel. Als Gottes
ewiges Wort Mensch wurde, hat es
Gott gefallen, ihn als den Sohn Abra-
hams und Davids auf dieser unserer
Erde und inmitten dieser unserer Ge-
schichte leben, sterben und aufer-
stehen zu lassen. Damit ist es der
Kirche verwehrt, zu lehren, es sei
gleichgiiltig, daB Jesus ein Glied des
judischen Volkes sei, wie es ihr auch
verwehrt ist, ihn einem anderen Volke
oder einer anderen Rasse zuzuweisen.
Das bedeutet fiir das Verhiltnis von
Israel und Kirche:

1. Indem Gottes Sohn als Jude geboren
wurde, hat die Erwihlung und Be-
stimmung Israels ihre Erfullung ge-
funden. Einem anderen Verstindnis
Israels muB die Kirche grundsitzlich
widerstehen, und damit auch dem
Selbstverstandnis des Judentums, als
sei es Trager oder Kiinder einer all-



	Gedanken zur Kontroverse Farbstein-Hoch

