
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern Trajan und Handrian
und der messianische Tempelbau [Schluss]

Autor: Bietenhard, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern

Trajan und Hadrian und der messianische Tempelbau

von Priv.-Doz. Dr. theol. HANS BIETENHARD, Ittigen (Bern)

(Schluß)

Jüdische Nachrichten über den Tempel zur Zeit
Hadrians und über Jerusalem

Wir haben schon im Vorangehenden mehrere Stellen aus dem
jüdischen Schrifttum kennengelernt, die auf die Existenz eines
jüdischen Tempels zur Zeit des Bar Kochba-Krieges hinweisen,
sahen aber auch, daß die Interpretation der einzelnen Stellqn
sehr schwierig ist. Deshalb hat sich z. B. Dubnow127 zu seiner
vorsichtigen Kompromißlösung entschlossen. Er kann sich für
seine Ansicht u. a. auch auf die Nachricht des Hieronymus stützen,
der schreibt, daß die Stadt Jerusalem von Vespasian bis auf
Hadrian während 50 Jahren in Trümmern gelegen habe. Daß
diese „Trümmer" nicht wörtlich zu verstehen sind, haben wir
gesehen. Fraglich ist hier auch, ob man die Zahl 50 genau nehmen
darf: sie könnte auch die Zeit bezeichnen, nach der ungefähr
Hadrian zur Regierung kam; es ist so nicht gesagt, daß man um
120 schon mit dem Bau von Aelia begonnen hat, wie Dubnow will.
In der Interpretation der jüdischen Quellen über den Bar Kochba-
Krieg hat sich lange vor Finkelstein Schlatter128 sehr weit
vorgewagt, um dann später in der 3. Auflage seiner „Geschichte
Israels von Alexander dem Großen bis Hadrian" einiges von
seinen früheren Aufstellungen wieder zurückzunehmen.

Genau mit einer Nachricht der Hieronymus129 stimmte eine
talmudische 130 Nachricht überein : „Am 9. Ab wurde... Beth-Ter er-

127 Dubnow, S. 54—56.
128 Tage Trajans, passim.
129 In Zacharjam, c. 8.
139 Mi Taanit IV, 6.

1 Judaica, Bd. IV, 3

161



obert, und die Stadt wurde geschleift". Mit dem Tempel beschäftigen

sich folgende Stellen: „R. Jehoschua sagte: Ich hörte, daß
man opfert, auch wenn keine Tore da sind, man ißt Hochheiliges,
auch wenn keine Vorhänge da sind, Minderheiliges und zweiten
Zehnten, auch wenn keine Mauer da ist, denn die erste Heiligung
heiligte für damals und für die Zukunft"131. Diese Stelle, deren
Anfang S. 59, 1.Teil wiedergegeben ist, zeigt, daß man sich in jenen
Tagen auf dem Tempelplatz zu schaffen machte, daß man Grabungen
vornahm und dabei auf Gebeine stieß. Die Erörterung über rein und
unrein hat nicht nur theoretischen Zweck, sondern es geht um
die konkrete Frage, ob man den Tempel an einem Orte bauen dürfe,
an dem man Totengebeine gefunden hat. Ferner wurde die Frage
erörtert, ob man ohne Tempelgebäude opfern und die übrigen mit
dem Tempeldienst zusammenhängenden Obliegenheiten des Kultes

erfüllen dürfe, auch wenn es kein Tempelgebäude gab132.
Ein Zeitgenosse der Ereignisse unter Hadrian läßt sogar den
Kaiser den Tempel betreten: „R. Schimon b. Jochai sagte: als
Hadrian in das Allerheiligste trat, brüstete er sich und stieß
Lästerungen gegen Gott aus"133. Diese Stelle setzt nicht nur den
Bestand eines Tempels, sondern auch die Anwesenheit Hadrians
im Kriege und bei der Eroberung Jerusalems voraus. Das wird
bestätigt durch Dio131 und durch einen Brief Hadrians an Apollo-
dor135. Wie Dio berichtet, hat Hadrian bei seinem Bericht an
den Senat über den Sieg in Judäa die sonst übliche Formel
weggelassen: „Ich und das Heer befinden uns wohl". Hadrian figuriert

bei den Juden auch sonst als Zerstörer des Tempels: „R.
Tanchuma fragte: was heißt das: ,Steine zu werfen hat seine
Zeit?' (Pred. 3, 5). Es war die Zeit bestimmt, daß Hadrian, dessen
Gebeine zermalmt werden mögen die Steine des Heiligtums
zerstören sollte"136. Nur von der Hoffnung, daß der Tempel wieder

131 Th Edujjot 3,3, Z. S. 459; derselbe Bericht, etwas verkürzt, in Mi Edujjot
VIII, 6; Zebachim 113 a.
132 Vgl. Qrätz, S. 412.
133 Midr. Schemot r. 51, zu 2. Mose 38, 21.
134 Dio Cassius 69,14,13.
135 p)er Brief Hadrians ist zitiert bei Weber, S. 2761013.
136 Midr. Debarim r. 3, zu 5. Mose 10,1.

102



gebaut werde, ist die Rede in der Erzählung von R. Jischmael
b. Elischa, der am Sabbat las und die Lampe heranrückte, also
eine am Sabbat verbotene Arbeit tat. Er schrieb darauf in ein
Euch, er werde ein fettes Sündopfer darbringen, sobald der Tempel
wieder gebaut sei137. Wenn es in Jerusalem einen Tempel gab,
oder wenigstens einen Kult, dann mußte es auch einen
Hohenpriester geben. Es wurden auch tatsächlich Münzen gefunden,
auf denen ein Eleazar als Hohepriester der Zeit Hadrians
erscheint138. Zu diesen ziemlich bestimmten Belegen kommen
etliche, deren Deutung umstritten ist, da sie keine Zeitangaben an
sich tragen. Mitten in dem Bericht über die Zerstörung Jerusalems,

den der Midrasch zu den Klageliedern gibt, steht eine Notiz
über den Tempelvorhang: „Rab Huna sagt: 300 Läden von Händlern

mit reinen Opfertieren waren in Magdela Zibaja und 300
Läden von Vorhangwebern waren in dem Dorfe Gamara" 139. Am
selben Ort ist auch die Rede von Opfertieren: „Zwei Zederbäume
standen auf dem Ölberg, unter einem derselben waren 4 Läden von
Händlern mit reinen Opfertieren. Von einem trug man 40 Sea

junge Tauben jeden Monat zu den Opfern hinaus, von denen die
Israeliten die beflügelten Opfertiere unterhielten. Vom Simeonsberge

wurden 300 Fässer Wein ausgeführt. Und warum wurden
beide zerstört? Doch nicht etwa wegen der Buhlerinnen?" Schlatter110

bezieht diese Stelle auf die Zeit Hadrians. Ob das richtig
ist, muß fraglich bleiben; denn gerade im Midrasch zu den
Klageliedern gehen die Nachrichten über die Tempelzerstörung unter
Titus mit denen der hadrianischen Zeit beständig durcheinander.
Auf einige Stellen in der Tosefta111 macht wieder Schlatter112

aufmerksam, da sie nach seiner Interpretation von der Feier eines
Passah zur Zeit Hadrians reden. Ein stark legendarisch gefärbter
13' Schabbat 12 b; Th Schabbat 1, 13, Z. S. 110.
138 Es ist wohl ein Irrtum, wenn Mommsen, Römische Geschichte V, 1885,
S. 5453 annimmt, daß dieser Elazar identisch sei mit dem zur damaligen
Zeit als Haggadisten berühmten R. Elazar von Modeln.
139 Midr. Eka r., zu Klagel. 2, 2.
140 Tage Trajans, S. 58 t.
141 Th Aboda zara 1, Z. S. 461; Zebachim 1, Z. S. 479; Pesachim 8, Z. S. 169;
dazu Mi Challa IV, 11—13.
142 Tage Trajans, S. 57 ff.

163



Bericht über R. Chanina b. Dosa143 läßt immerhin so viel
erkennen, daß man damals Opfer und Gaben zum Tempel nach
Jerusalem hinaufgebracht hat. Im Zusammenhang mit dem Tempel
und seiner Zerstörung steht die Nachricht über Bar Kamza144.
Von ihm wird erzählt, ein Jerusalemit habe ein Gastmahl
gegeben, zu dem er seinen Freund Kamza habe einladen wollen. Der
Diener habe aber Kamza verwechselt mit Bar Kamza, der ein
Feind des Gastgebers war. Als nun Bar Kamza beim Gastmahl
erschien, wurde er trotz seiner dringenden Bitten vom Gastgeber
beschämt und aus dem Flause gewiesen. Da habe er beschlossen,
sich zu rächen. In der Folge denunzierte er die Juden bei den

Römern, sie brächten die Opfer für den Kaiser nicht dar. Als ein
römischer Beamter die Sache untersuchte, brachte Bar Kamza
versteckte Fehler an den Opfertieren an, so daß der Priester sie nicht
darbringen konnte, was natürlich als Weigerung und Rebellion
aussah. Darauf seien die Römer gekommen und hätten Stadt und
Tempel zerstört. Die Erzählung setzt voraus, daß der Tempel
mit Wissen und Willen der Römer gebaut wurde, und daß
zwischen Juden und Römern das beste Einvernehmen herrschte, da

ja Opfer für den Kaiser dargebracht wurden. Man weiß nun, daß

zur Zeit Vespasians die Verweigerung des täglichen Opfers für
den Kaiser der unmittelbare Anlaß zum Kriege war. Es wäre sehr
wohl möglich, daß sich unser Bericht darauf bezieht, oder daß

man die zweite Zerstörung des Tempels auf die selbe Ursache
zurückführte wie die erste. Rätselhaft in ihrer Kürze ist die Nachricht

von Sacharja b. Eukolos: „R. Jose sagte: die Bescheidenheit
des Sacharja b. Eukolos hat den Tempel in Brand gesteckt".
Derselbe Satz steht auch in der Tosefta 445, wo man noch schließen
kann, daß dieser Sacharja weder zur Schule Hilleis noch zu der
Schammais gehört hat, sondern daß er eigener halachischer
Tradition folgte.

Ich frage mich, ob nicht auch folgende Stelle aus der syrischen
Baruchapokalypse (Kap. 68) auf einen Tempelbau zur Zeit Had-

143 Midr. Qohelet, zu Pred. 1,1.
144 Midr. Eka r., zu Klagel. 4,2; vgl. Gittin 56 a.
i« Th Schabbat 97, 6, Z. S. 135.

164



rians zu beziehen ist: „Und das zwölfte helle Wasser, das du
gesehen hast, damit hat es folgende Bewandtnis: kommen wird
nämlich danach die Zeit, und dein Volk wird in solche Drangsal
fallen, daß sie Gefahr laufen werden, alle zusammen zugrunde
zu gehen. Doch werden sie im Gegenteil gerettet werden, und
ihre Feinde werden vor ihnen zu Fall kommen. Und es wird ihnen
eine Zeitlang große Wonne zuteil werden. Und zu jener Zeit wird
bald auch nachher Zion wieder gebaut werden, und seine Opfergaben

werden wieder eingerichtet werden, und die Priester werden
zu ihrem Dienst zurückkehren, und die Völker werden auch
kommen, um es zu preisen. Aber nicht vollzählig wie ehedem,
sondern es wird darnach ein gewaltiger Sturz der vielen Völker
stattfinden". In syr. Bar. 67,1 ist von einem „schwarzen Wasser"
die Rede, das das Unheil andeutet, „welches Zion jetzt trifft".
Da „Baruch" als Freund und Schüler Jeremias gelten will, könnte
man versucht sein, dieses Unheil als die Tempelzerstörung durch
Nebukadnezar zu verstehen. Aber der Apokalyptiker meint mit
diesem Ereignis die Zerstörung Jerusalems und des Tempels, die
im Jahre 70 geschah. Er versetzt sich in eine Zeit, die der
eigenen Gegenwart ähnlich war, um so eben über seine eigene
Zeit zu schreiben. Er erwartet in Kap. 69—71 eine Zeit des
Schreckens für die ganze Welt, während das, was er vorher
beschreibt, nur für Jerusalem und Palästina gilt. Nach dieser großen
Schreckenszeit wird der Messias kommen und sein Volk befreien,
Kap. 72—74. Ich vermute nun, daß das eben zitierte Kap. 68

vom Kriege der Juden gegen Trajan redet. Es ist da die Rede von
einer ungeheuren Drangsal, in der es scheint, daß das ganze Volk
umkommt. Aber es kommt — wie wird nicht gesagt — eine Wendung

zum besseren; das Volk wird „eine Zeit lang große Wonne
haben". Dann wird der Tempel wieder aufgebaut und der Kult
wieder eingerichtet werden. Riessler (S. 1272) deutet die Stelle
auf die Ereignisse, die im Buche Esther erzählt werden. Die
unausgesprochene Voraussetzung dabei ist die, daß der große
Einschnitt zwischen geschichtlichem Bericht und Zukunftsweissagung
nach Kap. 68 gemacht werden muß. Das dürfte aber kaum richtig
sein; denn „Baruch" redet doch da, wo er von der Tempelzerstörung

durch Nebukadnezar redet, von derjenigen durch Titus,

165



er schildert Ereignisse seiner Gegenwart. Es gab ja unter Trajan
eine große Drangsalszeit für das Volk auf der ganzen Welt. Und
es war auch so, daß die Führer der Feinde, wie Lusius Quietus,
unter Hadrian zu Fall kamen, wie der Apokalyptiker es sagt, worauf

dann Ruhe eintrat. „Bald nachher" wird Zion wieder aufgebaut
werden mitsamt dem Tempel. Das kann nicht wohl von der Zeit
Esthers verstanden werden. Der Aufriß der Kapitel 67—74 wäre
demnach folgender: Titus zerstört Jerusalem (67) — die. Tage
Trajans (68, 1—2) — Befreiung des Volkes (68,3f.) — Hoffnung

auf Wiederaufbau des Tempels (68, 5—7) — Schrecken der
Endzeit (69—71) — Messiaszeit (72—74). Bei dieser Deutung
des angeführten Kapitels ergäbe sich die Datierung der „Wolkenvision"

des Syrischen Baruch auf das Jahr 130 n. Chr. Das

paßt gut in die bekannten Zeitumstände hinein: nach der
Tempelzerstörung folgte ja unter Trajan eine neue Drangsalszeit, der eine
Zeit der Ruhe folgte, die die Hoffnung auf den Neubau des Tempels

aufkommen ließ. Wäre dagegen in Kap. 68 der zweite Tempel
gemeint, dann müßte eigentlich dessen Zerstörung auch irgendwo
angedeutet sein; das ist aber nicht der Fall, im Gegensatz etwa
zu syr. Bar. 32.

Wir haben gesehen146, daß Jerusalem von den Truppen Hadrians
erobert wurde. Eine jüdische Quelle bestätigt das und widerlegt
die Meinung, Jerusalem sei damals ein Trümmerhaufe gewesen.
„Nach R. Judan war jede Burg in Jerusalem angetan, nicht unter
40 Tagen, nach R. Pinchas nicht unter 50 Tagen, eingenommen
zu werden"147. Diese Nachricht bestätigt die Münzen, die aus
der Zeit des Aufstandes gefunden wurden, die die „Freiheit
Jerusalems" feiern. War Jerusalem frei, d. h. in den Händen der Juden,
dann mußten es die Römer in hartem Kampfe den Aufständischen
wieder entreißen. Was aufgebaut wurde in den Jahren nach 70
und nach 130, das ging nun wieder zugrunde, mit allen Resten,
die etwa noch von älteren Gebäuden da waren. War es im Jahre 70
der Hunger, der die Stadt Jerusalem zu Fall brachte, so scheint
es beim hadrianischen Aufstand der Durst gewesen zu sein, der

1« Vgl. S. 162.
147 Midr. Eka r., zu Klagel. 2, 3.

166



der Stadt zum Verhängnis wurde. Der Aufstand fiel offenbar in
eine große Periode der Dürre. „Einer der Großen Jerusalems
sprach einmal zu einem Kinde: Geh, und bringe mir Wasser, und
er wartete darauf auf der Höhe des Daches. Das Kind kam zurück
und sprach: Ich habe keines gefunden. Wirf deinen Krug sofort
vor mir zu Boden Es warf den Krug vor ihm zu Boden, aber es
selbst warf sich von der Höhe des Daches herab, fiel und starb
und seine Glieder vermischten sich mit den Scherben"148. „R.
Abba bar Kahana sagte: Die Quelle, welche aus den Läden auf
dem Tempelberge kam, hatten die Dränger zerstört und ablaufen
lassen, so daß, wenn ein Vater seinen Sohn dahin führte, dieser
kein Wasser fand und ihm vor Durst seine Zunge an seinem Gaumen

klebte"149. „Und so pflegte R. Jehuda zu sagen: der Fluß
des Kalrnon floß nicht mehr vor Kozeba in der Stunde des Krieges.
Man sagte zu ihm: alle Gewässer trogen in der Stunde des Krieges.

In (der Quelle) Siloah lief eine Ameise. Fürwahr, eine
Quelle, die in diesem Jahr von einer Seite hervorkam, kam im
andern Jahr von einer andern Seite, oder, wenn sie groß war von
der Regenzeit her, wurde sie gering in den Tagen der Hitze" 1&o.

Schimon bar Kochba und der Kampf um Beth-Ter

„R. Jochanan sagte: Rabbi legte aus (4. Mose 24,17) : ,Es tritt
ein Stern herab von Jakob'; lies nicht Kochaba (Stern), sondern
Kozeba (Lügner). Als R. Akiba den Bar Kozeba zu sehen bekam,
sprach er: dieser ist der König Messias! Akiba, du Gottesgelehrter!

sprach R. Jochanan (b. Thortha) zu ihm, dir wird noch Gras
aus deinen Kinnbacken wachsen und er wird noch nicht gekommen
sein"151. Nach dieser Erzählung wollte also R. Jehuda der Heilige

am Ende des zweiten Jahrhunderts nicht, daß in 4. Mose 24,17
das hebräische Wort „kochab" durch das aramäische „kochaba"

143 Midr. Eka r., zu Klaget 4, 2.
149 Midr. Eka r., zu Klaget 4,4.
150 Th Para 9,2, Z. S. 637 f.; Euseb, H. E. IV, 6,3 nennt Hunger und Durst
als Ursachen der Niederlage.
161 Midr. Eka r., zu Klaget 2, 2.

167



wiedergegeben werde, sondern durch „Lügner". Nicht ein Stern
also, sondern ein Lügner wird aus Jakob hervorgehen! Woher
diese radikale Umdeutung? Weil sich an das Wort „Stern"
schmerzliche und peinliche Erinnerungen hefteten. Deutlicher
noch als die oben wiedergegebene Stelle redet eine ihr parallele:
„R. Schimon b. Jochai lehrte: R. Akiba, mein Lehrer, erklärte
4. Mose 24,17 dahin: es tritt Kozeba hervor aus Jakob; denn als

er Bar Kozeba sah, rief er: das ist der König Messias" 152. Danach
hat also R. Akiba in Bar Kozeba jenen Stern gesehen, von dem
4. Mose 24,17 redet. Da sich nun an dieses Verständnis der
Schriftstelle peinliche Erinnerungen knüpften, deutete Rabbi den
Namen „Kozeba" als „Lügner" um. Ursprünglich wird aber der
Mann einfach Bar Kozeba, d. h. Sohn des Kozeba, geheißen haben.
Indern R. Akiba die Schriftstelle auf ihn anwandte, sagte er zu ihm :

du bist der Verheißene! Aus aufgefundenen Münzen und aus dem
Midrasch zu Kap. 2, 2 zu den Klageliedern wissen wir, daß der
also zum Messias proklamierte Schimon bar Kozeba hieß.
Es muß für ihn eine entscheidende Stunde gewesen sein, als das
anerkannte Haupt der jüdischen Schriftgelehrten seiner Zeit
R. Akiba b. Joseph, ihn zum Messias erklärte, wie es auf der
andern Seite eine entscheidende Stunde für die ganze Judenschaft

war, als sich R. Akiba zu ihm bekannte. Akiba hat damals mit
der ganzen Autorität des Schriftgelehrten geredet, der die
Vollmacht hat „zu binden und zu lösen". Es war eine der weitesttra-
genden und zugleich verhängnisvollsten Schriftauslegungen und
Schriftanwendungen, welche jemals in der Geschichte gemacht
wurden. Wenn Akiba zum Schimon übertrat, dann bedeutete das,
daß zugleich mit ihm seine ganze Schule, d. h. wohl die überwiegende

Mehrheit der damaligen Schriftgelehrten, zu Schimon übertrat.

Aber auch andere Schriftgelehrte traten zu Schimon, so z. B.

der als Haggadist berühmte R. Elazar aus Modeün und R. Sacharja,
der weder Hillelit noch Schammait war. Es gab zwar, wie wir
sahen, auch Leute, die hier warnten, aber ihre Stimmen scheinen

wirkungslos verhallt zu sein. Bei der Mentalität der Rabbinen kann
es nicht anders sein, als daß Schimon große Erfolge gehabt haben

152 jTaanit IV, 4 (21a).

168



muß, bevor ihm die höchste Ehrung, die Proklamation zum Messias,

widerfuhr. Wenn er auch den Beweis des Geistes für seine
Messianität nicht hat führen können, so hat er doch wahrscheinlich

den Beweis der militärischen Kraft geführt. Ob es gerade der

gelungene Tempelbau gewesen ist153, der den Führer des

Aufstandes als Messias legitimierte, ist unsicher. Wahrscheinlicher

ist, daß der „Messias" das ganze Land in seine Gewalt bekam,
und daß folglich die Erbauung des Tempels in greifbare Nähe

gerückt schien. Daß Schimon beträchtliche Erfolge gehabt hat,

geht aus dem Bericht des Dio Cassius154 hervor, der schreibt,
die Feldherren Hadrians hätten 50 Burgen und 985 Dörfer erobern

müssen im Verlaufe des Krieges. Das heißt: praktisch war das

ganze Land Palästina in der Hand' der Aufständischen. Die Römer
hatten auch hier wieder den Fehler des Jahres 66 gemacht, daß

sie die Bewegung zu wenig ernst nahmen. Dio schreibt ferner,
die ganze Welt sei damals in Bewegung geraten ; von überall her

hätte sich allerlei Volk, gelockt durch Gier nach Gewinn und Beute,
nach Palästina begeben und sich dem Aufstand' angeschlossen.
Es schien, das ganze römische Weltreich krache in allen Fugen,
als der jüdische Aufstand losbrach. Hadrian war gezwungen, seine

besten Generale, an ihrer Spitze den berühmten Statthalter Bri-'
tanniens, Julius Severus, nach Palästina zu senden. Auch

Julius Severus hatte beträchtliche Mühe, mit seinem Gegner fertig

zu werden, da sich die Juden nicht auf eine offene Feldschlacht

einließen, sondern eine Art Festungs- und Partisanenkrieg führten.
Beträchtliche Truppenmassen wurden von Seiten der Römer in
den Kampf geworfen. Von den Legionen waren am Kampfe
beteiligt: die 10. Fretensis, die 2. Trajana, die 3. Cyrenaica, die
3. Gallica, die 4. Scythica, die 22. Deiotariana; dazu kam die

Reiterei der 10. Gemina und eine Abteilung der 7. Claudia. Sicher

wurden noch Hilfstruppen beigezogen, so daß man sagen kann,
daß sicher mindestens 50 000 Mann römischer Truppen gegen die
Juden aufgeboten wurden. Daß die Juden es verstanden, den
Römern Niederlagen beizubringen, zeigt ein Bericht Fr onto's,

153 Tage Trajans, S. 93.
154 Dio Cassius 69,12—14.

169



der lange nachher den beiden Kaisern Mark Aurel und Verus
zurief: sie sollten sich ihre Niederlagen gegen die Parther nicht zu
Herzen nehmen; .sie sollten sich vielmehr daran erinnern, daß
die Römer zur Zeit Hadrians gegen die Juden Niederlagen
erlitten, und doch habe dter Kaiser zuletzt den Sieg davongetragen 153.

Wie wir sahen (vgl. S. 162), hat sich Hadrian selber auf den
Kriegsschauplatz begeben. Das muß im Jahre 132/133 gewesen sein;
denn im Jahre 134 befand er sich in Rom. Wahrscheinlich hat
er in Palästina den entscheidenden Schlag abgewartet, etwa die
Eroberung Jerusalems, und ist dann abgereist. Jüdische Münzen
aus der Zeit des Aufstandes zeigen ja, daß Jerusalem damals in
den Händen der Juden war; sie tragen die Aufschrift „Zur Freiheit

Jerusalems". Es gibt solche Münzen aus den beiden ersten
Jahren des Krieges, so daß man schließen kann, die Stadt habe
sich etwa U/2 Jahre in der Hand der Juden befunden. Das stimmt
wiederum gut zusammen mit den Daten der Biographie
Hadrians 155a.

Der jüdische Messias hat nicht nur Krieg geführt, er hat auch
für die Geltung des Gesetzes gesorgt. Wer sich vom Gesetz
losgesagt hatte, der wurde gezwungen, wieder unter das Joch
zurückzukehren. Es gab offenbar Juden, welche es mit der Beobachtung
des Gesetzes nicht mehr genau nahmen, sogar solche, die nicht
einmal beschnitten waren. Da griff Schimon durch. „Sie sagten
ihm: viele wurden beschnitten in den Tagen des Ben Kozeba, und
sie erhielten Söhne, und sie starben nicht"156. Nach rabbinischer
Lehre ist es ja eine der Hauptaufgaben des Messias, das Volk zum
Gehorsam gegen das Gesetz zurückzuführen. Das Vorgehen
Schimons mochte aber nicht nur religiöse, sondern auch politische
Gründe gehabt haben : es mußten alle Kräfte in dem großen Kampf
gegen Rom eingesetzt und angespannt werden, neutrales Beiseitestehen

konnte auf keinen Fall geduldet werden. Das Vorgehen
Schimons betraf vor allem natürlich die Christen im Lande; denn
diese konnten in dem ganzen Aufstande nichts anderes sehen als

155 Gregorovius, Glanz und Untergang Roms, S. 129.
i55a Vgl. Weber, S. 275 f.
156 Th Schabbat 15,9, Z. S. 133.

170



Wahnsinn, das Messiastum Schimons als eine Lästerung des Messias

Jesus. Wir wissen aus Justin, daß Schimon mit rücksichtsloser

Strenge gegen die Christen eingeschritten ist: „Und auch im
Jetzigen Krieg hat Barchochebas, der Anführer des jüdischen
Abfalls, allein die Christen, wenn sie Jesus den Christus nicht
verleugneten und lästerten, zu furchtbaren Strafen abzuführen
befohlen" 157. Justin der Märtyrer war ein Zeitgenosse dieser
Ereignisse. Sein Bericht zeigt, daß hier ein messianischer Anspruch
gegen den andern stand1. Es ist selbstverständlich, daß die
Judenchristen, welche sich von der nationalen Sache der Juden
distanzierten und den jüdischen Pseudomessias nicht anerkannten, die
ersten Opfer Schimons wurden. Damals ist wohl das
Judenchristentum endgültig untergegangen ; was an Resten davon noch
übrig blieb, das verlor den Zusammenhang mit der übrigen Kirche,
entartete in der arabischen Wüste zur Sektiererei und gab den
Nährboden ab für den Islam 158. Der letzte judenchristliche
Bischof von Jerusalem war J u d a K y r i a k o s. Nach der Gründung
von Aelia Capitolina entstand eine heidenchristliche Gemeinde
auf ihrem Boden, deren erster Bischof Markus war159.

Die Kirchenväter haben uns den Ehrennamen Schimons erhalten,
den er auf Grund von 4. Mose 24,17 bekam: B ar Kochba, der
„Sternensohn", der „Sternartige". Der Schimon b. Kozeba ist
der Stern, der aus Jakob hervorgeht, so hat ja Akiba das Schriftwort

auf ihn angewandt. Bei den Juden ist dieser Name
verschwunden, aber trotzdem gilt die gute Beobachtung Schlatters 16°,

der sagt, es gebe in der ganzen jüdischen Tradition kein Wort,
das Schimon b. Kochba offen verurteile! Die einzige Stelle, die
sich hier anführen ließe, wäre eben der Ausspruch Rabbis, der
in 4. Mose 24,17 nichts von einem „Stern" hören will — aber
auch das ist keine offene und eindeutige Verurteilung des Messias

Schimon. Bar Kochba ist in die jüdische Erinnerung und

157 Justinus Martyr, Apologie 1,31; dieselbe Nachricht bei Hieronymus, De
viris illustribus XXI.
168 Vgl. Schlatter, Die Kirche Jerusalems, S. 90.
188 Euseb, H. E. IV, 5, 3—5; 6,4.
160 Tage Trajans, S. 52.

171



Legende eingegangen als ein gewaltiger Recke und Held. Sein

„Reich" wird in eine Reihe gestellt mit dem Reich der Makkabäer
und dem der Herodianer: „Denn das erste Reich währte 70 Jahre,
das zweite Reich währt 52 Jahre und das Reich des Ben Kozeba
zwei und ein halbes Jahr" 161. Die Legende will, daß Bar Kochba
seine Leute für den Kriegsdienst sorgfältig auswählte: „Dieser
(nämlich Bar Kochba) hatte 200 000 Mann mit abgehauenen
Fingern. Die Gelehrten ließen ihm sagen: wie lange wirst du noch
Israel fehlerhaft machen? Wie soll ich sie denn sonst erproben?
ließ er ihnen sagen. Wer nicht eine Zeder vom Libanon entwurzeln

kann, gaben sie ihm zur Antwort, werde in deinem Heere
nicht eingeschrieben" 162. Derselbe Midrasch läßt den Bar Kochba
und seine Truppen in hochgemuter Stimmung in die Schlacht
ziehen ; denn als sie auszogen, sollen sie folgendes Gebet zu Gott
gesprochen haben: „Hilf nicht und verdirb nicht"; d. h. Gott
möge den Feinden nicht helfen, dann würden sie schon von selbst
mit ihnen fertig werden. Einen ähnlichen Ausspruch sollen zwei
Brüder in Charuka getan haben, welche Jeden Römer töteten, der
des Weges kam. Die beiden trachteten sogar danach, sich der
Krone Hadrians zu bemächtigen, um sie ihrem Führer Schimon
auf das Haupt zu setzen — er sollte dadurch als Weltherrscher
gekrönt werden !163.

Wie der Bericht Dios' zeigt, mußten die Römer in mühsamer
Kleinarbeit Ort für Ort einzeln erobern. Julius Severus mußte den
Juden die Zufuhren abschneiden und sie Schritt für Schritt aus
den festen Plätzen werfen. Der letzte Ort, um den wohl monate-
•lang erbittert gekämpft wurde, war die Bergfestung Beth-
T e r164. Diese Stadt lag nicht sehr weit, etwa 11 Kilometer,
südwestlich von Jerusalem entfernt, bei der heutigen Bahnstation
Bittir. Als Distanz vom Meere geben die jüdischen Quellen

161 Sanhédrin 97 b, von den Zahlenangaben stimmt wohl nur diejenige über
Bar Kochba!
162 Midr. Eka r., zu Klagel. 2,2.
463 Midr. Eka r., zu Klagel. 2, 2.
164 Euseb, H. E. IV, 6,3; jTaanit 4,7; vgl. Anmerkung 4. Ferner: Palästina-
Jahrbuch 1927, S. 12—15; Strathmann, Kampf um Beth-Ter, S. 114—118, der
die günstige strategische Lage der Festung hervorhebt.

172



40 Mil an. Die Stadt lag auf einem steilen Felshügel, der wegen
seiner natürlichen Lage leicht zu verteidigen war; sie beherrschte
eine wichtige, von Hadrian gebaute Militär- und Durchgangsstraße

an einem empfindlichen Ort. Schimon scheint einen guten
strategischen Blick gehabt zu haben, daß er diesen Ort wählte.
Nach dem Midrasch soll die Belagerung Beth-Ters 31/2 Jahre
gedauert haben, das ist eine apokalyptische Zahl, eine halbe
Jahrwoche Hier ist wahrscheinlich die ganze Dauer des Krieges mit
der Dauer der Belagerung Beth-Ters verwechselt worden. Die
Angabe steht überdies in Spannung zu der andern, nach der Bar
Kochbas Reich 21/2 Jahre gedauert habe. Bei der Belagerung soll
sich Bar Kochba nach der Legende ruhmvoll hervorgetan haben:
„Und was tat Ben Kozeba? Er fing die Schleudersteine mit seinem
Knie auf und warf sie zurück und erschlug damit viele
Menschen ..165. Ein gewaltiges Heldenstück, wenn man bedenkt,
daß die Geschosse der schweren Schleudermaschinen etwa 40 Kilo
wogen! Hieronymus 166 berichtet allerdings, Bar Kochba habe es
verstanden, durch allerlei Tricks abergläubischen Schrecken um
sich zu verbreiten : er habe einen Strohhalm im Munde entzündet
und durch Blasen Flammen aus dem Munde herausgehen lassen.

— Die Stadt selber ist erst nach langer Belagerung gefallen. Die
Römer umgaben sie mit einer etwa vier Kilometer langen, z. T.
doppelten Blockademauer, einer Circumvallatio, deren Reste noch
zu sehen sind. Die Wasserquelle des Ortes befand sich darnach
im römischen Bereich, so daß man sich vorstellen kann, daß um
sie große Kämpfe stattgefunden haben müssen. Auch die jüdische
Überlieferung redet von einem Belagerungswall, wie Schlatter 16Ca

ausfindig gemacht hat: „60 Männer gingen in die Umwallung
(charakoma) von Beth-Ter hinab — keiner von ihnen kam wieder
herauf". Sonst ist aus jüdischen Berichten über den Gang der
Belagerung und den Fall Beth-Ters in der Hauptsache nur der
halb legendarische Bericht über Elazar von Modem erhalten.
Dieser soll Tag und Nacht in der Stadt gebetet haben, daß Gott
sie nicht preisgebe. Da habe sich ein Kuthäer anerboten, sich

165 Midr. Eka r., zu Klaget 2, 2.
166 Hieronymus, Apologia II adversus Rufinum.
i66ä Thjebamot 14,8, Z. S. 259; bei Schlatter, Tage Trajans, S. 35.

173



in die Stadt zu schleichen und Elazar bei Schimon in Mißkredit
zu bringen: er schlich sich durch einen Wasserkanal hinein und
flüsterte dem Elazar scheinbar etwas ins Ohr, als er betete. Der
Vorfall wurde Schimon gemeldet, der sofort glaubte, Elazar sei
mit dem Feind im geheimen Einverständnis. Mit einem Fußtritt
soll Bar Kochba den Elazar getötet haben, und sofort sei die Stadt
gefallen 167. Man kann diesem stark legendarischen Bericht wohl
nur entnehmen, daß beim Fall von Beth-Ter Verrat im Spiele
gewesen ist168. Der jüdischen Überlieferung erschien der Fall Beth-
Ters als die Folge von Sünde und1 Übermut, welche von Gott
gestraft wurden: „Selbst zweiundfünfzig Jahre nach der Zerstörung

des Heiligtums bestand Beth-Ter noch. Und warum wurde
es zerstört? Weil es zur Zeit der Zerstörung des Heiligtums eine

Beleuchtung veranstaltete" 169. Schlatter170 vermutet, bei dieser
Zahl sei nur das 50 falsch; dann wäre Beth-Ter zwei Jahre nach

Jerusalem gefallen. Wenn man in Beth-Ter beim Fall Jerusalems
eine Beleuchtung veranstaltete, so zeigt das, daß in den Reihen
Schimons eine hochgemute Stimmung geherrscht haben muß 171.

Den späteren erschien das als Frevel, der — zusammen mit der
Ermordung Elazars — seine verdiente Strafe finden mußte und
auch fand, als Beth-Ter zerstört wunde. Immerhin dachte man so
hoch von Schimon, daß man annahm, nur Gott selber habe ihn zu
fällen vermocht: „Und so haben es die Sünden verschuldet, daß
Beth-Ter erobert und Ben Kozeba erschlagen und sein Kopf zu
Hadrian gebracht wurde. Dieser fragte: Wer hat ihn ums Leben
gebracht? Ein Gote sagte zu ihm: ich habe ihn erschlagen. Geh
und hole mir ihn Er ging und fand eine Schlange um seinen Kopf
gewunden. Er sprach: wenn nicht sein Gott diesen getötet hätte,
wer hätte ihm sonst beikommen können?"172. Für die Kirchenväter

ist die Zerstörung Beth-Ters und die ganze Niederlage der
Juden im Aufstand die verdiente Strafe für ihren Unglauben, den

167 Midr. Eka r., zu Klagel. 2, 2.
168 Dubnow, S. 60 f.
169 Midr. Eka r., zu Klagel. 2, 2; derselbe Bericht im Seder Olam.
170 Tage Trajans, S. 468.
171 Schlatter, Tage Trajans, S. 46.
172 Midr. Eka r., zu Klagel. 2,2; j Taanit IV, 4 (21a).

174



Wahnsinn des ganzen Krieges, die Verfolgung der Christen und
den falschen Messianismus 173.

Der Endkampf um Beth-Ter muß ein furchtbares Blutbad gewesen
sein: „So wurden unter den Einwohnern so viele erschlagen, daß
das Pferd bis zur Nase im Blute ging174, und dieses Steine im
Gewicht von 40 Sea 40 Mil weit ins Meer wälzte; wenn du aber
denken solltest, daß die Stadt dem Meere nahe war — sie war 40
Mil vom Meere entfernt" 175. Hadrian soll mit den Leichen der
Erschlagenen eine Mauer um einen Weinberg herum gemacht
haben, der 18 Mil im Geviert maß. In Bet-Ther habe man die
Kapseln an den Gebetsriemen scheffelweise zusammengelesen —
die Juden trugen sie damals noch offen um Kopf und Arm! Die
Wut der Feinde schonte auch die kleinen Kinder nicht: man habe
in Bet-Ther 300 Kinderhirnschädel an einem Stein gefunden176.
Mag man in diesen Berichten auch manches auf das Konto
orientalischer Phantasie setzen, es wird damals hart und1 grausam zu-
und hergegangen sein, in einem Kampf, in dem es von keiner Seite
einen Pardon gab. Konkrete Zahlen gibt Dio Cassius (69,14),
wenn er berichtet, es seien damals in den Kämpfen allein 580 000
Menschen umgekommen, nicht eingerechnet alle die, welche durch
Hunger und Seuchen das Leben verloren. Legendarisch sind die
Berichte von R. Schimon b. Gamaliel IL, der sagte, es habe
damals in Beth-Ter mehrere hundert Kinderschulen gegeben, in deren
jeder mehrere hundert Kinder in die Schule gingen; alle seien
umgekommen — die Feinde hätten sie in ihre Torarollen
eingewickelt und lebendig darin verbrannt —, nur er, R. Schimon, und
einer seiner Vettern seien davongekommen 177.

1,3 Euseb. H. E. IV,6,1—3; Justin, Apologie 1,31,6; Orosius, Hist. Eccles.
VII, 13.
171 Vgl. Offenb. Joh. 14, 20.
175 j Taanit IV, 4 (21a); Gittin 57 a; Midr. Eka r., zu Klagel. 2,2.
176 Midr. Eka r., zu Klagel. 2,2; im selben Midrasch zu 1,16 ist von einer
Massenhinrichtung im Tale Beth-Rimmon, die Rede.
177 Midr. Eka r., zu Klaget 2,2; 3,51; Sota 49 b; Baba qamma 83 a; j Taanit
69 a; Gittin 58 a. Historisch daran ist wohl, daß es im Hause des Patriarchen
eine Schule gab, in der sowohl Tora und Überlieferung als auch griechisch
unterrichtet wurde, und daß die Schüler im Verlauf der hadrianischen
Verfolgung dezimiert wurden. Vgl. Bacher, Tannaiten II, S. 3248.

175



Verfolgungszeit und Martyrien

Als der Aufstand niedergeworfen war, erging ein furchtbares
Strafgericht über das jüdische Volk. Jetzt erließ der Kaiser das Verbot
der Beschneidung178. Ebenso wurde verboten, die Tora zu
studieren und den Sabbat zu halten. Jede Ausübung eines religiösen
Brauches wurde den Juden verboten. Wer sich widersetzte, wurde
mit dem Tode bestraft. Diese Maßnahmen trafen das Volk ins
Mark und sollten es auch völlig vernichten. Die Rabbinen, welche
nicht schon im Kriege gefallen oder gefangen genommen waren,
versammelten sich in Lydda und gaben Notstandsverordnungen
heraus: „R. Jochanan sagte im Namen des R. Schimon b. Jeho-
zadak: im Söller des Hauses Nithza in Lud stimmten sie ab und
beschlossen, daß, wenn man jemand bei Todesandrohung zwingt,
eine aller in der Tora genannten Sünden zu begehen, er sie begehe
und sich nicht töten lasse, ausgenommen sind Götzendienst,
Unzucht und Mord"179. Dieses Zugeständnis griff tief; denn wenn
man weiß, wie sich während Jahrhunderten der Rabbinat
bemühte, kein Gebiet des Lebens, keinen Schritt und keine Handlung
ohne gesetzliche Regelung sein zu lassen, dann kann man

ermessen, wie ungeheuer groß die Not war, wenn jetzt nur diese
drei Gebote unter allen Umständen gehalten werden mußten. Noch

lange spürte man die Nachwirkungen dieser Konzession, auch nachdem

wieder bessere Zeiten angebrochen waren. So klagte R.

Schimon b. Gamaliel II. später, daß die Israeliten nur die
Gebote genau hielten, wegen denen sie in der Zeit der
Religionsverfolgung das Leben gewagt hätten, in der Ausübung der andern
aber seien sie lässig180. Bezeichnend ist auch die Bestimmung
der Rabbinen, daß es in der Zeit nach dem Kriege verboten wurde,
die Braut bei der Hochzeit unter einem Baldachin durch die Stadt
zu tragen (Mi Sota IX, 14). Auch das gehörte zu den religiösen
Bräuchen und mußte abgestellt werden. Dazu kam natürlich, daß
sich die Juden bei einem solchen Hochzeitsgeleite selbst hätten als

i" Vgl. S. 84, H. 2.
179 Sanhédrin 74 a; j Schebiit 35 a.
180 Sifre zu 5. Mose § 76.

176



Juden verraten können. Als später die Zeiten wieder besser wurden,

wurde auch dieses Verbot wieder aufgehoben.

Die ganze Tragik der Situation spiegeln einige Anekdoten, die
vielleicht in der überlieferten Form nicht geschichtlich sind, aber
dennoch eine innere Wahrheit an sich tragen : „Weshalb gehst du
hinaus, um (mit dem Schwert) hingerichtet zu werden? Weil ich
meinen Sohn beschnitten habe. Weshalb gehst du hinaus, um
verbrannt zu werden? Weil ich in der Tora gelesen habe. Weshalb
gehst du hinaus, um gekreuzigt zu werden? Weil ich Ungesäuertes
(Mazze am Passafest) gegessen habe. Warum wirst du mit der
Geißel geschlagen? Weil ich den Lulab (den Feststrauß an
Laubhütten) genommen habe"181. „Ein Jude ging vor Hadrian vorbei
und grüßte ihn. Wer bist du? fragte der Kaiser. Ein Jude, war
die Antwort. Geht ein Jude vor Hadrian vorbei und grüßt ihn?
Geht, sprach er zu seinen Räten, enthauptet ihn. Ein anderer Jude,
der diesen Vorgang mit angesehen hatte, was machte er? Er ging
vor Hadrian vorüber, ohne ihn zu grüßen. Der Kaiser sprach zu
ihm : wer bist du? Er sprach : ich bin ein Jude. Der Kaiser sprach:
geht ein Jude vor Hadrian vorbei, ohne ihn zu grüßen? Geht,
befahl er, enthauptet ihn. Wir wissen nicht, sprachen seine
Senatoren, was du da tust. Wer dich grüßt, wird getötet, wer dich
nicht grüßt, wird getötet. Wollt ihr mir raten, entgegnete Hadrian,
wie ich meine Feinde töten soll?"182. Der Jude hatte eine besondere

Art, sich das Haar zu schneiden, die ihn von den Heidein
unterschied. Bei Judenhetzen wurde natürlich auf dieses Zeichen
geachtet. „Hadrian, dessen Gebeine zermalmt werden mögen!
hatte befohlen, jeden Juden, sowie an ihm Haare bemerkt würden,

zu enthaupten ..."183. Als die Juden sich die Haare Schoren,
um nicht mehr als Juden erkannt zu werden, ergriff man die
Geschorenen und richtete sie hin! „Imikanteron schrieb an Hadrian:
wenn du die Beschnittenen hassest, so müssen dir die Ismaeliten
auch verhaßt sein; sind dir die Beobachter des Sabbats zuwider,
so müssen es die Kuthäer auch sein. Du hassest aber nur dieses

181 Mechilta zu 2. Mose 20,6; S. 213 der Ausgabe von Winter und Wünsche.
182 Midr. Eka r., zu Klaget 3, 50.
183 Midr. Eka r., zu Klaget 5, 5.

2 Judaica, Bd. IV, 3
177



Volk (nämlich die Juden), sein Gott wird1 schon den Mann dafür
bestrafen. Hadrian beschloß, demjenigen, welcher sich als Schreiber

dem König angebe, etwas zu geben. Da kam einer, der sich
als Verfasser bekannte, und der Kaiser befahl, ihn zu enthaupten.
Warum führtest du eine solche Sprache? fragte der Kaiser. Weil
du den Mann von einer dreifachen Not befreist. Von welcher
denn? Dieser Mann möchte früh und abends etwas essen, ebenso
sein Weib und seine Kinder, und1 er hat nichts. Weil der Mann
ein so trauriges Leben führt, versetzte der Herrscher, so soll ihm
dasselbe gelassen werden"184.

Trotz der Verbote und der Verfolgungen suchten die Juden die
Gebote der Tora so gut es ging zu erfüllen. Man feierte
Laubhütten, indem man Leitern aufstellte, darüber Bretter legte und
in solchen „Hütten" das Fest beging185; man rettete Torarollen
durch Höfe und über Dächer hinweg vor den Häschern 186. Die
Rabbinen nahmen für das Lehren der Tora das Martyrium auf
sich. Der Größte unter ihnen, R. Akiba, büßte seinen Irrtum in
der Messiasfrage mit einem qualvollen Tod, den er standhaft und

freudig um Gottes willen ertrug187. Akiba war nicht dazu
gekommen, alle für das Lehramt reifen Schüler selber zu ordinieren.

Dieser Aufgabe unterzog sich an des Meisters Stelle R.

Jehuda b. Baba. Zusammen mit R. Meïr, R. Jehuda, R. Schimon,
R. Jose, R. Elazar b. Schammua und R. Nechemja ging er in ein
einsames Tal zwischen den Stätten Uscha und Schaphraam und

vollzog dort den Ritus der Semikha. Die Gruppe wurde von
römischem Militär überrascht. Der Meister befahl den Jüngern die
Flucht, er selber blieb am Platz, verschaffte so den andern einen
Vorsprung, wurde aber selber von den Speeren der Legionäre
wie ein Sieb durchlöchert. Aber er hatte die rechte Tradition der
Lehre gerettet188. R. Chanina b. Theradjon wurde zum Feuertode
verurteilt: eingewickelt in die Torarolle sollte er verbrannt wer-

184 Midr. Qohelet r., zu Pred. 2,17.
"6 Th Sukka 1, 7, Z. S. 192.
186 Th Erubin 8,6, Z. S. 147.
is' Vgl. Schrenk, Rabb. Charakterköpfe, S. 142 f.
I88 Sanhédrin 14 a; Aboda zara 8 b.

178



den; seiner Frau wird die Hinrichtung angesagt; seine Tochter
soll in ein Freudenhaus verschleppt werden. Alle drei aber nahmen

unter Lobpreis Gottes Schande und Tod auf sich, weil sie
für „die Heiligung des Namens" starben189. Auch der große
Gegner R. Akibas, R. Jischmael b. Elischa fiel als Märtyrer:
„Als man Rabban Schimon b. Gamaliel und R. Jischmael fing, um
sie hinzurichten, da saß Riabban Schimon b. Gamaliel und
erschrak in seinem Geiste und sprach: wehe uns, daß wir
hingerichtet werden wie Sabbatschänder und wie solche die
Nichtigkeiten Götzendienst) treiben und wie solche, die die Schande
aufdecken und wie Blutvergießer. R. Jischmael b. Elischa sagte zu
ihm, gefällt es dir, daß ich vor dir ein Wort sage? Er sagte zu
ihm : sprich Er sagte zu ihm : war es nicht so, daß du an deiner
Mahlzeit saßest und es kamen Arme und standen vor deinem Tor,
und du ließest sie nicht hineinkommen und essen? Er sprach
zu ihm: beim Himmel! wenn ich so gehandelt habe, sondern die
Wächter, die am Tore saßen, als die Armen kamen, führten sie
herein zu mir und sie aßen und tranken und1 priesen im Namen
des Himmels. Er sprach zu ihm: war es nicht so, als du saßest und
lehrtest oben im Hause, und alle Volksmassen von Israel saßen

vor dir, daß sich dein Geist erhob? Er sprach zu ihm: Jischmael,
mein Bruder, ein Mensch wird begnadigt, der empfängt, was ihm
zukommt! Und sie baten den Scharfrichter; der eine sagte: ich
bin ein Priester, Sohn eines Hohepriesters, töte mich zuerst, und
ich werde den Tod meines Genossen nicht sehen! Und er sagte
zu ihm: ich bin Nasi, Sohn eines Nasi, töte mich zuerst, und ich
werde den Tod meines Genossen nicht sehen! Er sprach zu ihnen:
werfet das Los Und sie warfen es, und das Los fiel auf Rabban
Schimon b. Gamaliel. Sofort erhob er das Schwert und schlug
ihm das Haupt ab. R. Jischmael b. Elischa hob es auf, legte es
an seine Brust, weinte und schrie: heiliger Mund, treuer Mund,
heiliger Mund, treuer Mund; Mund, der hervorbringt gute San-
dalphone und Edelsteine und Perlen, wer hat dich mit Staub
bedeckt, und wer füllte deine Zunge mit Staub und Asche? über dich
sagt die Schrift: „Schwert, erhebe dich gegen meinen Hirten und1

189 Sifre zu 5. Mose, § 307; Aboda zara 18 a.

179



gegen den Mann bei mir" (Sach. 13,7). Er hatte das Wort noch
nicht zu Ende gesagt, als man das Schwert erhob und ihm das

Haupt abschlug. Und über sie sagt die Schrift: ,Und mein Zorn
wird entbrennen und ich werde euch mit dem Schwerte schlagen'
(2. Mose 22, 24)" 190.

Aus der ganzen Fülle der unter Hadrian gewaltsam ums Leben
Gebrachten bewahrte die jüdische Tradition vor allem 10 Namen
auf: R. Jischmael, Rabban Gamaliel IL, R. Jischbab, R. Jehuda
b. Baba, R. Chuzpith den Dolmetscher, R. Jehuda den Bäcker, R.

Chananja b. Theradjon, R. Akiba, R. Schimon b. Azzai und R.

Tarphon191. Die Zehnzahl ist eine runde Zahl, gewählt zur Stütze
des Gedächtnisses; denn an sich sind sicher viel mehr als nur
10 Rabbinen gefallen. Diese 10 aber waren die Hauptstütze der
Lehre, die Häupter der Judenschaft192.

Hunderte von denen, die dem Krieg, dem Morde, dem Hunger, den
Seuchen entgingen, wurden in die Sklaverei verkauft. Es wird
berichtet193, daß dieser Sklavenmarkt bei der Therebinthe Abrahams

in Mamre stattfand; ein jüdischer Sklave galt so wenig,
daß er um den Preis eines Pferdes zu haben war. Später wurde
in Gaza ein weiterer Markt abgehalten. Hunderte kamen auf
Schiffen nach Ägypten, gingen z. T. in Stürmen auf dem Meere

unter, der Rest wurde in der Arena zur Volksbelustigung
umgebracht. Dunkle talmudische Nachrichten reden davon, daß R.

Elischa b. Abuja, der berühmte Abtrünnige unter den Rabbinen,
sich nicht mit dem Abfall vom Glauben der Väter begnügt habe,
sondern daß er zu den Römern überging und sich aktiv am Kampfe

190 Abot de Rabbi Nathan 38,5 (Schechter, S. 114). Nach Bacher, Tannaiten
I, S. 2343 ist es aus chronologischen Gründen nicht möglich, daß Schimon
b. Gamaliel II. gemeint sein kann. Es muß sich um einen andern Schimon
handeln. Der Haggadist hat die Erzählung dramatisiert, indem er die beiden
Größten ihres Zeitalters miteinander den Märtyrertod erleiden ließ.
191 Midr. Eka r., zu Klagel. 2,2.
492 Daß Rabban Gamaliel II. damals starb, ist mehr als zweifelhaft, vgl.
Anmerkung 45. — Auch der Märtyrertod von R. Schimon b. Azzai ist
zweifelhaft; denn in Chagiga 14 b wird von ihm erzählt, er sei infolge seiner
gnostischen Spekulation gestorben, vgl. auch Th Chagiga 2,3, Z. S. 234.
193 Chronican Paschale I, 474.

180



gegen das Judentum beteiligt habe. Irre geworden am Glauben der
Väter — einige sagen, infolge seiner gnostischen Spekulationen,
andere, infolge seiner Erlebnisse während der Verfolgungszeit —
sei er zu den Römern übergegangen und habe ihnen verraten, an
was für kleinen Anzeichen sie erkennen könnten, wann ein Jude
sich mit der Beobachtung des Gesetzes beschäftige194. Ob das
so stimmt, weiß man nicht genau. Wären die Nachrichten gut,
wäre es ein Rätsel, weshalb R. Meïr an seinem Lehrer zeitlebens
festgehalten hat: er hielt es mit Elischa wie mit einer Granatfrucht,
bei der man den Kern ißt und die Schale fortwirft. Ob sich Meïr
auch so verhalten hätte, wenn Elischa ein aktiver Verräter gewesen
war, ist doch sehr unwahrscheinlich. Vielleicht zeigt die Nachricht

über Elischa, daß es damals tatsächlich unter den Juden
Verräter gegeben hat, wie es in solchen Zeiten ja nie an derartigen

Subjekten fehlt. Man schob den Verrat dem zu, von dem man
sicher wußte, daß er vom Glauben der Väter abgefallen war —
Elischa b. Abuja! Wenn Schlatter195 Recht hat, verbrannte Elischa

sogar eine Torarolle, um seine Absage an das Judentum deutlich
vor aller Welt zu dokumentieren. „Am 17. Tammuz wurde die
Tora durch Postumus verbrannt und ein Götzenbild im Tempel
aufgestellt" 196. Das Wort, das hier durch „Postumus" wiedergegeben
wird, lautet im Text genau „Apostamos"; nun ist es sehr wohl
möglich, wie Schlatter meint, daß dieses Wort aus „Apostatos"

griechischem „apostates") verschrieben wurde, und daß damit
eben der berühmte „Abtrünnige" 197 gemeint ist — Elischa ben

Abuja.

Das Volk der Juden schien durch alle diese Ereignisse, durch
die Maßnahmen, die gegen es ergriffen wurden, iin seiner physischen,

geistigen und religiösen Existenz bedroht. Zwar war die
zahlenmäßige Mehrheit der Juden in Babylonien, aber auch sie
war seit den Tagen Trajans schwer dezimiert. Und so fragt es

sich, ob die restlose Vernichtung der Juden Palästinas vor dem

194 j Chagiga II (7 b c).
185 Zur Geschichte und Topographie, S. 36 f.
196 MiTaanit IV, 6.
197 Goldschmidt, in seiner Talmudübersetzung, faßt das Wort auf als das
lateinische Postumius und findet in dem Frevler einen Heiden.

181



Abschluß der Mischna nicht doch auch die Judenschaft Babyloniens

mit sich gerissen hätte. Daß das nicht geschah, war wohl
wohl die Rettung der Juden überhaupt. Weshalb es nicht geschah
— diese Frage rührt an das Geheimnis der Existenz dieses Volkes.

Die Toleranzedikte von Kaiser Antoninus Pius

Hadrians Nachfolger, Antoninus Pius, brach mit der Verfolgungsund

Unterdrückungspolitik den Juden gegenüber. An einem '28.

Adar erhielten die Juden die Nachricht, daß die Ausübung der
gesetzlichen Vorschriften ihnen wieder gestattet sei. Dieser Tag
wurde zum Festtag erklärt, an dem Fasten und1 Trauern verboten
war198. Von jetzt an war es den Juden wieder gestattet, den Sabbat

zu halten, die Feiertage zu begehen, die Tora zu lernen, zu
lehren und zu beobachten, und die Knäbleiin zu beschneiden. Wir
haben gesehen (vgl. S. 92f.), daß Hadrian ein scharfes Verbot der
Beschneidung erlassen hatte, und daß dieses Verbot in die
römischen Rechtsquellen aufgenommen wurde. Aus Modestinus
(Digesten XLVI1I, 8,11) ergibt sich, daß unter Antoninus Pius für
die Juden ausdrücklich eine Ausnahme von diesem Gesetz gemacht
wurde. Die Beschneidung der Juden fiel fortan nicht mehr unter
den Begriff der Kastration, sondern sie wurde als solche geduldet
als ein religiöser Brauch eines Volkes des römischen Reiches. Der
Erlaß lautet: „Der göttliche Pius gestattete den Juden, daß sie
beschnitten werden könnten. Römische Bürger, die sich nach
jüdischem Brauch beschneiden oder ihre Sklaven beschneiden, werden
dauernd auf eine Insel verbannt und ihre Güter werden eingezogen.
Die Ärzte werden mit dem Tode bestraft. Wenn die Juden Sklaven
beschneiden, die sie von einer andern Nation erworben haben,
werden sie entweder mit dem Tode bestraft oder deportiert".
Dagegen war und blieb es den Juden verboten, die Stadt Aelia Ca-
pitolina-Jerusalem zu betreten199. Noch Jahrhunderte später be-

198 Fastenrolle 35, bei Rießler, S. 347.
199 Apologie I, 47; Dialogus cum Tryphone Judaeo 16; dieselbe Nachricht
bei Tertullian, adv. Judaeos 15; Apologeticus 21; Euseb H. E. IV, 6,3;
Theophanie XX (S. 31; S. 196f.); Sulpicius Severus, Hist. Sacra LII, 45:
römische Feldwachen riegelten die Zugänge nach Aelia ab.

182



richten Kirchenväter davon, daß es den Juden niur gegen Entgelt
möglich sei, jährlich einmal zur Klage nach Jerusalem zu gehen.
Verboten war auch der Übertritt eines Heiden zum Judentum, der
durch die Beschneidung vollzogen wurde. Denn grundsätzlich
galt dem römischen Recht die Beschneidung immer noch als
gleichbedeutend mit der Kastration; die Beschneidung war nur
innerhalb des Judentums erlaubt. Damit haben aber die kaiserlichen

Edikte ungewollt dazu beigetragen, daß das Christentum
sich stärker ausbreiten konnte. Es war nun in jener Zeit die
einzige hochstehende monotheistische Religion, welche Mission treiben

konnte, und die Konkurrenz durch das Judentum fiel dahin.

Wie es im einzelnen zur Aufhebung der drückenden Judenedikte
Hadrians kam, ist durchaus dunkel. Unklare, von der Legende
überwucherte Berichte im jüdischen Schrifttum wissen von einer
jüdischen Gesandtschaft zu erzählen, die nach Rom ging, um mit
der Regierung zu unterhandeln. Sicher scheint zu sein, daß R.
Schimon b. Jochai nach Rom ging und durch seine Unterhandlungen

die Erleichterungen erlangte. Man war sich bei den Juden der
Gefährlichkeit dieser Aktion bewußt und bestimmte für den Fall,
daß dem R. Schimon b. Jochai ein Unglück zustoßen sollte, zum
vornherein R. Elazar b. R. Jose als Nachfolger und Stellvertreter.
Sie zogen gemeinsam nach Rom und erreichten, was damals zu
erreichen war. Die Sage will, ein Dämon mit Namen „Ben Ta-
maljon" habe ihnen dabei geholfen: er sei in die Tochter des
Kaisers gefahren und habe sich durch R. Schimon austreiben lassen.
R. Schimon sei zwar betrübt gewesen darüber, daß ein Dämon und
nicht ein Engel ihm zu Hilfe gekommen sei, aber schließlich habe
er sich gesagt: „Mag aber das Wunder geschehen, woher es auch
kommt!" Aus Dankbarkeit über das an seiner Tochter geschehene
Wunder habe der Kaiser die Rabbinen in das Schatzhaus geführt;
dort hätten sie die judenfeindlichen Erlasse genommen und
zerrissen 200. Es mag dem gequälten Volke wirklich als ein Wunder
vorgekommen sein, daß seine Lage sich so besserte, darum hat
die Legende den Umschwung auch auf ein Wunder zurückgeführt.
In bRosch haschana 19a wird eine andere Version der Befreiungs-

200 Meila 17 b.

183



geschiehtc erzählt. Danach hatte die „ruchlose Regierung"
Religionsverfolgung verhängt, d.h. die Beschäftigung mit der Tora,
die Beschneidung und die Beobachtung des Sabbats verboten. Nun
gingen R. Jehuda b. Schammua — ein sonst unbekannter Rabbi —
und seine Freunde nach Rom. Dort holten sie sich Rat bei einer
Frau, die in Regierungskreisen bekannt war. Auf deren Rat sollen
sie in der Nacht gelärmt und gerufen haben: „O Himmel, sind wir
nicht eure Brüder, sind wir nicht Kinder eines Vaters, sind wir
nicht Kinder einer Mutter; worin sind wir anders als alle übrigen
Nationen und Sprachstämme, daß ihr über uns solch schwere
Verordnungen verhängt?!" Mit diesem Ruf erinnern die Juden daran,
daß Rom Edom Esau ist und wie sie von Isaak abstammt.
Darf man aus diesem Ruf schließen, daß die Juden im Namen
der Humanität und im Namen der Bruderschaft aller Menschen in
Rom argumentiert haben Das zweite Argument ist durchsichtiger :

es soll keine Ausnahmegesetze geben gegen ein Volk, durch die
es vor dem Gesetz benachteiligt wird. Immerhin wird in diesen
Berichten die Schuld am Unglück der Juden allzu einseitig auf
Seiten der Römer gesehen. Dubnow 201 nimmt an, daß Jehuda
b. Schammua die Aufhebung der judenfeindlichen Edikte unter
Antoninus Pius erreicht habe, während die analoge Tätigkeit von
R. Schimon b. Jochai in einem späteren Zeitpunkt erfolgt sei,
als Antoninus Pius selber oder einer seiner Nachfolger die
günstigen Edikte neuerdings rückgängig machte. Aber es ist doch

fraglich, ob Antoninus Pius selber eine solche Schaukelpolitik
den Juden gegenüber getrieben hat. Allerdings redet eine alte
Nachricht 202 davon, daß Antoninus Pius die aufständischen
Juden durch Truppen und1 Legaten niedergeworfen habe. Hat
der Kaiser erst dann die Vernichtungspolitik aufgegeben und ist
zur Politik des friedlichen Ausgleichs übergegangen? Es kommt
dazu, daß R. Schimon b. Jochai beträchtlich älter war als R.
Jehuda b. Schammua, der in der eben angeführten Erzählung aus
bRosch haschana ausdrücklich als Schüler R. Meïrs bezeichnet
wird. Me'ir aber übte seine Haupttätigkeit erst nach der Zeit Had-

201 Dubnow, S. 116f.
202 Capitolinus, c. 5.

184



rians aus. Man wird eine so entscheidend wichtige Mission eher
dem älteren und erfahreneren Rabbi übertragen haben als dem
jüngeren. Ob R. Schimon b. Jochai so alt wurde, daß er am Ende
der Regierungszeit von Antoninus Pius oder unter einem seiner
Nachfolger noch im Stande war, eine so wichtige Mission zu
erfüllen, muß ebenfalls fraglich bleiben. So scheint es eher
wahrscheinlich, daß der jüngere Rabbi, Jehudä b. Schammua, unter
einem späteren Kaiser ein drohendes Verhängnis abgewendet hat.
Im Martyrium des Polykarp 203 spielen die Juden wieder eine
gewichtige Rolle, und nichts deutet darauf hin, daß am Ende der
fünfziger Jahre ihre Lage gedrückt gewesen wäre. Sie treten dort
im Gegenteil als Hauptkläger gegen Polykarp auf und verfügen
über einen beträchtlichen Einfluß bei der Provinzregierung. So
scheint es nicht, daß sich die Lage der Juden damals neuerdings
verschlimmert hätte. In die jüdische Sage ist auf jeden Fall
Antoninus Pius als leuchtender Gegensatz zum „Frevler Hadrian,
dessen Gebeine zermalmt und dessen Andenken ausgetilgt werden

möge!", eingegangen. Der Midrasch hat ihm ein rührendes
Denkmal der Dankbarkeit gesetzt und ihm den Anteil unter den
Gerechten der kommenden Welt verheißen. Das kommt in der
folgenden Legende zum Ausdruck, die zwar schon deshalb
unhistorisch ist, weil sie Antoninus Pius zum Gesprächspartner von
R. Jehuda dem Heiligen (f 219) macht, die aber trotzdem die
Stimmung gut wiedergibt, die die Juden diesem Kaiser gegenüber,
hegten: „Antoninus fragte Rabbi: werde ich wohl einst vom Lev-
jathan essen? Ja! gab Rabbi zur Antwort. Darauf fragte Antoninus
weiter: vom Pesachlamm hast du mich nicht essen lassen, und
vom Levjathan willst du mich essen lassen Rabbi erwiderte : beim
Pesachlamm heißt es (2. Mose 12,48): ,Kein Unbeschnittener soll
davon essenk Als Antoninus das hörte, ging er hin und1 beschnitt
sich. Daher geht die Sage, wie R. Hiskia bemerkt, Antoninus sei
zum Judentum übergetreten. R. Abuhu sagte im Namen des R.
Elazar: wenn die Proselyten der Gerechtigkeit je ins Paradies
kommen, so steht Antoninus an ihrer Spitze"204.

203 Martyrium Polycarpi XI, 2; XIII, 1; XVIII.
204 j Megilla 1,11 (14 ab); j Sanhédrin X, 5 (39 a).

185


	Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern Trajan und Handrian und der messianische Tempelbau [Schluss]

