
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Zur Theologie des jüdischen Gebetbuches

Autor: Schoeps, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


immerhin noch, daß Epiphanius126 nichts von einem Tempelbau
Hadrians in den Jahren 116/117 sagt. Von da aus kann nicht
gesagt werden, Epiphanius habe die beiden Fakten — den Plan
Hadrians und die Erlaubnis Trajans — miteinander verwechselt,
zumal ja. nicht einmal feststeht, daß eine solche Erlaubnis Trajans
überhaupt jemals vorgelegen hat. Es ist eine reine petitio principii,
wenn Finkelstein sagt, der Trajanstag sei der Gedächtnistag für
eine von Trajan gegebene Erlaubnis zum Bau des Tempels. Es

sollte zum mindesten ein sicheres Zeugnis aus irgendwelchen
Quellen für eine solche Erlaubnis Trajans vorliegen. Finkelsteins
Kette von Indizienbeweisen zerreißt, sobald man sie auf ihre
Festigkeit prüft.

(Fortsetzung folgt.)

Zur Theologie des jüdischen Gebetbuches

von Prof. Dr. HANS-JOACHIM SCHOEPS, Erlangen

Es ist oft gesagt worden und es ist auch gewiß wahr, daß es

keine jüdische Theologie in dem Sinne gibt wie von einer christlichen

gesprochen wird. Aber es gibt jüdische Glaubenslehren,
und was wichtiger ist, es gibt jüdisches Glaubensleben. Will
man es richtig auffassen, muß man dorthin gehen, wo es sich

ausspricht: im Gebet. Das Gebet, das Israel betet,— Texte, die
durch Jahrhunderte kaum Veränderung erfuhren —, sind die Quelle
jüdischen Glaubenslebens. Sie zeugen von dem, was Israel von
Gott, der Welt und sich selber glaubt. Dem einzelnen Israeliten
sind es altvertraute Worte und Sätze, die der Fromme täglich,
der weniger Fromme einmal wöchentlich und noch die Masse der
gleichgültig Gewordenen doch einmal oder einige Male im Jahre
spricht. Aber weder der Gleichgültige noch der Fromme pflegen

126 De mensuris et ponderibus, c. 14.

108



diese Sätze des Gebetes so zu meditieren, wie es geschehen sollte
und wie es auch geschehen würde, wenn man sich vergegenwärtigte,

daß hier die Antwort auf die vielen Fragen bereitliegt, was
Israel denn zu sagen weiß über Gott, den Menschen und sein Heil.

Alan wirft den Juden manchmal vor, daß ihnen die
Glaubensinnerlichkeit im Gebet fehle. Nun, die ganze Innerlichkeit des
Glaubens ist im Gebet geronnen. Diese durch Jahrhunderte
hindurch objektiv gewordenen Sätze, die der Beter spricht, sind voll
glühender Glaubensinnerlichkeit. Der einzelne Beter braucht keine
besondere, zusätzliche Innerlichkeit des Glaubens über die
hinaus, die schon in diesen Gebeten enthalten ist. Er braucht diese
durch ihre Formulierung objektiv gewordenen Gebete nur als
seine Gebete zu sprechen und er steht mitten im jüdischen
Glaubenslebens. Einer andern Hingabe bedarf es nicht als der an die
Worte und Sätze des Gebetes. Dann wird das seit vielen
Jahrhunderten feststehende Gebet der Gemeinde Israels zu seinem
eigenen Gebet.

Um die wesentlichen Züge des jüdischen Glaubens zu erkennen,
kann man jeden beliebigen Text herausgreifen. Wir wählen als
besonders geeignet die zusammenhängenden Texte, die Montag
und Donnerstag in das Tachanun (Bußgebet) des täglichen Scha-
charisgebetes eingeschaltet werden. Wir nehmen die
charakteristischen Aussagen und knüpfen einige Meditationen an.

In diesen aus der Zeit der Kreuzzüge stammenden Erweiterungen
des Tachanun wendet sich der jüdische Mensch in besonders
intensiver Weise an seinen Gott und fleht um Hilfe und Erbarmen.
Diese Gebetstücke, die zahlreiche Bibelstellen aufgenommen
haben, sind ausschließlich Anrufungen Gottes, in denen die
Gemeinde Israel ausspricht, was sie von ihren Tugenden, Kräften und
sittlichem Vermögen hält. Es ist eine ununterbrochene Kette von
Aussagen, die alle rabbinischen Predigten dementiert, die das Lob
Israels singen, die sittliche Kraft des Judentums verherrlichen
oder von völkischer Selbstgerechtigkeit zu künden wissen. Hier
ist gleichmäßig aller naiven wie aller reflektierten Verklärung des

109



Menschen und seiner Kraft das Wort abgeschnitten, denn die
Wahrheit des Judentums offenbart sich im Gebet und zerstört
den humanen Trug, wenn sich der Jude als hilflose nackte Kreatur
an Gott selber ausliefert und klagt: „Denn nicht gestützt auf
unsere Gerechtigkeit flehen wir zu Boden geworfen vor Deinem
Angesicht, sondern gestützt auf Deine große Barmherzigkeit". Der
jüdische Beter stellt fest: „Wenn Du die Sünden zurechnest, o

Gott, wer bliebe da bestehen. Die Vergebung ist nur bei Dir, um
des willen, daß Du gefürchtet werdest". Und weiter heißt es:

„Wir erkennen, daß an uns keine Werke der Gerechtigkeit sind,
aber handle an uns um Deines Namens willen". Das Motiv: „um
Deines Namens willen" kehrt immer wieder im Zusammenhang mit
„hilf uns", „sei gnädig", „sei barmherzig", „vergib uns" usw.
Es ist auch das einzige Motiv, auf das sich alles Bitten um
Sündenvergebung stützen kann. Denn — heißt es — schemecho hagodaul
nikro olenu* („Dein großer Namen ist über uns ausgerufen
worden"). Israel hat diesen Namen nicht vergessen, und1 deshalb
darf es auch Gott daran erinnern, daß das Erbarmen seine geoffenbarte

Eigenschaft sei, jedem Zeitalter chesed chinom, Gnade sonder

Verdienst anzuzeigen.

Nichts kann geltend gemacht werden vor Gott, was in Anrechnung
zu bringen wäre, kein Verdienst und keine Tugend, auf die Israel
sich stützen kann als den großen Namen Gottes allein, daß Gott
in seiner Offenbarung Barmherzigkeit verheißen hat. Darum heißt
es: „Niemand ist wie Du gnädig und barmherzig, Ewiger, unser
Gott; niemand wie Du, Gott, langmütig, groß an Gnade und Treue.
Hilf uns durch Deine große Barmherzigkeit vor Stürmen und
Beben. Gedenke Deiner Knechte Abraham, Isaak und Jakob, siehe

nicht auf unsere Hartnäckigkeit, unsere Freveleien und Sünden.
Wende zurück Deine Zornesglut und halte ein mit dem Übel gegen
Dein Volk."

Hier ist ein weiteres allbekanntes Motiv: wegen Abraham, Isaak,
Jakob. Nicht weil sie von sich aus so verdienstlich, sondern weil

* Die Transkription der hebräischen Wörter erfolgt hier gemäß der aske-
nasischen Aussprache.

110



sie abdecho Deine Knechte waren. Das sichraun owaussenu
(Gedenken der Väter) wird angerufen wegen des Erbarmens, das Gott
diesen Vätern gezeigt hat, der Verheißungen, die er ihnen
gegeben, als er den Bund mit ihnen schloß. Darum fleht der
jüdische Beter: S'chaur w'habbet l'berith (sei eingedenk und
erinnere dich des Bundes).

Und noch bezeichnender für den jüdischen Frommen, dem alles,
was nach „Werkgerechtigkeit" schmecken könnte, ein Greuel ist,
heißt es: Wenn keinerlei Gerechtigkeit und gute Werke an uns
erfunden werden, dann gedenke des Bundes mit unseren Vätern
und daß wir täglich die Einzigkeit Gottes feierlich verkünden. In
dem Stück ejn komaucho wird als Väterbund, dessen man gedenken

soll, speziell hervorgehoben: der Bund zwischen den
Opferstücken und die akedat (Fesselung) Isaaks, der hier jachid (der
einzige) genannt wird. Uterah l'maan jisrael (Laß es Dir gewärtig

sein um Israels willen). Denn jüdischer Glaube lehrt, daß
die Opferung Isaaks Heilswirkung und Sühnekraft für ganz Israel
habe..

Worum aber wird gebetet? Daß owinu malkenu machassenu (unser

Vater, König und Beschützer) uns nicht nach unseren bösen

Handlungen vergelten möge. Daß er uns beschütze vor Schwert,
Gefangenschaft, vor Pest und Seuche, vor jeder Sorge und Trübsal.

Das sind Bitten des Einzelnen, die die Allgemeinheit
betreffen. Und dieser Charakter des Gebetes für das Heil des ganzen
Volkes, der schon vorher stark durchklang, beherrscht ganz das

folgende Wechselgebet adonai elauhej jisrael zwischen Vorbeter
und Gemeinde.

Vorb. : Ewiger, Gott Israels, wende zurück Deine Zornesglut und
wandle um das Böse des Verhängnisses über Deinem Volk.

Gem.: Schau nieder vom Himmel und siehe, wie wir zu Schmach
und Hohn unter den Völkern sind gleich dem Schafe, das zur
Schlachtbank geführt wird (Jes. 53,7), bestimmt zum Tode, zum
Verderben, zu Schmerz und Schande.

111



Vorb.: Und dennoch, Deinen Namen haben wir nicht vergessen.
Mögest Du auch uns nicht vergessen.

Gem.: Feinde (sarim — oben gerim) sagen: Sie haben keinem

Trost und keine Hoffnung mehr. Sei gnädig einem Volke, das

zu Deinem Namen hofft. Reiner, bringe heran unser Heil. Wir
sind zerknirscht und haben keine Ruhe. Möchte Deine Barmherzigkeit

Deinen Zorn von uns abwenden.

Vorb.: Ach wende ab Deine Zornesglut und erbarme Dich des

Eigentums, das Du erwählt.

Gem.: Sei unser Schutz, Ewiger, durch Deine Barmherzigkeit.
Laß uns nicht in die Hände der Grausamen fallen. Warum sollen
die Völker sagen können: wo ist denn ihr Gott? Um Deiner selbst
willen, begnadige uns und zögere nicht.

Vorb.: Ach wende ab Deine Zornesglut und erbarme Dich des

Eigentums, das Du erwählt.

Gem.: Erhöre unsere Stimme und sei gnädig. Laß uns ni|cht
fallen in die Hand unserer Feinde, daß unser Name nicht vertilgt
werde. Gedenke, was Du unseren Vätern zugeschworen hast:
Wie die Sterne am Himmel soll Euer Same sein. Und jetzt sind
wir zu einem geringen Überrest geworden.

Vorb.: Und dennoch, Deinen Namen haben wir nicht vergessen.
Möchtest Du auch uns nicht vergessen.

Gem.: Hilf uns, Gott unseres Heils, um der Herrlichkeit Deines
Namens willen.

Gem. u. Vorb.: Errette uns und vergib uns unsere Sünden um
Deines Namens willen. Ewiger, Gott Israels, wende zurück Deine
Zornesglut und wandele um das Böse des Verhängnisses über
Deinem Volk.

112



Dieses ewig gleich aktuelle Wechselgebet ist uns Juden heute
wieder im besonderen Maße nahe. Die Erfahrungen unseres
Lebens haben das Gebet der Kreuzzüge wieder zu unserem Gebet
gemacht, so daß wir — wie es in der Einleitung zu diesem
Stücke heißt — Davids Worte wieder zu beten vermögen: Mir
ist sehr Angst, doch laß uns in die Hand Gottes fallen, denn
sein Erbarmen ist sehr groß, nur nicht in der Menschen Hände!
(2. Sam. 24,14).

Weiter wird Ps. 6 rezitiert, wobei es Brauch ist, als Zeichen der
Hingabe und Ergebung die linke Hand ans Herz zu halten und
den Kopf auf den rechten Arm sinken zu lassen : Mein Gebein ist
ermattet und meine Seele ist auch sehr matt. Und nun, o Ewiger,
wie lange noch? Kehre zurück, Gott, errette meine Seele, hilf
uns um Deiner Gnade willen. Denn unter den Toten gedenkt man
Deiner nicht, wer soll Dir im Gehinnom noch danken können?
Ich bin müde vom Seufzen. Mein Bett schwimmt jede Nacht von
Tränen. ...Weichet von mir, alle Missetäter, weichet. Denn der
Ewige erhört meine Stimme. Der Ewige nimmt mein Gebet
auf. Voller Schreck werden zu Schande und1 weichen alle meine
Feinde; sie stürzen zurück.

Israel weiß wohl, wodurch all sein Elend verschuldet worden ist
und bekennt es im Gebet: Denn um unserer Sünden und der Missetaten

unserer Väter willen ist Jerusalem und Dein Volk zur
Schmach geworden für alle, die um uns sind. Aber nun erhöre,
unser Gott, das Gebet Deines Knechtes und sein Bußflehen, lasse
wieder Dein Angesicht leuchten über Deinem Heiligtum, Herr,
um Deinetwillen. Und im Abschnitt hatteh elauhej ist Israels Zu-
kunftshoffnung für sich selber und für die Völker in dem Satz
ausgedrückt: Unser Vater, der Du der Vater des Erbarmens bist,
zeige uns Gnadenzeichen und sammle ein unsere Zerstreuten von
den vier Enden der Erde, so daß auch alle Völker einsehen, daß
Du der Ewige bist, unser Gott. Jedes Knie und jedes Haupt,
laß sie sich in Anbetung beugen zu Dir allein.

Judaica, Bd. IV, 2
113

3


	Zur Theologie des jüdischen Gebetbuches

