
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern Trajan und Hadrian
und der messianische Tempelbau

Autor: Bietenhard, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerade die Menge der Mischehen, die man früher mit Recht
als eine der größten Gefahren für das Judentum Mitteleuropas
angesehen hat, hat dieses vor seiner fast restlosen Ausrottung
bewahrt. Ohne sie wären außer denjenigen, denen es bis zuletzt
gelungen war, sich versteckt zu halten, keine Juden in Deutschland
übriggeblieben.

Daß aber die Mischehen bis zuletzt in so großer Zahl bestehen

geblieben sind, beruht auf der Standhaftigkeit ihrer nichtjüdischen
Teile, die dem Vernichtungswillen der Nazis immer wieder getrotzt
haben.

Und dieser letztere Umstand war es auch, der der Gesamtheit der
Mischehen eine solche Stärke verliehen hat, daß die Nazis sie
respektierten.

Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern

Trajan und Hadrian und der messianische Tempelbau

von Priv.-Doz. Dr. theol. HANS BIETENHARD, Ittigen (Bern)

Im Jahre 70 eroberten die Truppen des Titus die Stadt Jerusalem,
der Tempel wurde verbrannt, die Mauern der Stadt geschleift und
die äußeren Stadtteile zerstört1. Einiges von der Stadt ließ Titus
allerdings bestehen : die westliche Mauer, das herodeische Schloß
mit seinen drei Türmen Phasael, Hippikus und Mariamne. Diese
Reste der einstigen stolzen Befestigungen sollte aller Welt zeigen,
was für gewaltige Taten die römischen Truppen mit der Eroberung

dieser Stadt vollbracht hatten. Die westliche Mauer zusammen

mit dem Herodeion sollte ein befestigtes Lager für die
römischen Truppen abgeben, die Titus als Besatzung in die Stadt zu
legen gedachte. Alles andere ließ Titus zerstören2. Die 10. Legion

1 Josephus, b(ellum) j(udaicum) VI, 94.
2 Josephus, b. j. VII, 1, 1.

57



Fretensis wurde nebst einigen Schwadronen Reiterei als Besatzung
in die Stadt gelegt3. Der Kommandant der Legion, aus senatorischem

Rang, war zugleich Statthalter des Landes, das fortan den
Namen Judaea führte. Der erste Statthalter war Lucilius Bassus,
der die Festung Machaerus eroberte; ihm folgte Flavius Silva, der
Masada4 erstürmte, die letzte Zufluchtsstätte der aufständischen
Juden. Aus der Tatsache, daß eine römische Garnison nach
Jerusalem gelegt wurde, ergibt sich sofort die Folgerung, daß die
Stadt nicht einfach ein Ruinenfeld war. Die Legionäre hatten
Frauen und Kinder mit sich ; Krämer, Händler, Geschäftsleute aller
Art und Handwerker pflegten sich in der Nähe der Garnisonen
anzusiedeln. So ergab sich ganz von selbst ein reges Leben in den

Resten der Stadt; sicher sind auch bald wieder Häuser gebaut
worden. Da die Legionen nach römischer Sitte in der Regel ihre
Garnisonsplätze sehr lange behielten — oft sogar stand während
Jahrhunderten dieselbe Legion an einem Ort — richteten sie sich

für die Dauer ein. Die Legionäre brachten selbstverständlich auch

ihre heimische Religion mit sich, wenn sie versetzt wurden, und
errichteten ihren Göttern Heiligtümer in den Garnisonen. Das

trifft auch für Jerusalem zu. Man hat einen Stein gefunden, welcher
den Kult des Gottes Serapis in der Stadt bezeugt5. Zu diesem
durch Ausgrabungen gesicherten Tatbestand kommen einige
spätjüdische Nachrichten6, die in verhüllter Weise von einer «

Häßlichkeit» in Jerusalem reden, also wohl von einem Götzenbild, das

sich nach dem Jahre 70 in Jerusalem befand — vor dem Jahre 70

war so etwas nicht möglich. Wenn Adolf Schlatter 7 recht hat, gab
es in Jerusalem auch einen Tempel der Glücksgöttin. Schlatter hat

übrigens aus mehreren Stellen der Tosefta8 geschlossen, daß

3 Josephus, b. j. VII, 1,2.
4 Vgl. Adolf Schulten, Masada, die Burg des Herodes und die römischen
Lager. Mit Karten und Plänen von Generalmajor a. D. und Dr. phil. h. c.
Adolf Lammerer. Mit einem Anhang über Beth-Ter, 1933 (in: Zeitschrift
des deutschen Palästinavereins, Bd. 56, H. 1/3).
5 Adolf Schlatter, Die Tage Trajans und Hadrians, 1897, S. 69ff. (in:
Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, Bd. I, 3).
« Th(osephtha) Sanhédrin 3, Z(uckermandel), S. 418.
7 Tage Trajans, S. 70.
8 Th Edujjot 1, Z. S. 455; Th Chullin 3, Z. S. 505.

58



es auf dem westlichen Hügel der Stadt, wo das Herodeion stand,
nach dem Jahre 70 ein jüdisches Viertel gegeben hat. Dadurch
wird die Angabe des Josephus bestätigt und in wesentlicher
Beziehung ergänzt. Es gibt der Nachrichten genug, die davon reden,
daß die Juden nach dem Jahre 70 keineswegs von der Stadt
ausgeschlossen waren; nicht einmal das Betreten des Tempelplatzes
war ihnen verboten. Schon Josephus9 redet davon, daß Greise
und Frauen weinend auf der Asche des Tempels lagen. In der nach
dem Jahre 100 geschriebenen „Apokalypse des Baruch" ist oft10
die Rede davon, daß der „Prophet" den Tempelplatz besucht, um
dort das göttliche Offenbarungswort zu empfangen. Von Rabban
Gamaliel II. wird berichtet, er habe auf dem Tempelplatz eine
Heidin von außergewöhnlicher Schönheit angetroffen und bei
ihrem Anblick einen Segensspruch zum Lobe des Schöpfers
gesprochen u. Daß der Tempelvorhof den Juden zugänglich war,
zeigt auch folgender Bericht: „R. Schimon b. Azzai sagte: ein

Ereignis, als Totengebeine in der Holzhalle in Jerusalem gefunden
wurden. Da wollten die Weisen Jerusalem für unrein erklären.
R. Jehoschua erklärte ihnen : Schande und Entehrung wäre das uns,
wenn wir unsere Stadt für unrein erklären wollten. Wo sind die
Toten der Sintflut? Wo sind die von Nebukadnezar Erschlagenen?
Wo sind die, welche seit dem letzten Krieg gefallen sind?"12 Es

geht hier um die Reinheit des Tempelvorhofs, auf dem man
Totengebeine fand; man konnte sich also dort zu schaffen machen, und
sofort tauchten auch die Fragen über die kultische Reinheit des

Ortes auf. Andere, von Schlatter angegebene Stellen zeigen, daß

auch nach dem Jahre 70 Wallfahrten nach Jerusalem unternommen
wurden. „Ben Zoma sah Volksmassen auf dem Tempelberg und
sprach: Gepriesen sei, der sie alle schuf zu meinem Dienst! Wie
mühte sich der erste Mensch, ehe er einen Bissen gekostet! Bis
er geackert, gesät, geschnitten, gebunden, gedroschen, geworfelt,
gereinigt, gemahlen, gesiebt, geknetet, gebacken und endlich
gegessen Und ich stehe morgens da und finde alles vor" 1S. R. Schi-

9 Josephus, b. j. VII, 8, 7.
10 Syr. Bar. 10, 5; 13, 1 ; 21, 2; 25, 1.

11 j(eruschalmi) Aboda Zara I, 9 (40a). („j" jerusal. Talmud!)
12 Th Edujjot 3, 3, Z. S. 459.
is Th Berakot 7, 2, Z. S. 14.

59



mon b. Zoma lebte zwischen 70 und 132 und sieht „Volksmassen
auf dem Tempelberge!" R. Akiba b. Joseph kann eine gesetzliche
Bestimmung festsetzen, nach welcher in einem bestimmten Fall
ein Sünder weder durch das Gericht seiner Stadt, noch durch das
Gericht in Jabne verurteilt werden soll, sondern durch den
Gerichtshof von Jerusalem, so daß sich also für Akiba auch nach dem

Jahre 70 das oberste Beth-Din (Gericht) in Jerusalem befindet. —
Durch diese, vor allem von Schlatter zusammengestellten,
Belegstellen aus der jüdischen Literatur soll gezeigt werden, daß es
auch nach dem Jahre 70 jüdisches Leben in Jerusalem gab. Diese

Feststellung ist für die folgende Untersuchung nicht unwichtig,
da gelegentlich die Behauptung begegnet, Jerusalem sei in jener
Zeit einfach ein Schutt- und Trümmerhaufe gewesen und so auch

geblieben bis auf die Zeit Hadrians. Es muß vielmehr damit
gerechnet werden, daß die Stadt gewachsen ist in den 60 Jahren
zwischen den beiden großen jüdischen Kriegen; von einem
planmäßigen Neubau kann allerdings nicht geredet werden.

Über die Besitzverhältnisse des ganzen Landes ist kurz
folgendes zu sagen: Vespasian nahm das ganze Land von Judaea als
sein Privateigentum in Besitz. Pächter bewirtschafteten die Ländereien

für ihn. In Emmaus bei Jerusalem wurde Land an 800
Veteranen verteilt, so daß dort eine der zahlreichen Militärkolonien
des römischen Imperiums entstand". — Vor dem Jahre 70 war es
Pflicht jedes Juden gewesen, jährlich zwei Drachmen als Steuer
an den Tempel in Jerusalem zu bezahlen15. Diese Steuer mußte
fortan weiter entrichtet werden, kam aber jetzt dem Tempel des

Juppiter Capitolinus in Rom zu. Es ist verständlich, daß diese
Steuer die Juden tief verletzte, war sie doch für den Tempel des

Einen wahren Gottes bestimmt, und nun wurde sie einem Götzen
gegeben! Vor allem unter Kaiser Domitian wurde dieser „Fiscus
Judaicus" mit der größten Härte und Rücksichtslosigkeit
eingetrieben ; Spione und Schnüffler aller Art durchzogen das Land, um
alle diejenigen aufzuspüren, welche ihr Judentum zu verheimlichen

14 Emil Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi
P4, 1901, S. 640—642.
15 Vgl. Matth. 17, 24—27.

60



trachteten, um so der verhaßten Abgabe an den Götzen zu
entgehen. Erst unter der kurzen Regierung von Kaiser Nerva besserte
sich die Lage der Juden. Es wurden Münzen gefunden mit der
Aufschrift „Fisci Judaici calumnia sublata". Diese Inschrift
bedeutet wohl, daß unter Nerva Verfolgungen abgestellt wurden,
welche auf Grund von Angebereien die Juden trafen 16. Es gab
aber in Jerusalem nicht nur heidnische Truppen, mit dem ganzen
Leben, das sie mit sich brachten, es gab hier nicht nur Juden,
sondern es gab in der Stadt auch nach dem Jahre 70 eine christliche
Gemeinde 17.

Jabne, das Zentrum der Schriftgelehrten

Mit der Zerstörung des Tempels war auch die Macht der
jüdischen Priesterschaft gebrochen worden, sofern sie nicht schon

vorher in den Kämpfen der Zeloten beseitigt worden war. Das

bedeutete, daß das vom Hohenpriester geleitete Synedrium von
Jerusalem ein Ende hatte. Nun schlug aber endgültig die Stunde
der Gesetzeslehrer, der Rabbinen. Eine alte Sage berichtet, daß
der führende Gesetzeslehrer jener Zeit, Rabban Jochanan b. Zakkai,
bei der Belagerung Jerusalems sich in einem Sarg aus der sturmreifen

Stadt ins Lager Vespasians habe tragen lassen. Dort habe

er Vespasian als zukünftigen Kaiser begrüßt. Geschmeichelt über
diese Ehre habe Vespasian ihm eine Gnade zugesichert. Jochanan
habe sich daraufhin die Erlaubnis erbeten, in der Stadt Jabne

(Jamnia) ein Lehrhaus errichten zu dürfen, was ihm Vespasian
auch zugestanden habe18. Es kann an diesem Bericht etliches nicht
stimmen ; denn Vespasian hat Jerusalem nie belagert, sondern das
tat erst Titus, als sein Vater sich in Rom um die Kaiserkrone
bemühte. So ist es wahrscheinlich, daß Jochanan b. Zakkai sich

10 Vgl. J. Juster, Les Juifs dans l'Empire Romain II, 1914, S. 258.
17 Adolf Schlatter, Die Kirche Jerusalems vom Jahre 70 bis 130, 1898 (in:
Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, Bd. II, 3).
18 Abot de Rabbi Nathan 6 (A), S. 19f. ; 8 (B), S. 22f. (Ausgabe von
S. Schlechter, 1945); Midr(asch) Eka r(abbathi) zu Klagel. 1, 5; Gittin 56 ab.

(Bei Belegen aus dem babylonischen Talmud ist nur der Traktat angegeben,
ohne vorgesetztes „b".)

61



schon vor der Belagerung der Stadt zu Vespasian begeben hat, als
er sah, daß die Dinge in Palästina der Katastrophe zutrieben. Der
Schritt Jochanans war politisch gesehen Verrat, und doch hat
dieser Akt geistig das Judentum gerettet. Um Jochanan b. Zakkai
begannen sich zahlreiche Rabbinen zu sammeln, welche intensiv
an der geistigen, religiösen und rechtlichen Wiedergeburt des
Volkes arbeiteten. Es ist wohl dem Rabban Jochanan b. Zakkai
zu verdanken und dem Kreise um ihn, wenn das Judentum nach der
Katastrophe des Jahres 70 nicht untergegangen ist, sondern trotz
allem seine Eigenart bewahren konnte. Unter der Leitung von
Rabban Jochanan b. Zakkai bildeten die führenden Schriftgelehrten
in Jabne ein Synedrium, das zunächst ohne römische Approbation
waltete, es aber in kurzer Zeit verstand, die Leitung des Volkes
in die Hand zu bekommen. Der Schriftgelehrte hatte im Judentum
endgültig die Zügel ergriffen. Mit der Zeit scheint sich auch ein
offizielles Verhältnis zwischen Rom und dem Synedrium von Jabne
gebildet zu haben, indem der Vorsitzende, der Nasi oder Fürst
(Patriarch) als offizieller Vertreter der Judenheit anerkannt wurde.
Rom betrachtete immer noch die Juden als eine Nation innerhalb
des Imperiums. Eine der wichtigsten Kompetenzen des Synedriums
von Jabne war die Festsetzung des jüdischen Kalenders, der
Schaltmonate, der Feiertage und der Monatsanfänge. Es gelang
den Männern von Jabne, allen Juden der Welt ihre Autorität auf
diesem Gebiete aufzuerlegen. In dem Bestreben, das Judentum
nach der Katastrophe innerlich und äußerlich zu festigen, fuhr der
Nachfolger Jochanans fort, Rabban Gamaliel II. Er war das Haupt
des Hauses Hillel. Eine tatkräftige und herrschgewaltige Natur,
setzte er alles daran, die Autorität des Synedriums und des
Patriarchen nach innen und außen zu festigen. Der Tradition seines
Vaterhauses folgend war er nicht nur im jüdischen Gesetz und in
der Überlieferung bewandert, sondern verfügte über Kenntnisse
in der Astronomie, war der lateinischen und griechischen Sprache
mächtig und hatte Beziehungen zum kaiserlichen Hof in Rom.
Unter Gamaliel II. sehen wir zum ersten Male so etwas wie ein

Papsttum sich entwickeln. Wer sich seinen und des Synedriums
Anordnungen nicht beugte, den tat er so lange in den Bann, bis
der Eigensinnige Buße tat. Persönlicher Ehrgeiz spielte hier sicher

62



ebenso stark hinein wie sachliche Interessen an der Festigung der
Autorität des Patriarchen. Gamaliel II. sah, daß das Judentum in
seiner Zeit sich der inneren Zersetzung näherte. Die Lehrtradition
hatte sich allmählich so entwickelt, daß sie in zwei einander
widersprechende Überlieferungsketten sich aufspaltete, ja sogar in „zwei
Gesetze" zu zerfallen drohte: in die Lehre der Schule Hillel's und
in die Lehre der Schule Schammai's. Gamaliel II. führte hier eine
Entscheidimg herbei, indem er die strittigen Lehrpunkte zur
Diskussion und Abstimmung brachte. Im wesentlichen siegten die
Hilleliten. Wer es wagte, der mit göttlicher Autorität ausgestatteten

Mehrheit zu widerstreben, der wurde rücksichtslos gebannt.
Das erfuhr der bekannte Rabbi Eliezer b. Hyrkan 19. Die
Überlieferung läßt erkennen, daß es nur nach schweren Kämpfen möglich

war, die Zerteilung der Lehre und damit des Judentums zu
verhindern und die Einheit beider zu wahren. Gamaliel II. führte
ein hartes Regiment gegen alle, die sich seinen Anordnungen
widersetzten. Er hatte eine hohe Meinung von seiner Würde als
Nasi und sah in ihr den festen Punkt, von dem aus alle Autorität
auszugehen hatte, in dem sie beruhte und der allem Leben die
feste Ausrichtung gab. So konnte er dem bekannten und
angesehenen R. Jehoschua b. Chananja befehlen, in voller Reiseausrüstung

vor ihm zu erscheinen, und zwar ausgerechnet an dem

Tage, den dieser Rabbi als Neumondstag festgesetzt hatte: Gamaliel

II. wollte ihm und allem Volke demonstrieren, daß nur der
Patriarch befugt sei, Festtage einzusetzen Jehoschua b. Chananja
beklagte sich bitter über die Härte des Nasi, war er selber doch
auch das gefeierte Haupt eines Lehrhauses, aber er mußte sich
trotzdem beugen 20. Gamaliel II. mochte merken, daß er den Bogen
überspannt hatte und ging, sich mit R. Jehoschua zu versöhnen,
wobei er sagte: „An den Wänden deines Hauses ist es zu erkennen,
daß du Köhler bist" — der reiche und mächtige Patriarch machte
sich über seinen armen Kollegen lustig, der mit seiner Hände
Arbeit sich mühsam den Lebensunterhalt verdienen mußte. Da
sagte ihm R. Jehoschua b. Chananja: „Wehe dem Zeitalter, dessen
Vorsteher du bist; du kennst die Qual der Schriftgelehrten nicht,
19 Baba Mezia 59b; j Moëd qatan III, 1 (8b/9a).
20 Mi(schna) Rosch Haschana 11,9.

63



wie sie ihren Erwerb herbeischaffen und womit sie sich
ernähren" 21. Das harte Regiment des Patriarchen führte schließlich
zur Revolte seiner Kollegen und der Gemeinde gegen ihn, in deren
Verlauf er seines Amtes entsetzt wurde. An seiner Stelle wurde
der noch jugendliche R. Elazar b. Azarja gewählt — da er gelehrt
und reich war, aus uraltem Geschlecht stammte und darum Gewähr
für die Erhaltung der guten Überlieferung bot, und weil er schließlich

auch Beziehungen zur römischen Regierung hatte22. Es ist
sehr instruktiv, zu sehen, was für Qualitäten von einem Nasi
damals verlangt wurden! R. Elazar b. Azarja legte später sein Amt
wieder nieder und Gamaliel II. übernahm die Patriarchenwürde
neuerdings und behielt sie bis zu seinem Tode. Immerhin behielt
R. Elazar den zweiten Vorsitz neben ihm23. Diese Kämpfe im
Synedrium von Jabne erinnern lebhaft an die Auseinandersetzungen

zwischen Curialismus und Conziliarismus in der römisch-
katholischen Kirche, die erst in jüngster Zeit definitiv entschieden
wurden. Die Juden schlössen damals einen Kompromiß, der auch

dann sich bewährte, als die Patriarchenwürde während
Jahrhunderten im Hause Hillel erblich geworden war: der Nasi war
kein absoluter Herrscher, sondern er hatte neben sich das Kollegium

der Rabbinen. Die Entschiedenheit und gelegentliche Härte
von Rabban Gamaliel II. hat es immerhin fertig gebracht, daß das

Judentum zu einer festen inneren Einheit zusammengeschweißt
wurde. Auch als später unter der Führung von R. Akiba b. Joseph
und R. Jischmael b. Elischa wieder zwei Schulen von
Schriftgelehrten entstanden, die in manchen Punkten voneinander
abwichen, wurde dennoch die Gefahr nicht mehr akut, daß die eine

Tora sich in zwei Gesetze aufzulösen drohte. Man wird diese
Geschlossenheit im Entscheidenden weithin der starken Hand
Gamaliels II. zuschreiben dürfen.

Einen Höhepunkt in der Tätigkeit Gamaliels II. bildet zweifellos

seine Reise nach Rom, die er zusammen mit R. Akiba, R. Jeho-
schua b. Chananja und R. Elazar b. Azarja unternahm. Von dieser

31 Berakot 28 a.
32 Berakot 27 b.
33 Berakot 28a.

64



Seereise, dem Aufenthalt in Rom und den Erlebnissen der vier
Rabbinen dort sind allerhand Erlebnisse dem Gedächtnis erhalten
geblieben2i. Man vermutet, daß diese Reise im Zusammenhang
stand mit Unterdrückungs- und Verfolgungsmaßregeln, die Kaiser
Domitian gegen die Juden ergriffen hatte25. Ob der Tod Domitians

die Durchführung der Edikte hinderte, oder ob die Reise der
vier Rabbinen erst unter Kaiser Nerva erfolgte, wobei gewisse
Erleichterungen erreicht wurden, bleibt ungewiß. Vielleicht hängt
die unter Nerva geprägte Münze irgendwie mit der Romreise der
vier Rabbinen zusammen. Was wir haben, sind meistens Anekdoten
und kurze, charakteristische Bilder von dieser Reise. So wird
berichtet: Als die Rabbinen sich der großen Stadt näherten und
schon von Puzzooli aus das Getöse der Weltstadt zu vernehmen

war, begannen drei der Rabbinen zu weinen, während R. Akiba
lachte. Auf die Frage, weshalb er lache, antwortete er ihnen:
wenn es schon den Feinden Gottes in der Gegenwart so gut geht,
wie wird es dann erst denen gehen, die ihm dienen! Das Gegenstück

dazu bildet das Erlebnis der vier auf dem Tempelberge (oder
beim Anblick des zerstörten Tempels vom Skopus aus). Auch da
weinten die drei, während R. Akiba lachte; sie sahen nämlich
einen Fuchs aus dem Allerheiligsten des Tempels herauskommen.
Voller Schmerz zerrissen sie ihre Kleider und fragten R. Akiba,
weshalb er nur lachen könne. Er gab ihnen zur Antwort: er sehe,
daß sich die Weissagung in Jeremia 26,18 wörtlich erfüllt habe;
er denke aber auch daran, daß Sacharja, der nach Jeremia lebte,
vom zukünftigen Wiederaufbau Jerusalems und der Stadt prophezeit

habe. Die Worte Jeremias hätten sich wörtlich erfüllt, also
würden sich auch die Worte Sacharjas wörtlich erfüllen. Weil die
Erfüllung der einen Prophétie die Erfüllung der andern verbürge,
darum lache er. „Akiba, du hast uns getröstet!" riefen seine
Kollegen aus. In Rom sollen die vier Rabbinen zahlreiche Dispute mit
heidnischen Philosophen und andern Leuten geführt haben, wobei

24 Mi Maasser Scheni V, 9; Mi Erubin IV, 2; Th Sukka 2, 11 ; Sifra zu 3. Mose

23,40; j Sukka 52d; j Sanhédrin 25d; Horajoth 10a; Midr. Schemot

r(abba) 30, zu 2. Mose 22,1; Sukka 23 a; 41b; Baba Mezia 59b; Midr.
Eka r. zu Klagel. 5, 18; Makkoth 24ab.
2ä Simon Dubnow, Weltgeschichte des jüdischen Volkes III, 1926, S. 38f.

Judaica, Bd. IV, 1

65,
5



natürlich in den erzählten Anekdoten der jüdische Scharfsinn und
Witz immer siegt. In einer solchen Geschichte wird erzählt, die
Rabbinen hätten gelehrt, daß sich Gott — im Gegensatz zu
gewissen andern weltlichen Königen — selber auch an die von ihm
erlassenen Gesetze halte. Da habe sich ein Minäer Ketzer)
eingemischt und gesagt, daß das nicht stimme; denn Gott lasse
auch am Sabbat die Winde wehen und die Wolken regnen. Der
Einwand wurde aber widerlegt mit dem Hinweis, daß die ganze
Welt Gottes Haus sei (vgl. Jes. 6,3), und im eigenen Hause
dürfe man am Sabbat herumtragen und führen, was man wolle 36.

Die Ereignisse unter Trajan
/. Die weltpolitische Lage

Mit Kaiser Trajan bestieg zum letzten Male ein großer
Eroberer und Mehrer des Imperiums den Thron der Caesaren. Auf
dem Höhepunkt seiner Macht faßte er den Plan, den einzigen Staat

zu zerstören, welcher dem römischen Reiche damals gefährlich
werden konnte: das Reich der Parther im Osten von Euphrat und

Tigris. Der Partherkrieg Trajans begann im Jahre 114. Zunächst
eilte er von Sieg zu Sieg, so daß im Jahre 115 Mesopotamien
erobert war. Als er im Winter 115/116 mit seinem Heere in
Antiochien Winterquartiere bezogen hatte, da zerstörte ein gewaltiges
Erdbeben am 13. Dezember 115 die Stadt, dem beinahe auch der
Kaiser selber zum Opfer gefallen wäre. Ängstliche Gemüter sahen

in diesem Ereignis ein schlimmes Omen für den Erfolg der parthi-
schen Unternehmung. Doch ging im Jahre 116 der Siegeszug
weiter und brachte die Eroberung aller Euphratländer. Ein neuer
Alexanderzug nach Indien schien in den Bereich der Möglichkeit
gerückt und wurde wahrscheinlich von Trajan schon erwogen. Da
aber brach im Rücken des Eroberers 116/117 ein riesiger Aufstand
20 Louis Finkelstein, Akiba. Scholar Saint and Martyr, 1936, S. 141, und
Dubnow, S. 40 machen aus diesem Ungläubigen einen Judenchristen und
stellen mit Genugtuung dessen Niederlage fest. Sie merken aber nicht, daß
dieselbe Geschichte auch als Gespräch zwischen R. Akiba und dem römischen
Legaten Tineius Rufus erzählt wird, vgl. Midr. Bereschit r. 11, zu 1. Mose

2,3; daß es also zum mindesten zweifelhaft ist, wer der Gesprächspartner
in Wirklichkeit war.

66



aus, an dem sich alle eben erst unterworfenen Völkerschaften
beteiligten. Bezeichnenderweise waren es die jüdischen Bewohner
jener Gebiete, die die Fahne des Aufstandes erhoben. Denn unter
parthischer Oberhoheit lebten die Juden im Osten in relativer
Unabhängigkeit; sie bildeten dort eine Reihe von eigenen kleinen
Fürstentümern als parthische Vasallenstaaten. Das war z. B. der
Fall in Adiabene, wo das Geschlecht der Izaten regierte. Einer
dieser Izaten, Monobazes, war um das Jahr 50 herum zum
Judentum übergetreten — ein Ereignis, das im Talmud und
Midrasch gebührend gefeiert wird. Aber auch in Osroene, Nehar-
dea und Nisibis und weiter bis nach Arabien hinein bestanden
jüdische Staatengebilde. Sie alle hatten durch römische
Herrschaft nichts zu gewinnen, wohl aber sehr viel zu verlieren. Ein
fast ununterbrochener Gürtel jüdischer Siedelungen erstreckte sich
vom Osten über Ägypten bis nach Kyrene. Auch auf der Insel
Cypern war eine starke Judenschaft ansässig, seitdem die dortigen
Kupfergruben von Kaiser Augustus an König Herodes verpachtet
worden waren 27. Die Judenschaft Ägyptens war seit Jahrhunderten

mächtig und berühmt; sie besaß in Alexandria ihr geistiges
und politisches Zentrum. Dort vertrat sogar ein eigenes politisches

Oberhaupt als Ethnarch die Interessen der Juden den
Römern gegenüber. Der allgemeine Aufstand der Juden gegen Rom
begann in Kyrene unter der Führung des Lukuas. Es ist
wahrscheinlich, daß messianische Erwartungen unter den Juden den
Ausbruch des Aufstandes bestimmten. Man wußte auch unter den
Juden genau, daß nur die Parther Rom gefährlich werden konnten.
Ein Krieg Parthiens gegen Rom konnte füglich das Ende der
römischen Herrschaft bringen und dann das messianische Reich. So
sagte ein Tannait jener Tage, R. Jose b. Qisma: „Versenkt meinen
Sarg ganz tief; denn es gibt keine Palme in Babylonien, an der
nicht ein persisches Pferd angebunden sein wird, und es gibt
keinen Sarg im Lande Israel, aus dem nicht ein medisches Pferd
Stroh fressen wird" 28. Die Sätze, die diesem Ausspruch voran-

27 Josephus, Antiquitates XVI, 4, 5.
2S Sanhédrin 98 ab; „R. Schimon b. Jochai hat gelehrt: wenn du ein persisches

Pferd an den Gräbern des Landes Israel gebunden siehst, dann kannst
du die Fußspuren des Messias erwarten", Midr. Schir. r., zu Hohel. 8, 10.

67



gehen, zeigen, daß R. Jose die Zeit der Parther unmittelbar nahe
ansah. Es soll damals in Kyrene mit unerhörter Grausamkeit
gekämpft worden sein. Die zuerst siegreichen Juden sollen wie wilde
Tiere gewütet, sogar Menschenfresserei getrieben und Menschen
bei lebendigem Leibe geschunden haben. Ähnliches soll zur
gleichen Zeit in Cypern geschehen sein 29. Von Kyrene aus sprang
der Aufstand nach Ägypten hinüber. Lukuas, der jüdische
Anführer der Kyrene, fiel in Ägypten ein und besiegte den dortigen
römischen Statthalter Rutilius Lupus. Trajan war gezwungen,
Truppen nach Ägypten zu senden. Es gelang dem Feldherrn
Q. Marcius Turbo endlich, den Aufstand blutig zu
unterdrücken. Damals ging die Judenschaft Alexandriens mit ihrer
blühenden Kultur unter; sie erholte sich von diesem Schlag nie
mehr. Im Talmud hat sich eine Erinnerung an die Herrlichkeit
der großen Synagoge von Alexandrien und an ihren Untergang
erhalten: „R. Jehuda sagte: Wer nicht die doppelte Säulenhalle
von Alexandrien gesehen, hat nie die Herrlichkeit Israels in seinem
Leben gesehen. Sie war wie eine große Basilika mit einem Säulengang

vor dem andern gebaut. Zuweilen waren zweimal so viel
Menschen darin als aus Ägypten gezogen waren. Es standen darin
70 mit Edelsteinen und Perlen besetzte Stühle, entsprechend den
70 Ältesten; ein jeder kostete 250 000 Golddenare. In der Mitte
war eine hölzerne Erhöhung, auf welcher der Schulaufseher stand.
Trat einer hin, um in der Tora zu lesen, so winkte der Beamte mit
einem Tuche, und die Versammlung stimmte mit Amen! ein auf
jede Lobpreisung. Die Gemeinde saß aber nicht gemischt
untereinander, sondern nach den Handwerkern, damit jeder Fremde
leicht seine Gewerbsgenossen ausfindig machen und bei ihnen ein
Unterkommen finden konnte. Und wer hat dieses Prachtgebäude
zerstört? Trajan der Frevler!"30

Die Judenschaft Cyperns wurde trotz anfänglichen Erfolgen
ebenfalls vernichtet; 250 000 Juden sollen damals umgekommen
sein. Von da an durfte kein Jude mehr bei Todesstrafe die Insel
betreten, nicht einmal dann, wenn er als Schiffbrüchiger dorthin
verschlagen wurde.

23 Dio Cassius 68, 32.

68



Den Aufstand in Mesopotamien unterdrückte Lusius Qui etus,
ein völlig romanisierter Berberfürst, der es im römischen Heere
als tüchtiger Reitergeneral in hohe Ränge gebracht hatte. Grausam

und ohne Gnade vollbrachte er sein Werk. Der syrische
Chronist Dionysius von Telmahor31 sagt über die Ereignisse in
Mesopotamien, Lusius Quietus habe den Krieg mit solcher
Grausamkeit geführt, daß alle Marktplätze, Straßen und Wege und
jeder Ort von jüdischen Leichen bedeckt gewesen sei, ohne daß
jemand da war, um sie zu bestatten. Nach vollbrachtem Werk
wurde dann Lusius Quietus als Prokonsul nach Palästina gesandt32.
Darüber sagt Eusebius von Caesarea in der Chronik : „Und als sie
auch im Zwischenstromland zum Aufstand schritten, befahl der
Selbstherrscher dem Lisias Kitos, die ganze Provinz von ihnen zu
säubern. In Schlachtreihe stellte sich Kitos auf und viele Myriaden
von Juden metzelte er nieder. Weil er deren Angelegenheiten
wieder geordnet hatte, ward er vom Selbstherrscher zum Richter
Judenlandes eingesetzt" 33.

2. Die Ereignisse in Prllästina

Die hohe Stellung, die der Statthalter von Judaea, Lusius Quietus,
innehatte, zeigt, daß auch das Stammland der Juden vom
allgemeinen Aufstand ergriffen war, so daß ein Statthalter mit großen
Vollmachten gesandt werden mußte ; einer, der im übrigen Erfahrung

im Krieg gegen aufrührerische Provinzen hatte. Hieronymus
berichtet: „Hadrian hat die Juden, welche drei Mal gegen die
Römer sich empörten, zur Botmäßigkeit zurückgeführt" 3i. Diese
drei Aufstände der Juden gegen die Römer fanden statt unter
Vespasian/Titus, unter Trajan und unter Hadrian. Damit stimmen

30 j Sukka V, 1 (20 a).
31 Chronicon Syriacum, ed. Tullberg; zitiert bei HL Grätz, Geschichte der
Juden IV3, 1893, S. 416.
32 Eusebius von Caesarea, H(istoria) E(cclesiastica) IV, 2, 1—5.
33 Eusebius, Werke; Die Chronik aus dem Armenischen übersetzt von Joseph
Karst, 1911, S. 219, zum 18. Jahre Trajans (In: Die griech. christl. Schriftsteller

der ersten drei Jahrhunderte, hrsg. von der Kirchenväterkommission
der königl.-preußischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 20).

31 Zitiert bei Grätz, S. 409f.

69



jüdische Quellen überein, welche von einem „Krieg des Quietus"
(polmos schäl Qitos) reden : „Vom Kriege des Asverus zum Kriege
der Römer des Vespasianus 80 Jahre. Vom Kriege des Vespasianus
zum Kriege des Qitos 52 Jahre. Vom Kriege des Qitos zur
Herrschaft des Ben Koziba 16 Jahre. Und die Herrschaft des Ben
Koziba 31/2 Jahre"35. Da die jüdischen Chronographen die
Eroberung Jerusalems durch Titus ins Jahr 68 verlegen, kommen wir
mit dem Krieg des Quietus nach ihren Angaben ins Jahr 120. Das
kann aber nicht stimmen; denn Hadrian ließ gleich zu Beginn
seiner Regierung den Lusius Quietus wegen Hochverrats hinrichten.
So muß der Krieg des Quietus in die Jahre 117/118 fallen33. Es

handelte sich damals in Palästina um einen wirklichen Krieg; denn
das Wirken des Lusius Quietus wird mit demjenigen des Titus und
des Hadrian verglichen. Die Statthalterschaft des Lusius Quietus
war keine Präventivmaßnahme, um die Juden Palästinas von einem
Aufstande abzuhalten, wie das Gregorovius 37 haben will. Grego-
rovius sagte zwar, es rede „kein glaubwürdiger Geschichtsschreiber"

von einem Krieg in Palästina, dagegen seien wohl
Fäden des Aufstandes unter den Juden der übrigen Länder vom
„Hohenpriester und seinem Sanhédrin" gesponnen worden. Dazu
ist einmal zu sagen, daß es damals keinen „Hohenpriester mit
seinem Sanhédrin" mehr gegeben hat; die Leitung des Volkes lag
in den Händen des Nasi und der Rabbinen von Jabne. Ferner
geht es wohl kaum an, die Kirchenväter und die jüdischen Quellen
einfach beiseite zu schieben373. Im Midrasch zu Estherl,! heißt

35 Seder Olam, bei Qrätz, S. 409; Schürer, S. 669.
33 Euseb, H. E. IV, 2, 1-5.
37 Ferdinand Gregorovius, Glanz und Untergang Roms, Gemälde der
römisch-hellenischen Welt zur Zeit des Kaisers Hadrian, 1932, S. 26 f.
STa Der Biograph Hadrians, Spartian, berichtet übrigens in seiner Vita
Hadriani: „Ägypten wurde von Aufständen erschüttert, Lycien endlich
und auch Palästina zeigten aufrührerische Gesinnung". Für „Lycien" ist
hier wohl „Libyen" zu lesen. Die Angaben beziehen sich auf den Judenkrieg

Trajans, der danach auch Palästina ergriffen hat. H. Strathmann, Der
Kampf um Beth-Ter, 1927 (in: Palästina-Jahrbuch des deutschen evangelischen

Institutes für Altertumswissenschaft des heiligen Landes zu Jerusalem,
hrsg. von A. Alt, Bd. 23) zweifelt die Richtigkeit der Angabe Spartians an
und meint, sie beziehe sich auf die Ereignisse in Mesopotamien; S. 991.

70



es: „Gott warnt die Israeliten an drei Stellen, sagte R, Schimon
b. Jochai, nicht wieder nach Ägypten zurückzukehren, nämlich
2. Mose 14,13, 5. Mose 17,16 und 28, 68. Bei drei Gelegenheiten
haben sie dagegen gehandelt und Strafen sich zugezogen: in den
Tagen Sancheribs (Jes. 31,13), in den Tagen des Jochanan b.
Kerach (Jerem. 42,16) und in den Tagen Trajans"38. Aus diesem
Ausspruch ist mit Schlatter383 zu schließen, daß sich die Palästiner
aktiv am Aufstand in Ägypten beteiligt haben. Schimon redet nicht
von Einzelnen, die sich nach Ägypten begaben, sondern von
„Israel". Ob Schlatter39 recht hat, wenn er die Stelle Th Megilla
3 (Z., S. 223, 15) auch auf diese Ereignisse bezieht, muß
dahingestellt bleiben. Da wird von R. Jochanan b. Nuri berichtet, er
habe die Festrolle in Sepphoris bei Nacht gelesen, offenbar weil
es bei Tage zu gefährlich dafür war. Es mag richtig sein, daß
R. Jochanan b. Nuri nach dem Krieg des Bar Kochba nicht unter
den Rabbinen von Uscha war, aber er könnte auch während dieses
Krieges umgekommen sein, so daß die Beziehung auf die Tage
Trajans unsicher bleibt. Deutlicher ist die Nachricht40, daß infolge
des Krieges des Quietus vom Rabbinat das Verbot erlassen wurde,
griechisch zu lernen; nur dem Hause des Patriarchen wurde es
erlaubt, diese Sprache weiterhin zu pflegen, da der Patriarch und
sein Haus in beständigem Kontakt mit der Regierung standen.
Dieses nach dem Kriege erlassene Verbot erleuchtet blitzartig die
Situation, die während des Krieges geherrscht haben muß. Zweifellos

ist damals eine furchtbare Erschütterung durch das jüdische
Volk gegangen, da sie zu einer so schwerwiegenden Maßnahme
führte. Denn mit diesem Verbot schloß sich die Synagoge von der
griechischen Kulturwelt ab und zog sich ins Ghetto zurück. Mit
dem Aufhören des Unterrichts in griechischer Sprache, Literatur
und Rhetorik begann die geistige Selbstisolierung. Es ist natürlich
mißlich, wenn man in der geschichtlichen Darstellung auf solche

33 Dasselbe in: Mechiltha zu 2. Mose 14,13, S. 92 der Übersetzung von:
J. Winter und A. Wünsche, Mechiltha, ein tannaitischer Midrasch zu Exodus,
1909; Midr. Schir r., zu Hohel. 8, 10.
383 Tage Trajans, S. 88 f.
33 Tage Trajans, S. 90.
4° Mi Sota XIV; Th Sota 15, 8, Z. S. 322.

71



Rückschlüsse angewiesen ist, wenn keine direkten Quellen zur
Verfügung stehen. Aber die Ereignisse unter Lusius Quietus in Päla-
stina sind eben weithin in Dunkel gehüllt41. So sind wir auch über
das Schicksal der Stadt Jerusalem in jener Zeit kaum unterrichtet.
Ein direktes Zeugnis aus jener Zeit bildet der schon erwähnte
Serapisstein. Er trägt eine Inschrift, auf der Trajan als „Parthicus"
angeredet wird. So muß der Stein etwa auf das Jahr 116 datiert
werden. Von da aus ist weiter zu schließen, daß Jerusalem in jener
Zeit in den Händen der römischen Besatzung geblieben ist42.
Glaubhaft ist die Nachricht in Th Dimai 1, daß damals Jabne
zerstört wurde. Auf noch unsichereren Boden kommen wir, wenn
wir die Nachrichten aus dem jüdischen Schrifttum über jene
Zeit prüfen. Wir lesen von Verfolgungen, von Gefangensetzung
einiger Rabbinen und von Martyrien. Aber es ist weithin unmöglich,

die Martyrien jener Zeit von denen in den Tagen Hadrians
zu trennen. Schlatter43 meint, in den Tagen Trajans seien Gamaliel
II., Jischmael b. Elischa und Tarphon den Märtyrertod gestorben.
Gamaliel II. war natürlich in einer solchen Zeit besonders
gefährdet, da er Patriarch war. Es kam dazu, daß man vom Hause
des Patriarchen sagte, es sei davidischer Abstammung — das ergab
den Verdacht auf messianische und revolutionäre Gelüste. Allein
in den von Schlatter angegebenen Belegstellen44 ist es nicht
Rabban Gamaliel II., dem das Martyrium prophezeit wird45,
sondern Schimon neben R. Jischmael. Bacher46 verlegt den Märtyrertod

des R. Jischmael in die Zeit Hadrians. Wenn in Semachot

c. 8 R. Akiba über diese Märtyrer die Totenklage hält, so ist es

sehr wohl möglich, daß er das in den Tagen Hadrians tat, bevor
er selber gefangen wurde. Kaum richtig ist auch die andere Angabe
Schlatters, daß R. Jehoschua b. Chananja zur Zeit Trajans
Märtyrer wurde. Der Midrasch hat der Nachrichten genug, welche

41 Dubnow, S. 52f.
42 Schlatter, Tage Trajans, S. 99.
43 Tage Trajans, S. 95ff.
44 Th Sota 13, Z. S. 319.
45 In Baba Mezia 59b wird der Tod Gamaliels II. erzählt; nach diesem
Bericht starb Gamaliel II. nicht den Märtyrertod.
46 Wilhelm Bacher, Die Agada der Tannaiten I2, 1903, S. 234.

72



Gespräche zwischen Hadrian und R. Jehoschua mitteilen. Die
Erzählung Chagiga 5 b redet nicht von einem Martyrium, sondern
berichtet, wie R. Jehoschua von seinen Schülern umgeben auf dem
Totenbette liegt. Auch die Tatsache, daß R. Tarphon vor R. Akiba
starb — Akiba tradiert Halacha in seinem Namen 47 — reicht nicht
dazu aus, um Schlatters Behauptung zu beweisen, daß R. Tarphon
als Märtyrer zur Zeit des Lusius Quietus umgekommen sei. R.
Tarphon war zwar einer der älteren Schüler Akibas, da dieser aber
ein sehr hohes Alter erreichte, ist es durchaus nicht ausgeschlossen,
daß R. Tarphon eines natürlichen Todes gestorben ist.

In jener Zeit muß trotz allen Unglücks auch ein für die Juden
günstiges Ereignis eingetreten sein; denn man setzte zur Erinnerung

daran einen sogenannten „Trajanstag" ein, und zwar als
einen Tag, an dem das Fasten verboten war. Als Trajanstag wurde
der 12. Adar bestimmt48. Dieser Festtag hängt mit der Tätigkeit
von zwei Brüdern zusammen, mit Juli anus und Pap us. Im
Zusammenhang mit dem Schicksal der zwei Brüder wurde der
Trajanstag wieder aufgehoben. M.W. ist die Erzählung über den
Tod der beiden in vier Versionen erhalten, die unter sich nicht
ganz übereinstimmen. Dem entsprechend sind auch die Meinungen
der Gelehrten über die Tätigkeit und das Schicksal der beiden
Brüder durchaus kontrovers. In Taanit 18 b lautet die Erzählung
über sie: „Man erzählt: Als Trajan den Julianus und dessen Bruder
Papus in Lud Lydda) töten wollte, sprach er zu ihnen: Wenn
ihr zum Volke gehört, dem Chananja, Mischael und Azarja
angehörten, so mag euer Gott kommen und euch aus meiner Hand
retten, wie er Chananja, Mischael und Azarja aus der Hand Nebu-
kadnezars errettete. Diese erwiderten ihm: Chananja, Mischael
und Azarja waren überaus fromme Männer und würdig, daß ihnen
ein Wunder geschah, auch war Nebukadnezar ein erlauchter König
und würdig, daß seinethalb ein Wunder geschah. Dieser Frevler

du!) aber ist gemein und nicht würdig, daß seinethalb ein
Wunder geschieht. Wenn wir uns vor Gott des Untergangs schuldig
gemacht haben, und du uns nicht tötest, so gibt es für Gott viele

47 Th Schebiit 8, Z. S. 68; Th Chullin 2, Z. S. 504.

73



Henker; viele Löwen und Bären hat Gott auf seiner Welt, die uns
überfallen und töten können. Der Heilige, gepriesen sei er! hat
uns nur deshalb in deine Hand überliefert, um dereinst unser
Blut von deiner Hand zu fordern. Dennoch ließ er sie sofort töten.
Man erzählt: noch rührten sie sich nicht von der Stelle, so kamen
zwei Räte von Rom und zerschlugen sein Gehirn mit Stöcken".
Mit Finkelstein 49 ist hier gegen Grätz50 darauf hinzuweisen, daß
nach diesem Bericht die beiden von „Trajan" hingerichtet wurden.
Dasselbe wird in Berakot 61 b berichtet, wo allerdings nur
Papos b. Jehuda erwähnt wird, und Semachot 8,15. Auch in Sifra
(Bechuqotai) 5,1 sagt R. Akiba, daß Papos b. Jehuda und Lulianus
Alexandri erschlagen wurden. Eine andere Stelle aus Sifra (Ernor)
verlegt dagegen das Ereignis nach Laodicaea, und in dieser Version

ist es nicht ganz sicher, daß die beiden hingerichtet wurden51.
Nach der Mehrzahl der Quellen wurden Julianus und Papos in
Lydda hingerichtet52. Fraglich ist, weshalb einige Quellen den
Ort des Martyriums nach Laodicaea verlegen. Das hängt vielleicht
mit der Tatsache zusammen, daß Trajan in Kleinasien auf der
Reise nach Rom starb53. Ungeschichtlich ist, daß Trajan
erschlagen wurde. Vielleicht kommt diese Nachricht daher, daß man
Lusius Quietus und sein Schicksal mit Trajan zusammenwarf. Es

heißt nun, daß man wegen der Hinrichtung der beiden Brüder den

Trajanstag aufgehoben habe 54. Hat man den Trajanstag eingeführt

18 Fastenrolle, zitiert bei Paul Riessler, Altjüdisches Schrifttum außerhalb
der Bibel, 1928, S. 347.
« Akiba, S. 313—316.
30 Grätz, S. 413—415.
51 Dagegen wird berichtet, Trajan — hier ein Privatmann! — sei unmittelbar

nachher von Gesandten des römischen Senates erschlagen worden;
dasselbe im Midr. Qohälät r., zu Pred. 3, 17; Megillat Taanit, Scholion.
53 Pesachim 50 a; Baba Batra 10 b.
53 Welches Laodicaea ist gemeint? Das Laodicaea ad Libanum am Orontes,
welches zu Coelesyrien gehörte, oder die syrische Stadt L. am Meere?
Wäre das erste gemeint, dann wäre es von der Geschichte wohl als Sitz
des Stadthalters aufgefaßt worden.
31 In Taanit heißt es zuerst, daß Schemaija und sein Bruder Achija
hingerichtet wurden; nach den alten jüdischen Kommentatoren sind die beiden
identisch mit Julianus und Papus. Ihnen schließt sich Goldschmidt in seiner
Talmudübersetzung an, der darauf hinweist, daß zu jener Zeit die Juden

74



wegen des Todes Trajans? Ein Freudenfest über den Tod des
Bedrängers wäre durchaus denkbar. Ebenso wäre es möglich, daß
man diesen Tag wieder aufhob, als der Legat Trajans kurz darauf
noch zwei angesehene Juden umbringen ließ. Wir tappen aber hier
weithin im Dunkeln ; denn keine Interpretation der Quellen — auch
die eben vorgetragene — ist restlos sicher. So sind den
Hypothesen Tür und Tor geöffnet. Schlatter55 vermutet, es handle sich
beim „Trajanstag" um die Erinnerung an eine ruhmvolle Waffentat

der Juden im Kriege gegen Trajan, etwa um das Andenken an
einen Sieg des Julianus und Papus über römische Truppen, ähnlich

dem „Nikanortag", mit dem zusammen Taanit 18 b ja der
„Trajanstag" erwähnt wird. Viel weiter geht hier Finkelstein, der
glaubt, der „Trajanstag" sei eingeführt worden, weil Trajan den
Juden die Erlaubnis zum Wiederaufbau des Tempels von
Jerusalem erteilt habe 56. Zu einem sicheren Resultat gelangen wir hier
nicht. — Vielleicht ist damals auch R. Akiba in Gefangenschaft
geraten zusammen mit Julianus und Papus 57. Es wird in den
Belegstellen berichtet, wie die „ruchlose Regierung" verboten habe,
die Tora zu studieren und zu lehren. Papos b. Jehuda aber traf den
R. Akiba an, wie er in der Öffentlichkeit seine Lehrtätigkeit
ausübte. Auf die Frage, ob er sich nicht fürchte, erzählte R. Akiba
die Fabel vom Fuchs und den Fischen: „Ein Fuchs ging einst am
Ufer eines Flusses, und als er Fische sich von Ort zu Ort versammeln

sah, sprach er zu ihnen: wovor flüchtet ihr euch? Sie
erwiderten : vor den Netzen, die die Menschen nach uns auswerfen. Da
sprach er zu ihnen: so möge es euch belieben, aufs Land zu kom-

häufig einen hebräischen und einen griechischen oder lateinischen Namen
nebeneinander führten. Qrätz, S. 414, dagegen sagt, Julianus und Papus
seien damals der Hinrichtung entgangen, deshalb habe man den Trajanstag
eingeführt; weil aber am selben Tage später Schemaija und Achija
hingerichtet worden seien, habe man den Trajanstag wieder aufgehoben. Dem
gegenüber ist daran festzuhalten, daß Julianus und Papus getötet wurden,
und daß die Bedeutung des Trajanstages in Thaanith 18 b erläutert wird
mit der Erzählung von der Hinrichtung der beiden und mit dem Tode
Trajans.
55 Tage Trajans, S. 95f.
i(: Vgl. diesbezügl. Kapitel im 2. Teil dieser Arbeit.
•r'7 Berakot 61b; Midr. Mischle zu Sprüche 9,2.

75



men, lind wir, ich und ihr, wollen zusammen wohnen, wie einst
meine Vorfahren mit euren Vorfahren zusammen gewohnt haben.
Darauf erwiderten ihm jene: bist du es, von dem man sagt, er sei
der klügste unter den Tieren? Du bist nicht klug sondern dumm;
denn wenn wir schon an der Stätte unseres Lebens uns fürchten,
um wie viel mehr an der Stätte unseres Todes! So auch wir; wenn
es schon jetzt so ist, wo wir sitzen und uns mit der Tora befassen,
von der es heißt: ,Denn sie ist dein Leben und die Verlängerung
deiner Tage' (5. Mose 30,20), um wie viel mehr erst, wenn wir
gehen und uns ihr entziehen! Man erzählt: kaum waren wenige
Tage verflossen, da nahm man R. Akiba fest und sperrte ihn ins
Gefängnis. Als man auch Papos b. Jehuda festnahm und ihn mit
jenem einsperrte, sprach er zu ihm: Papos, was brachte dich hierher?

Dieser erwiderte: Heil dir, R. Akiba, daß du festgenommen
bist wegen den Worten der Tora, wehe aber dem Papos, der
festgenommen worden ist wegen eitler Dinge!" Im folgenden wird die
Geschichte vom Martyrium des R. Akiba berichtet. Die
Parallelrezension im Midrasch Mischle verlegt das Ereignis in die Zeit
nach dem Tode der Rabbinen Schimon b. Gamaliel II. und Jisch-
mael b. Elischa. Diese Zeit ist aber nicht möglich, denn Schimon
b. Gamaliel II. ist nach der hadrianischen Verfolgungszeit
gestorben 58. So ist dieser chronologische Rahmen also nicht haltbar.
Dann ist die Möglichkeit durchaus gegeben, daß das Ereignis in
die Zeit des Lusius Quietus fällt. R. Akiba wäre dann bedroht
gewesen, aber später wieder freigekommen, da er sich nicht am
Aufstand beteiligte, während Papos b. Jehuda hingerichtet wurde.
Der Haggadist hat dann beide Berichte — den über die Gefangennahme

des R. Akiba zur Zeit des Lusius Quietus und den von seiner
letzten Haft unter Hadrian — zusammengefaßt und dramatisch das
Schicksal Akibas dem des Papos gegenübergestellt. Das war leicht
möglich, wenn in einer Erzählung von Akiba und Papos gleichzeitig

die Rede war59. Wenn Schlatter recht hat, gehört auch

folgende Erzählung in die Zeit der Gefangenschaft Akibas zur Zeit
des Lusius Quietus: „Fünf Dinge gebot R. Akiba, als er im
Gefängnis eingesperrt war, R. Schimon b. Jochai. Dieser sprach zu

;,s Wilhelm Bacher, Die Agada der Tannaiten II, 1890, S. 322ff.
53 Vgl. Schlatter, Tage Trajans, S. 93f.

76



ihm: Meister, lehre mich die Tora. Jener erwiderte: ich lehre dich
nicht. Dieser sprach: wenn du mich nicht lehrst, erzähle ich dies
meinem Vater Jochai und er liefert dich der Regierung aus. Jener
erwiderte: mein Sohn, mehr als das Kalb saugen will, will die
Kuh säugen ..." usw.60. Man hat bis jetzt bei dieser Geschichte
nur darauf geachtet, daß sie R. Akiba im Gefängnis zeigt und sich
gefragt, wann das gewesen sein möchte. M. W. hat man bis jetzt
noch nicht darauf aufmerksam gemacht, daß die Erzählung einen
innern Widerspruch enthält: wenn R. Akiba schon im Gefängnis
ist, wie kann denn R. Schimon ihm drohen, sein Vater werde ihn
der Regierung anzeigen? Die Regierung ist offensichtlich schon
auf Akiba aufmerksam geworden und gegen ihn eingeschritten!
Es scheint sich viel eher so zu verhalten, daß R. Akiba in Freiheit
ist, daß es aber gefährlich, ja verboten ist, die Tora zu lehren.
Nur dann hat die Drohung Schimons einen Sinn. Der Haggadist
hat die Situation wohl wieder dramatisiert und Akiba ins Gefängnis

versetzt, ohne den Unsinn zu merken, den er damit anrichtete.
Da im übrigen Schimons Vater Jochai noch am Leben ist, ist es

wahrscheinlicher, daß diese Episode sich 117 zutrug, als erst 135;
denn R. Schimon b. Jochai spielte schon um 95 in Jabne unter den

Gelehrten eine bedeutende Rolle 61.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß wir über die Ereignisse
in der Diaspora zur Zeit Trajans besser orientiert sind als
über die Ereignisse in Palästina. Über die ganze Diaspora der
Juden ist unter Trajan eine schwere Katastrophe hereingebrochen,
welche die blühenden Judenschaften in Ägypten, in der Kyrene
und auf Cypern vernichtete, und die die Judenschaft Babyloniens
dezimierte. Schwere Ereignisse müssen sich auch in Palästina
abgespielt haben, die als „Krieg des Quietus" in die Erinnerung der
Juden eingegangen sind, und deren Folge die Trennung der Juden
von der griechischen Sprache und Kultur bedeutete.

Pesachim 112 a.
S1 Bacher, Tannaiten II, S. 70 — mit Vorbehalten! Auch Bacher, Tannaiten
1, S. 271 verlegt das Ereignis in die Zeit Hadrians, ohne den innern Widerspruch

zu merken.
(Fortsetzung folgt)

77


	Die Freiheitskriege der Juden unter den Kaisern Trajan und Hadrian und der messianische Tempelbau

