
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 4 (1948)

Artikel: Jesus und Paulus : zu Joseph Klausners Darstellung des
Urchristentums

Autor: Kümmel, Werner Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

Jesus und Paulus
zu Joseph Klausners Darstellung des Urchristentums

von Prof. Dr. WERNER GEORG KÜMMEL, Zürich

Seit es eine moderne jüdische Wissenschaft gibt, hat sie sich auch
mit Jesus und dem Urchristentum befaßt; denn es kann ja keinem
Zweifel unterliegen, daß Jesus und seine Jünger in der jüdischen
Gedankenwelt und Religion aufgewachsen waren, und daß das

älteste Christentum seine Vorstellungsformen darum dem Judentum

seiner Zeit entnommen hat. So ist es nur natürlich, daß die
jüdischen Forscher aller Richtungen sich immer auch der Frage
zugewandt haben, in welcher Weise das älteste Christentum
geschichtlich mit dem damaligen Judentum zusammenhängt und

ganz besonders darüber Klarheit zu gewinnen suchten, warum das

Judentum Jesus und die Botschaft der ersten Christengemeinden
so scharf abgelehnt hat, obwohl diese neue Religion zunächst

völlig auf dem Boden des Judentums gewachsen war. Daß dabei
immer die Gestalt Jesu im Mittelpunkt des Interesses der
jüdischen Forschung stand, erklärt sich leicht aus der geschichtlichen
Bedeutung Jesu wie aus der Tatsache, daß sich an dem Urteil über
Jesus und an der Stellung zu Jesus Juden und Christen immer
geschieden haben. Diese jüdische Jesusforschung ist auf christlicher
Seite lange wenig beachtet worden, doch erwiesen sich schon in
den ersten Jahrzehnten unseres Jahrhunderts die durch ihre Beherrschung

der spätjüdischen Quellen und ihren kritischen Sinn
hervorragenden Arbeiten von Israel Abrahams und Claude

Judaica, Bd. IV, 1

1

1



Montefiore auch den christlichen Erforschern des Urchristentums

immer mehr als unentbehrliche Hilfsmittel *). Einer weiteren
Öffentlichkeit wurde das Vorhandensein und die wissenschaftliche
Bedeutung einer spezifisch jüdischen Jesusforschung aber erst
bewußt, als Joseph Klausner 1922 sein Buch „Jeschu han-
Nozri" („Jesus von Nazareth") zuerst in hebräischer Sprache
erscheinen ließ ; denn dieses Buch war die erste wissenschaftliche

Darstellung Jesu in hebräischer Sprache und erwies sich
als so bedeutsam, daß bald mehrere Übersetzungen in moderne
Sprachen erschienen (Englisch 1925, Deutsch 1930). Joseph
Klausner, Professor für neuhebräische Literatur an der hebräischen
Universität in Jerusalem, hat außerdem eine Reihe historischer
Werke in hebräischer Sprache verfaßt, die aber über die Kreise der
Hebräisch lesenden Juden hinaus nicht bekannt geworden sind.
Daß sein Jesusbuch so großes Aufsehen erregte2), erklärt sich
nicht daraus, daß hier völlig neue Resultate erzielt worden wären ;

die Anschauungen Klausners decken sich sogar weitgehend mit
den schon früher geäußerten Anschauungen des liberalen Judentums

3. Das Neue und Aufsehenerregende an diesem Jesusbuch war
vielmehr, neben der großen Literaturkenntnis und kritischen
Selbständigkeit Klausners, die Tatsache, daß hier ein überzeugter Jude
für jüdische Leser eine Darstellung Jesu vom Standpunkt objektiver

Wissenschaft aus geben wollte und dabei den Versuch machte,
das Jüdische an Jesus herauszustellen, aber auch seine unjüdischen
Züge zu betonen. Denn es ist Klausners These, daß Jesus zwar
durch und durch Jude war, daß er aber durch seine
Geringschätzung des Zeremonialgesetzes und durch seine extreme Ethik

1 Vgl. besonders C. G. Montefiore, The Synoptic Qospels (I.II, 1909;
21927) ; Ders., Judaism and St. Paul (1914); Ders., Rabbinic Literature and

Gospel Teachings (1930); J.Abrahams, Studies in Pharisaism and the
Gospels (I. II, 1917. 1924).
2 Nach Klausners eigener Angabe waren bis 1933 schon fast 400 kritische
Aufsätze über sein Jesusbuch erschienen! (Monatsschr. f. d. Gesch. u. Wiss.
d. Judentums 77, 1933, S. 17).
3 Diese Tatsache zeigt Gösta Lindeskog in seiner wertvollen Darstellung der
modernen jüdischen Jesusforschung (Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum,

Arbeiten und Mitteilungen aus d. neutest. Seminar zu Uppsala, VIII,
1938, S. llOff.).

2



dem jüdischen Volk die Möglichkeit der Selbstbehauptung unter
den Völkern nahm und dadurch unjüdisch wurde; auch durch die
alleinige Betonung der Güte Gottes durch Jesus werde die
Voraussetzung sozialer Existenz aufgehoben; Jesus sei darum für
das jüdische Volk „geradezu der Lehrer der Sittlichkeit", aber
„außer dieser ethischen Lehre gab Jesus seinem Volke nichts", und
darum ist er im tiefsten trotz aller Verwandtschaft mit den Lehren
der Pharisäer unjüdisch4. Klausner betont dabei immer wieder,
daß Jesus Jude und nicht Christ gewesen sei, und erst ein anderer
Jude, Paulus, das Christentum geschaffen habe. Auch diese
Anschauung Klausners ist nicht neu, sondern von jüdischen Forschern
oft vertreten worden 5; aber wenn sie nicht einfach eine paradoxe
Formulierung für die Anschauung ist, daß Jesus die Verkündigung
von der Heilsbedeutung seiner Person und seines Todes noch nicht
vertreten habe 6, so liegt darin eine Behauptung, die der wirklichen
wissenschaftlichen Begründung erst noch bedurfte.

Diese Begründung hat nun Klausner in einem neuen Werk
gegeben, das in Wirklichkeit eine Darstellung der Geschichte des

Urchristentums bis zum Tode des Paulus ist und darum eine
lehrreiche Hilfe zur Beantwortung der Frage bedeutet, worin ein
heutiger, wissenschaftlich geschulter Jude den Grund dafür sieht,
daß das älteste Christentum sich vom Judentum lösen mußte, und
daß die damaligen Juden wie ihre Nachfahren von heute das
Christentum ablehnen mußten. Auch dieses Buch Klausners ist
ursprünglich in hebräischer Sprache erschienen 7 und dann von einem
christlichen Alttestamentler Amerikas ins Englische übersetzt worden

8. Infolge der Kriegsverhältnisse ist das Buch außerhalb des

4 7. Klausner, Jesus von Nazareth, 1930, S. 505 ff., bes. S. 552. 573. Zu
Klausners Darstellung des Gottesbildes Jesu vgl. meine Bemerkungen in
Judaica I, 1945, S. 59.
5 Vgl. G. Lindeskog (a. Anm. 3 a. O.), S. 310.
6 So meint es wohl 7. Sellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien,
219U, S. 102: „Jesus war kein Christ, sondern Jude".
7 Mijjeschu 'ad Paulos, I. II, Tel Aviv, 1939/40.
8 7. Klausner, From Jesus to Paul. Translated from the Hebrew by W.F.
Stinespring. Allen and Unwin, Ltd., London, 1943. XVI u. 624 S. Die Auflage

ist bereits vergriffen, eine Neuauflage wäre zu wünschen.

3



englischen Sprachbereichs, wo es lebhaftes Echo fand 9, noch kaum
beachtet worden, dürfte aber so bedeutsam sein, daß eine
ausführliche Auseinandersetzung mit ihm sich als sehr fruchtbar
aufdrängt. Klausner berichtet im Vorwort, daß persönliches Unglück
im Zusammenhang mit Unruhen in Palästina ihn des in drei
Jahrzehnten für dieses Werk gesammelten Materials beraubte; aber
was er dann von neuem gesammelt hat, zeigt, daß Klausner nicht
nur mit den Quellen, sondern auch mit der modernen Literatur
in vielen Sprachen wohl vertraut ist, so daß die manchen Kapiteln
vorangestellten Bibliographien auch für den Fachmann von Nutzen
sind. Klausner erklärt ausdrücklich, daß er Jesus und Paulus nicht
schildern wolle als jüdischer oder christlicher Theologe, „sondern
vor allem als Historiker, für den Theologie nur eine Hilfswissenschaft

ist" (S. 260, Anm. 7). Es fragt sich aber, ob sich Klausner
bei dieser Absicht nicht täuscht über die Möglichkeit einer
sogenannten „vorurteilslosen" Geschichtsschreibung, zumal er selber
zugibt, daß er „vom speziellen Gesichtspunkt eines Juden" die
Beziehungen zwischen Judentum und Christentum untersuche, und
daß darum seine Schlußfolgerungen notwendigerweise
abweichen müßten von denen christlicher Erforscher des Urchristentums

(S. XI). Denn gibt es schon überhaupt bei jeder
Geschichtsbetrachtung, trotz aller Bemühung um Objektivität, unaufhebbare
Voraussetzungen des Historikers, die sein Urteil bestimmen, so
muß man einer Erscheinung wie Jesus und dem Urchristentum
gegenüber sich persönlich entscheiden, und damit nimmt man
unweigerlich einen theologischen Standpunkt ein, so daß sich hier
die Theologie überhaupt nicht zur Hilfswissenschaft
zurückdrängen läßt.

Dieser Sachverhalt wirkt sich freilich noch wenig in der ersten
Hälfte von Klausners Buch aus, die als Hintergrund für die
Entstehung des Christentums das zeitgenössische Judentum außerhalb
Palästinas und den heidnischen Hellenismus schildert. Denn darin

9 An ausführlicheren Besprechungen sind mir folgende bekannt geworden:
S. Zeitlin, Jewish Quarterly Review, N. S. 31, 1940/41, S. 309 ff.; A. D.Nock,
Journ. of Bibl. Lit. 63, 1944, S. 55ff. ; W. F. Howard, Journ. of Theol. Stud.
47, 1946, S. 79 f.

4



hat Klausner zweifellos recht, daß die rasche Ausbreitung des
Christentums unter den Heiden nicht möglich gewesen wäre ohne
das Vorhandensein einer zahlreichen jüdischen Diaspora und ohne
die Verbindung jüdischer mit heidnischer Gedankenwelt, wie sie
bereits im hellenischen Judentum vollzogen war. Klausner betont
aber nicht nur die große geschichtliche Rolle der jüdischen
Diaspora und deren engen Zusammenhang mit dem palästinischen
Judentum, sondern weist immer wieder darauf hin, daß die
Diasporajuden „wurzellos und unsicher in ihren politischen und
kulturellen Beziehungen waren" (S. 20), und daß ohne diese
halbassimilierten Juden Paulus niemals einen so großen Erfolg außerhalb

Palästinas gehabt hätte (S. 30). Ja, der Kompromiß zwischen
Judentum und Heidentum, den der alexandrinische Jude Philo
schloß, ist nach Klausner (S. 202 ff.) auch die Grundlage des

Urchristentums, das darum Philo so hoch schätzte. Mit dieser
Charakterisierung hat jedoch Klausner das Diasporajudentum ebenso

verzeichnet, wie er die Abgeschlossenheit des palästinischen Judentums

gegenüber der Kultur und den Gedanken des Hellenismus
übertrieben hat. Denn das palästinische Judentum hat sich
heidnischen Gedanken durchaus nicht völlig verschlossen, und auch
in Palästina gab es zahlreiche Assimilationsjuden, die sich ohne
Aufgabe ihrer Gesetzestreue den fremden Landesherrn so weit
wie möglich anpaßten; und nicht nur der charakterlose, aber doch
national jüdisch empfindende Josephus, sondern auch ein strenger
Pharisäer wie Jochanan ben Zakkai konnte dem Vespasian das

Kaisertum prophezeien, Josephus sogar ausdrücklich „als von Gott
Gesandter"10. Das Diasporajudentum auf der andern Seite hat

10 Den Einfluß griechischer Anthropologie auf rabbinische Vorstellungen
vom Menschen und die Tatsache der grundsätzlichen Aufgeschlossenheit
vieler Rabbinen für hellenistisches Gedankengut weist überzeugend nach

R.Meyer, Hellenistisches in der rabbinischen Anthropologie, 1937. S. Liebermann,

Greek in Jewish Palestine, 1942, zeigt eindrücklich die weite Verbreitung

der Kenntnis griechischer Sprache bei den palästinischen Juden und
die Aufnahme heidnischer Sitten und Redensarten. Über die Anpassung der
palästinischen Juden an griechische und römische Kultur und Vorstellungen
handelt A. Schlatter, Die Theologie des Judentums nach dem Bericht des

Josephus, 1932, S. ISOff. — Die Weissagung des Josephus bei Jos., Bell.
Jud. III, ä, 9, § 399jff., die des Jochanan ben Zakkai in Gittin 55 b bei

5i



zwar in Sprache und kulturellen Lebensformen sich weitgehend
an seine heidnische Umgebung angeschlossen; aber es hat in allen
seinen bewußten Vertretern nie aufgehört, Jerusalem als Mittelpunkt

seines religiösen Lebens, das Gesetz als wörtlich zu
befolgende Richtschnur der Frömmigkeit und die Erwählung des
jüdischen Volkes durch den Gott der Geschichte als Grundlage des
Glaubens anzusehen und jeden Kompromiß mit dem Polytheismus
abzulehnen; und selbst der dem Hellenismus am stärksten
zugewandte Jude, Philo, hat die Gesetzesreligion seines erwählten
Volkes immer als auswählendes Prinzip seines religiösen Denkens
beibehalten n. Es ist also zweifellos unberechtigt, wenn Klausner
das hellenistische Judentum als „geistlich zerrissen und schwankend

zwischen Judentum und Heidentum" (S. 275) beschreibt
und daraus folgert, daß diese Menschen das beste Objekt für die
christliche Propaganda waren. Denn so wenig wir irgendwelche
Beweise dafür haben, daß hellenistische Juden in größerem
Umfang entwurzelt und darum für fremde Propaganda offen waren,
so deutlich zeigen die Berichte der Apostelgeschichte (z. B. 13,
45f. 50; 17, 5ff.; 18,12ff.; 28,24), daß die Mehrzahl der von der

Missionspredigt des Paulus erreichten Diasporajuden seine

Christusverkündigung ablehnten ; und die Paulusbriefe selber beweisen,

H. J. Strack und P. Billerbeck, Kommentar zum N. T. aus Talmud und
Midrasch, 1, 1922, S. 947 und dazu R. Eisler, Jesus Basileus u basileusas II,
1930, S. 605 f.
11 Philo, In Flaccum § 45f. (S. 524 M.) ; Josephus, Ant. IV, 6, 4 (§ 114ff.).
Vgl. ferner etwa H. Lietzmann, Geschichte der Alten Kirche I, 1932, S. 68f f. ;

H. Preisker, Neutest. Zeitgeschichte, 1937, S. 245ff.; J. Heinemann, Philos
griechische und jüdische Bildung, 1932, S. 557f. Zur jüdischen Begrenzung
der Aufnahme heidnischer Kunstmotive in der hellenistisch-jüdischen Kunst
vgl. meinen Aufsatz „Die älteste religiöse Kunst der Juden", Judaica II,
1946, S. Iff. Die national-gesetzliche Frömmigkeit des Diasporajuden zeigt
besonders schön die aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. stammende Grabinschrift
für eine römische Jüdin namens Regina, die in lateinischen Hexametern
abgefaßt ist (N. Müller - N. A. Bees, Die Inschriften der jüdischen Katakombe
am Monteverde zu Rom, 1919, S. 133ff. J.-B.Frey, Corpus Inscriptionum
Judaicarum I, 1936, Nr. 145, S. 133 ff., auch abgedruckt bei A. Deissmann,
Licht vom Osten, U923, S. 387ff.). Auch A. D. Nock (a. Anm. 9 a.O.), S. 58ff.
betont gegen Klausner den ans Judentum gebundenen Grundcharakter des

hellenistischen Judentums und bietet dafür interessante Belege.

6



daß die Juden in der Diaspora nach wie vor die christliche Mission
verfolgten (1. Thess. 2,15), und daß die paulinischen Gemeinden
in der Mehrzahl aus ehemaligen Heiden bestanden (Rom. 1,13;
11,13; l.Kor. 6,11; Gal. 4,8; 1. Thess. 1,9); auch der 1. Petrusbrief

setzt in Kleinasien mehrheitlich heidenchristliche Gemeinden
voraus (1,18). Aus all dem ergibt sich einwandfrei, daß man den

Erfolg der ersten christlichen Mission nicht aus dem haltlosen
Zustand der Diasporajudensichaft ableiten kann. Dagegen betont
Klausner mit Recht, daß die große Zahl der den jüdischen
Synagogengemeinden mehr oder weniger eng angeschlossenen
„Gottesfürchtigen", die sich noch nicht zur vollen Eingliederung
in die jüdisiche Religionsgemeinde entschlossen hatten wie die

richtigen Proselyten, für die paulinische Predigt besonders offen
gewesen sein werden, wie ja schon die Apostelgeschichte berichtet
(13,43; 17,4). Ob man freilich aus späteren Klagen des Talmud
über die Unzuverlässigkeit der Proselyten achließen darf, daß auch
viele der voll zum Judentum übergetretenen Proselyten durch
Paulus zum Abfall von ihrem neuen Glauben bewegt wurden
(S. 47f.), ist doch sehr fraglich, da dafür keinerlei Quellenangaben
angeführt werden können. Wichtig ist auch, daß Klausner bei der
Besprechung der hellenistisch-jüdischen Literatur darauf aufmerksam

macht, daß sich hier z. B. in den jüdischen Sibyllinen eine

Darstellung der jüdischen Religion „in ihren ethischen Aspekten, ohne

jede besondere Erwähnung der Zeremonialgesetze" findet, die der
Predigtmethode des Urchristentums zur Zeit des Paulus entspricht
(S. 162). Hier wird nämlich eine Tatsache berührt, die gewöhnlich
übersehen wird, daß schon das hellenistische Judentum in seiner
Propaganda den Heiden gegenüber (aber nur dort!)
das Zeremonialgesetz stark zurückgedrängt hatte zugunsten der
moralischen Forderungen des Alten Testaments, und daß diese
Methode der hellenistisch-jüdischen Propaganda sicherlich für das
Urchristentum vorbildlich gewesen ist, obwohl wir das nur
vermuten können. Doch kann hier auf diesen vorbereitenden Teil von
Klausners Buch nicht ausführlicher eingegangen werden, und
ebenso kann nur hingewiesen werden auf Klausners kurze Besprechung

der Quellen für die Geschichte des ältesten Christentums,
die erstaunlich konservativ ist, insofern Lukas ohne weiteres als

7



Verfasser der Apostelgeschichte angenommen und die
Widersprüche der Apostelgeschichte zu den Paulusbriefen nur aus
Sorglosigkeit erklärt werden, und insofern auch der Epheserbrief
uneingeschränkt als paulinisch erscheint.

Die zweite, größere Hälfte seines Buches widmet Klausner
der Schilderung der Entstehung der Urgemeinde, dem Leben und
der Lehre des Paulus. Und angesichts dieser Schilderung wird sich
nun besonders die Frage erheben, ob nur objektiv historische Maßstäbe

den Geschichtsschreiber bestimmt haben und bestimmen
konnten. Klausner geht aus von der Frage, warum nur Jesus unter
den vielen spätjüdischen Messiasprätendenten auf die Jünger einen
solchen Eindruck gemacht habe, daß er nicht vergessen wurde,
sondern daß sie ihn nach seinem Tode in voller Überzeugung als
den Auferstandenen sahen. Mit dieser Fragestellung ist gegeben,
daß Klausner von vorneherein als einzig mögliche Antwort auf die
Frage nach der Entstehung des Auferstehungsglaubens die
Annahme einer psychischen Nachwirkung Jesu in seinen Anhängern
ansieht, also nur eine zweifelsfrei immanente Erklärung für die
Entstehung des ältesten Auferstehungsglaubens anerkennen will.
Es ist deutlich, daß Klausner damit eine Voraussetzung seiner
Fragestellung zugrunde legt, die auch viele christliche Forscher
gemacht haben12, die aber nichtsdestoweniger schon durch die
Fragestellung ausschließt, daß eine andere als eine rein immanente,

psychologische Erklärung für die Entstehung des

Auferstehungsglaubens gegeben werden könne, so daß die Möglichkeit
einer andersartigen Antwort von vornherein abgeschnitten wird.
Es ist aber durchaus bezeichnend, daß Klausner diese Voraussetzung

macht; denn es steht ihm ja von vorneherein fest, daß Jesus

12 Vgl. etwa M. Goguel, La foi à la résurrection de Jésus dans le christia-
12 Vgl. etwa M. Goguel, La for à la résurrection de Jésus dans le christianisme

primitif, 1933, S. 394, der auf die Entstehung des Auferstehungsglaubens

den Grundsatz anwendet, daß die Natur keine Sprünge mache,
und E. v. Dobschütz, Der Historiker und das Neue Testament, Ztschr. f. d.
Neut. Wiss. 32, 1933, S. 47f., der angesichts der Bekehrung des Paulus die
Anerkennung eines supranaturalen Wunders ablehnt zugunsten der Forderung,

den Weg des Verstehens so weit zu gehen, als es der Forschung
möglich ist.

S



trotz seiner ethisch' hochstehenden Lehre eine Gefahr für den
Bestand des Judentums bedeutet, und darum kann natürlich der
urchristliche Glaube an die göttliche Bestätigung seiner Sendung,
wie ihn die Auferstehungsbotschaft enthält, nur als psychologisch-
genetisches Problem in seinen Gesichtskreis treten. Von dieser
genannten Voraussetzung aus führt Klausner nun folgendes aus:
Die Jünger hatten eine Reihe von sicheren Tatsachen aus dem
Leben und der Lehre Jesu im Gedächtnis behalten, wußten freilich
auch, daß Jesus keine neue religiöse Gemeinschaft gründen wollte.
Nach der Kreuzigung Jesu, die sie tief enttäuschte, flohen sie mit
Petrus an der Spitze nach Galiläa. Trotz dieser Enttäuschung
schauten Maria Magdalena in Jerusalem und Petrus auf einem

Berge in Galiläa unabhängig von einander den Gekreuzigten als
Auferstandenen auf Grund ihrer Erinnerung an Jesus und auf
Grund des jüdischen Glaubens an das Eintreten der Auferstehung
in der Messiäszeit. Daraufhin eilte Petrus mit den Jüngern nach

Jerusalem zurück, und ohne die Neuerungen zugeneigte, unbeständige

Art des Petrus wäre es nicht zur Gründung einer neuen
religiösen Gruppe gekommen. Dieser Gruppe schlössen sich nun auch

„einige nichtpalästinische Juden an, denen ausreichende jüdische
Erziehung fehlte, die aber begierig nach Wundern waren" (S. 273).
An Pfingsten überfiel alle diese Christen eine Ekstase, bei der die
übrigen Anwesenden, unter denen viele Diasporajuden waren, ihre
eigenen Sprachen zu hören meinten, und die dabei neubekehrten

Diasporajuden schufen das Christentum als neue Religion. Die
Bräuche, die die neue „Sekte" ausbildete (Taufe, Abendmahl,
gemeinsames Gebet, gemeinsamer Besitz), entsprechen den Bräuchen
der jüdischen Sekte der Essener und kamen in die Urgemeinde
durch den Bruder Jesu, Jakobus, der asketisch wie die Essener
lebte. Die neue Sekte wuchs rasch, „die Bekehrten kamen
hauptsächlich aus hellenistischen Juden und Proselyten, die damals
zahlreich in Jerusalem waren" (S. 283). Es ist unschwer zu sehen,
daß bei dieser Schilderung der Entstehung der Urgemeinde methodisch

sehr bedenkliche Vermutungen eine große Rolle spielen.
Was zunächst die Entstehung des Auferstehungsglaubens
anbetrifft, so stützt sich Klausner hier grundlegend auf den Bericht des

Johannesevangeliums von der Erscheinung Jesu vor Maria Magda-

9



lena (Joh. 20, 11 ff.) und auf die Nachricht des Paulus von der
ersten Schau des Auferstandenen durch Petrus (1. Kor! 15,5),
die er mit der Erscheinung Jesu vor allen Jüngern auf dem Berge
in Galiläa (Matth. 28,16) kombiniert. Nun ist die Heranziehung
des johanneischen Berichts von der Erscheinung Jesu vor Maria
Magdalena insofern eine Willkür, als auch Klausner sonst der
Meinung ist, daß das Johannesevangelium als Quelle für die
Schilderung der Geschichte Jesu nicht benutzt werden könne13; aber
die Tatsache, daß uns von Mari'a Magdalena berichtet wird, Jesus
habe aus ihr sieben Dämonen ausgetrieben (Luk. 8,2), veranlaßt
Klausner zu der Annahme, diese Frau sei „hysterisch bis zum
Wahnsinn" gewesen (S. 255), und da Klausner so eine einleuchtende

Erklärung für ihre Schau des Auferstandenen zu finden
glaubt, stellt er gegen seine sonstige Kritik an den Quellen diese

Erzählungen des Johannesevangeliums an den Anfang. Das ist
ebenso willkürlich wie die Kombination von 1. Kor. 15,5 mit
Matth. 28,16; denn nur durch diese Kombination gelingt es Klausner,

die Schauung des Auferstandenen durch Petrus sicher in Galiläa

zu lokalisieren, während in Wirklichkeit beide Texte gar nichts
miteinander zu tun haben und wir durchaus nicht sicher wissen,
wo Petrus seine erste Schau des Auferstandenen hatte. Hier muß
darum eine durchaus unkritische Behandlung der Quellen dazu

dienen, eine psychologisch einleuchtende Erklärung der
Entstehung des Auferstehungsglaubens zu geben; freilich ist diese

Erklärung so wenig auf die Quellen begründet und so wenig
überzeugend wie die zahlreichen ähnlichen Versuche, die bis in die
neueste Zeit immer wieder vorgetragen worden sind14. Die
Tatsache, daß Petrus als erster den Auferstandenen gesehen hat, ist
aber ebenso sichere Überlieferung wie die Tatsache, daß wir über
die Umstände und den psychischen Verlauf dieser Erscheinung
rein gar nichts wissen; nur das wissen wir, daß durch
entsprechende Erscheinungen auch bisherige Gegner Jesu, Paulus und
Jakobus, der Bruder Jesu, von der himmlischen Sendung des

13 ]. Klausner, Jesus von Nazareth, 1930, S. 165 f.
u Vgl. die kritische Beurteilung der neuesten Versuche dieser Art in meinem
Bericht über die Erforschung des Urchristentums, 3. Teil, der in der Theol.
Rundschau, N. F., erscheinen soll.

10



Gekreuzigten überzeugt worden sind, daß darum keinerlei Berechtigung

vorliegt, ein psychisches Nachwirken der Persönlichkeit
Jesu als Wurzel dieser Erscheinungen zu postulieren. Der Historiker

muß, wenn er seine Grenzen nicht überschreiten will,
zugeben, daß er die Entstehung dieser Schauungen des Auferstandenen

und damit des Auferstehungsglaubens nicht erklären kann,
und das müßte darum auch Klausner feststellen; daß hier ein
Eingreifen Gottes stattgefunden hat, der den Auferstandenen wirklich
den Jüngern und einigen andern in einer durchaus unsinnlichen,
aber realen Weise sichtbar machte, kann nur der Glaube feststellen.
Wie Klausner hier die Grenzen des dem Historiker Möglichen
überschritten hat, so sind es ebenso reine Vermutungen, daß schon

vor Pfingsten nichtpalästinensische Juden der Gruppe der
Christusgläubigen sich angeschlossen hätten, und daß auch nach Pfingsten
die Bekehrten hauptsächlich Diasporajuden und Proselyten
gewesen seien. Klausner knüpft hier natürlich an seine schon
besprochene Auffassung von den entwurzelten Diasporajuden an,
die hier aber darum doppelt fehl am Platze ist, weil die Quellen
nichts davon berichten, daß in der ältesten örgemeinde
hauptsächlich Diasporajuden zu den ursprünglichen Jüngern Jesu
gestoßen seien; daß auch in den ersten Zeiten der Urkirche die
Predigt vom auferstandenen Christus von den traditionsgebundenen

Juden durchweg abgelehnt worden sei, läßt sich eben

nur durch die Eintragung solcher grundloser Vermutungen
behaupten. Und völlig aus der Luft gegriffen ist dann die Behauptung,

daß der Herrenbruder Jakobus der asketischen Sekte der
Essener nahe gestanden und deren Vorstellungen und Bräuche in
die Urgemeinde eingeführt habe; dafür gibt es auch keine Spur
eines Beweises, ganz abgesehen von der Frage, ob wir das Recht
haben, einen so frühen Einfluß des Herrenbruders auf die
Urgemeinde anzunehmen. Auch hier versucht Klausner ohne Grund,
die Entwicklung der Urgemeinde auf dem Boden des strengen
palästinensischen Judentums wegzuerklären.

Durchaus richtig schildert dann Klausner die Schwierigkeiten, die
das Nebeneinander von palästinischen und Diaspora-Judenchristen
in der Urgemeinde verursachte, und die zur Einsetzung der Sieben

11



und dem Beginn der Mission unter den Samaritanern durch diese
Diasporajudenchristen führte. Auch das ist durchaus richtig
gesehen, daß bei der ersten Verfolgung der Urgemeinde nur diese
Diasporajudenchristen fliehen mußten, während die gesetzestreuen
Zwölf mit ihren Anhängern in Jerusalem bleiben konnten, und
zwar darum, weil die jüdischen Behörden nicht an der messiani-
schen Sonderlehre der neuen Sekte Anstoß nahmen, sondern nur
an der kritischen Stellung der hellenistischen Judenchristen gegenüber

der strengen Gesetzeserfüllung. Klausner behauptet dann,
daß bei der ersten Gewinnung von Nichtjuden durch Philippus
(Apg. 8, 26ff.) Philippus selbstverständlich von den sich bekehrenden

Heiden Beschneidung, rituelle Abwaschung und Erfüllung der
kultischen Gesetze neben der Annahme der Taufe und des Glaubens

an Jesus Christus verlangt habe; denn „in den ersten Jah/en
nach der Kreuzigung Jesu war das Christentum (genauer das Naza-
renertum) nichts mehr als ein Zusatz zum pharisäisch-essenischen
Judentum. Wer ein Christ wurde, war zuerst ein pharisäischer
(essenischer) Jude" (S. 297). Mit dieser Feststellung ist die
Annahme gegeben, daß die älteste Heidenmission der Urkirche von
den gewonnenen Heiden den vollen Übertritt ins Judentum und
erst auf diesem Hintergrund den Eintritt in die christliche
Gemeinde durch die Taufe forderte15. Es ist klar, daß diese Annahme
sich nicht auf ausdrückliche Angaben der Quellen stützen kann,
aber Klausner sieht hier ein Problem, das christliche Forscher

gerne übersehen, weil ihnen die Frage der Gesetzeserfüllung nicht
von Haus aus am Herzen liegt. Und an sich wäre ein solches

Vorgehen, wie es Klausner postuliert, bei der urgemeindlichen
Heidenmission durchaus denkbar, und doch ist diese Annahme

15 Klausner behauptet in einem späteren Zusammenhang (S. 341) ganz
entsprechend, daß auch Barnabas und Lukios von Kyrene, als sie außerhalb
Palästinas die erste Heidenmission trieben (Klausner vergleicht mit Grund
Apg.ll,20mitl3,l), „von den Heiden außer derTaufe auch die Beschneidung
und Erfüllung der übrigen Zeremonialgesetze oder wenigstens der
wichtigsten dieser Gesetze forderten". Auch diese Behauptung ist bloß erschlossen,

und es gelten auch gegen sie die im folgenden genannten Gründe.
16 Siehe die Nachweise für das Kirchenbewußtsein der Urgemeinde in meiner
Arbeit „Kirchenbegriff und Geschichtsbewußtsein in der Urgemeinde und
bei Jesus" (Symbolae Biblicae Upsalienses I, 1943), S. 7ff.

12



unwahrscheinlich. Denn einmal hätten sich schwerlich Heiden, die
sich schon nicht zum vollen Übertritt zum Judentum hatten
entschließen können, oder die gar dem Judentum noch völlig fern
standen, zur Übernahme von Beschneidung, jüdischem Tauchbad
und dann noch christlicher Taufe bewegen lassen; und dann sind
ja gerade, auch nach der Meinung Klausners, die hellenistischen
Judenchristen darum aus Jerusalem vertrieben worden, weil sie
dem Gesetz zu frei gegenüberstanden, so daß sie schwerlich von
Heiden eine volle Eingliederung ins Judentum verlangt hätten,
wenn sie siie zu Christus bekehren wollten. Obwohl wir also nichts
davon wissen, daß vor Paulus eine bewußte Abkehr von jeder
Art der Forderung auf Gesetzeserfüllung durch die zu bekehrenden
Heiden bestanden hat, ist doch zu vermuten, daß man von den zu
Christus bekehrten Heiden keinesfalls den Eintritt in die jüdische
Religions- und Volksgemeinschaft durch Übernahme der Beschneidung

und des Tauchbades gefordert hat, und es ist durchaus

möglich, daß man ihnen überhaupt keine Erfüllung des
jüdischen Ritualgesetzes zumutete. Denn sowenig die älteste Ur-
gemeinde sich schon bewußt vom Judentum als eine neue
Religionsgemeinschaft abgesondert hat, so sehr bedeutete doch die
Taufe und das gemeinsame Herrenmahl faktisch die Anerkennung
der Zugehörigkeit zu einer streng abgegrenzten religiösen Gemeinschaft,

die wohl mit dem jüdischen Gottesdienst in Zusammenhang

blieb, aber nicht einfach „ein Zusatz zum pharisäisch-essenischen

Judentum" war. Denn die Überzeugung, daß in Jesus Christus

der erwartete Messias bereits erschienen sei und in Bälde in
Herrlichkeit wiederkehren werde, bedeutete einen absoluten
Anspruch an die gesamte Judenschaft: die Christengemeinde war
das Gottesvolk der Heiligen und Auserwählten, nicht mehr das
den Christus verwerfende jüdische Volk 16. Es ist klar, daß man
die Konsequenzen, die dieser Glaube in Hinsicht der Erfüllung
des Gesetzes durch die Christusgläubigen hatte, zunächst noch
nicht klar gesehen hat; und die Auseinandersetzungen zwischen
dem gesetzestreuen Teil der Urgemeinde und den hellenistischen
Judenchristen und dann ganz besonders mit Paulus zeigen ja deutlich,

daß es vielen Judenchristen schwer fiel, die Konsequenzen
aus dem Erschienensein des erwarteten Messias und aus der Hin-

13



zufiigung von Heiden zur Messiasgemeinde zu ziehen. Aber so
wenig die ersten judenchristlichen Heidenmissionare die Heiden
zu einem Judentum bekehrt haben, das nur durch den Glauben an
den getöteten und auferstandenen Messias Jesus bereichert war,
so grundlos ist die Behauptung Klausners, die ersten Christen
hätten sich zu den Heiden wenden müssen, weil die Juden für
den gekreuzigten Messias und seine extreme Ethik kein Verständnis

hatten; wollte man aber Heiden gewinnen, so mußte man

„vom Nacken der Heiden das Joch des Gesetzes und der zeremoniellen

Forderungen, an die sie nicht gewöhnt waren, abnehmen
und an ihre Stelle etwas viel Leichteres stellen — den Glauben an
Jesus und seine ethische Lehre allein" (S. 229). Denn diese
Behauptung besagt ja, daß die ersten Christen aus Nützlichkeitserwägungen

eines Tages beschlossen, von den zur christlichen Gemeinde
sich bekehrenden Heiden die Übernahme der Beschneidung und
der Erfüllung des jüdischen Zeremonialgesetzes nicht mehr zu
fordern. Aber diese Annahme ist schon darum falsch, weil es durchaus

unwahrscheinlich ist, daß die Christen von Anfang an immer
die Forderung auf Übernahme des ganzen jüdischen Gesetzes durch
die Heidenchristen erhoben haben; und diese Annahme ist erst
recht darum unbegründet, weil die Verkündigung von Jesus Christus,

dem Gekreuzigten und Auferstandenen, nicht als Ausweichen
vor einer schwereren Last, die man nur den Juden zumuten konnte,
sondern als Frohbotschaft der Befreiung von Sünde und Tod den
Heiden verkündet worden ist. Daß Klausner zu solchen Annahmen

greifen muß, um die Entstehung der gesetzesfreien Heidenmission
zu erklären, zeigt nur, daß er die Kraft der durch den
Auferstehungsglauben geschaffenen Heilserfahrung der ersten Christen

völlig übersieht.

Die Frage, wie sich der national jüdische Standpunkt Klausners
in seiner Darstellung der ältesten christlichen Geschichte auswirke,
wird nun freilich erst wirklich brennend, wenn Klausner zur
Schilderung des Lebens und der Lehre des Paulus übergeht17. Sahen

17 Die ganze Darstellung der Wirksamkeit des Paulus ist reich an
Vermutungen, die einer gesunden Begründung entbehren. Paulus soll Stephanus

14



wir doch zu Beginn, daß Klausner in Übereinstimmung mit anderen
jüdischen Forschern Jesus im Rahmen des Judentums verstehen
möchte, während er von Paulus zu Beginn der zweiten Hälfte
seines Buches sagt: „Dieser Saulus war der wirkliche Gründer
des Christentums als einer neuen Religion und einer neuen Kirche,
nachdem es einige Jahre allein als jüdische Sekte und israelitische
Gemeinde existiert hatte" (S. 304f.). Daß dieses Urteil zum
mindesten darin fragwürdig ist, daß die Urgemeinde vor Paulus nur
als jüdische Sekte bezeichnet wird, haben wir bereits gesehen;
aber ist die Behauptung, Paulus sei der eigentliche Begründer des

Christentums, wirklich haltbar? Klausner gibt eine sehr ausführliche

kritische Darstellung der Wirksamkeit des Paulus von seiner
Bekehrung bis zu seinem Tode in Rom, deren Einzelheiten uns
hier nur insofern beschäftigen können, als daraus die grundsätzliche

Haltung Klausners gegenüber Paulus erkennbar wird. Auch
hier findet sich der Versuch, das gesetzestreue palästinensische
Judentum vor jedem möglichen Vorwurf zu beschützen, indem die
Behauptung aufgestellt wird, daß nur die Sadduzäer dem Chri-

vor dem Synedrium angezeigt haben (S. 303) ; er soll Jesus mehrfach während

seines Lebens gesehen haben und bei der Kreuzigung anwesend
gewesen sein (S. 315f.) ; Ananias soll Paulus nach seiner Bekehrung davon
überzeugt haben, daß man auf die Forderung der Beschneidung verzichten
müsse, wenn man männliche Heiden in größerer Zahl gewinnen wollte
(S. 331). Völlig ohne Begründung wird der Zwischenfall zwischen Petrus
und Paulus (Gal. 2, 11 ff.) vor das Apostelkonzil (Gal. 2, Iff. Apg.
15, Iff.) gestellt, und die beiden Jerusalemreisen des Paulus nach Apg.
11,27 ff. und 15, Iff., die man nicht ohne weiteres mit Gal 1 und 2

ausgleichen kann, werden ohne weiteres identifiziert; daraus ergibt sich dann
die bedenkliche, in den Quellen durch nichts angedeutete Vermutung, die
Urgemeinde sei durch die Überbringung der Gaben der antiochenischen
Gemeinde durch Paulus und Barnabas vor dem Apostelkonzil unbewußt
für Paulus und Barnabas eingenommen worden Klausner hat auch die
Nachricht, daß Paulus ein Schüler des Gamaliel war, beweisen wollen
durch den Hinweis auf eine Haggada in Schabbath 30b, die einen
„unverschämten" Schüler des Gamaliel nennt, womit Paulus gemeint sei; aber
S.Zeitlin (a. Anm. 9 a. O., S. 310ff.) hat gezeigt, daß Klausner diese
talmudische Stelle völlig mißverstanden hat. All das beweist, daß Klausner
seiner Phantasie allzu wenig Zügel angelegt hat; doch ist dieser häufige
Fehler nichts, was mit Klausners jüdischem Ausgangspunkt in Zusammenhang

stünde.

15



stentum feindlich gesinnt waren, nicht aber die Pharisäer, und
indem gesagt wird: „Hier haben wir in der Tat einen der
Hauptgründe oder vielleicht den Grund für die rasche Ausbreitung
des Christentums" (S. 349). Nun dürfte stimmen, daß der Bruder
Jesu, Jakobus, im Jahre 62 gegen den Willen der gesetzestreuen
pharisäischen Mitglieder des Synedriums durch den sadduzäischen

Hohepriester hingerichtet worden ist; aber die Angaben der
Apostelgeschichte und des Paulus zeigen, daß doch die jüdische
Bevölkerung Palästinas, die mehrheitlich pharisäisch gerichtet
war, und nicht nur die sadduzäische Priesteraristokratie gegen die
christlichen Befürworter der Heidenmission feindlich vorging
(Apg. 22, 22; 23,12ff. ; 1. Thess. 2,14), so daß keine Rede davon
sein kann, daß die pharisäischen Führer der palästinensischen
Juden der Ausbreitung des Christentums keinen Widerstand
entgegengesetzt hätten. Ist diese Behauptung also ein untauglicher
Versuch, das palästinische Judentum von der Entstehung der
Todfeindschaft zwischen Juden und Christen im Laufe des ersten
Jahrhunderts fernzuhalten, so beweist Klausners Schilderung der
Bekehrung des Paulus, daß Klausner auch hier die schon bei der

Erklärung der Entstehung des Auferstehungsglaubens beobachtete

Voraussetzung macht, daß diese Bekehrung durch psychologische
Rekonstruktion verständlich gemacht werden müsse. Er erklärt
ausdrücklich, daß die Damaskusvision unmöglich gewesen wäre,
wenn Paulus Jesus zu seinen Lebzeiten nicht gekannt hätte; denn

nur das schreckliche Bild des Gekreuzigten zusammen mit der

Erinnerung an die Steinigung des Stephanus brachte die
Damaskusvision hervor (S. 315 f.). Freilich scheint Klausner diese
Annahme noch nicht zu genügen. Er muß noch hinzunehmen, daß

Paulus auf dem Wege nach Damaskus über die Frage nachgrübelte,
ob nicht im Interesse der Gewinnung männlicher Proselyten für
die jüdische Gemeinde eine ähnliche Haltung einzunehmen
sei, wie sie die Heidenchristen mit ihrer Aufgabe der Forderung
nach Erfüllung des Gesetzes den Heiden gegenüber einnahmen,
und er muß in Rechnung stellen, daß Paulus Epileptiker gewesen
und vor Damaskus von einem epileptischen Anfall befallen worden
sei. Diese letzte Annahme, die sich auf die spärlichen Notizen über
die Krankheit des Paulus stützt (2. Kor. 12,7; Gal. 4,13ff.), ist

16



schon oft vertreten worden 18 und wird von Klausner durch
zahlreiche Parallelen, besonders aus Dostojewski, zu begründen
versucht (S. 325ff.); aber diese Annahme ist keineswegs sicher, ja
nicht einmal wahrscheinlich19, und auf alle Fälle sind die
Gedanken, die in Paulus auf Grund seiner Anwesenheit bei dem Tode
Jesu und des Stephanus und auf Grund seiner Beschäftigung mit
der Frage des richtigen Weges zur Bekehrung möglichst vieler
Heiden zum Judentum aufgestiegen sein sollen, völlig aus der
Luft gegriffen. Diese psychologische Rekonstruktion der Bekehrung

des Paulus ist darum ebenso willkürlich und unbeweisbar
wie unzählige andere, die seit über 100 Jahren vorgetragen worden

sind20. Und im Grunde wird diese ganze Konstruktion Klausners

schon dadurch in ihrer Fragwürdigkeit bloßgestellt, daß nach
Klausner „die Vision auf dem Weg nach Damaskus überhaupt nicht
möglich gewesen wäre, wenn Paulus Jesus nicht ein oder mehrere
Male während dessen Lebzeiten gesehen hätte" (S. 315); denn
es ist völlig ungewiß, ob diese Voraussetzung wirklich zutrifft,
und damit fällt ja schon die Schlüssigkeit des ganzen Beweises
dahin. Doch steht Klausner bei diesem Versuch, die Bekehrung
des Paulus durch einen Denkprozeß und psychologisch faßbare

Erinnerungsbilder verständlich zu machen, nur in der Reihe all
der ähnlichen Versuche der neueren Zeit, und darin zeigt sich darum

keineswegs im besonderen sein jüdischer Ausgangspunkt.

Dagegen ist es nun sehr bezeichnend, daß Klausner an vielen
Stellen seiner Darstellung der Wirksamkeit des Paulus eine
ausgesprochen unfreundliche Wertung des Paulus durchblicken läßt.
Das zeigt sich schon darin, daß die Bekehrung des Paulus nicht
ganz ernst genommen wird. Nicht nur behauptet Klausner, daß

58 Vgl. die Angabe der Literatur und die vorsichtigen Erörterungen bei

H Windisch, Der 2. Korinterbrief, Kritisch-exegetischer Kommentar über
das N.T., begr. v. H. A. W. Meyer, VI, 91924, S. 385ff. und K. L.Schmidt,
Theol. Wörterb. z. N.T. III, 1938, S. 820f.
19 Siehe M. Dibelius, Paulus und die Mystik, 1941, S. 9 Anm. 10.
20 Vgl. die Beispiele bei O. Kietzig, Die Bekehrung des Paulus, 1932, S. 72ff.
und E. Pfaff, Die Bekehrung des hl. Paulus in der Exegese des 20. Jahrhunderts,

1942, bes. S. 3 ff., dazu neuestens S. McLean Gilmour (a. u. Anm. 33

a.O.), S. 122ff.

judaica, Bd. IV, 1

17
2



sich Paulus selber nicht darüber klar gewesen sei, ob die Christusschau

bei Damaskus ein ganz subjektiver Vorgang war oder einem
äußeren Geschehen entsprach (S. 324 f.), wobei eine moderne
Problematik an die klare Aussage des Paulus herangetragen wird, er
habe den Auferstandenen in seinem Auferstehungsleibe gesehen
(1. Kor. 15,8 vgl. mit 15,47ff.). Sondern Klausner vertritt auch
die Anschauung, daß Paulus „nie völlig zuhause war weder in
seiner ersten Religion noch in seiner zweiten nach seiner Bekehrung"

(S. 312), wofür freilich auch nicht die Spur eines Beweises

angeführt wird und werden kann. Aber noch auffälliger ist, daß
Klausner wiederholt und an sehr entscheidenden Punkten dem
Paulus unlautere Motive zuschreibt. Das zeigt sich schon
angesichts der Angabe des Paulus, seine Familie gehöre zum Stamme

Benjamin (Rom. 11,1; Phil. 3,5); denn nach Klausner konnte
eine unbekannte Familie wie die des Paulus keinen derartigen
Stammbaum besitzen, vielmehr habe Paulus diese Behauptung
aufgestellt, weil er den gleichen Namen trug wie der König Saul,
der aus dem Stamme Benjamin war (S. 304f.). Es läßt sich aber
einwandfrei nachweisen, daß nicht nur jüdische Priester, sondern
auch Laien zur Zeit des Urchristentums anerkannte Traditionen
über die Stammeszugehörigkeit ihrer Familie hatten 21, und darum
besteht nicht der geringste Grund, diese Tatsache einer Stammestradition

in der Familie des Paulus zu bestreiten und die Angabe
des Paulus als einfache Erfindung hinzustellen. Auch darin zeigt
sich weiterhin die Unterschiebung eines unlauteren Motivs, wenn
Klausner behauptet, Paulus und Barnabas hätten auf ihrer ersten
Missionsreise als Hauptziel gehabt, „Heiden zu bekehren, die
Autorität der Zeremonialgesetze zu schwächen und infolgedessen
die besondere Bedeutung des jüdischen Volkes zu verringern"
(S. 352) ; denn daß Paulus die Bedeutung des jüdischen Volkes
habe schwächen woll en, sagen die Quellen nirgendwo und kann
man nur behaupten, wenn man schon von vorneherein den

Verzicht auf die Eingliederung der für das Christentum gewonnenen

Heiden in das jüdische Volk als Verrat an der
Heilsbedeutung des jüdischen Volkes ansieht. Am auffälligsten zeigt

21 Die Belege gibt J. Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu II B, 1937, S. 145ff.

18



sich diese grundsätzlich unfreundliche Einstellung dem Paulus
gegenüber aber, wenn dem Paulus bewußter Betrug zugeschrieben
wird: Paulus habe das Aposteldekret, das nach dem Bericht der
Apostelgeschichte (15, 28f.) den Heidenchristen ein Minimum an
Gesetzesforderungen auferlegte, darum in seinen Briefen nicht
erwähnt, weil er für Heiden und Juden alle Gesetzesforderungen
aufgegeben, also das Dekret seinerseits überhaupt außer Kraft
gesetzt hatte ; „wartun sollte er in einem Briefe wie dem Galater-
brief, der eine Polemik gegen die Judaisten ist, ein Dekret
erwähnen, das ein Zeichen seines unbilligen Verhaltens war, insofern

er in einem gewissen Sinn dessen wesentlichste Teile außer
Kraft gesetzt hatte?" (S. 370). Nun ist keine Frage, daß die
Nichterwähnung des nach dem Bericht der Apostelgeschichte von Paulus
mit beschlossenen Aposteldekrets durch Paulus in seinen Briefen
eine historische Schwierigkeit bedeutet, die man erklären kann
entweder durch Angabe der Gründe, deretwegen Paulus das

Dekret in seinen Briefen nicht zu erwähnen brauchte, oder durch
die (wohl zutreffende) Annahme, daß der Verfasser der
Apostelgeschichte zu Unrecht eine Beteiligung des Paulus bei der
Abfassung des Aposteldekrets berichtete. Auf alle Fälle ist es aber

völlig unbegründet, dem Paulus hier ein planmäßiges Verschweigen

eines auch von ihm gebilligten Beschlusses aus Gründen der

Opportunität zuzuschreiben, und nur auf Grund solcher Annahmen
kommt Klausner zu der abschließenden Feststellung, Paulus sei

durchwegs ein Opportunist gewesen, ein kluger Politiker und
Mensch der Kompromisse. Dieses Urteil verrät, daß Klausner
wirklich von vorneherein eine ungünstige Meinung von Paulus

hat, die seine Beurteilung des Paulus dann im einzelnen beeinflußt,
und es bleibt zu fragen, wo die Wurzeln dieser ungünstigen
Meinung von Paulus bei Klausner liegen 22.

22 Daß der Althistoriker E. Meyer als Christ ebenfalls Paulus als „Politiker
durch und durch" hingestellt hat, wie Klausner zu seiner Unterstützung
anführt (S. 431, Anm. 43; vgl. Ed. Meyer, Ursprung und Anfänge des
Christentums III, 1932, S. 71), beweist nur, daß auch E.Meyer mit ungünstigen

Vorurteilen an Paulus herangegangen ist, nicht aber, daß Klausners
Urteil wirklich begründet ist. Klausner behauptet sogar, daß die neutesta-
mentlichen Bücher die Verfolgung der Christen durch die Heiden bewußt
verschweigen, um beim römischen Staat nicht Anstoß zu erregen (S. 358 f.);

19



Der letzte Abschnitt in Klausners Buch behandelt die Lehre des
Paulus. Mit Recht wird hier zunächst betont, daß Paulus sich
immer als Jude gefühlt hat, der die Heiden ins Christentum als
das wahre Judentum hineinbringen wollte, und daß seine
Schriftauslegungen typisch jüdische Methoden anwenden. Ja, Klausner
geht soweit, daß er feststellt, „daß nichts in der Lehre des Paulus
ist — nicht einmal die am stärksten mystischen Elemente darin —,
das ihm nicht vom authentischen Judentum zugekommen wäre"
(S. 466). Man wundert sich über diese Feststellung, nachdem
Klausner wenige Seiten vorher gesagt hatte, daß Paulus gemäß
seiner Herkunft unvermeidlich, wenn auch unbewußt, von
heidnischer Lehre beeinflußt werden mußte; und es kann ja kein
Zweifel sein, daß Paulus in manchen seiner Vorstellungen von
mystischen Gedanken des umgebenden Heidentums formal
abhängig ist, mag er diese Gedanken auch inhaltlich noch so stark
umgeprägt haben 2S. Daß Paulus in seiner Lehre nur vom authentischen

Judentum abhängig sei, ist darum schwerlich zutreffend,
aber Klausner hat sicher recht, daß Paulus aufs stärkste vom
palästinensischen und hellenistischen Judentum abhängig ist und immer
jüdisch empfunden hat und Jude bleiben wollte 2i. Und auch darin
hat Klausner durchaus recht, daß Paulus faktisch durch seine Lehre
über die Grenzen des Judentums hinausgeführt hat und selber aus

das ist angesichts der Berichte der Apostelgeschichte über die Obergriffe
römischer Behörden gegenüber Paulus objektiv unrichtig. Und daß die
Forderung der Anerkennung der staatlichen Autorität durch Paulus in Rom.
13, Iff. nur Schmeichelei gegenüber den Herrschenden und Nachgiebigkeit
gegenüber den Mächtigen aus Angst vor Verfolgung sei (S. 565f.), ist eine
höchst auffällige Behauptung angesichts der Tatsache, daß Paulus mit dieser
Forderung auf Gehorsam dem Staat gegenüber ja ganz deutlich nur jüdischer
Tradition folgt (siehe Belege bei O.Eck, Urgemeinde und Imperium, 1940,
S. 74 ff.).
23 Vgl. zu dieser religionsgeschichtlichen Frage etwa R. Bultmann, Theol.
Rundschau, N. F. 8, 1936, S. Iff. und W. L. Knox, St. Paul and the Church
of the Gentiles, 1939.
21 Siehe dazu H .Windisch, Paulus und das Judentum, 1935 und zuletzt
D. W. Riddle, The Jewishness of Paul, Journal of Religion 23, 1943,
S. 240ff., der mit Recht zeigt, daß Paulus innerhalb des Judentums blieb
und dem Judentum ergeben war, wie er es verstand, und das

heißt natürlich, wie er es als christlicher Apostel nur verstehen konnte.

20



den Grenzen des Judentums hinausgewachsen ist. Aber nun stellt
sich eben die entscheidende Frage, welches die Motive waren, die
Paulus zu einer Lehre führten, die vielen Juden seiner Zeit als blas-
phemisch erscheinen mußte, und die das seiner Tradition treu
bleibende Judentum immer abgelehnt hat. Klausner stellt hier
zunächst die Behauptung auf, daß die Christusanschauung des Paulus
aus einer Notwendigkeit seiner persönlichen Lage und aus seinem
geistigen Erbe erwachsen sei. Paulus war nach Klausner den

ursprünglichen Aposteln dadurch unterlegen, daß er kein Jünger des
irdischen Jesus gewesen war; er sah sich darum gezwungen,
nicht den wirklichen, geschichtlichen Jesus zu betonen, sondern
den geistlichen, den er vor Damaskus gesehen hatte. Schon von
hier aus mußte Paulus die politische Seite, die auch in Jesu
Messias anspruch gelegen hatte, völlig aufgeben zugunsten
eines ethischen Messias, der durch die Auferstehung gerechtfertigt
wurde. Dazu kam, daß Paulus als Diasporajude die politisch-nationale

Seite der jüdischen Messiaserwartung leicht zugunsten des
universalistischen Bestandteils des Messiasglaubens übersehen
konnte, zumal nur so Heiden für diesen Glauben gewonnen werden

konnten. Und schließlich war, wie Klausner ausführt, Paulus
beherrscht von Furcht vor den bösen Geistern, diie nur ein

Messias, der selbst ein Geistwesen war, überwinden konnte. Alle
diese Ursachen brachten es mit sich, daß Jesus für Paulus als
himmlische Gestalt neben Gott trat, „und es ist nur ein Schritt
von diesem geistlichen und himmlischen Messias zu völliger
Gleichheit mit der Gottheit wie in der späteren Lehre von der
Trinität" (S. 479). Diese Umformung der jüdischen Messiasidee
ins Geistige durch Paulus bedeutet: „Gott ist wie ein alter Vater,
der, als er das Alter eigener Zuständigkeit überschritten hat, alles
seinem einzigen Sohn übergibt, damit er es erbe und verwalte,
auch wenn der Vater noch am Leben ist" (S. 481). „Hier haben
wir den wesentlichen und grundlegenden Unterschied im Messiasglauben

zwischen Juden und Christen, gerade paulinischen
Christen" (S. 470). Klausner hat diesen Unterschied zwischen
jüdischem und christlichem Messiasglauben noch allgemeiner formuliert

in einem lesenswerten Beitrag zu einer hebräischen
Festschrift, der vor einiger Zeit auch in deutscher Übersetzung ver-

21



öffentlicht wurde 25. In diesem Aufsatz wird noch stärker als in
der Geschichte der Urkirche die Tatsache betont, daß die Messiasidee

für den jüdischen Glauben durchaus nicht notwendig ist,
da es mancherlei jüdische Schriften gibt, in denen vom Messias
nicht geredet wird, daß der jüdische Messias aber dort, wo er
begegnet, immer ein Mensch bleibt, der die politische Aufgabe
der Befreiung des jüdischen Volkes von der Fremdherrschaft hat.
Der christliche Messias aber ist für den christlichen Glauben
unentbehrlich, hat keine politische, sondern eine rein geistige
Aufgabe, bei der er neben Gott tritt und den Menschen erlöst; im
Judentum ist es darum letztlich das jüdische Volk selbst, dessen
Handeln der Messias nur beispielhaft repräsentiert, das durch
Umkehr und gute Werke die Erlösung hervorbringt, während im
Christentum der Messias-Gott, der die Grenze eines Sterblichen
überschritten hat, den Menschen bereits erlöst hat. Es ist dankenswert,

daß Klausner diesen Unterschied zwischen jüdischem und
christlichem Messiasglauben so scharf formuliert hat; und es kann
keine Frage sein, daß Klausner nicht nur darin recht hat, daß der
Messiasglaube im Zentrum des Christentums steht, für den Juden
aber darum nicht unentbehrlich ist, weil der Messias nur ein
Mensch im Dienste des Gottes ist, der selber die Erlösung Israels
bewirkt. Auch darin ist Klausner zuzustimmen, daß der jüdische
Messiasglaube immer eine politische Komponente hat, weil es

die Aufgabe des Messias ist, dem bedrückten jüdischen Volk in
Gottes Auftrag am Ende der Tage zu seinem Recht zu verhelfen,
während schon Jesus überzeugt war, daß nicht die politischen
Feinde des jüdischen Volkes, sondern der Satan in der Messiaszeit
überwunden werden (Mark. 3,27; Luk. 10,18). Darin hat also
Klausner sicherlich recht, daß der Christus des Paulus und ebenso
des gesamten Urchristentums keinerlei Züge eines politischen
Befreiers und damit eines nationalen Heros in sich trägt. Die Frage
ist nur, ob Klausner die Entstehung dieses paulinischen Christusbildes

richtig gezeichnet, ob er die Motive für die Entstehung
dieses Christusbildes sachgemäß bestimmt hat. Denn Klausner

so /. Klausner, Der jüdische Messias und der christliche Messias, Verlag
Jüdische Buchgemeinde, Zürich 1943, 22 S.

22



meint ja zeigen zu können, daß den Paulus sein Bewußtsein der
Unterlegenheit den ursprünglichen Jüngern Jesu gegenüber
ebensosehr wie seine Furcht vor der Oeisterwelt dazu veranlaßt haben,
die Messiasvorstellung ihres nationalen Charakters zu entkleiden
und den Messias zu einer gottähnlichen, himmlischen Gestalt zu
vergeistigen. Aber einmal ist es völlig aus der Luft gegriffen, daß
Paulus durch sein Bewußtsein der Unterlegenheit den ursprünglichen

Jüngern Jesu gegenüber dazu veranlaßt worden sei, die
Messiasvorstellung zu vergeistigen und ihres nationalen Charakters

zu entkleiden. Paulus hat sich zwar als ehemaliger Verfolger
der christlichen Gemeinde den Uraposteln unterlegen gefühlt
(1. Kor. 15,9), nicht aber darum, weil er kein Schüler des irdischen
Jesus gewesen war; so konnte für ihn gar nicht die Notwendigkeit
bestehen, zur Behauptung seiner Apostelwürde die von ihm
verkündete Messiasgestalt entsprechend zu vergeistigen. Und dazu
kommt, daß weder bei Jesus noch in der Urgemeinde die
Messiasvorstellung einen wirklich nationalen Charakter hatte, dessen sie
dann entkleidet werden konnte. Ist von Jesus zweifellos zu sagen,
daß er nicht die Wiederherstellung der nationalen Größe und Freiheit

Israels, sondern die Vernichtung des Satans und der Dämonen
als den Inhalt des schon geschehenden und in Vollendung bald
erwarteten Anbruchs der Gottesherrschaft verkündete 26, so zeigen
die ältesten Nachrichten aus der Urgemeinde ebenso, daß die
ältesten Christen die Einsetzung Jesu zum himmlischen Herrn und
Messias verkündeten und seine Wiederkehr zum Gericht und zur
Wiederherstellung der göttlichen Weltordnung erwarteten, während

von einer Erwartung der Erfüllung der nationalen Hoffnun-

26 Gegen meine Feststellung, daß Jesus keinerlei nationale Hoffnung mit
dem Kommen der Gottesherrschaft verbunden hat, nicht von der Vernichtung

der politischen Feinde, sondern von der Vernichtung Satans und der
Dämonen redet (W. G. Kümmel, Die Eschatologie der Evangelien, 1936,
S. 8), hat C.J.Cadoux, The Historie Mission of Jesus, 1941, S. 136ff. 163ff.
eingewandt, Jesu Predigt von der Gottesherrschaft habe zweifellos eine
politische Bedeutung gehabt, insofern als Jesus mit dem Messiasanspruch
auch eine nationale Aufgabe sich habe zuschreiben müssen, als Jesus
ferner seine Wirksamkeit auf die Juden beschränkt und die Vorzüge der
Juden immer betont habe, und als schließlich die Erwartung der
Gottesherrschaft auf Erden auch eine Erledigung der politischen Not des jüdi-

23



gen durch den erscheinenden Christus nirgendwo die Rede ist
(Apg. 2, 36; 3, 20f. ; 5,31; 10, 42f.)27. Paulus steht also nur in

sehen Volkes in sich schließen mußte. Aber dagegen ist einmal zu bemerken,
daß hier lauter Postulate statt beweisender Texte vorgebracht werden; und
dann ist ja nicht das die Frage, ob der Anbruch der Gottesherrschaft auch
politische Folgen nach sich zieht, was freilich auch nicht direkt von Jesus
betont wird, sondern ob Jesus seinem messianischen Amt eine politische
Färbung gibt, ob er als der Messias die politischen Feinde des jüdischen
Volkes beseitigen und dem jüdischen Volk zu seinem Recht verhelfen soll;
und davon ist zweifellos bei Jesus nirgends die Rede. Vgl. dazu auch
/. Hempel, Politische Absicht und politische Wirkung im biblischen Schrifttum

(Der Alte Orient 38, 1, 1938), S. 45f.
27 Gegen diese Behauptung könnte nur sprechen Apg. 1, 6, wo die Jünger
den Auferstandenen fragen : „Herr, richtest du in dieser Zeit die Herrschaft
für Israel auf?", woraus Klausner schloß, „daß Jesus das Königreich Israel
wieder herstellen wollte" (a. Anm. 4 a. O., S. 558 f. ; ebenso a. Anm. 8 a. O.,
S. 438). Man kann die Tatsache, daß in Apg. 1, 6 die nationale
Messiaserwartung die Formulierung der Frage bestimmt hat, nicht wegdeuten,
indem man „Israel" hier im Sinne des „geistlichen Israel" versteht (so
O. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte, 1939, S. 21 f.; ähnlich J.Qewiess,
Die urapostolische Heilsverkündigung nach der Apostelgeschichte, 1939,
S. 100 ff.); denn die Formulierung entspricht zu genau den alttestamentlich-
jüdischen Erwartungen in ihrer politischen Färbung (vgl. A. Oepke, Theol.
Wörterb. z. N. T. I, 1933, S. 386ff. und H.W.Beyer, Die Apostelgeschichte,
Das N.T.Deutsch 5, 1932, S. 6). Und auch das ist nicht richtig, daß der
Auferstandene in Apg. 1,7f. diese politische Erwartung zugunsten einer
rein geistigen zurückweise (gegen Oepke und Beyer, a. a. O.), weil die
Frage in 1, 6 in der Antwort 1, 7f. durchaus nicht deutlich korrigiert wird.
Wohl aber ist einmal zu beachten, daß die den Aposteln in Apg. 1, 6 in den
Mund gelegte Frage für die Anschauung Jesu schon überhaupt nichts
beweist. Und weiter ist zu bedenken, daß Apg. 1, 6 zu dem Abschnitt des

Anfangs der Apostelgeschichte gehört (1, lb— 12), der zerstört und
vielleicht überhaupt eingeschoben ist (so auch H.W.Beyer, a.a.O., S. 10);
würde diese Annahme zutreffen, so würde es sich in Apg. 1, 6 um eine
Einfügung aus späterer Zeit handeln, die keinen Quellenwert für die älteste
Zeit besäße. Doch ist die Einschiebung dieses Abschnitts nur eine, wenn
auch gut begründete Hypothese, so daß man sich darauf nicht sicher stützen
kann. Aber man wird nun doch auf alle Fälle sagen müssen, daß die in
Apg. 1,6 sich zeigende politisch-nationale eschatologische Hoffnung den
sich in den übrigen Quellen zeigenden Erwartungen der ersten Jünger nach
den Auferstehungserfahrungen nicht entspricht (auch Luk. 24, 21 würde in
die Zeit vor die Auferstehungserfahrungen fallen), so daß in Apg. 1, 6
entweder eine Sonderanschauung eines kleinen Kreises der Urgemeinde vor-

24



der Linie Jesu und der Urgemeinde, wenn er einen Messias
verkündet, der nicht die Aufgabe der Erfüllung der Hoffnungen des

jüdischen Volkes hat. Und auch das ist eine unrichtige Behauptung
Klausners, daß Paulus die Gestalt Jesu Christi darum vergeistigen
mußte, weil Jesus nur als Geistwesen die bösen Geister
überwinden konnte. Denn der Christus ist für Paulus durchaus nicht
ein Geistwesen, das mit „dem Geist" gleichgesetzt wird, sondern

„der Herr des Geistes" (2. Kor. 3,18) 28, der darum die Geisterwelt

beherrscht, weil er sie durch seinen Tod und seine

Auferstehung entmächtigt hat (Kol. 2,14f.). Die Gründe, die Klausner
angeführt hat, um die Entstehung der vergeistigten Christusauffassung

des Paulus und damit der grundlegenden Abweichung des
Christusbildes des Paulus von der jüdischen Messiaserwartung zu

erklären, sind also zweifellos falsch. Die Wurzeln dieses paulini-
schen Christusbildes, dessen Abweichung vom jüdischen Messiasbild

Klausner so richtig gezeichnet und dessen notwendige
Ablehnung durch das traditionsbewußte Judentum er damit als
unvermeidlich herausgestellt hat, müssen also anderswo liegen.

Wir kommen der Einsicht in die Wurzeln des paulinischen
Christusbildes und damit auch in die Wurzeln der von vorneherein

liegt, die sich nicht durchgesetzt hat, oder ein Mißverständnis eines späteren
Berichterstatters. Auf alle Fälle bietet Apg. 1,6 keine Möglichkeit, die

Erwartung der Erfüllung der nationalen Hoffnungen der Juden durch den
wiederkehrenden Messias Jesus als Inhalt der urgemeindlichen Hoffnung
auszugeben.
28 Die von Klausner vertretene Anschauung (S. 473 f.), daß Paulus Christus
und den Geist gleich setze, die sich besonders auf 2. Kor. 3, 17 stützen zu
können meint, ist auch von christlichen Forschern sehr häufig vertreten
worden (vgl. aus neuester Zeit etwa W. Grundmann, Aufnahme und
Deutung der Botschaft Jesu im Urchristentum, 1941, S. 65f. und S. Hanson,
The Unity of the Church in the New Testament, Acta Seminarii Neotesta-
mentici Upsaliensis 14, 1946, S. 97); diese Anschauung ist aber zweifellos
falsch, wie sich aus der Beachtung der persönlichen Christusgestalt des

Paulus und aus der genauen Auslegung von 2. Kor. 3, 17 im Textzusammen-
hang ergibt (vgl. dazu die bei W. G. Kümmel, a. Anm. 16 a. O., S. 46 Anm. 19a

angegebene Literatur und dazu E.Percy, Der Leib Christi in den paulinischen

Homologumena und Antilegomena, Lunds Universitets Arsskrift, N.F.
Avd. 1, Bd. 38, Nr. 1, 1942, S. 34ff.).

25



ungünstigen Beurteilung des Paulus durch Klausner nahe, wenn
wir Klausners zusammenfassendes Urteil über die Lehre des
Paulus und das Verhältnis des Paulus zu Jesus ins Auge fassen.
Selbstverständlich gibt Klausner auch eine sorgfältige Darstellung
der paulinischen Anschauungen über Mensch und Sünde, Gesetz
und Glaube, Enderwartung und Ethik. Doch kann auf die Einzelheiten

dieser Darstellung hier nicht eingegangen werden, sondern
nur darauf verwiesen werden, daß Klausner sich immer wieder
bemüht, die von ihm abgelehnten Gedanken des Paulus daraus
zu erklären, daß Paulus durch die Vermischung jüdischer Gedanken

mit heidnischen die jüdischen Gedanken so verfälschte, daß
das Judentum sie nicht mehr annehmen konnte29. Aber darauf
müssen wir nun besonders achten, worin Klausner den
grundstürzenden Irrtum des Paulus sieht, und wie er auf diesem Hintergrund

sein Verhältnis zu Jesus beurteilt. Wir sahen ja schon, daß
Klausner in der Erhöhung des vergeistigten Jesus Christus zu einer
Würde neben Gott eine Anschauung des Paulus sieht, die den
wesentlichen Unterschied zwischen jüdischem und christlichem
Messiasbild kennzeichnet, und daß Klausner hier zugleich einen
deutlichen Gegensatz zwischen Jesus und Paulus erkennt. Ganz
ähnlich beurteilt nun Klausner einen zweiten entscheidenden
Punkt, den Universalismus der paulinischen Heilslehre. Er schildert

völlig richtig (S. 528ff.), daß für Paulus das Heil nicht an
der Erfüllung des Gesetzes, sondern am Glauben hängt, und daß

dieser Glaube Heiden wie Juden in gleicher Weise zugänglich ist.

29 Klausner geht dabei so weit, daß er den paulinischen Oedanken, daß der
Gläubige „in Christus" lebt, daß also Christus nicht nur auferstanden ist,
sondern den Gläubigen an seinem himmlischen Sein Anteil nehmen läßt,
als „eine Täuschung, die auf eine andere Täuschung gegründet ist"
bezeichnet (S. 495)1 Und von dem Gedanken des Paulus, daß der Tod Jesu
erlösende Bedeutung für die ganze Welt hat, nicht nur für die Menschen,
sagt Klausner: „Solch eine Anschauung gefällt der Phantasie und hat in sich
etwas Poetisches und Erhabenes. Aber in ihrem Wesen ist sie, obwohl auf
jüdischen Grund gebaut, heidnisch, und es geht ein Geruch der Mysterienreligionen

der Griechen, der Ägypter, der Perser und der kleinasiatischen
Heiden... davon aus". Man wird kaum bestreiten können, daß hier,
entgegen der erklärten Absicht Klausners, nicht der Historiker, sondern der
jüdische Theologe redet, dem Theologie nicht nur Hilfswissenschaft ist!

26



Das bedeutet nun aber nach Klausner „nicht nur die Abschaffung
der Tora Israels, sondern auch die Abschaffung des jüdischen
Nationalismus". Wenn aber „alle 70 Nationen der Heiden die
Lehre des Paulus annehmen sollten, würde der Monotheismus dem

Polytheismus angeglichen werden und nicht umgekehrt". Indem
Paulus die christlich gewordenen Juden in die heidnische
Gemeinde aufnahm, löschte er die Zeichen der jüdischen Nationalität
bei seinen jüdischen Bekehrten aus, während von der Nationalität
der Heiden nichts weggenommen wurde; denn Judentum ist
anders, in ihm sind Religion und Nationalität verflochten und
vermischt: es gibt keine katholischen Juden, keine protestantischen
Juden, keine mohammedanischen Juden". Es ist keine Frage, daß

Klausner hier die Konsequenzen der paulinischen Verkündigung
von der alleinigen Bedeutung des Glaubens für das richtige
Verhältnis des Menschen zu Gott richtig sieht: die Frage, ob ein
Mensch Jude oder Heide war, ehe er Christ wurde, spielt keine
Rolle mehr, und der Anspruch, daß allein dem Volke Israel Gottes
Verheißung gelte, ist aufgehoben. Aber Klausner erkennt nun in
dieser paulinischen Anschauung einen Angriff auf das jüdische Volk,
der seine Existenz ebenso wie den allein durch das jüdische Volk
gehüteten Monotheismus in Frage stellt. Damit erscheint Paulus
als derjenige Apostel, der durch seine Erhöhung des Geistchristus
zu einer Stellung neben Gott den vom jüdischen Volk beschützten
Monotheismus gefährdet und durch seine Aufhebung der Vorrechte
der Juden innerhalb der christlichen Gemeinde den jüdischen
Nationalismus aufgehoben hat, und weil Paulus der Urheber dieser

geschichtlichen Entwicklungen ist, darum steht Klausner von vorneherein

dem Paulus mit einem ungünstigen Urteil gegenüber. Weil
Klausner von dem Grundsatz der jüdischen Religion ausgeht, daß

„Religion und Nationalität verflochten und vermischt sind" (S. 535),
darum gilt ihm die Lehre des Paulus als „Widerspruch gegen die

jüdische Religion und Verwerfung der jüdischen Nation" (S. 591).
Es ist also völlig deutlich, daß Klausner in seinem Urteil über
Paulus nicht als Historiker, wie er beansprucht, sondern als
jüdischer Theologe redet, der von diesem theologischen Standpunkt
aus nicht nur wertet, sondern auch mehrfach zu geschichtlich
unrichtigen Feststellungen kommt. Läßt sich also an dem Urteil

27



Klausners über die Wirkung der paulinischen Predigt von der
alleinigen Bedeutung des Glaubens für das Heil ablesen, wo die
Wurzeln seines ungünstigen Urteils über Paulus liegen, so können
wir jetzt auch eine Antwort auf die noch offene Frage geben, wie
in Wirklichkeit die Entstehung des von Klausner so angefochtenen

paulinischen Christusbildes zu verstehen ist. Wir sahen, daß
Klausner die Wurzel dieses „vergeistigten" Christusbildes zu
Unrecht in der für Paulus bestehenden Notwendigkeit sieht, den ihm
überlieferten Messiasanspruch Jesu zu vergeistigen, um so mit
den Uraposteln konkurrieren und die Überwindung der Geister-
weit durch Christus lehren zu können. Wir sahen auch, daß nach
Klausner infolge dieser Vergeistigung des Christusbildes Gott
seine Tätigkeit größtenteils an Jesus abgeben muß, der dadurch
in unzulässiger Weise neben Gott tritt. Dieser Darstellung der
paulinischen Christusanschauung liegt aber ein schweres
Mißverständnis zugrunde. Es ist gar nicht so, daß für Paulus Gott seine
Funktionen an den über das Maß des Menschlichen erhöhten
Menschen Jesus abgibt, so daß die paulinische Christusverkündigung
eine Stufe auf dem Weg zur kirchlichen Trinitätslehre wäre.
Vielmehr ist es die Botschaft des Paulus, daß es Gott selbst ist, der
in dem Menschen Jesus ebenso wie in dem auferstandenen und
erhöhten Herrn Jesus Christus handelt, daß darum von einem

„Abdanken" Gottes ebensowenig die Rede sein kann wie von einer
Erhöhung des Menschen Jesus zu einer Würde neben Gott (2. Kor.
5,19; Rom. 8, 32. 39; 3, 25f.; 4, 24f. usw.) 30. Diese grundlegende
Struktur der paulinischen Christusverkündigung aber übersieht
Klausner deshalb, weil er, von der Überzeugung an die dem
jüdischen Volke aufgetragene Wahrung des Monotheismus ausgehend,
sich von vorneherein die Möglichkeit verschließt, die wirkliche
Wurzel dieses Christusbildes des Paulus zu kennen, nämlich die
Erfahrung der Wirklichkeit des auferstandenen und erhöhten
Herrn. Denn nicht weil Paulus ein „geistliches" Christusbild
benötigte, verkündete er den himmlischen Christus, in dem Gott
allen Menschen in gleicher Weise als der rechtfertigende und
versöhnende begegnen will, sondern weil er von der Wirklichkeit
30 Zum Christusbild des Paulus vgl. etwa O. Michel, Der Christus des

Paulus, Ztschr. f. d. Neutest. Wiss. 32, 1933, S. 6ff.

28



dieses himmlischen Herrn aus seiner Bahn als überzeugter Pharisäer

und Verfolger der Christengemeinden geworfen und in den
Dienst gezwungen worden war (Gal. 1,15f.; 1. Kor. 9,16f.; 15,
8—10). Weil Klausner von seiner jüdischen Gleichsetzung von
Religion und Nation aus das nicht sieht, muß er notwendigerweise
das Christusbild des Paulus verzeichnen und dem Paulus eine
Bekämpfung der jüdischen Nation zuschreiben, die ihm völlig
ferne lag.

Damit aber kommen wir zu der abschließenden Frage, wie Klausner

das Verhältnis des Paulus zu Jesus beurteilt. Denn Klausners
Buch ist ja gerade darum so interessant, weil es die wissenschaftliche

Begründung der These sein will, daß „nicht Jesus das
Christentum schuf (oder genauer gründete), sondern Paulus. Jesus
wollte nicht eine Religion oder eine neue Kirche gründen Nicht
so Paulus. Er war der deutlich selbstbewußte Schöpfer und
Organisator des Christentums als einer neuen religiösen Gemeinschaft.
Er machte das Christentum zu einem religiösen System, das vom
Judentum und Heidentum verschieden war, einem System, das
zwischen Judentum und Heidentum vermittelte, aber mit einer
deutlichen Hinneigung zum Heidentum" (S. 581 f.). Klausner
betont immer wieder, daß an dieser Wirkung der paulinischen
Predigt weitgehend seine Herkunft aus der entwurzelten Diaspora
und die Notwendigkeit schuld seien, sich' gegenüber den älteren
Aposteln zu behaupten. Aber diese folgenschwere Wirkung des

Paulus ist nach Klausner auch dadurch bedingt, daß den Paulus
die moralischen Fehler der Unduldsamkeit und Gewalttätigkeit,
die Jesus nicht hatte, erst dazu befähigten, eine neue Kirche zu
gründen. Indem nun Paulus das Gesetz für die Heiden als ungültig
erklärte, öffnete er allen Lastern die Türe zum jungen Christentum,

band aber die vom Gesetz befreiten Gläubigen an die viel
härteren Dogmen seiner christlichen Verkündigung. Ja, der
verderbliche Einfluß des Paulus ging soweit, daß er sogar seine
gesetzestreuen christlichen Gegner, die Judaisten, zu
Gesetzesübertretern machte ; denn Klausner kann sich die Hinrichtung des

gesetzestreuen Herrenbruders Jakobus durch den im Jahre 62
amtierenden Hohepriester nur vorstellen, wenn die Judaisten unter

29



dem Einfluß des Paulus auch bereits in so auffälliger Weise zu
Gesetzesübertretern geworden waren, daß der jüdische oberste
Gerichtshof deswegen ihren Repräsentanten Jakobus zum Tode
verurteilen konnte. Diese letztgenannte These ist nun freilich eine
phantastische Konstruktion; denn der einzig brauchbare Bericht
über die Hinrichtung des Jakobus, der des Josephus31, besagt
nur, daß der sadduzäische Hohepriester Chanan den Jakobus und
einige Andere unter dem Vorwurf der Gesetzesübertretung vordem
Synedrium anklagte und steinigen ließ; aber es ist keineswegs
deutlich gesagt, worin die Gesetzesübertretung des Jakobus und
seiner Genossen bestand, die man ihnen vorhielt, und es ist durchaus

nicht notwendig, daß der Anklage wirkliche Laxheit in der
Gesetzeserfüllung auf Seiten der angeklagten Judenchristen
entsprochen hat32. Dazu kommt, daß von einer Einwirkung der pau-
linischen Lehre von der Gesetzesfreiheit auf die bisher gesetzestreuen

Judenchristen sich in dem Bericht des Josephus auch nicht
die geringste Andeutung findet, so daß hier Klausner zur
Entlastung der jüdischen Behörden von der Schuld an der unbegründeten

Hinrichtung des Jakobus die verderbliche Wirkung des

Paulus auf die strengen Judenchristen einfach erschlossen hat.
Aber abgesehen davon — hat Klausner recht in seiner scharfen

Entgegensetzung der das Judentum aufhebenden Haltung des

Paulus und der im wesentlichen im Judentum verbleibenden
Stellungnahme Jesu? Klausner weiß genau und weist darauf hin, daß

innerhalb der modernen christlichen Theologie eine lebhafte Dis-

31 Jos., Ant. XX, 9, 1 (§ 200) : „Ananos, im Glauben, die Gelegenheit sei

günstig, weil Festus gestorben war, Albinus sich aber noch auf der Reise
befand, berief eine Synedriumssitzung ein und stellte unter Anklage den
Bruder Jesu, des sogenannten Christus, mit Namen Jakobus, und einige
Andere, indem er den Vorwurf erhob, sie hätten das Gesetz übertreten,
und ließ sie steinigen".
32 G. Kittel, Die Stellung des Jakobus zu Judentum und Heidentum, Ztschr.
f. d. Neut. Wjss. 30, 1931, S. 146, hat mit Recht betont, daß „die
Parteigegensätze der sechziger Jahre in Jerusalem sicherlich den Vorwurf der
Gesetzesübertretung unter sehr verschiedenen Gesichtspunkten
hervorgebracht haben. Der Vorwurf beweist also in keiner Weise, ja macht nicht
einmal wahrscheinlich, daß wirklich Jakobus ein Übertreter des Gesetzes

war".

30



kussion über die Frage stattgefunden hat, welches Verhältnis
zwischen der Verkündigung Jesu und der Lehre des Paulus besteht,
und daß es ein heute weitgehend anerkanntes Resultat dieser
Forschungsarbeit ist, daß Paulus nicht direkt von Jesus, sondern von
der Urgemeinde abhängig ist, daß er aber durch die Tradition der

Urgemeinde auch mit der Überlieferung vom Leben und der Lehre

Jesu in Beziehung stand (S. 580f.) 33. Da Klausner der Meinung
ist, daß auch die älteste Urgemeinde sich noch völlig im Rahmen

des Judentums bewegte und „nichts mehr als ein Zusatz zum
pharisäisch-essenischen Judentum war" (S. 297), muß die Wendung, die
die Entwicklung endgültig in Bahnen leitete, die zum Bruch
zwischen Judentum und Christentum führen mußten, jenseits der

palästinischen Urgemeinde geschehen sein, und ihr entscheidender

Förderer war eben der Diasporajude Paulus. Nun haben wir schon

bei der Besprechung von Klausners Darstellung der Urgemeinde
gesehen, daß sich die Urgemeinde durchaus nicht nur als einen

Zusatz zum pharisäischen Judentum fühlte, daß vielmehr auch in

der Urgemeinde bereits das klare Bewußtsein der Besonderheit der
christlichen Gemeinde gegenüber dem den Messias Jesus ablehnenden

Judentum bestanden hat, daß also die Urgemeinde nicht
einfach als Bestandteil des Judentums angesehen werden kann. Damit
wird aber die entscheidende Frage die, ob Klausner darin recht

hat, daß Jesus in der Hauptsache innerhalb des Judentums
verstanden werden muß, und daß Paulus durch seine grundsätzliche
Wendung zu den Heiden und zur Gesetzesfreiheit gegenüber der

Haltung der mit Jesus zusammengehörigen Urgemeinde die
entscheidende Wendung von der jüdischen Sekte zur neuen christlichen

Religion veranlaßt hat. Nun kann natürlich Klausners Jesusbild

hier im einzelnen nicht geprüft werden, aber es genügt auch,

das Gesamturteil Klausners über Jesus ins Auge zu fassen: Jesus

war kein Christ, sondern Jude, er war ein Lehrer hoher Sittlichkeit,

ja „geradezu der Lehrer der Sittlichkeit, die für ihn im

religiösen Bereiche alles bedeutete"; seine Ethik enthält gegenüber

33 Vgl. zu d]iesen Fragen meine Arbeit „Jesus und Paulus", Theol. Blätter
19, 1940, S. 209ff. (dort auch diie ältere Literatur). Dazu neuestens S. Mac

Lean Gilmour, Paul and the Primitive Church, Journal of Religion 25, 1945,
S. 119 ff.

31



dem Judentum nichts Neues, doch nahm Jesus mehr unbewußt als
bewußt den Zeremonialgesetzen ihre Bedeutung zugunsten einer
radialen Ethik, die nicht verwirklicht werden kann ; dadurch wurde
das Gesetz als Schutz der jüdischen Nation aufgehoben, und die
Ethik Jesu führte zu Unjudentum. Dazu kam Jesu Glaube an seine
messianische Mission, der an Selbstverherrlichung grenzt, und den
das jüdische Volk ablehnen muß. Mit einem Wort: Jesus war ein
Jude, nicht nur im religionsgeschichtlichen Sinn der ausschließlichen

Abhängigkeit seiner Lehre von den Vorstellungen des

zeitgenössischen Judentums (darin hat Klausner zweifellos recht),
sondern auch darin, daß er im Rahmen des Judentums bleiben
wollte und nur durch seinen Radikalismus wider sein Wollen
darüber hinaus wuchs 34. Diese Auffassung Jesu ist aber an einem ganz
entscheidenden Punkte völlig falsch. Man kann über die Frage, ob
Jesu Lehre mit der der Rabbinen im einzelnen übereinstimme oder
nicht, ob Jesus Neues gegenüber der jüdischen Ethik und dem
jüdischen Gottesbegriff gebracht habe oder nicht, gelegentlich durchaus

verschiedener Meinung sein, obwohl es kaum angehen wird,
Jesus die Verkündigung neuer, für einen jüdischen Lehrer durchaus

unmöglicher Anschauungen abzusprechen 35. Und auch darüber
sollte eigentlich kein Zweifel herrschen, daß Jesus zwar einerseits
das alttestamentliche Gesetz als Gottes Offenbarung anerkannt
hat, daß er aber andererseits ebenso deutlich mit souveräner Sicherheit

Gebote des Alten Testaments als ungültig und die Zeit der
unbedingten Gültigkeit des Gesetzes als abgelaufen erklärt hat36.

34 J. Klausner (a. Anm. 4 a. O.), S. 573. 571. 515. 529 ff. 566.
35 Vgl. zu dieser Frage G. Kittel, Das Problem des palästinischen
Spätjudentums und das Urchristentum, 1926, S. 88 ff. ; C.G. Montefiore,
Rabbinic Literature and Gospel Teachings, 1930; W .G. Kümmel, Jesus und die
Rabbinen, Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz 1933, S. 214ff. 225ff. ; W.Grund¬
mann, Jesus der Galiläer und das Judentum, 1940; J. Leipoldt, Jesu
Verhältnis zu Griechen und Juden, 1941; W. G. Kümmel, Die Gottesverkündigung

Jesu und der Gottesgedanke des Spätjudentums, Judaica 1, 1945,
S. 40 ff.
36 Genaueres in meinem Aufsatz „Jesus und der jüdische Traditionsgedanke,
Ztschr. f. d. Neut. Wiss. 33, 1934, S. 105ff. Vgl. ferner B. 11. Branscomb,
Jesus and the Law of Moses, 1930; J.Hempel, Der synoptische Jesus und
das Alte Testament, Ztschr. f. d. Alttest. Wiss. 1938, S. Iff.; A. Oepke, Jesus
und das Alte Testament, 1938; E. Lohmeyer, Kultus und Evangelium, 1942.

32



Ist schon schwer zu begreifen, daß Klausner diesen Tatbestand
weitgehend übergeht, wesentlicher ist etwas anderes: die ganze
Verkündigung Jesu von Gottes Willen erfolgt auf dem Hintergrund

der Predigt Jesu von der Gottesherrschaft, die in Bälde in
voller Herrlichkeit anbrechen wird, und die sich jetzt schon
vorauswirkend zeigt in Jesu Handeln und Lehren 37. Und nur darum
stellt Jesus souverän seine Lehre gegen das von der rabbinischen
Tradition ausgelegte Alte Testament (Matth. 5,21 ff.), weil in
seiner Person Gott die endzeitliche Heilsvollendung jetzt schon
anbrechen läßt. Nur weil Jesus sich zum Heilsbringer der Endzeit,

zum Menschensohn-Messias bestimmt weiß, beansprucht er
Autorität und fordert Anschluß an seine Person. Jesu persönlicher
Anspruch, den Klausner als Selbstverherrlichung bezeichnet und
nur im Vorbeigehen erwähnt, steht also im Zusammenhang der
Predigt von der Gottesherrschaft im Mittelpunkt der Verkündigung
Jesu, durch diesen Anspruch aber tritt Jesus deutlich aus dem
Judentum heraus. Nicht das ist die Frage, ob Jesus eine neue
Religion neben dem Judentum gründen wollte; das ist sicher nicht
der Fall, da Jesus schon durch die Einsetzung der Zwölf den
Anspruch an sein ganzes Volk auf Gehorsam seiner Verkündigung
gegenüber erhob (Matth. 19,28). Sondern das ist die Frage, ob
die Verkündigung und Wirksamkeit Jesu, da Jesus nun aber von
seinem Volke mehrheitlich abgelehnt wurde, nicht notwendigerweise

zur Bildung einer eschatologischen Gemeinde neben dem
Judentum führen mußte, ob nicht Jesus durch seinen persönlichen
Anspruch auf alle Fälle aus dem Rahmen des Judentums seiner
Zeit heraustrat. Und auf diese Frage kann man nur antworten, daß
zweifellos schon Jesus selbst trotz aller religionsgeschichtlichen
Zusammenhänge mit dem Judentum den Rahmen des
traditionsgebundenen Judentums seiner Zeit klar und eindeutig sprengte,
so daß man nicht sagen kann: „Jesus war Jude und blieb es
bis zu seinem letzten Atemzug" 38; wenigstens dann nicht, wenn
man wie Klausner als Kennzeichen des Judentums die Verflechtung
von Religion und Nation ansieht.

37 Vgl. den Nachweis für diese Feststellung in meinem Buch „Verheißung
und Erfüllung", 1945.
38 J.Klausner (a.Anm.4 a.O.), S. 512.

Judaica, Bd. IV, 1

3a
3



Weil nun aber Klausner die ethische Lehre Jesu in ihrer Hoheit
doch im Rahmen des Judentums sehen möchte, übersieht er,
bewußt oder unbewußt, diesen im tiefsten Grunde unjüdischen
Charakter der Verkündigung Jesu, und von da aus ergibt sich ihm dann
die Verzeichnung des Verhältnisses der Urgemeinde und des
Paulus zu Jesus, die wir gesehen haben. Denn mag für die
Urgemeinde auch durch den Glauben an Gottes wirkliches Handeln
in der Auferweckung des Gekreuzigten eine entscheidend neue
Lage bestanden haben, und mag Paulus als Diasporajude und
Heidenmissionar auch dieser urgemeindlichen Verkündigung an
manchen Punkten wesentlich neue Formen verliehen haben, in
einem Punkte stimmen die Urgemeinde und Paulus mit Jesus völlig
überein, in dem Glauben an den Beginn der endzeitlichen
Vollendung in der Geschichte Jesu und in der Hoffnung auf die baldige
volle Verwirklichung dieses endzeitlichen Heils bei der
Offenbarung des auferstandenen Jesus Christus39. Und durch diesen
Glauben hängen die Urgemeinde und Paulus nicht nur mit Jesus

zusammen, sondern trennen sich auch gemeinsam mit Jesus vom
traditionstreuen Judentum. Und damit haben wir die tiefste Wurzel
der Abneigung Klausners gegen Paulus und auch seiner Mißdeutung

des Verhältnisses des Paulus zu Jesus und der Urgemeinde
bloßgelegt: weil Klausner diesen Anspruch Jesu, der endzeitliche
Heilsbringer zu sein und damit das Ende der alttestamentlichen
Heilsepoche zu bewirken (Luk. 16,16), nicht anerkennen kann,
weil er einen Jesus zeichnen will, der ein großer Lehrer der
Ethik innerhalb des Judentums war, nicht aber der messiani-
sche Prophet, der er doch sein wollte, darum muß er den Graben
aufreißen zwischen Jesus und Paulus, darum muß ihm Paulus
zum Feind des jüdischen Nationalismus werden. Und die Bedeutung,

die Klausner dem Paulus dann doch noch für das Judentum
zuschreibt, kann daneben nicht mehr überzeugen. Denn nach
Klausner ist es das Verdienst des Paulus, das Alte Testament als
Gotteswort festgehalten und den Heiden gebracht zu haben,
wodurch die Heilige Schrift der Juden in den christlichen Kanon

39 Siehe dazu (außer meinen in Anm. 33 und 37 genannten Arbeiten) H. D.
Wendland, Geschichtsanschauung und Geschichtsbewußtsein im Neuen Testament,

1938 und O. Cullmann, Christus und die Zeit, 1946.

.34



kam und so jüdische Kultur einen mächtigen Einfluß auf die christliche

Zivilisation gewann. Dadurch ist Paulus nach Klausner ein
„Wegbereiter für den König Messias", für die Ausbreitung des
ethisch-prophetischen Monotheismus des Judentums über die ganze
Welt. Dieses abschließende Urteil über die Wirkung und Bedeutung

des Paulus schreibt dem Paulus einerseits eine zu große
Wirkung zu, weil die Übernahme des Alten Testaments in den
christlichen Kanon in Wirklichkeit begründet ist in der Anknüpfung

Jesu an die alttestamentliche Heilsgeschichte. Aber ebenso
ist andererseits zu sagen, daß Paulus, der Bote Jesu Christi,
wirklich allzusehr vergewaltigt wird, wenn er zum Wegbereiter
einer erwarteten Ausbreitung des jüdischen Monotheismus über
die ganze Welt gestempelt wird.

Aber solche Fehlurteile bei einem Forscher, dessen ehrliches
Bemühen es ist, den im Judentum vielgeschmähten Paulus seinen

jüdischen Volksgenossen geschichtlich verständlich zu machen und
in seiner Bedeutung herauszustellen, beweisen nur, daß auch hier
wie bei jeder tiefergehenden Auseinandersetzung zwischen Judentum

und Christentum die Stellung zu Jesus und seinem persönlichen

Anspruch der entscheidende Trennungsstrich ist. Und die
Auseinandersetzung mit Klausners zweifellos aus ehrlicher Liebe
zur geschichtlichen Wahrheit geschriebener Darstellung des
Urchristentums ist eben darum so lehrreich und förderlich, weil sie

von neuem beweist, daß Jesus und damit das Urchristentum von
der jüdischen Voraussetzung der Einheit von Nation und Religion
im Judentum aus nicht wirklich verstanden werden können. Die
Frage nach dem geschichtlichen Charakter des Paulus kann nicht
richtig beantwortet werden, wo ein offenes Verständnis für die
Gestalt und Forderung Jesu von vorneherein unmöglich ist. Und
es gilt in anderem Sinn, als Klausner es möchte40: Ohne Jesus
keine Urkirche und kein Paulus; und wer Paulus ablehnt, dem
muß auch Jesus verschlossen bleiben.

40 J. Klausner (a. Anm. 8 a. O.), S. 590: „So kann es mit Endgültigkeit gesagt
werden: Ohne Jesus kein Paulus und keine Nazarener; aber ohne Paulus kein
Weltchristentum".

35


	Jesus und Paulus : zu Joseph Klausners Darstellung des Urchristentums

