
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatur

Josef Kastein: „Wege und Irrwege". Olympia-Verlag, Tel-Aviv.

Josef Kastein, der bekannte jüdische Historiker und Deuter des jüdischen
Schicksals, der im Sommer 1946 sechsundfünzigjährig in Haifa starb, hat
ein Buch hinterlassen „Wege und Irrwege", das soeben im
Olympia-Verlag (Martin Feuchtwanger), Tel-Aviv erschienen ist und eine
Art letzter Botschaft Kasteins an den Jischuw und das jüdische Volk
darstellt. Es war still und einsam um den Lebenden — in den letzten
Jahren — geworden, um so eindringlicher spricht jetzt seine treue Stimme
aus dem Grabe zur Nachwelt. Warum es einsam und still um diesen in
den dreißiger Jahren so gefeierten und erfolgreichen Autor geworden war,
erhellt aus der edlen, von allen Gruppierungen abseitigen Haltung des Mannes
und seinem besonderen Schicksal, das er selbst (wenn man zwischen den
Zeilen zu lesen versteht!) in diesen Essais deutet.

Zur Zeit seines lautesten Erfolges hat man Kastein oft mit zwei anderen
jüdischen Autoren verglichen, deren Weltruhm ebenfalls durch jene beson-
sondere literarische Gattung bedingt wurde, die vor allem der Vorkriegs-
Leser in unbegrenzten Mengen verschlang — und mit welcher Kastein im
letzten seiner Essais, „Verminderung der Größe", hart ins Gericht geht:
die belletristische Biographie. Die beiden Autoren waren :

Emil Ludwig und Stefan Zweig. Das tragische Ende des letzteren, der
nicht mehr loskam von der „Welt von gestern", die Welt von heute mit
Entsetzen erlebte, und für eine bessere Welt von Morgen keinen Glauben
mehr übrig hatte, rührte Kastein in den tiefsten Tiefen der Seele an. In
seinem Essai, dem ersten der Sammlung, „Das Schicksal des Stefan

Zweig", setzt er sich nun mit Weg und Werk dieses assimilierten
Juden auseinander, der ihm paradigmatisch wird für den Irrweg einer ganzen
Generation geistiger Juden („Produktiver", wie Kastein es nennt), die in
der Fiktion eines Weltbürgertums lebten und schrieben, und an der Furchtbarkeit

einer demaskierten Realität scheiterten. Das Leben geistiger Juden
in dieser tragischen Fiktion beginnt im deutschen Sprachraum mit Moses
Mendelssohn, den Kastein ein wenig wegwerfend „diese Dekorationsgestalt

der jüdisch-deutschen Kulturgeschichte" nennt. Mit dieser Etikettierung

wird Kastein freilich dem „jüdischen Sokrates von Berlin" (wie man
im 18. Jahrhundert bewundernd sagte) keineswegs gerecht, wie er oft und
oft durch sein Temperament und seine Vorliebe für glänzende Formulierungen

zu historischen Fehlurteilen hingerissen wird. Gerade Mendelssohn
erfuhr aber in allerjüngster Zeit eine wunderbar-feine Rechtfertigung in dem

ergreifenden Essai von Margarete Susman: „Moses Mendelssohn und
seine Entscheidung" (Zur Tragödie des deutschen Judentums), den die
Zürcher Zeitschrift „Neue Wege" in ihrem August-Heft (1946) brachte.

236



— Kastein erreichte nie die milde Abgeklärtheit einer Margarete Susman,
er blieb geistiger Kämpfer, dessen Stärke die E r i s t i k war.

Wenngleich — so analysiert Kastein — hier und dort das jüdische Thema im
Werke Stefan Zweigs auftaucht (wir könnten hier anführen die Legenden
„Rahel rechtet mit Gott" und „Der begrabene Leuchter", die Novelle
„Buchmendel", den Roman „Ungeduld des Herzens" und die dramatische
Legende „Jeremias") — „kommt es doch wesentlich darauf an, welchen
Platz das jüdische Thema im Gesamtschaffen des Einzelnen einnimmt; ob
es der lebendige Mittelpunkt ist, die zentrale Kraftquelle, von der der élan
vital ausgeht; oder ob es nur eine Möglichkeit ist, die von Fall zu
Fall benutzt wird, um Prämissen einer ganz anderen Welt zu belegen".
Zweifelsohne trifft für Stefan Zweig (nicht nur nach der Kasteinschen
Deutung) das letztere zu: sein „Jeremias" z.B. sollte keineswegs die Sendung
Israels darstellen, sondern ein pazifistischer Ruf in die Welt des Krieges
von 1916 sein.

Nun geht Kastein weiter und gibt zu bedenken, 'daß es theoretisch
möglich sei, daß ein jüdischer Dichter sich allen Themen der Welt zuwende,
ohne ein jüdisches zu wählen, sie aber alle „durch das Spektrum seiner
jüdischen Substanz" sieht — ohne jemals die Worte Jude oder Judentum
zu erwähnen. Theoretisch ist dies möglich — und praktisch, meint Kastein,
kann das in 50 oder hundert Jahren einmal möglich werden, aber nur in

Erez-Israel, dem „atmosphärischen Ort" dieser Zukunftsmöglichkeit. Hier
ist der Eristiker um der Klarheit seiner an sich richtigen Konzeption willen
über das Wunder der Wirklichkeit wortlos hinweg gegangen; diese
einmalige Vorwegnahme späterer Möglichkeit, die wir in dem unvergleichlichen

Werke Franz Kafkas besitzen. Hier ist tatsächlich die Welt
von einem großen, zutiefst tragischen Dichter durch das Spektrum seiner
jüdischen (Galuth-) Substanz gesehen worden, ohne daß die Worte Jude
und Judentum, und wir fügen hinzu — das Wort Gott, genannt würden.

„Der Jude in der Welt" — das ist (und war in seinen Biographien) das eigentliche

Thema Kasteins, das er nun im Falle Stefan Zweig noch einmal
exemplifiziert. Er unterscheidet zwischen dem Schicksal jüdischer und nicht-
jüdischer deutscher Emigration klar und scharf und arbeitet die verschiedene

Art der Reaktion geistiger Juden auf das Schicksal der Emigration
heraus. Aber auch hier wird die Wirklichkeit zugunsten der Theorie
vergewaltigt. Er schildert die vom Judentum gänzlich abgelösten jüdischen
Vertreter der deutschen Literatur im 20. Jahrhundert und fährt fort: „Wenn
einer von ihnen plötzlich von seinem Volke zu singen und zu sagen
begann — wie Wolfskehl es z. B. tat — so ist das nicht Heimkehr aus
tiefer Erkenntnis, kein Bußgesang aus einer lebenslänglichen Selbsttäuschung
heraus, sondern eine Übersteigerung aus Trotz, die nachträgliche Überkom-
pensierung einer vernichtenden Niederlage". Hätte Kastein statt Wolfskehl

237



Ernst Lissatter genannt — er wäre im Recht gewesen. Aber gerade
Wolfskehl war und ist ein Sonderfall: bewußter Jude und Zionist war er
schon um 1900, in seinen „Oesammelten Dichtungen" (19031), die er seinem
Meister Stefan George widmete, wird in dem großen Zyklus „An den
alten Wassern" dieselbe Stimme hörbar, die 30 Jahre später von der
erschütterten deutschen Judenheit so dankbar aufgenommen wurde. Aber die
deutschen Juden kehrten damals heim — und Wolfskehl, der sich nicht
verloren hatte, wurde ihr Dichter, den sie nun hörten. Er hat für den Kritiker
etwas Tragisches an sich, einen Lebenden vor einem Toten zu verteidigen —
und doch ist es hier um der geschichtlichen Wahrheit willen unerläßlich. —

Illusion und Tragik des Stefan Zweig und seiner Generation macht Kastein
mit glühenden Worten sichtbar und fast unbemerkt wird er am Ende dieses
großen Essais autobiographisch, wenn er schreibt:

„Ein produktiver Schreiber kann seine Produktivität nur darstellen und
beweisen durch das Medium der Sprache, die ihm von Kindheit an
begleitet hat. Ganz selten sind die Fälle, daß einer sich in den reiferen
Jahren den Zugang zu einer anderen Sprache bis zur Produktivität
erkämpft hat. Im allgemeinen stolpert er mit einer geborgten Sprache
daher. Aber das sollte ihn doch nicht daran hindern, in seiner eigenen
Sprache produktiv zu sein? Doch; es kann ihn sehr wohl hindern.
Jede geistige Schöpfung braucht, damit sie Leben wird, ihr eigenes
Echo: die früchtbare Begegnung mit dem Menschen, dem hörenden,
dem schauenden, dem lesenden Menschen. Der Künstler, dessen
Medium das Wort ist, kann mit voller Wirkung nur in den Raum hinein
sprechen, in dem die Kenntnis seiner Sprache ein Echo hervorrufen

kann. Fehlt dieser Raum, so kann er nur noch einen Monolog
führen... Den Dialog mit der Welt muß er in fremden Sprachen
führen, in Obersetzungen, in Duplikaten von minderer Qualität, in
handwerklichen Nachahmungen, die von dem Bilde, das er zeigen wollte,
den Schmelz der Originalität abstreifen".

Stefan Zweig nannte dieses Problem, das m i t einer der Gründe seines
Zusammenbruchs war: „Untergang des eigenen Sprachraumes!"
Dieser Untergang des eigenen Sprachraumes war auch für Kastein selbst mit
ein Hauptgrund seiner geistigen Vereinsamung in Erez-Israel, das er so

lange und so tief mit der Seele gesucht hatte.
„Das neue Pantheon" heißt der zweite Essai seiner Sammlung. Kastein geht
hier davon aus, daß Israels altes Pantheon, die Bibel, nicht mehr ausreicht
unseren Platz unter den Kulturvölkern zu sichern. Dieses jüdische
Ewigkeitsgut ist so sehr Besitz der Menschheit geworden, daß es wohl ausreichte
als Israels Kulturbeitrag, wenn das jüdische Volk untergegangen wäre, wie
Griechen und Römer. Da Israel aber seine geschichtliche und religiöse
Kontinuität bewahrt hat, bedarf es heute wieder eines neuen Pantheons, das

238



die Welt als jüdischen Nationalbesitz und zugleich als Beitrag zur
Weltkultur ansehen muß. Die erste Gestalt in diesem neuen Pantheon ist für
Kastein: Theodor Herzl. In diesem zweiten Essai wird die zweite
Komponente der Kasteinschen Vereinsamung in Erez-Israel sichtbar: die

religiöse. Kastein sehnte sich nach religiöser Erneuerung und
stellte mit Bitterkeit fest, daß das furchtbare Gericht des letzten Jahrzehnts
Israel nicht zu einer neuen prophetischen Gestaltwerdung erweckte. Hier
wird das sichtbar, wovon der letzte Essai handelt : „Die Verminderung

der Größe", die sich exemplarisch dokumentiert in der
belletristischen Biographie unserer Tage (deren Meister Kastein selbst war),
welche psychologisierend und rationalisierend das Genie auf das Mittelmaß

des Durchschnittslesers zu reduzieren bemüht ist. Kastein schließt mit
dem Blick auf Thomas Manns Josephs-Tetralogie, wo Psychologie und
Rationalismus einem großen Künstler dienend, nicht zur Verminderung
der Größe Abrahams, Isaaks, Jakobs und Josephs führte, und so die neue
Möglichkeit dartut, mit den Mitteln der Moderne — das Große groß
darzustellen.

Mit Worten der Sehnsucht nach Größe schließt dieses tragische Buch, das
die Stimme eines Einsamen aufbewahrt, der heimgefunden hatte in den
Raum der Verheißung, aber um den Preis des Untergangs des Raums der
eigenen Produktivität. So ist das Schicksal des Josef Kastein noch um vieles

tragischer als das Schicksal des Stefan Zweig. Dieser mußte den Zusammenbruch

einer Lebensfiktion erkennen, jener ging sehend in den Verlust
der eigenen Produktions-Sphäre hinein. Kastein schrieb ein Buch über
Jeremias. Er teilt irgendwie das Schicksal seines Helden. So wie Jeremias den
Zusammenbruch seines Volkes voraussagte, ohne dieser Wahrheit dann froh
werden zu können, so sagte Kastein in jedem seiner Bücher den Untergang
der Galuth voraus —, ohne daß er dann in seinem Rechte beharrend, in Erez-

Israel, für das er gekämpft hatte, ganz heimisch werden konnte.

Schalom Ben-Chorin, Jerusalem.

Mariin Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religions¬
geschichte (in: Theolog. Zeitschr., herausgegeben von der theolog.

Fakultät der Universität Basel.)

Unter der Überschrift „Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte"

versucht Martin Buber darzustellen, „welche besondere religiöse
Art hier (im Chassidismus) ihre historische Gestalt gefunden hat". Er will
aufzeigen, auf wie verschiedene Weise in der Religionsgeschichte verschiedene

Typen das gleiche Motiv behandeln.

Nun ist es ja Bubers besondere Gabe: bei offenem Blick für alles
Gemeinsame in der Mystik doch das Eigenartige jeder Erscheinung zu be-

239



obachten. In diesem Aufsatze aber hat er die verschiedenen Motive kaum

ganz klargestellt. Wir beschränken uns hier nur auf das erste Beispiel das
er anführt.

Von Rabbi Ahron von Karlin, einem Lieblingsschüler des Maggid von Me-
seritch, der früh gestorben ist, wird erzählt: Ein Mitschüler kam auf dem
Heimweg von Meseritch um Mitternacht nach Karlin, und es verlangte ihn,
seinen Freund zu begrüßen. Sogleich ging er zu dessen Haus und pochte
an das erleuchtete Fenster. „Wer bist du?" fragte es von innen, und gewiß,
daß Rabbi Ahron ihn an der Stimme erkennen würde, antwortete er: „Ich".
Keine Erwiderung kam, und die Tür ging nicht auf, ob er auch wieder und
wieder klopfte. Zuletzt rief er: „Ahron, warum öffnest du mir nicht?" Da
vernahm er von innen: „Wer ist es, der sich erkühnt, Ich zu sagen, wie es

Gott allein zukommt!"

Nun finden sich Parallelen zu dieser Erzählung im Sufismus, in der Bahkti-
Mystik und sogar in dem Chinesischen Zen-Buddhismus. Buber aber
berücksichtigt nicht voll die verschiedenen Motive: in der ethnischen, einschließlich

der sufischen, Erzählung wird das menschliche „Ich" ins Pantheisti-
sche aufgelöst („im Grenzenlosen sich zu finden muß der Einzelne
verschwinden") — es ist ein Versinken im All, jenseits von Gut und Böse; in
der chassidischen ist das Motiv das biblische und alt-rabbinische : die
Vermeidung des hochgesteigerten Ichstils, weil Gott allein das absolute Subjekt

ist. „Von einem Hochmütigen sagt Gott, Ich und er können nicht
zusammen in der Welt wohnen" (Sota 5a).

In metaphysischer Hinsicht ist der Chassidismus, besonders die chabadische
Richtung desselben, mit dem Problem beschäftigt: Gott und ich — was
bedeutet das? Sind wir ein Wesen, dann kann kein Verhältnis zwischen
mir und ihm stattfinden. Oder meine Existenz ist nur ein Schein, und außer
Gott gibt es überhaupt nichts. Dies aber widerspricht unserem Bewußtsein.
Das Problem ist alt und es ist nicht meine Aufgabe, in dieser kurzen
Besprechung des Buberschen Artikels, die Antwort des Chassidismus auf diese
Frage darzulegen. Nur das eine sei bemerkt: wenn der Mensch sagt, „Ich
bin", sagt er es im Angesicht Gottes in dem doppelten Sinne, daß er von
Gott geschaffen ist, und daß er auch immer nur durch ihn existiert. In
jedem Augenblick seines Daseins, im ganzen Inhalt und Wesen seines Lebens
wird er von Gott geschaffen, und erhält von ihm seine Wirklichkeit. Und
gerade in diesem Sinne ist er nichts. Genauer gesagt, er besitzt das

„Ich" in der ganzen Fülle seines Inhaltes nur als ein Geschenk Gottes
und nicht als ein Unabhängiges von Ihm.

Daß im Chassidismus die jüdische Mystik, die an sich, wie alle Mystik,
geschichtslos ist, Geschichte geworden sei, habe auch ich in allen meinen
Schriften über die chassidische Bewegung zu zeigen gesucht. Auch daß diese

240



Bewegung eine neue Tonart in die Lebensführung des östlichen Judentums
brachte.

Was aber Buber, idealisierend, über diese Bewegung in seinem Aufsatz und
anderswo sagt, könnte man eher über die urchristliche, echt „chassidischa"
Bewegung sagen.

Doch, auf Buber muß man hören. Was er über diese Bewegung sagt, trifft
den Kern der Sache, und die Eigenart des Buberschen Stils darf wohl bei
den Lesern dieser Zeitschrift als bekannt vorausgesetzt werden.

Paul Levertoff.

Erik Peterson, Die geschichtliche Bedeutung der jüdi¬
schen Gebetsrichtung, 1947 (in: Theologische Zeitschrift,
herausgegeben von der theologischen Fakultät der Universität Basel,
III, 1).

In dieser knappen aber wohlfundierten und feinen Studie beschäftigt sich
Erik Peterson mit der jüdischen Gebetsrichtung und ihrer Nachwirkung
auf Christentum und Islam. Seit dem Exil — vorher läßt sich die Sitte nicht
belegen — betet der Jude, indem er sich auf die heilige Stadt Jerusalem
hinwendet. Dafür ist ein wichtiger Beleg die Stelle Dan. 6, 11. Spätere
talmudische Bestimmungen über die Gebetsrichtung führen diese Stelle als
Schriftbeweis an und leiten aus ihr die Verpflichtung ab, daß bei offenem
Fenster gebetet werden soll: das Gebet soll durch Mauern nicht gehindert
werden! So betet ganz Israel in der Richtung auf Jerusalem hin. Der
Synagoge folgten die Judenchristen, welche diese Gebetsrichtung beibehielten.

Auch die Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n. Chr. konnte diese

Gebetsrichtung nicht ändern; denn es erhielt sich der Glaube, daß die
Gottesgegenwart an der Westmauer des Tempels geblieben war. Im
Synagogengebäude drin zeigte eine Nische, in welcher sich der Tora-Schrein
befand, die Qibla Gebetsrichtung) an. Über dieser Nische werden oft
Darstellungen des Tempels oder (und) seiner Geräte gemalt. In der Katakombe
Torlonia findet sich sogar ein Toraschrein in der Form des jerusalemischen

Tempels. Diese Darstellung in der römischen Katakombe ist darum
besonders aufschlußreich, weil sich über dem „Tempel" ein Stern gemalt
findet. Es ist derselbe Stern über dem Tempel, welchen auch die Münzen
zeigen, die der letzte jüdische Messias des Altertums, Simon bar Kokhba,
präge.i ließ: es ist der Stern der messianischen Hoffnungen des Volkes. Es
geht nun aus Kirchenväterstellen, vor allem aber aus Bestimmungen der
syrischen Kirchenordnung mit Sicherheit hervor, daß gerade um die Zeit des
Simon bar Kokhba (130/135) innerhalb der christlichen Kirche entscheidende

Auseinandersetzungen über die richtige Qibla stattgefunden haben. Vor
allem die syrische Kirche, welche in besonderer Nähe der Judenschaft lebte,
hatte Anlaß zu dieser Auseinandersetzung: es mußte der jüdischen Ge-

241



betsrichtung gegenüber, die die messianische Hoffnung symbolisierte, die
echte christliche Hoffnung festgehalten und im Symbol ausgedrückt werden.
Man fand den Schriftgrund in Matth. 24, 27: Jesus Christus wird bei seiner
Parusie von Osten her erscheinen. Darum hat sich die christliche Gemeinde
dem kommenden Christus entgegenzuwenden und also nach Osten hin zu
beten. Wie nun in der jüdischen Synagoge und im jüdischen Haus die
Gebetsrichtung durch ein Misrach-Bild angezeigt wird, so zeigt in der christlichen
Basilika schon früh ein an die Wand der Apsis gemaltes Kreuz die
Gebetsrichtung an. Dabei handelt es sich um eine Darstellung des „eschatolo-
gischen Kreuzes"; man nahm nämlich auf Grund von Matth. 24,30 an, das

„Zeichen des Menschensohnes", welches vor der Parusie erscheinen werde,
sei das sich jetzt im Himmel befindende Kreuz. Die Wölbung der Apsis-
wand, auf der das Kreuz gemalt ist, stellt somit die Himmelswölbung mit
dem „Zeichen des Menschensohnes" darauf vor. Damit hängt weiter
zusammen, daß der Christ mit erhobenen Gesicht betet — auf den Himmel
hinblickt —, wogegen der Jude selten diese Haltung einnimmt. — Bevor man
im Judentum die Gebetsrichtung durch eine Nische in der Synagoge
bezeichnete, zeigte man sie durch einen besondern Stein in der Synagogenwand

an. Mandäische Quellen lassen darauf schließen, daß auch syrische
Christen diesen Qibla-Stein gebraucht haben, wie er ja auch in den Islam
eingegangen ist. Auch Mohammed hatte zuerst die Qibla auf Jerusalem zu,
änderte sie aber später zugunsten der nach Mekka hingewandten. — So

erweist es sich, daß die christliche Gebetsrichtung nach Osten nicht aus

religionsgeschichtlichen Analogien zu erklären ist, sondern daß sie einen

Differenzpunkt zwischen Judentum und Christentum anzeigt und sowohl
historische wie theologische Gründe hat. Es zeigt sich auch in dieser scheinbaren

Äußerlichkeit des religiösen Brauches, daß ihm ein Sinngehalt
innewohnt, der auf die letzten Unterschiede zwischen Judentum und Christentum

hinweist, daß es hier keine „Belanglosigkeiten" gibt. Historisch bedeutsam

ist die Feststellung, daß di,e Erschütterung durch den Bar Kokhba-
Krieg außerordentlich stark gewesen sein muß; denn sie hat die Gegensätze

zwischen Judentum und Christentum bis in solche Konsequenzen hinein

bestimmt. Hans Bietenhard.

Bernhard Blumenkranz: Die Judenpredigt Augustin s, Ein
Beitrag zur Geschichte der jüdisch-christlichen
Beziehungen in den ersten Jahrhunderten. Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Basel 1946, Verlag von Helbing
und Lichtehhahn. 218 S. Fr. 10.—

Ungefähr die Hälfte dieses 200 Seiten starken Bandes befaßt sich mit einer
unter dem Namen Tractatus adversus Judaeos bekannten Schrift
Augustins. Die ersten 60 Seiten geben einen Überblick über die altchristliche

242



„antijüdische" Literatur, soweit sie in lateinischer Sprache bis zur Zeit Augu-
stins vorliegt. Man wird bekannt gemacht mit Tertullians „Adversus
Judaeos", mit Cyprians „Testimonia ad Quirinum", mit den „Pseudocypria-
nischen Schriften über die Juden", mit Novatians „De cibis Judaicis", mit
Kommodians: „Instructiones" und „Carmen Apologeticum". Laktanz, Zeno,
Ambrosius, Prudentius, vervollkommnen die illustre Schar der Väter, die da
ins Blickfeld treten. Weitere 50 Seiten sind Prälimenarien zu Augustins
Traktat über die Juden gewidmet, welcher der eigentliche Gegenstand dieser
Schrift darstellt. Es werden Fragen geprüft wie die: pflegte Augustin persönlichen

Umgang mit Juden? wie stand es mit seinem Urteil über das
zeitgenössische Judentum? wie weit reichten seine Kenntnisse der hebräischen

Sprache? — Dann erst folgt die Untersuchung von Augustins Tractatus
adversus Judaeos.

Blumenkranz glaubt feststellen zu dürfen, daß es sich bei dieser Schrift um
eine Predigt handle, die Augustin gegen das Ende seines Lebens hin
gehalten habe. Als Text dürfte das ganze Kapitel 11 des Römerbriefes gedient
haben. Selbstverständlich konnte diese „Judenpredigt" von Augustin nicht
vor einem jüdischen, sondern nur vor einem christlichen Auditorium gehalten
sein. Es ging dabei also um eine Belehrung der Gemeinde über das Volk der
Juden. Blumenkranz gibt zunächst eine Übersetzung dieser Predigt, um
hernach Stück um Stück derselben zu besprechen und zu beleuchten. Gründe
und Argumente, die der Kirchenvater zugunsten der Kirche und gegen das

Judentum anführt, werden vor dem Leser sorgfältig ausgebreitet, wobei sich
der Verfasser offensichtlich Mühe gibt, dazu in keiner Weise selber Stellung
zu nehmen. In einem ausgedehnten Apparat von Anmerkungen weist er sich
über eine bemerkenswerte Kenntnis der patristischen Literatur aus.

Ohne Zweifel hat der Verfasser gründlich gearbeitet und ist doch nirgends
seinem Gegenstand auf den Grund gegangen. Nur so erklärt sich das
katastrophale Fehlurteil, mit dem er seine Schrift schließt. Glaubt doch Blumenkranz

feststellen zu müssen, Augustins Judenpredigt sei eine Frucht des
Judenhasses gewesen. Mangels besserer Beweise wird uns gesagt, Augustin
sei zwar in seiner Auseinandersetzung mit den Juden nicht in Tagesfragen
verwickelt gewesen, es habe ihm also die Gelegenheit zu praktisch
betätigtem Judenhaß gefehlt, aber er habe doch genügend Beweise seiner
theoretischen Judenfeindschaft gegeben. Diese äußerst vage Behauptung nimmt
sich in einer von Belegen geradezu strotzenden Schrift sehr merkwürdig aus.
Blumenkranz räumt zwar ein, daß Augustin in seiner Predigt die Gemeinde
ermahne, sich über die Juden nicht zu überheben, daß er sie hinweise auf
den Heilswillen Gottes, der sich auch der „abgehauenen Zweige" erbarme,
daß er die Juden sogar verteidige gegenüber gewissen Häretikern wie den
Marcioniten. Doch legt er auf all das nicht das geringste Gewicht. Dagegen
sucht Blumenkranz in den Werken Augustins gewisse Ausdrücke zusam-

243



men, die im Kampf gegen den Unglauben gesprochen — nicht nur, aber
auch auf die Juden angewendet — als spezielle Beschimpfung der Juden
vorgeführt werden. Und diese werden zum Maßstabe von Augustins Gesinnung

den Juden gegenüber genommen und herausgestellt. Warum

Blumenkranz sucht Haß, wo Liebe ist. Blumenkranz kann die Liebe nicht
verstehen, die dem Mitmenschen und nicht zuletzt auch dem Juden das
Höchste geben will: die Wahrheit, das Heil. Der Verfasser dient auf diese
Weise der heute von gewissen jüdischen Kreisen stark propagierten These:
Judenmission ist Judenhaß, ist Antisemitismus! Man wird freilich für dieses
Abweichen von der durch die wissenschaftliche Objektivität gebotenen Linie
menschliches Verständnis aufbringen, wenn man dem Vorwort entnimmt,
daß Blumenkranz als Flüchtling die vorliegende Untersuchung geschrieben
hat. Aber darauf hinzuweisen bleibt dennoch Pflicht.

Robert Brunner

H. H. Rowley: The Relevanceof Apocalyptic. A Study of Jewish
and Christian Apocalypses from Daniel to Revelation. 2nd ed. Lutterworth

Press, London and Redhill. 1947. 205 S. Geb. 8 shi. 6 d.

Die beiden Apokalypsen, die im christlichen Kanon stehen, das Buch
Daniel und die Offenbarung des Johannes, gehören zu den schwierigsten Schriften

nicht nur für den einfachen Bibelleser, sondern auch für den
wissenschaftlichen Exegeten. Aber wenn auch viele Bibelleser an diesen Schriften
vorbeigehen, so haben docn andere immer wieder ihre Zukunftshoffnungen
und ihre Deutungen der Gegenwart gerade aus diesen Schriften geschöpft.
So ist das Urteil über den Wert dieser Offenbarungsschriften und über den
rechten Gebrauch, den man von ihnen zu machen hat, sehr gespalten. Wer
aber ein wenig auf die geschichtlichen Zusammenhänge achtet, in denen
Jesus und das Urchristentum stehen, der wird leicht bemerken, daß gerade
in diesen Schriften viele Vorstellungen begegnen, die für Jesus und das
gesamte Urchristentum von grundlegender Bedeutung waren. Kann so das
richtige Verständnis der beiden kanonischen Offenbarungsschriften Wesentliches

zur Erkenntnis Jesu und der Urchristenheit beitragen, so ist auch
darüber hinaus in den beiden Apokalypsen mancher Gedanke und manche
Botschaft enthalten, die zum Gesamtbild der biblischen Verkündigung
unbedingt hinzugehören. Schon von hier aus wird deutlich, daß ein rechtes
Verständnis der Apokalypsen die Zusammenhänge des Neuen Testaments
mit dem Judentum entscheidend verdeutlicht. Freilich können diese beiden
Offenbarungsschriften ihrerseits nur dann wirklich verstanden werden, wenn
man sie im Zusammenhang mit den zahlreichen ähnlichen Schriften dieser
Art sieht, die das Spätjudentum und das Urchristentum hervorgebracht haben.
Diese Apokalyptik ist zwar von der Wissenschaft nicht vernachlässigt wor-

244



den, wohl aber sind alle diese Schriften über den engeren Kreis der Fachleute

hinaus weitgehend unbekannt geblieben. Daran ist nicht nur die Schwierigkeit

der Ausdrucksformen schuld, in denen diese Schriften geschrieben
sind, sondern auch weitgehend das Vorurteil, daß hier nicht wirklich
theologisch oder gar religiös Wertvolles zu finden sei.

Daß dieses Vorurteil falsch ist, hat der bekannte englische Alttestamentler
H. H. Rowley in einer kleinen, aber äußerst wertvollen Schrift nachzuweisen
unternommen. Das Buch wendet sich an gebildete Laien und möchte nicht
nur eine bessere Kenntnis dieser umfangreichen Schriftengruppe, sondern
auch eine verständigere Wertung der in ihnen niedergeschlagenen Geisteswelt

vermitteln; doch wird auch der Theologe aus diesem Buch wertvolle
Belehrung schöpfen. Entsprechend dieser Absicht sind zwei Kapitel, die die
apokalyptischen Werke von Daniel bis zum Ende des 1. christlichen
Jahrhunderts einzeln charakterisieren, eingerahmt von einer Darstellung der
Entstehung der Apokalyptik und von einer Herausstellung ihrer bleibenden
Werte; eine vorzügliche Bibliographie beschließt das Buch. Das einleitende
Kapitel greift auf die alttestamentliche Prophétie zurück und betont, daß
schon hier von Anfang an jede religiöse Erhebung auch politische Gedanken
vertreten hat. Die prophetische Erwartung des Gerichtstages und die
prophetische Hoffnung auf Erlösung eines gerechten „Restes" sind in die
Apokalyptik übernommen worden. Auch die messianische Hoffnung mancher
alttestamentlichen Propheten findet sich in einem Teil der Apokalyptik
wieder. Neu ist in der Apokalyptik, deren ältester vollgültiger Zeuge das
Buch Daniel ist, dagegen, daß die endzeitliche Zukunft als unmittelbar

an die Gegenwart herangerückt erscheint, was eine Radikalisierung
der prophetischen Zukunftsweissagung bedeutet. Wenn dabei die Verfasser
der Apokalypsen ausnahmslos sich unter falschen Namen aus alter Zeit
verbergen, so will Rowley das daraus erklären, daß der Verfasser des
Danielbuches, der in den ersten sechs Kapiteln Erzählungen über Daniel weitergibt,
die Identität des Nacherzählers dieser Geschichten mit dem Offenbarungs-
künd'er der Kap. 7—12 dadurch habe sichern wollen, daß er für diesen 2. Teil
seines Buches die Rolle Daniels annahm. Diese Annahme ist schwerlich
überzeugend; die Pseudonymität der gesamten spätjüdischen apokalyptischen
Literatur erklärt sich doch schwerlich aus der literarischen Abhängigkeit
von dem Vorbild des Büches Daniel, sondern weit eher aus dem Bewußtsein,
daß die Sicherheit der Voraussage der endzeitlichen Ereignisse dadurch
entscheidend gefördert werde, daß die Verfasser dieser Schriften in längst
vergangenen Zeiten lebten. Rowley betont aber dann auch mit Recht, daß die
Apokalypsen den politisch-religiösen Verhältnissen ihrer jeweiligen
Entstehungszeit und darüber hinaus außerjüdischen religionsgeschichtlichen
Vorstellungen einen entscheidenden Bestandteil ihres Gedankengutes verdanken;
da diese Zusammenhänge den Nichttheologen selten genauer bekannt sein
werden, wäre hier eine etwas größere Ausführlichkeit dankenswert gewesen.
In zwei umfangreichen, sehr lebendig geschriebenen Kapiteln bespricht dann

245



Rowley alle wichtigen spätjüdischen apokalyptischen Schriften der vorchristlichen

Zeit und sodann die jüdischen Apokalypsen des 1. christlichen
Jahrhunderts zusammen mit den beiden ältesten christlichen apokalyptischen
Texten, der sog. „Synoptischen Apokalypse" (Mark. 13 Matth. 24 Luk.
21) und der Offenbarung des Johannes. Dabei werden weniger die
historischen Umstände als die besonderen Vorstellungsgehalte der einzelnen
Schriften herausgestellt. Man erfährt, wo die Vorstellungen vom irdischen
Messias oder vom himmlischen Menschensohn, von der Auferstehung und
vom Antichrist usw. zuerst begegnen, daß es aber auch mehrere Schriften
gibt, die keinen Messias für die Endzeit erwarten; die Fragen nach der
Datierung oder der Entstehungsart einzelner Schriften wird in besonderen
Anhängen in Auseinandersetzung mit der Spezialliteratur sehr besonnen erörtert.

Besonders ausführlich behandelt der Verfasser die beiden christlichen
Texte. Er findet in der im Evangelium aufgenommenen Form von Mark. 13

eine Anspielung auf Ereignisse unter Caligula, die also nicht direkt auf Jesus

zurückgehen kann; die Erwartung des endzeitlichen Kommens des Menschensohnes

möchte Rowley dagegen auf Jesus selbst zurückführen; Jesus selber
habe diese Vorstellung des „Menschensohnes" als Symbol des vollendeten
Gottesvolkes gedeutet, als dessen Repräsentant er sich wußte, doch habe Jesus
daneben auch sein Leiden als „Knecht Gottes" in sein endzeitliches Erlöseramt
einbezogen und mit seiner eigenen sofortigen Auferstehung gerechnet. Es ist
sehr fraglich, ob man hier dem Verfasser folgen kann; denn es ist zu deutlich,
daß Jesus den geheimnisvollen Würdetitel des himmlischen „Menschen"
nur in durchaus persönlichem Sinne auf sich angewandt hat, und es ist anderseits

keineswegs sicher erwiesen, daß Jesus auch die Gestalt des leidenden
Gottesknechts des zweiten Jesaia auf sich bezogen habe. Sehr richtig wird
dagegen betont, daß die Offenbarung des Johannes trotz ihrer absonderlichen
Einzelheiten nur der Herausstellung der Herrlichkeit Christi dient. Bei der
Besprechung der einzelnen Bilder der Offenbarung des Johannes vertritt
der Verfasser mit Recht eine vorsichtige Deutung auf zeitgeschichtliche
Verhältnisse des Apokalyptikers Johannes.

Am bedeutsamsten ist das abschließende Kapitel über „Die bleibende:
Botschaft der Apokalyptik". Hier wird mit überzeugender Klarheit herausgestellt,

daß eine Reihe grundlegender Vorstellungen der Apokalyptik für
jegliches biblisch orientierte Denken und darum auch für jedes an das Neue
Testament gebundene Christentum unaufgebbar sind. Rowley rechnet dazu
nicht die Annahme einer bestimmten Anzahl sich folgender, genau berechenbarer

Weltperioden, wohl aber den Glauben, daß Gott die Geschichte auf ein
Ziel hin lenkt, wobei Gott freilich das freie Handeln des Menschen für
seine Zwecke benutzt: „Wenn wir glauben, daß die Welt Gottes Welt ist,
und daß er sie mit einer Absicht schuf, müssen wir einen Weg finden, den
Glauben der Apokalyptiker zu übernehmen, daß diese Absicht ausgeführt
werden wird" (S. 155). Zu den bleibenden Gedanken der Apokalyptiker rechnet

Rowley weiter das Wissen um eine Zeit schweren Leidens und der

246



Herrschaft des Bösen vor dem Ende; die Apokalyptiker, die durchaus keine
Pessimisten waren, erwarteten zwar das Beste von Gott, rechneten aber auch
mit der Wirklichkeit des Bösen in der Menschheit, das nur Gott zerstören
kann. Wer aber dieses Wirken Gottes erhofft, muß selbst Gottes Willen
tun. Schließlich stammt auch die Hoffnung auf ein Jenseits ebenso' wie die
Erwartung des Endgerichts aus der Apokalyptik. Und es ist darum ganz
unbestreitbar, wie Rowley zum Schluß ausführt, daß die Apokalyptik uns viel
zu sagen hat, „aber wir wollen nicht vergessen, daß wir die Apokalyptiker
dann im richtigen Zusammenhang sehen, wenn wir sie im Licht der Lehre
Christi als ganzer sehen" (S. 178). Man wird den Ausführungen des
Verfassers in diesem Schlußkapitel weitgehend zustimmen müssen, wenn er auch
vielleicht noch stärker hätte betonen sollen, daß die gesamtchristliche
Anschauung von Gottes endzeitlichem Heilshandeln in Jesus Christus ihre
geschichtlichen Wurzeln gerade in der Geschichtsdeutung der Apokalyptik
hat, daß die rein futurische Blickrichtung der Apokalyptik freilich von Jesus
und den ersten Christen durch die Einbeziehung der Gegenwart in das
endzeitliche Heilsgeschehen sehr wesentlich verändert worden ist. Aber solche
Wünsche zeigen nur, daß die Lektüre dieses Buches für die Besinnung über
die geschichtlichen Zusammenhänge des Urchristentums mit dem Spätjudentum

und über den besonderen Charakter der urchristlichen Verkündigung
im Gegensatz zum Spätjudentum wertvollste Dienste leisten kann. Eine
Obersetzung des Werkes ins Deutsche wäre darum sehr dankenswert.

Werner Georg Kümmel

Umschau

Der Verein der Freunde Israels,
Schweizer Judenmission in Basel,
beging im Rahmen des Basler Missionsfestes

seine 116. Jahresfeier.
Pfr. P. Bonanomi, Langenthal, hielt
die Festpredigt, und Pfr. Lie. R. Brunner,

Basel, gab Bericht über die
Entwicklung des Werkes im abgelaufenen
Jahr. An der darauf folgenden Spe-
zialkonferenz sprach Rev. Hans Ros-
mala, London, über „Probleme der
Judenmission".

In der Nacht zum 3. September 1947
ist in Riehen bei Basel alt Pfarrer
August Gerhardt gestorben. Der Ver¬

storbene trat im Jahre 1922 in den
Dienst des Vereins der Freunde
Israels, dessen Leitung als Direktor er
zwei Jahre später übernahm. Im Jahr
1941 trat er in den Ruhestand.

Der „internationale Rat der Christen
und Juden" eine Organisation,

die vor Jahresfrist auf einer jüdisch-
christlichen Konferenz in Oxford von
Repräsentanten der Kirchen und des
Judentums geschaffen wurde, hielt im
August dieses Jahres in Seelisberg
(Schweiz) seine erste internationale
Arbeitskonferenz. 60 Vertreter aus 17
Ländern kamen zusammen. Die Be-

247


	Literatur

