Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 3(1947)

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literatur

Josef Kastein: ,,Wege und Irrwege®. Olympia-Verlag, Tel-Aviv.

Josef Kastein, der bekannte jiidische Historiker und Deuter des jiidischen
Schicksals, der im Sommer 1946 sechsundfiinzigjihrig in Haifa starb, hat
ein Buch hinterlassen ,Wege und Irrwege*, das soeben im Olym -
pia-Verlag (Martin Feuchtwanger), Tel-Aviv erschienen ist und eine
Art letzter Botschaft Kasteins an den Jischuw und das jiidische Volk
darstellt. Es war still und einsam um den Lebenden — in den letzten
Jahren — geworden, um so eindringlicher spricht jetzt seine treue Stimme
aus dem Grabe zur Nachwelt. Warum es einsam und still um diesen in
den dreifliger Jahren so gefeierten und erfolgreichen Autor geworden war,
erhellt aus der edlen, von allen Gruppierungen abseitigen Haltung des Mannes
und seinem besonderen Schicksal, das er selbst (wenn man zwischen den
Zeilen zu lesen versteht!) in diesen Essais deutet.

Zur Zeit seines lautesten Erfolges hat man Kastein oft mit zwei anderen
jidischen Autoren verglichen, deren Weltruhm ebenfalls durch jene beson-
sondere literarische Gattung bedingt wurde, die vor allem der Vorkriegs-
Leser in unbegrenzten Mengen verschlang — und mit welcher Kastein im
letzten seiner Essais, ,,Verminderung der GroBe*, hart ins Gericht geht:
die belletristische Biographie. Die beiden Autoren waren:
Emil Ludwig und Stefan Zweig. Das tragische Ende des letzteren, der
nicht mehr loskam von der ,Welt von gestern, die Welt von heute mit
Entsetzen erlebte, und fiir eine bessere Welt von Morgen keinen Glauben
mehr iibrig hatte, rithrte Kastein in den tiefsten Tiefen der Seele an. In
seinem Essai, dem ersten der Sammlung, ,,Das Schicksal des Ste-
fan Zweig?*, setzt er sich nun mit Weg und Werk dieses assimilierten
Juden auseinander, der ihm paradigmatisch wird fiir den Irrweg einer ganzen
Generation geistiger Juden (,,Produktiver, wie Kastein es nennt), die in
der Fiktion eines Weltbiirgertums lebten und schrieben, und an der Furcht-
barkeit einer demaskierten Realitit scheiterten. Das Leben geistiger Juden
in dieser tragischen Fiktion beginnt im deutschen Sprachraflm mit Moses
Mendelssohn, den Kastein ein wenig wegwerfend ,,diese Dekorations-
gestalt der jiidisch-deutschen Kulturgeschichte nennt. Mit dieser Etikettie-
rung wird Kastein freilich dem ,jiidischen Sokrates von Berlin® (wie man
im 18. Jahrhundert bewundernd sagte) keineswegs gerecht, wie er oft und
oft durch sein Temperament und seine Vorliebe fiir glinzende Formulie-
rungen zu historischen Fehlurteilen hingerissen wird. Gerade Mendelssohn
erfuhr aber in allerjiingster Zeit eine wunderbar-feine Rechtfertigung in dem
ergreifenden Essai von Margarete Susman: ,Moses Mendelssohn und
seine Entscheidung® (Zur -Tragddie des deutschen Judentums), den die
Ziircher Zeitschrift ,Neue Wege“ in ihrem August-Heft (1946) brachte.

236



— Kastein erreichte nie die milde Abgeklartheit einer Margarete Susman,
er blieb geistiger Kadmpfer, dessen Stirke die Eristik war.

Wenngleich — so analysiert Kastein — hier und dort das jiidische Thema im
Werke Stefan Zweigs auftaucht (wir konnten hier anfithren die Legenden
,Rahel rechtet mit Gott“ und ,,Der begrabene Leuchter”, die Novelle
,Buchmendel®, den Roman ,Ungeduld des Herzens® und die dramatische
Legende ,Jeremias®) — ,kommt es doch wesentlich darauf an, welchen
Platz das jiidische Thema im Gesamtschaffen des Einzelnen einnimmt; ob
es der lebendige Mittelpunkt ist, die zentrale Kraftquelle, von der der élan
vital ausgeht; oder ob es nur eine Mo glichkeit ist, die von Fall zu
Fall benutzt wird, um Primissen einer ganz anderen Welt zu belegen*.
Zweifelsohne trifft fiir Stefan Zweig (nicht nur nach der Kasteinschen Deu-
tung) das letztere zu: sein ,,Jeremias® z. B. sollte keineswegs die Sendung
Israels darstellen, sondern ein pazifistischer Ruf in die Welt des Krieges
ven 1016 sein.

Nun geht Kastein weiter und gibt zu bedenken, ‘dal es theoretisch
moglich sei, daf ein jildischer Dichter sich allen Themen der Welt zuwende,
ohne ein jidisches zu wihlen, sie aber alle ,durch das Spektrum seiner
jitdischen Substanz‘“ sieht — ohne jemals die Worte Jude oder Judentum
zu erwahnen. Theoretisch ist dies moglich — und praktisch, meint Kastein,
kann das in 50 oder hundert Jahren einmal moéglich werden, aber nur in
Erez-Israel, dem ,atmosphirischen Ort“ dieser Zukunftsmoglichkeit. Hier
ist der Eristiker um der Klarheit seiner an sich richtigen Konzeption willen
iiber das Wunder der Wirklichkeit wortlos hinweg gegangen; diese ein-
malige Vorwegnahme spidterer Moglichkeit, die wir in dem unvergleich-
lichen Werke Franz Kafkas besitzen. Hier ist tatsdchlich die Welt
von einem groBen, zutiefst tragischen Dichter durch das Spektrum seiner
judischen (Galuth-) Substanz gesehen worden, ohne daB die Worte jude
und Judentum, und wir fiigen hinzu — das Wort Gott, genannt wiirden.

»Der Jude in der Welt — das ist (und war in seinen Biographien) das eigent-
liche Thema Kasteins, das er nun im Falle Stefan Zweig noch einmal ex-
emplifiziert. Er unterscheidet zwischen dem Schicksal jiidischer und nicht-
jildischer deutscher Emigration klar und scharf und arbeitet die verschie-
dene Art der Reaktion geistiger Juden auf das Schicksal der Emigration
heraus. Aber auch hier wird die Wirklichkeit zugunsten der Theorie ver-
gewaltigt. Er schildert die vom Judentum géinzlich abgelosten jiidischen
Vertreter der deutschen Literatur im 20. Jahrhundert und fihrt fort: ,,\Wenn
einer von ihnen plotzlich von seinem Volke zu singen und zu sagen be-
gann — wie Wolfskehl es z.B. tat — so ist das nicht Heimkehr aus
tiefer Erkenntnis, kein BuBgesang aus einer lebenslinglichen Selbsttduschung
heraus, sondern eine Ubersteigerung aus Trotz, die nachtrigliche Uberkom-
pensierung einer vernichtenden Niederlage®. Hatte Kastein statt Wolfskehl

237



Ernst Lissauer genannt — er wire im Recht gewesen. Aber gerade
Wolfskehl war und ist ein Sonderfall: bewuBter Jude und Zionist war er
schon um 1900, in seinen ,,Gesammelten Dichtungen‘ (1903!), die er seinem
Meister Stefan George widmete, wird in dem groBen Zyklus ,,An den
alten Wassern* dieselbe Stimme horbar, die 30 Jahre spiter von der er-
schiitterten deutschen Judenheit so dankbar aufgenommen wurde. Aber die
deutschen Juden kehrten damals heim — und Wolfskehl, der sich nicht ver-
loren hatte, wurde ihr Dichter, den sie nun horten. Er hat fiir den Kritiker
etwas Tragisches an sich, einen Lebenden vor einem Toten zu verteidigen —
und doch ist es hier um der geschichtlichen Wahrheit willen unerliBlich. —

Illusion und Tragik des Stefan Zweig und seiner Generation macht Kastein
mit glithenden Worten sichtbar und fast unbemerkt wird er am Ende dieses
grofen Essais autobiographisch, wenn er schreibt:

,,Ein produktiver Schreiber kann seine Produktivitit nur darstellen und
beweisen durch das Medium der Sprache, die ihm von Kindheit an be-
gleitet hat. Ganz selten sind die Fille, daB einer sich in den reiferen
Jahren den Zugang zu einer anderen Sprache bis zur Produktivitit er-
kimpft hat. Im allgemeinen stolpert er mit einer geborgten Sprache
daher. Aber das sollte ihn doch nicht daran hindern, in seiner eigenen
Sprache produktiv zu sein? Doch; es kann ihn sehr wohl hindern.
Jede geistige Schopfung braucht, damit sie Leben wird, ihr eigenes
Echo: die frichtbare Begegnung mit dem Menschen, dem horenden,
dem schauenden, dem lesenden Menschen. Der Kiinstler, dessen Me-
dium das Wort ist, kann mit voller Wirkung nur in den Raum hinein
sprechen, in dem die Kenntnis seiner Sprache ein Echo hervor-
rufen kann. Fehlt dieser Raum, so kann er nur noch einen Monolog
fithren... Den Dialog -mit der Welt muB er in fremden Sprachen
fithren, in Ubersetzungen, in Duplikaten von minderer Qualitit, in hand-
werklichen Nachahmungen, die von dem Bilde, das er zeigen wollte,
den Schmelz der Originalitit abstreifen.

Stefan Zweig nannte dieses Problem, das mit einer der Griinde seines Zu-
sammenbruchs war: ,Untergang deseigenen Sprachraumes!“
Dieser Untergang des eigenen Sprachraumes war auch fiir Kastein selbst mit
ein Hauptgrund seiner geistigen Vereinsamung in Erez-Israel, das er so
lange und so tief mit der Seele gesucht hatte.

,Das neue Pantheon® heift der zweite Essai seiner Sammlung. Kastein geht
hier davon aus, daB Israels altes Pantheon, die Bibel, nicht mehr ausreicht
unseren Platz unter den Kulturvélkern zu sichern. Dieses jiidische Ewig-
keitsgut ist so sehr Besitz der Menschheit geworden, daB es wohl ausreichte
als Israels Kulturbeitrag, wenn das jiidische Volk untergegangen wire, wie
Griechen und Romer. Da Israel aber seine geschichtliche und religiose
Kontinuitit bewahrt hat, bedarf es heute wieder eines neuen Pantheons, das

238



die Welt als jidischen Nationalbesitz und zugleich als Beitrag zur Welt-
kultur ansehen muB. Die erste Gestalt in diesem neuen Pantheon ist fiir
Kastein: Theodor Herzl. In diesem zweiten Essai wird die zweite
Komponente der Kasteinschen Vereinsamung in Erez-Israel sichtbar: die
religidse. Kastein sehnte sich nach religiéser Erneuerung und
stellte mit Bitterkeit fest, daB das furchtbare Gericht des letzten Jahrzehnts
Israel nicht zu einer neuen prophetischen Gestaltwerdung erweckte. Hier
wird das sichtbar, wovon der letzte Essai handelt: ,Die Verminde-
rung der GroBe* die sich exemplarisch dokumentiert in der belle-
tristischen Biographie unserer Tage (deren Meister Kastein selbst war),
welche psychologisierend und rationalisierend das Genie auf das Mittel-
maB des Durchschnittslesers zu reduzieren bemiiht ist. Kastein schlieBt mit
dem Blick auf 7Thomas Manns Josephs-Tetralogie, wo Psychologie und
Rationalismus einem groBen Kiinstler dienend, nicht zur Verminderung
der GroBe Abrahams, [saaks, Jakobs und Josephs fiihrte, und so die neue
Moéglichkeit dartut, mit den Mitteln der Moderne — das Grolle groB dar-
zustellen.

Mit Worten der Sehnsucht nach GroBe schlieBt dieses tragische Buch, das
die Stimme eines Einsamen aufbewahrt, der heimgefunden hatte in den
Raum der VerheiBung, aber um den Preis des Untergangs des Raums der
eigenen Produktivitit. So ist das Schicksal des Josef Kastein noch um vieles
tragischer als das Schicksal des Stefan Zweig. Dieser muBte den Zusammen-
bruch einer Lebensfiktion erkennen, jener ging sehend in den Verlust
der eigenen Produktions-Sphire hinein. Kastein schrieb ein Buch iiber Jere-
mias. Er teilt irgendwie das Schicksal seines Helden. So wie Jeremias den
Zusammenbruch seines Volkes voraussagte, ohne dieser Wahrheit dann froh
werden zu kénnen, so sagte Kastein in jedem seiner Biicher den Untergang
der Galuth voraus —, ohne daB er dann in seinem Rechte beharrend, in Erez-
Israel, fir das er gekdmpft hatte, ganz heimisch werden konnte.
Schalom Ben-Chorin, Jerusalem.

Martin Buber, Der Ort des Chassidismusinder Religions-
geschichte (in: Bheolog. Zeitschr., herausgegeben von der theo-
log. Fakultit der Universitit Basel.)

Unter der Uberschrift ,,Der Ort des Chassidismus in der Religionsge-
schichte* versucht Martin Buber darzustellen, ,welche besondere religiose
Art hier (im Chassidismus) ihre historische Gestalt gefunden hat*“. Er will
aufzeigen, auf wie verschiedene Weise in der Religionsgeschichte verschie-
dene Typen das gleiche Motiv behandeln.

Nun ist es ja Bubers besondere Gabe: bei offenem Blick fiir alles Ge-
meinsame in der Mystik doch das Eigenartige jeder Erscheinung zu be-

239



obachten. In diesem Aufsatze aber hat er die verschiedenen Motive kaum
ganz klargestellt. Wir beschrinken uns hier nur auf das erste Beispiel das
er anfithrt.

Von Rabbi Ahron von Karlin, einem Lieblingsschiiler des Maggid von Me-
seritch, der frith gestorben ist, wird erzihlt: Ein Mitschiiler kam auf dem
Heimweg von Meseritch um Mitternacht nach Karlin, und es verlangte ihn,
seinen Freund zu begriiBen. Sogleich ging er zu dessen Haus und pochte
an das erleuchtete Fenster. ,,Wer bist du?‘ fragte es von innen, und gewiB,
daB Rabbi Ahron ihn an der Stimme erkennen wiirde, antwortete er: ,,Ich®.
Keine Erwiderung kam, und die Tiir ging nicht auf, ob er auch wieder und
wieder klopfte. Zuletzt rief er: ,,Ahron, warum 6ffnest du mir nicht?* Da
vernahm er von innen: ,,Wer ist es, der sich erkithnt, Ich zu sagen, wie es
Gott allein zukommt!“¢

Nun finden sich Parallelen zu dieser Erzihlung im Sufismus, in der Bahkti-
Mystik und sogar in dem Chinesischen Zen-Buddhismus. Buber aber beriick-
sichtigt nicht voll die verschiedenen Motive: in der ethnischen, einschlieB-
lich der sufischen, Erzihlung wird das menschliche ,,Ich‘‘ ins Pantheisti-
sche aufgeldst (,,im Grenzenlosen sich zu finden muB der Einzelne ver-
schwinden‘) — es ist ein Versinken im All, jenseits von Gut und Bése; in
der chassidischen ist das Motiv das biblische und alt-rabbinische: die Ver-
meidung des hochgesteigerten Ichstils, weil Gott allein das absolute Sub-
jekt ist. ,Von einem Hochmiitigen sagt Gott, Ich und er kdnnen nicht zu-
sammen in der Welt wohnen*‘ (Sota 5a).

In metaphysischer Hinsicht ist der Chassidismus, besonders die chabadische
Richtung desselben, mit dem Problem beschiftigt: Gott und ich — was
bedeutet das? Sind wir ein Wesen, dann kann kein Verhiltnis zwischen
mir und ihm stattfinden. Oder meine Existenz ist nur ein Schein, und auller
Gott gibt es iiberhaupt nichts. Dies aber widerspricht unserem BewuBtsein.
Das Problem ist alt und es ist nicht meine Aufgabe, in dieser kurzen Be-
sprechung des Buberschen Artikels, die Antwort des Chassidismus auf diese
Frage darzulegen. Nur das eine sei bemerkt: wenn der Mensch sagt, ,,Ich
bin*, sagt er es im Angesicht Gottes in dem doppelten Sinne, daB er von
Gott geschaffen ist, und daB er auch immer nur durch ihn existiert. In
jedem Augenblick seines Daseins, im ganzen Inhalt und Wesen seines Lebens
wird er von Gott geschaffen, und erhilt von ihm seine Wirklichkeit. Und
gerade in diesem Sinne ist er nichts. Genauer gesagt, er besitzt das
»lch® in der ganzen Fiille seines Inhaltes nur als ein Geschenk Gottes
und nicht als ein Unabhingiges von Ihm.

DaB im Chassidismus die jiidische Mystik, die an sich, wie alle Mystik,
geschichtslos ist, Geschichte geworden sei, habe auch ich in allen meinen
Schriften iiber die chassidische Bewegung zu zeigen gesucht. Auch daB diese

240



Bewegung eine neue Tonart in die Lebensfithrung des éstlichen Judentums
brachte.

Was aber Buber, idealisierend, iiber diese Bewegung in seinem Aufsatz und
anderswo sagt, kénnte man eher itber die urchristliche, echt ,,chassidische
Bewegung sagen.

Doch, auf Buber muB man horen. Was er iiber diese Bewegung sagt, trifft

den Kern der Sache, und die Eigenart des Buberschen Stils darf wohl bei

den Lesern dieser Zeitschrift als bekannt vorausgesetzt werden.
PaulLevertoff.

Erik Peterson, Die geschichtliche Bedeutung der judi-
schen Gebetsrichtung, 1947 (in: Theologische Zeitschrift,
herausgegeben von der theologischen Fakultit der Universitit Basel,
I, 1).

In dieser knappen aber wohlfundierten und feinen Studie beschiftigt sich
Erik Peterson mit der jiidischen Gebetsrichtung und ihrer Nachwirkung
auf Christentum und Islam. Seit dem Exil — vorher 148t sich die Sitte nicht
belegen — betet der Jude, indem er sich auf die heilige Stadt Jerusalem
hinwendet. Dafiir ist ein wichtiger Beleg die Stelle Dan. 6, 11. Spitere
talmudische Bestimmungen iiber die Gebetsrichtung fithren diese Stelle als
Schriftbeweis an und leiten aus ihr die Verpflichtung ab, daB bei offenem
Fenster gebetet werden soll: das Gebet soll durch Mauern nicht gehindert
werden! So betet ganz Israel in der Richtung auf Jerusalem hin. Der
Synagoge folgten die Judenchristen, welche diese Gebetsrichtung beibehiel-
ten. Auch die Zerstérung des Tempels im Jahre 70 n.Chr. konnte diese
Gebetsrichtung nicht dndern; denn es erhielt sich der Glaube, daB die
Gottesgegenwart an der Westmauer des Tempels geblieben war. Im Syna-
gogengebiude drin zeigte eine Nische, in welcher sich der Tora-Schrein be-
fand, die Qibla (= Gebetsrichtung) an. Uber dieser Nische werden oft Dar-
stellungen des Tempels oder (und) seiner Gerite gemalt. In der Katakombe
Torlonia findet sich sogar ein Toraschrein in der Form des jerusale-
mischen Tempels. Diese Darstellung in der rémischen Katakombe ist darum
besonders aufschluBreich, weil sich iiber dem ,,Tempel“ ein Stern gemalt
findet. Es ist derselbe Stern iiber dem Tempel, welchen auch die Miinzen
zeigen, die der letzte jiidische Messias des Altertums, Simon bar Kokhba,
pragea lieB: es ist der Stern der messianischen Hoffnungen des Volkes. Es
geht nun aus Kirchenviterstellen, vor allem aber aus Bestimmungen der sy-
rischen Kirchenordnung mit Sicherheit hervor, daB gerade um die Zeit des
Simon bar Kokhba (130/135) innerhalb der christlichen Kirche entschei-
dende Auseinandersetzungen iiber die richtige Qibla stattgefunden haben. Vor
allem die syrische Kirche, welche in besonderer Nihe der Judenschaft lebte,
‘hatte AnlaB zu dieser Auseinandersetzung: es muBte der jiidischen Ge-

241



betsrichtung gegeniiber, die die messianische Hoffnung symbolisierte, die
echte christliche Hoffnung festgehalten und im Symbol ausgedriickt werden.
Man fand den Schriftgrund in Matth. 24, 27: Jesus Christus wird bei seiner
Parusie von Osten her erscheinen. Darum hat sich die christliche Gemeinde
dem kommenden Christus entgegenzuwenden und also nach Osten hin zu
beten. Wie nun in der jiidischen Synagoge und im jiidischen Haus die Gebets-
richtung durch ein Misrach-Bild angezeigt wird, so zeigt in der christlichen
Basilika schon friih ein an die Wand der Apsis gemaltes Kreuz die Gebets-
richtung an. Dabei handelt es sich um eine Darstellung des ,eschatolo-
gischen Kreuzes‘“; man nahm namlich auf Grund von Matth. 24, 30 an, das
,Zeichen des Menschensohnes‘, welches vor der Parusie erscheinen werde,
sei das sich jetzt im Himmel befindende Kreuz. Die Wolbung der Apsis-
wand, auf der das Kreuz gemalt ist, stellt somit die Himmelswélbung mit
dem ,,Zeichen des Menschensohnes‘* darauf vor. Damit hingt weiter zu-
sammen, daB der Christ mit erhobenen Gesicht betet — auf den Himmel hin-
blickt —, wogegen der Jude selten diese Haltung einnimmt. — Bevor man
im Judentum die Gebetsrichtung durch eine Nische in der Synagoge be-
zeichnete, zeigte man sie durch einen besondern Stein in der Synagogen-
wand an. Mandiische Quellen lassen darauf schlieBen, daB auch syrische
Christen diesen Qibla-Stein gebraucht haben, wie er ja auch in den Islam
eingegangen ist. Auch Mohammed hatte zuerst die Qibla auf Jerusalem zu,
idnderte sie aber spiter zugunsten der nach Mekka hingewandten. — So
erweist es sich, daB die christliche Gebetsrichtung nach Osten nicht aus
religionsgeschichtlichen Analogien zu erklidren ist, sondern daB sie einen
Differenzpunkt zwischen Judentum und Christentum anzeigt und sowohl
historische wie theologische Griinde hat. Es zeigt sich auch in dieser schein-
baren AuBerlichkeit des religiésen Brauches, daB ihm ein Sinngehalt inne-
wohnt, der auf die letzten Unterschiede zwischen Judentum und Christen-
tum hinweist, daB es hier keine ,,Belanglosigkeiten‘‘ gibt. Historisch bedeut-
sam ist die Feststellung, daB die Erschiitterung durch den Bar Kokhba-
Krieg auBerordentlich stark gewesen sein muB; denn sie hat die Gegen-
sitze zwischen Judentum und Christentum bis in solche Konsequenzen hin-
ein bestimmt. Hans Bietenhard.

Bernhard Blumenkranz: Die Judenpredigt Augustins, Ein
Beitrag zur Geschichte der jidisch-christlichen
Beziehungen in den ersten Jahrhunderten. Basler
Beitrige zur Geschichtswissenschaft, Basel 1946, Verlag von Helbing
und Lichtenhahn. 218 S. Fr. 10.—

Ungefihr die Hilfte dieses 200 Seiten starken Bandes befaBt sich mit einer

unter dem Namen Tractatus adversus Judaeos bekannten Schrift
Augustins. Die ersten 60 Seiten geben einen Uberblick iiber die altchristliche

242



»antijitdische* Literatur, soweit sie in lateinischer Sprache bis zur Zeit Augu-
stins vorliegt. Man wird bekannt gemacht mit Tertullians ,,Adversus
Judaeos*, mit Cyprians ,Testimonia ad Quirinum“, mit den ,,Pseudocypria-
nischen Schriften iiber die Juden‘, mit Novatians ,,De cibis Judaicis“, mit
Kommodians: , Instructiones und ,,Carmen Apologeticum*. Laktanz, Zeno,
Ambrosius, Prudentius, vervollkommnen die illustre Schar der Viter, die da
ins Blickfeld treten. Weitere 50 Seiten sind Prilimenarien zu Augustins
Traktat iiber die Juden gewidmet, welcher der eigentliche Gegenstand dieser
Schrift darstellt. Es werden Fragen gepriift wie die: pflegte Augustin person-
lichen Umgang mit Juden? wie stand es mit seinem Urteil iiber das zeit-
genoOssische Judentum? wie weit reichten seine Kenntnisse der hebriischen
Sprache? — Dann erst folgt die Untersuchung von Augustins Tractatus
adversus Judaeos. '

Blumenkranz glaubt feststellen zu diirfen, daB es sich bei dieser Schrift um
eine Predigt handle, die Augustin gegen das Ende seines Lebens hin ge-
halten habe. Als Text diirfte das ganze Kapitel 11 des Rémerbriefes gedient
haben. Selbstverstindlich konnte diese ,Judenpredigt’‘ von Augustin nicht
vor einem jidischen, sondern nur vor einem christlichen Auditorium gehalten
sein. Es ging dabei also um eine Belehrung der Gemeinde iiber das Volk der
Juden. Blumenkranz gibt zunichst eine Ubersetzung dieser Predigt, um her-
nach Stiick um Stiick derselben zu besprechen und zu beleuchten. Griinde
und Argumente, die der Kirchenvater zugunsten der Kirche und gegen das
Judentum anfiihrt, werden vor dem Leser sorgfiltig ausgebreitet, wobei sich
der Verfasser offensichtlich Miihe gibt, dazu in keiner Weise selber Stellung
zu nehmen. In einem ausgedehnten Apparat von Anmerkungen weist er sich
iiber eine bemerkenswerte Kenntnis der patristischen Literatur aus.

Ohne Zweifel hat der Verfasser griindlich gearbeitet und ist doch nirgends
seinem Gegenstand auf den Grund gegangen. Nur so erklirt sich das kata-
strophale Fehlurteil, mit dem er seine Schrift schliefit. Glaubt doch Blumen-
kranz feststellen zu miissen, Augustins Judenpredigt sei eine Frucht des
Judenhasses gewesen. Mangels besserer Beweise wird uns gesagt, Augustin
sei zwar in seiner Auseinandersetzung mit den Juden nicht in Tagesfragen
verwickelt gewesen, es habe ihm also die Gelegenheit zu praktisch beti-
tigtem JudenhaB gefehlt, aber er habe doch geniigend Beweise seiner theo-
retischen Judenfeindschaft gegeben. Diese duBerst vage Behauptung nimmt
sich in einer von Belegen geradezu strotzenden Schrift sehr merkwiirdig aus.
Blumenkranz rdumt zwar ein, daB Augustin in seiner Predigt die Gemeinde
ermahne, sich iiber die Juden nicht zu iiberheben, daB er sie hinweise auf
den Heilswillen Gottes, der sich auch der , abgehauenen Zweige* erbarme,
daB er die Juden sogar verteidige gegeniiber gewissen Hiretikern wie den
Marcioniten. Doch legt er auf all das nicht das geringste Gewicht. Dagegen
sucht Blumenkranz in den Werken Augustins gewisse Ausdriicke zusam-

243



men, die im Kampf gegen den Unglauben gesprochen — nicht nur, aber
auch auf die Juden angewendet — als spezielle Beschimpfung der Juden
vorgefithrt werden. Und diese werden zum MaBstabe von Augustins Gesin-
nung den Juden gegeniiber genommen und herausgestellt. Warum ?

Blumenkranz sucht HaB, wo Liebe ist. Blumenkranz kann die Liebe nicht
verstehen, die dem Mitmenschen und nicht zuletzt auch dem Juden das
Hochste geben will: die Wahrheit, das Heil. Der Verfasser dient auf diese
Weise der heute von gewissen jiidischen Kreisen stark propagierten These:
Judenmission ist JudenhaB, ist Antisemitismus! Man wird freilich fiir dieses
Abweichen von der durch die wissenschaftliche Objektivitit gebotenen Linie
menschliches Verstindnis aufbringen, wenn man dem Vorwort entnimmt,
dab Blumenkranz als Fliichtling die vorliegende Untersuchung geschrieben
hat. Aber darauf hinzuweisen bleibt dennoch Pilicht.
Robert Brunner

H. H. Rowley: The Relevance of Apocalyptic. A Study of Jewish
and Christian Apocalypses from Daniel to Revelation. 2nd ed. Lutter-
worth Press, London and Redhill. 1947. 205 S. Geb. 8 sh. 6 d.

Die beiden Apokalypsen, die im christlichen Kanon stehen, das Buch Da-
niel und die Offenbarung des Johannes, gehdren zu den schwierigsten Schrif-
ten nicht nur fiir den einfachen Bibelleser, sondern auch fiir den wissen-
schaftlichen Exegeten. Aber wenn auch viele Bibelleser an diesen Schriften
vorbeigehen, so haben doch andere immer wieder ihre Zukunftshoffnungen
und ihre Deutungen der Gegenwart gerade aus diesen Schriften geschépft.
So ist das Urteil iiber den Wert dieser Offenbarungsschriften und iiber den
rechten Gebrauch, den man von ihnen zu machen hat, sehr gespalten. Wer
aber ein wenig auf die geschichtlichen Zusammenhinge achtet, in denen
Jesus und das Urchristentum stehen, der wird leicht bemerken, daB gerade
in diesen Schriften viele Vorstellungen begegnen, die fiir Jesus und das ge-
samte Urchristentum von grundlegender Bedeutung waren. Kann so das
richtige Verstiandnis der beiden kanonischen Offenbarungsschriften Wesent-
liches zur Erkenntnis Jesu und der Urchristenheit beitragen, so ist auch
dariiber hinaus in den beiden Apokalypsen mancher Gedanke und manche
Botschaft enthalten, die zum Gesamtbild der biblischen Verkiindigung un-
bedingt hinzugehdren. Schon von hier aus wird deutlich, daB ein rechtes
Verstindnis der Apokalypsen die Zusammenhinge des Neuen Testaments
mit dem Judentum entscheidend verdeutlicht. Freilich kénnen diese beiden
Offenbarungsschriften ihrerseits nur dann wirklich verstanden werden, wenn
man sie im Zusammenhang mit den zahlreichen dhnlichen Schriften dieser
Art sieht, die das Spitjudentum und das Urchristentum hervorgebracht haben.
Diese Apokalyptik ist zwar von der Wissenschaft nicht vernachlassigt wor-

244



den, wohl aber sind alle diese Schriften iiber den engeren Kreis der Fach-
leute hinaus weitgehend unbekannt geblieben. Daran ist nicht nur die Schwie-
rigkeit der Ausdrucksformen schuld, in denen diese Schriften geschrieben
sind, sondern auch weitgehend das Vorurteil, daB hier nicht wirklich theo-
logisch oder gar religios Wertvolles zu finden sei.

Dall dieses Vorurteil falsch ist, hat der bekannte englische Alttestamentler
H. H. Rowley in einer kleineii, aber duBlerst wertvollen Schrift nachzuweisen
unternommen. Das Buch wendet sich an gebildete Laien und mochte nicht
nur eine bessere Kenntnis dieser umfangreichen Schriftengruppe, sondern
auch eine verstindigere Wertung der in ihnen niedergeschlagenen Geistes-
welt vermitteln; doch wird auch der Theologe aus diesem Buch wertvolle
Belehrung schépfen. Entsprechend dieser Absicht sind zwei Kapitel, die die
apokalyptischen Werke von Daniel bis zum Ende des 1. christlichen Jahr-
hunderts einzeln charakterisieren, eingerahmt von einer Darstellung der Ent-
stehung der Apokalyptik und von einer Herausstellung ihrer bleibenden
Werte; eine vorziigliche Bibliographie beschlieBt das Buch. Das einleitende
Kapitel greift auf die alttestamentliche Prophetie zuriick und betont, daB
schon hier von Anfang an jede religise Erhebung auch politische Gedanken
vertreten hat. Die prophetische Erwartung des Gerichtstages und die pro-
phetische Hoffnung auf Erlésung eines gerechten ,Restes’ sind in die
Apokalyptik {ibernommen worden. Auch die messianische Hoffnung mancher
alttestamentlichen Propheten findet sich in einem Teil der Apokalyptik
wieder. Neu ist in der Apokalyptik, deren dltester vollgiiltiger Zeuge das
Buch Daniel ist, dagegen, daB die endzeitliche Zukunft als unmittel-
bar an die Gegenwart herangeriickt erscheint, was eine Radikalisierung
der prophetischen Zukunftsweissagung bedeutet. Wenn dabei die Verfasser
der Apokalypsen ausnahmslos sich unter falschen Namen aus alter Zeit
verbergen, so will Rowley das daraus erkliren, daB3 der Verfasser des Daniel-
buches, der in den ersten sechs Kapiteln Erzidhlungen iiber Daniel weitergibt,
die Identitit des Nacherzihlers dieser Geschichten mit dem Offenbarungs-
kiinder der Kap. 7—12 dadurch habe sichern wollen, dafi er fiir diesen 2. Teil
seines Buches die Rolle Daniels annahm. Diese Annahme ist schwerlich
itberzeugend; die Pseudonymitit der gesamten spitjiidischen apokalyptischen
Literatur erkldrt sich doch schwerlich aus der literarischen Abhingigkeit
von dem Vorbild des Buches Daniel, sondern weit eher aus dem BewuBtsein,
daB die Sicherheit der Voraussage der endzeitlichen Ereignisse dadurch
entscheidend geférdert werde, dafl die Verfasser dieser Schriften in lingst
vergangenen Zeiten lebten. Rowley betont aber dann auch mit Recht, da8 die
Apokalypsen den politisch-religiosen Verhiltnissen ihrer jeweiligen Ent-
stehungszeit und daritber hinaus auflerjiidischen religionsgeschichtlichen Vor-
stellungen einen entscheidenden Bestandteil ihres Gedankengutes verdanken;
da diese Zusammenhidnge den Nichttheologen selten genauer bekannt sein
werden, wire hier eine etwas groBere Ausfithrlichkeit dankenswert gewesen.
In zwei umfangreichen, sehr lebendig geschriebenen Kapiteln bespricht dann

245



Rowley alle wichtigen spitjiidischen apokalyptischen Schriften der vorchrist-
lichen Zeit und sodann die jiidischen Apokalypsen des 1. christlichen Jahr-
hunderts zusammen mit den beiden iltesten christlichen apokalyptischen
Texten, der sog. , Synoptischen Apokalypse* (Mark. 13 = Matth. 24 = Luk.
21) und der Offenbarung des Johannes. Dabei werden weniger die histo-
rischen Umstinde als die besonderen Vorstellungsgehalte der einzelnen
Schriften herausgestellt. Man erfihrt, wo die Vorstellungen vom irdischen
Messias oder vom himmlischen Menschensohn, von der Auferstehung und
vom Antichrist usw. zuerst begegnen, dafl es aber auch mehrere Schriften
gibt, die keinen Messias fiir die Endzeit erwarten; die Fragen nach der Da-
tierung oder der Entstehungsart einzelner Schriften wird in besonderen An-
hingen in Auseinandersetzung mit der Spezialliteratur sehr besonnen eror-
tert. Besonders ausfithrlich behandelt der Verfasser die beiden christlichen
Texte. Er findet in der im Evangelium aufgenommenen Form von Mark. 13
eine Anspielung auf Ereignisse unter Caligula, die also nicht direkt auf Jesus
zuriickgehen kann; die Erwartung des endzeitlichen Kommens des Menschen-
sohnes mochte Rowley dagegen auf Jesus selbst zuriickfithren; Jesus selber
habe diese Vorstellung des ,,Menschensohnes‘ als Symbol des voilendeten
Gottesvolkes gedeutet, als dessen Reprisentant er sich wuBte, doch habe Jesus
daneben auch sein Leiden als ,,Knecht Gottes‘‘ in sein endzeitliches Erloseramt
einbezogen und mit seiner eigenen sofortigen Auferstehung gerechnet. Es ist
sehr fraglich, ob man hier dem Verfasser folgen kann; denn es ist zu deutlich,
daB Jesus den geheimnisvollen Wiirdetitel des himmlischen ,,Menschen*
nur in durchaus persénlichem Sinne auf sich angewandt hat, und es ist ander-
seits keineswegs sicher erwiesen, daBl Jesus auch die Gestalt des leidenden
Gottesknechts des zweiten Jesaia auf sich bezogen habe. Sehr richtig wird da-
gegen betont, daBl die Offenbarung des Johannes trotz ihrer absonderlichen
Einzelheiten nur der Herausstellung der Herrlichkeit Christi dient. Bei der
Besprechung der einzelnen Bilder der Offenbarung des Johannes vertritt
der Verfasser mit Recht eine vorsichtige Deutung auf zeitgeschichtliche
Verhiltnisse des Apokalyptikers Johannes.

Am bedeutsamsten ist das abschlieBende Kapitel iiber ,,Die bleibende Bot-
schaft der Apokalyptik*. Hier wird mit iiberzeugender Klarheit herausge-
stellt, daBl eine Reihe grundlegender Vorstellungen der Apokalyptik fiir jeg-
liches biblisch orientierte Denken und darum auch fiir jedes an das Neue
Testament gebundene Christentum unaufgebbar sind. Rowley rechnet dazu
nicht die Annahme einer bestimmten Anzahl sich folgender, genau berechen-
barer Weltperioden, wohl aber den Glauben, da8 Gott die Geschichte auf ein
Ziel hin lenkt, wobei Gott freilich das freie Handeln des Menschen fiir
seine Zwecke benutzt: ,,Wenn wir glauben, dall die Welt Gottes Welt ist,
und dal er sie mit einer Absicht schuf, miissen wir einen Weg finden, den
Glauben der Apokalyptiker zu iibernehmen, daB diese Absicht ausgefiihrt
werden wird‘ (S. 155). Zu den bleibenden Gedanken der Apokalyptiker rech-
net Rowley weiter das Wissen um eine Zeit schweren Leidens und der

246



Herrschaft des Bosen vor dem Ende; die Apokalyptiker, die durchaus keine
Pessimisten waren, erwarteten zwar das Beste von Gott, rechneten aber auch
mit der Wirklichkeit des Bosen in der Menschheit, das nur Gott zerstdren
kann. Wer aber dieses Wirken Gottes erhofft, muli selbst Gottes Willen
tun. SchlieBlich stammt auch die Hoffnung auf ein Jenseits ebenso wie die
Erwartung des Endgerichts aus der Apokalyptik. Und es ist darum ganz
unbestreitbar, wie Rowley zum SchluBl ausfiithrt, daB die Apokalyptik uns viel
zu sagen hat, , aber wir wollen nicht vergessen, daBl wir die Apokalyptiker
dann im richtigen Zusammenhang sehen, wenn wir sie im Licht der Lehre
Christi als ganzer sehen‘* (S. 178). Man wird den Ausfithrungen des Ver-
fassers in diesem SchluBkapitel weitgehend zustimmen miissen, wenn er auch
vielleicht noch stirker hitte betonen sollen, daB die gesamtchristliche An-
schauvung von Gottes endzeitlichem Heilshandeln in Jesus -Christus ihre
geschichtlichen Wurzeln gerade in der Geschichtsdeutung der Apokalyptik
hat, daf die rein futurische Blickrichtung der Apokalyptik freilich von Jesus
und den ersten Christen durch die Einbeziehung der Gegenwart in das
endzeitliche Heilsgeschehen sehr wesentlich verindert worden ist. Aber solche
Wiinsche zeigen nur, daB die Lektiire dieses Buches fiir die Besinnung iiber
die geschichtlichen Zusammenhinge des Urchristentums mit dem Spatjuden-
tum und iiber den besonderen Charakter der urchristlichen Verkiindigung
im Gegensatz zum Spitjudentum wertvollste Dienste leisten kann. Eine Uber-
setzung des Werkes ins Deutsche wire darum sehr dankenswert.
Werner Georg Kiimmel

Umschau

Der Verein der Freunde Israels, storbene trat im Jahre 1922 in den

Schweizer Judenmission in Basel, be-
ging im Rahmen des Basler Missions-
festes seine 116, Jahresfeijer.
Pfr. P. Bonanomi, Langenthal, hielt
die Festpredigt, und Pfr. Lic. R. Brun-
ner, Basel, gab Bericht iiber die Ent-
wicklung des Werkes im abgelaufenen
Jahr. An der darauf folgenden Spe-
zialkonferenz sprach Rev. Hans Kos-
mala, London, iiber ,,Probleme der
Judenmission*‘.

In der Nacht zum 3. September 1947
ist in Riehen bei Basel alf Pfarrer
August Gerhardt gestorben. Der Ver-

Dienst des Vereins der Freunde Is-
raels, dessen Leitung als Direktor er
zwei Jahre spiter iibernahm. Im Jahr
1041 trat er in den Ruhestand.

Der ,internationale Rat der Chri-
sten und Juden‘ eine Organisation,
die vor Jahresfrist auf einer jiidisch-
christlichen Konferenz in Oxford von
Reprasentanten der Kirchen und des
Judentums geschaffen wurde, hielt im
August dieses Jahres in Seelisberg
(Schweiz) seine erste internationale
Arbeitskonferenz. 60 Vertreter aus 17
Lindern kamen zusammen. Die Be-

247



	Literatur

