
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sich allerdings beide an das Prinzip des Moschaw Owdim anlehnen.
Abschließend sei gesagt, daß das Experiment der jüdischen
Besiedlung Palästinas in sozialer Hinsicht trotz vieler Mängel und
Schlacken, die ihm natürlich noch anhaften, in seinem Ur-ziel der
Zurückführung des jüdischen Menschen in eine organische soziale
Schichtung so weit gediehen ist, daß sein Erfolg als gegeben
bezeichnet werden kann.

Literatur

Maurice Meier: Briefe an meinen Sohn, Steinberg-Verlag, Zürich
1946, 218 S. und

Karl Jakob Hirsch: Heimkehr zu Gott, Briefe an meinen Sohn,
Verlag Kurt Desch, München 1946, 191 S.

Die Verfasser dieser Bücher sind beide jüdischer Abstammung. Beide
schreiben „Briefe an meinen Sohn". Beide schildern ihre Flüchtlingserlebnisse

und ihre Flüchtlingsnot.

Maurice Meier ist ein ursprünglich in Deutschland lebender und dann von
dort durch Hitler vertriebener Bauer, der sich in Frankreich angesiedelt
hat und mit seiner Familie zusammen ein verwahrlostes Bauerngut
bewirtschaftet und wieder in die Höhe bringt. Er wird auch aus diesem Leben

herausgerissen und nach Ours geschleppt. Von dort aus, später aus dem
Spital und aus der „Freiheit" im unbesetzten Frankreich schreibt er seine
Briefe. Er beschreibt darin das grauenhafte Lagerleben in Gurs, sein eigenes
Schicksal und dasjenige seiner unglückseligen mitgefangenen Glaubensgenossen,

er ermahnt und tröstet seinen Sohn und sucht mit seinen Briefen
mitzuhelfen, ihn zu einem tüchtigen und selbständigen Bauern zu erziehen,
zu einem guten Juden, der die moralischen Forderungen seiner Religion
erfüllt. M. Meier schildert gute und böse Mitgefangene und Freie, Juden
und Christen, Franzosen und Deutsche und zeigt frei von Haß und in sehr
schlichter, unaufdringlicher und gerade darum besonders eindrücklicher und
zu Herzen gehender Weise die ganze Trostlosigkeit einer Flüchtlingsexistenz.

Auch Karl Jakob Hirsch ist in Deutschland geboren als Urenkel des
berühmten Rabbiners Samson Raphael Hirsch, dem Begründer der jüdischen
Neu-Orthodoxie in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. K• J Hirsch
studierte Kunstgeschichte und Malerei, war einige Jahre Maler und arbeitete
später als Journalist und Schriftsteller, erst in Deutschland, vorübergehend
in der Schweiz und endlich in Amerika, nachdem er 1936 aus Deutschland

161



ausgebürgert worden war. Heute lebt K I. Hirsch als amerikanischer
Staatsbürger in New York City.

K. /. Hirsch erzählt in seinen „Briefen an meinen Sohn" sein ganzes Leben.
Er ist aufgewachsen in einem frommen jüdischen Elternhaus als behüteter
und verzärtelter Sohn, durchlief ungern und ohne Erfolg die Schulen und
begann früh unter seinem Judentum zu leiden, nicht weil er sich dessen
schämte, sondern weil ihm niemand den Weg zeigte, um mit seinem Glauben
„fromm zu leben", was er doch so gerne wollte. So verlor er jegliches
Interesse an Gott und befreite sich von diesem „Aberglauben" und zugleich
vom Bürgertum und wurde ein äußerlich freier, innerlich aber unsicherer
und ein Schattendasein führender Künstler, bis ihn das Hitlertum auch aus
dieser Bahn warf und ihn zu einem Emigrantendasein zwang, das ihn
schließlich nach Amerika führte.

In New York verbrachte er das erste Jahr seines Emigrantenlebens in großer
Sorglosigkeit und Bequemlichkeit: er lebt in einem feudalen Hotelzimmer
mit Telephon und Radio, besucht alle schönen Konzerte und Aufführungen
und genießt unbegrenzt alle Schönheiten New Yorks. Er arbeitet auch ein
wenig: als Journalist und am Radio und schreibt einen Roman.
Ein sehr anderes Leben führt er als sein Glaubensgenosse Maurice Meier
zu gleicher Zeit hinter Stacheldraht im französischen Gurs! Aber im Grunde
ist der hungernde, frierende, jeden Tag um das eigene Leben und um das
seiner Familie zitternde Maurice Meier doch glücklicher als der äußerlich

in Sicherheit lebende K 1 Hirsch. Denn M. Meier besitzt in dieser
Zeit etwas, das K /. Hirsch nicht hat: einen Glauben. Er sagt einmal:
„Herrschsucht, Habgier und Haß gehören zu den wichtigsten Faktoren, die
immer wieder den Frieden stören. Diese drei Mächtigen können erfolgreich
bekämpft werden. Davon bin ich überzeugt ..." (S. 216).

Demgegenüber hatte K 1 Hirsch nichts aufzuweisen. Er war ein Müder,
Glaubensloser: „Wenn es einen Gott geben würde, wenn er wirklich das
Gute und Wahre auf Erden fördern würde, dann würde nicht das Böse

mächtig sein und herrschen" (S. 126).

Aber auch die äußere, erst so gesichert erscheinende Existenz des K J
Hirsch zerschlägt sich in diesen Tagen. Er vermochte sich als deutsch
schreibender Schriftsteller in Amerika nicht durchzusetzen, und ins
Englische ließen sich seine Arbeiten nur schlecht übertragen. So beginnt nun
für ihn die Zeit des fruchtlosen Stellesuchens und der äußeren Notlage.
Kurze Zeit arbeitet er als Arbeiter in einer Fabrik, wird aber bald als
ungeeignet entlassen und erhält nach monatelangen vergeblichen Versuchen,
irgendwo unterzukommen, nach langer, schwerer Zeit endlich eine Stellung
beim Civil Service. Damit ist der äußeren Notlage abgeholfen: „Mein Außen

war sehr geregelt und auf Pünktlichkeit eingestellt. Aber das Innen war
nicht mehr vorhanden, es erwachte nur in einigen Augenblicken und stellte

162



an mich eine Frage, die ich meist nicht beantworten konnte, weil ich zu
müde dazu war Wenn ich heute an diese Zeit zurückdenke, so sehe ich
mein Leben in der damaligen Zeit als das eines sehr tätigen Gespenstes an
Damals erschien in mir des öftern die Frage nach dem Warum. Ich konnte
keine andere Antwort darauf finden als ein verlegenes ,Ich weiß es nicht' "
(S. 149).

Das Buch „Heimkehr zu Gott" von K J Hirsch endet mit der Schilderung
einer sehr schweren Erkrankung des Verfassers, die ihn in der größten
und tiefsten Not endlich zu Gott führt. „In den Stunden und Tagen, die
folgten, wurde mir immer klarer, daß ich zum ersten Mal in meinem Leben
erkannt hatte, daß ich ein Geschöpf Gottes sei. Dieser Gott hatte noch keine
Formen und Umrisse. Er war an keinen Glauben und kein Bekenntnis
gebunden, aber eines wußte ich damals schon, es war nicht der strafende
Jehova, sondern der verzeihende Christus" (163).

Das Buch „Briefe an meinen Sohn" von Maurice Meier schließt mit einem
Brief seiner Frau:,,... Sei nicht zu traurig über das, was ich Dir schreiben
muß. In der Nacht vom 15. auf den 16. Juni wurden wir geholt Von
hier werden wir nach dem Osten deportiert. Wohin? Gestern wurde ich über
den Hof geführt und dabei sah ich hinter verschlossenem Fenster im
2. Stock unseren Ernst, mein Kind. — Ich bin mutig, sei Du es auch. Nur
noch einen Wunsch habe ich: Gott möge uns gesund erhalten und wir
einander wiedersehen..." (S. 218).

Maurice Meier sagt in seinem Buche nicht, wie er mit diesem letzten und
schwersten Erlebnis fertig wird. Er endet mit der Bekanntgabe der Deportation

seiner Frau und der Kinder und stellt uns damit noch einmal die
ganze Grauenhaftigkeit und Trostlosigkeit vor Augen. Gewiß, Maurice Meier
hat recht: vor so viel Leid müssen Menschen verstummen!

Aber da, wo alles über einem zusammenbricht — so erfährt es K I.
Hirsch —, beginnt Gott zu reden. Auch K J Hirsch wurde sein Familienleben

genommen. Körperliche und seelische Not brachten ihn an den Rand
der Verzweiflung und des Grabes und ans Ende aller seiner Möglichkeiten.
Da hat sich Gott in Jesus Christus seiner erbarmt. Und all sein Leiden, sein
Versagen, sein Emigrantendasein und sein Zerbrechen am äußeren und
inneren Dasein hat seinen Sinn bekommen: das alles hat ihn hingebracht,
zurückgeführt zu Gott. Der Emigrant hat seine Heimat gefunden.

Wo aber ist Maurice Meier? Wo findet er die Hilfe? Diese Frage muß
man stellen, wenn man sein erschütterndes Buch aus den Händen legt.

Ist Karl Jakob Hirsch nun nicht der Glücklichere? Er hat für sich eine

Antwort, die die Antwort des Christen ist, geschenkt bekommen:

„Mein Weg als Jude führt mich zu Christus; freudig und ohne jedes
Zögern tat ich diesen Schritt, weil ich anders nicht existieren konnte.
Es ist der einzige Weg, den jeder Jude begreifen sollte. Wenn einige

163



diesen Schritt, den ich tun mußte, mißverstehen, wenn sie mir
vorwerfen sollten, daß ich mich vor dem Judenschicksal retten wollte,
so muß ich sagen, daß es nicht um Rettung, sondern um Erlösung
geht.

Christus ist ein Jude gewesen, wie die Apostel es waren. Christus
starb nicht nur für die Juden, er erlöste durch seinen Tod alle Kreaturen

Gottes. In meiner Todesnacht kehrte ich heim zu Gott. Der
Herr aber erweckte mich und führt mich zu Christus" (S. 191).

Lydia Schäppi.

Elie Benamozegh: Morale juive et morale chrétienne. Boudry-
Neuchâtel. La Baconnière. 1946. 272 p. (Premier volume de la
collection „Israël et le monde", synthèse de la pensée juive, dirigée par
josué Jehouda).

Elie Benamozegh, issu d'une famille juive de Fez, est né à Livourne en 1823.

Il exerça pendant uine cinquantaine d'années les fonctions de rabbin-prédicateur

dans sa ville natale. Il est mort en 1900, laissant une œuvre écrite
fort originale1. S'inspirant à la fois du mosaïsme et de la tradition, du
Talmud et de la Kabbale, Benamozegh voit dans le judaïsme la religion
universelle, dont toutes les autres religions — en particulier le christianisme et
l'islamisme — ne seraient que des fragments. Cette position si particulière
devait lui attirer l'incompréhension des juifs orthodoxes et des chrétiens.
Ceux-là se méfiaient de l'ésotérisme kabbalistique dont Benamozegh s'est
largement inspiré. Quant à ceux-ci, comment auraient-ils pu, sans se renier
eux-mêmes, reconnaître le bien-fondé d'un universalisme juif qui, loin de

préfigurer l'universalisme chrétien, s'y oppose au contraire sur tous les

points? Aussi bien, Benamozegh est resté jusqu'ici un inconnu. Grâce aux
efforts de son disciple, M. Aimé Pallière, il commence à sortir de l'ombre.

1 Ouvrages parus: en français: Spinoza et la Kabbale (brochure
sans date, introuvable) ; Morale juive et morale chrétienne
(le édition, Paris 1867, 2ème édition, Florence 1925, 3ème édition, revue
et corrigée, Boudry-Neuchâtel, la Baconnière, 1946); Israël et
l'humanité (publié par Aimé Pallière, avec préface d'Hyacinthe Loyson, Paris,
1914. épuisé); Bibliothèque de l'hébraïsme Xune seule livraison
de ce qui était prévu pour paraître en cahiers mensuels, Livourne, 1897,
introuvable). En italien: Storia degli Esseni (Florence, 1865, introuvable)

; D i o (première partie d'un ouvrage inédit, en plusieurs volumes,
ayant pour titre : Teologia dogmatic a, Livourne, 1877, introuvable) ;

Lettera a S. D. Luzzuto (Livourne, 1890, introuvable). En hébreu:
Emat Mafgia (1858); Ger-Zedeck (1858); Nir le David
(1859); Em la mikra (1862).
Morale juive et morale chrétienne est la deuxième partie d'un
volume inédit sur Les origines des dogmes chrétiens. Un
autre ouvrage non publié : Le Crime de la guerre dénoncé à

l'Humanité, fut couronné par la Ligue de la paix. (D'après la tabelle
publiée dans Morale juive et morale chrétienne, p. 270.)

164



fl le mérite car il est l'un des rares penseurs juifs qui aient tenté d'élucider
le problème théologique des rapports entre Israël et le christianisme.

„Morale juive et morale chrétienne" a paru en 1867,, puis en 1925. Bien
que couronné par l'„Alliance israëlite universelle", cet ouvrage a passé
presque inaperçu. La nouvelle édition de 1946, dans la collection „Israël et
le monde" dirigée par M. Josué jehouda, lui attirera certainement l'au^
dience d'un public plus vaste que celui qu'il connut jamais.. En quoi réside
l'intérêt de ces pages? C'est ce que nous voudrions brièvement signaler.
Pour Benamozegh, la pensée juive a deux aspects: un aspect moral et un
aspect politique; elle s'oriente à la fois sur le ciel et sur la terre, mais die'

telle sorte que ces deux orientations restent distinctesi. C'est ainsi que le
judaïsme, satisfaisant à la charité et à la justice, constitue la religion
universelle par excellence. Les deux grandes religions postérieures au judaïsme,
le christianisme et l'islamisme, ont gardé chacune une des moitiés du
judaïsme. „Le christianisme s'est attaché exclusivement au monde à

venir, à l'éternité, au royaume résurrectionnel qui devait incessamment
apparaître, à ses intérêts, à ses espérances, n'ayant pour la vie présente]
et tout ce qui s'y rattache que dédain, négligence et obli" (p. 229). Mahomet
fera juste le contraire. „Pour lui, c'est le monde à venir qu'il règle et
façonne sur le modèle de la vie présente; ce sont les douleurs, les plaisirs,
les passions, les caprices, les jouissances, les voluptés de cette vie qu'il
transporte dans la vie à venir et il n'y a pas jusqu'à sa résurrection qui ne
soit un prolongement, une répétition de la vie de l'homme ici-bas,. En un
mot l'islamisme a adopté, du judaïsme, surtout son
social et politique; le christianisme s'est attaché de
préférence au côté religieux et métaphysique" (p. 231.
C'est moi qui souligne).
L'auteur s'attache surtout au christianisme, auquel il reproche son antino-
misme. „Le grand principe de la charité s'est tué lui-même pour n'avoir
pas voulu faire sa part légitime au principe de la justice" (p. 27). „Un
principe proclamé presque au berceau du christianisme était de nature à

exercer une grande influence sur les destinées de sa morale: c'est
l'abolition de la Loi" (p. 32. Souligné dans le texte). Benamozegh poursuit
l'histoire de cette abolition. 11 la voit partout dans l'évolution du christianisme:

saint Paul, les sectes gnostiques, celles du Moyen-Age, et finalement
le protestantisme et le quiétisme. De plus en plus le christianisme sanc-1
tionne „l'énorme équivoque de donner aux vivants la liberté'
des morts, à l'humanité actuelle les lois qui régiront l'humanité sortie du
tombeau" (p. 75. Souligné dans le texte). En somme, le vrai chrétien, c'est
Marcion (p. 87). Le grand tort du christianisme est de ne pas avoir dis^-

tingué entre „le code et la morale" (p. 125).

Parallèlement à cette critique du christianisme, l'auteur entreprend une
réhabilitation de la morale des Pharisiens qui, non seulement égale, maisi

165



dépasse en exigences spirituelles celle de Jésus. Quoi d'étonnant, d'ailleurs?
Comment la morale mise à sa place ne serait-elle pas plus pure, plus haute,
plus exigeante que lorsqu'elle est confondue avec le code? „Le christianisme
a dépassé le but en poussant ses idées à l'extrême" (p. 20S). ,,La charité,
chrétienne, pour avoir dédaigné sa compagne naturelle, la justice, a été
condamnée à se charger elle-même de son ministère; non plus selon les règles
invariables du juste, mais selon les entraînements, les caprices de l'amour, de
la passion, qui en viennent parfois jusqu'à imposer à l'objet aimé ce qu'on
croit le salut, le bonheur, la gloire, quand on n'est pas assez éclairé pour
en apprécier la valeur" (p. 226). Ainsi, la morale juive est comparable'
au ménage, à la famille, à l'homme tout entier. La morale chrétienne, „c'est
un couvent, une religieuse, la femme sans le contrepoids du mari" (p. 226
à 227).

Que penser de ces nouvelles „Provinciales" (l'expression est de G. Fe'r-
rero), dirigées cette fois contre le christianisme dans son ensemble?
Deux remarques, puisque cette note ne peut prétendre épuiser un aussi
vaste sujet.

1. La conception que Benamozegh se fait du christianisme est visiblement
empruntée à la théologie chrétienne Sa plus moderniste. Les hérésies les
plus notoires — gnosticisme, quiétisme, etc. — sont considérées comme les

pointes extrêmes et révélatrices de toute la pensée chrétienne. Quant au
protestantisme, Benamozegh en fait une simple réédition de Marcion. L'auteur

juif n'a pas vu que sa polémique porte à faux. 11 ignore que la charité
et la justice se trouvent bien toutes les deux dans le christianisme, portées
à leur accomplissement et à leur exaltation pour la Croix de Jésus-Christ.
L'antinomisme qu'il dénonce, l'orthodoxie chrétienne de tous les siècles l'a
dénoncé. Ainsi, l'Eglise n'a pas hérité seulement de la charité manifestée
en Israël. Elle a auissi hérité de la justice, du droit de l'Ancienne alliance.
Mais cet héritage a été renouvelé, accompli, porté à la perfection par
l'Incarnation et la Croix de Jésus-Christ. Le tort de Benamozegh — encore une
influence du modernisme chrétien — est d'avoir situé toute la question sur
le terrain exclusivement moral (p. 13) sans même mentionner la foi. C'est un
christianisme sans Christ contre lequel il s'élève. Comment ne pas lui donner
raison dans la bataille qu'il mène? Comment ne pas lui donner tort dans la
victoire qu'il s'attribue?

2. Tel quel, l'effort de Benamozegh constitue pour les chrétiens un sérieux
avertissement: c'est ainsi qu'on peut nous voir: des gnostiques, des mar-
cionites, des quiétistes! C'est à ce point que notre théologie est
équivoque! Qu'on n'impute pas seulement au modernisme du siècle passé les
erreurs de Benamozegh dans le diagnostic porté sur le christianisme! La
théologie dominante d'aujourd'hui, si exclusivement „eschatologique", d'un
antijuridisme frisant l'antinomisme, tombe encore, pour une bonne part, sous

166



le coup des critiques justifiées de Benamozegh contre ce qu'il appelle le
„christianisme".

Notre vraie charité envers Israël consistera à lui montrer concrètement
comment Jésus-Christ, loin d'abolir la Loi, l'accomplit, la porte à sa
perfection et nous y donne d'y participer „sur la terre comme au ciel" 2.

Jean-Louis Leuba.
3 Un israëlite converti au catholicisme, le R. P. J. de Menasce O. P. a
consacré trois études à Benamozegh : un article dans la Revue juive (Paris,
Gallimard, 1925); un volume intitulé: „Quand Israël aime Dieu"
(Paris, Pion, 1931); un article sur „La situation du sionisme"
dans „Chroniques du Roseau d'Or" (Paris, Pion, 1927). Je n'ai
malheureusement pu les consulter pour rédiger ce compte-rendu.

Umschau
In Basel tagte vom 4.—8. Juni das
„International Committee
on the Christian Approach
to the Jews". Ungefähr 70
Delegierte der europäischen Gesellschaften
für Judenmission waren im
Kirchgemeindehaus Oekolampad versammelt.
Es wurden Referate gehalten über
folgende Themata: „Die biblische
Begründung der Judenmission" (Bischof
Ysander, Schweden), „Die Methoden
der Judenmission" (Pfr. R. Bakker,
Holland), „Kirche und Evangelisation"

(Hans Kosmala, England),
„Kirche und Antisemitismus" (Prof.
Horton, USA), „Der Judenchrist und
die Kirche" (Pfr. Dr. H. L. Ellison,
London), „Kirche und Zionismus"
(Pfr. Lie. R. Brunner, Basel). Die in
den Vorträgen behandelten Gegenstände

wurden in besonderen Kommissionen

beraten und die Ergebnisse
dieser Beratungen in Berichte
zusammengefaßt zuhanden der Plenar-
versammlung. An Stelle des verdienten
Rev. Gill, London, wurde Missionsdirektor

Pfr. Pernow, Schweden, zum
Präsidenten gewählt, und als
Vizepräsidenten beliebten: Rev. Macanna,
Schottland, und Rev. Peltz, Chicago.
In einer besonderen Feier wurde der
Toten gedacht. Manche sind als
Märtyrer der Judenmission in den letzten
Jahren gestorben.

In Zürich fand eine Tagung der
internationalen Frauenliga
für Frieden und Freiheit statt,
die sich auch mit dem Antisemitismus
befaßte. Eine Resolution der
Ehrenpräsidentin Frau Prof. Clara Ragaz
wurde angenommen, die eine baldige
Lösung des DP-Problems (displaced
persons) durch die UNO fordert.
Ferner wurde beschlossen, an die
UNO das Ersuchen zu stellen, sie
möge darauf hinwirken, daß in allen
Ländern das Auftreten des Rassenhasses

strafrechtlich verfolgt wird.
Die zuständigen Behörden der Schweiz
haben das „Dauerasyl" für
gewisse Kategorien von Flüchtlingen
beschlossen. Dieses wird vor allem
Alten, Kranken und Kindern zugute
kommen. Nur zögernd und unter
Überwindung harter Widerstände ist man
damit vom ursprünglichen Grundsatz
abgewichen, daß die Schweiz für alle
Flüchtlinge nur Durchgangsland sein
soll. Die Art, wie nun das Dauerasyl
geregelt ist, stellt ein Minimum dessen
dar, was von der Schweiz in
Anbetracht ihrer besten Traditionen
erwartet werden konnte.

Der schweizerische evangelische
Kirchenbund hat

anläßlich seiner Abgeordnetenversammlung
vom 9. und 10. Juni in Herisau

167


	Literatur

