
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Saat und Hoffnung : Lebensbilder jüdischer Christen

Autor: Harling, Otto von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im März 1744 schloß er sein Theologiestudium ab und wurde in
das Ministerium der Basler Kirche aufgenommen. Unter dem
Datum des 20. März 1744 nämlich meldet das Protokoll des Basler

Kirchenrates: „Examinati et ad S[anctum] Ministerium ad-
missi fuerunt: [1.] D[ominus] Samuel Felix Güntzburger, Ju-
daeus conversus, Pragensis; [2.] Dfominus] Josua Zweyfel, Gla-
ronensis".

Das ist das Letzte, das wir über den Mann — einstweilen —
wissen1.

Saat und Hoffnung
Lebensbilder jüdischer Christen

von alt Missionsdirektor D. OTTO v. HARLINO, Eversen.

In den 10 Jahren meiner rumänischen und den 32 Jahren meiner
Leipziger Missionstätigkeit sind viele Gestalten und Lebensschicksale

jüdischer Menschen an mir vorübergegangen, mit denen ich

irgendwie, mehr oder weniger tief, verflochten war. Es ist in
Wahrheit doch etwas Großes und neben der Verkündigung des

Evangeliums doch das Notwendigste und Erstrebenswerteste für
den Missionar, in so enge und persönliche Beziehung zu jüdischen
Persönlichkeiten zu gelangen, daß sie dadurch umso ernster und
eindringlicher vor die große Lebensfrage gestellt und zur
Entscheidung gedrängt werden. Ebenso gewiß wie es von einem
rechten Missionar gefordert werden muß, daß er denen, die er
mit seinem Zeugnis von Christus erreicht hat, auch seelsorgerlich
nachgeht und ihnen den Ruf Gottes im Ringen um ihre Seele

deutlich und eindringlich macht, ebenso gewiß wird auch in

1 Wer etwas über die weiteren Schicksale Güntzburgers wissen oder finden
sollte, ist gebeten, es dem Verfasser dieses Aufsatzes mitzuteilen.

Judaica, Bd. III, 4

281
3



den meisten Fällen der Gerufene in der Person des Missionars

die lebendige Bestätigung dessen suchen, was ihm
gepredigt ist, und eines solchen Zeugnisses des Geistes und
der Kraft bedürfen, wenn es bei ihm zur Überzeugung und zum
Durchbruch des Glaubens kommen soll. Viele der Bekehrten werden

noch lange, vielleicht für immer der seelsorgerlichen
Leitung zur Stütze ihres Glaubens bedürfen, umsomehr, als ihnen
nicht in gleicher Weise wie den geborenen Christen die kirchliche
Ordnung und Sitte, oft auch nicht die lebendige christliche
Gemeinschaft, den nötigen Halt bietet.

Viele von solchen Juden, denen ich Führer zu Christus sein durfte,
sind auf verhältnismäßig schlichten und einfachen Wegen — wenn
auch nie ohne inneren Kampf — zu Ihm gekommen und haben ihr
Leben mit Christus als „Stille im Lande" gelebt, viele sind bald
nach der Taufe in die weite Welt verschlagen und unserem
Gesichtskreise entschwunden. Hier will ich nur einige Lebensbilder
Solcher hinterlassen, die mir als Seelsorger persönlich am engsten

verbunden geblieben sind, und auf die ich das jesajawort
(8,18) anwenden darf: „Siehe, hier bin ich und die Kinder, die
mir der Herr gegeben hat zum Zeichen und Wunder in Israel",
— zum Zeichen dessen, daß Gott noch Gedanken des Friedens
über Israel hat, und zum Preise seiner rettenden Gnade, die ihre
Macht am wunderbarsten und herrlichsten dort beweist, wo die
Sünde mächtig geworden ist, in Israel.

Bernhard Segall.
ist der älteste unter meinen geistlichen Söhnen, der Erstling auch
der norwegischen Mission in Galatz. Meine erste Begegnung mit
ihm geschah nach einem öffentlichen Vortrage, den ich für Juden
gehalten hatte, um mich bei ihnen einzuführen. Obwohl ich das
Gefühl hatte, damals ein unreifer Anfänger, der mit der
jüdischen Art und Denkweise noch zu wenig vertraut war, mit meinen
Worten den Weg zu den jüdischen Herzen nicht gefunden zu
haben, bemerkte ich doch hinterher zwei junge Zuhörer im eifrigen

Gespräch über das Gehörte. Ich trat zu ihnen und lud sie

282



ein, mich zu besuchen, wenn sie über so Manches, was ihnen
fremd und unverständlich gewesen wäre, weitere Aufklärung
wünschten. Der eine der beiden, der junge S., überwand1 denn
auch alle Scheu vor dem Missionar und war am nächsten Sabbath

unser Gast. Er spürte etwas vom Zug des Vaters zum Sohne, und
dieser Zug wurde immer stärker, je öfter er seine Besuche wiederholte.

Er 'hat es später auch ebenso wie wir als eine freundliche
Fügung Gottes erkannt, daß er am Christabend, den er mit uns
feierte und an dem sein Herz stark ergriffen war, nicht mehr
nach Hause konnte, weil ein ungeheures Schneetreiben Türen und
Wege vollständig versperrte. So mußte er die Nacht unter dem
Christbaum auf einem Sofa zubringen. Dieser Abend und diese
Nacht hatte in seiner Seele so starke Spuren hinterlassen, daß es
ihn an jedem Weihnachtsfeste zu uns zog und er später noch
mehrmals dazu von London nach Leipzig herüberkam. Mit der
Zeit entstand so in S. nicht bloß der Wunscji und das Bedürfnis,
durch die Taufe ein Glied am Leibe Christi zu werden, sondern
auch der Entschluß, diesen entscheidenden Schritt zu tun. Aber
ehe es dazu kam, wurde er noch einmal wankend. Er zeigte sich
mehrere Wochen nicht bei uns, und ich mußte schon darauf gefaßt
sein, daß er „hinter sich gegangen sei". Er hatte in der Tat in
dieser Zeit den Kampf mit seinem bisherigein Selbst ausgekämpft,
das ihn mit Gegengründen in seinem Entschluß wankend zu
machen suchte: Du scheidest dich von deinem Volk und wirst
verderben wie eine Rebe, die vom Weinstock abgeschnitten ist.
Willst du es besser wissen als die frommen Lehrer deines Volks?
Du tust einen Sprung ins Dunkle.

In dieser inneren Not half ihm Gott durch einen Traum (wie
mir das öfters in solchen Fällen begegnet ist, in Erfüllung von
Joel 3,1). Er hatte im Traum ein Kreuz gesehen und daneben
eine ehrwürdige Gestalt, die mit dem Finger darauf wies, indem
sie die Augen auf ihn richtete. Das ließ ihm keine Ruhe, bis
er wieder zu uns kam und mir sein Herz ausschüttete...

Nach einer Zeit der Vorbereitung kam dann 1895 der Tag
seiner Taufe in der kleinen evangelischen Kirche. Taufzeugen

283



waren, soweit ich mich erinnere, der Lehrer der deutschen
evangelischen Gemeinde, ein frommer und getreuer Knecht Christi,
und zwei judenchristliche Brüder: ein Kolporteur der englischen
Judenmission in Rumänien und ein jüdischer Lehrer aus der
Nachbarstadt Braila, der, bevor ich kam, sein Christentum geheim
gehalten und nur in einem kleinen vertrauten Kreise als Zeuge
Christi gewirkt und den Gedanken der Gründung einer
judenchristlichen Kolonie unter seinen Anhängern gepflegt hatte, durch
den Verkehr mit mir aber genötigt worden war, offen sein
Christentum zu bekennen und infolgedessen seine jüdische Privatschule

aufgegeben hatte.

Ein schwieriges Problem für die Judenmission in östlichen
Ländern ist nicht bloß die Frage der Existenz, sondern auch der
inneren Förderung der Getauften. Die erstere war für S. nicht
so schwierig, weil er durch freien Handel und Gelegenheitsgeschäfte

seinen bescheidenen Lebensunterhalt nach wie vor
erwerben konnte. Zum Wachstum im Glauben aber bedarf es christlicher

Lebensgemeinschaft, und die ist da draußen, auch innerhalb

der evangelischen Diasporagemeinden, nur sehr schwierig
zu finden. Doch kam S. durch den Umgang in unserem Hause
und den Besuch der Gottesdienste in Verbindung mit einigen
evangelischen Christen, und seine Taufe wurde der Anlaß, daß
eine kleine Schar jüdischer Christen in Galatz und Braila sich
zu einer judenchristlichen Gemeinschaft zusammenschlössen, in
der neben der gegenseitigen Stärkung im Glauben das Bewußtsein

der Zugehörigkeit zum jüdischen Volk lebendig erhalten
wurde. Wenn diese kleine Schar (außer S. die beiden oben
als Taufzeugen Genannten, ein Vater mit zwei erwachsenen
Söhnen und ein Arbeiter) abwechselnd monatlich in Galatz und
Braila beisammen waren, wurden gelegentlich andere Juden dazu

geladen, denen wir näher getreten waren; und diese erlebten dann
zu ihrem Staunen, daß gute Juden zugleich gläubige Christen sein
können. In der Meinung der Juden — aber auch der Christen —
bedeutet das einen Gegensatz. Von gesetzlichen Formen war
dabei keine Rede, wenn auch etwa die hohen Feste Israels noch
ihre Bedeutung für diese judenchristlichen Männer behielten.

284



Auf die Dauer wird es getauften Juden schwer, da draußen,
wo ihr Volk in geschlossenen Massen lebt, ihre selbständige
Existenz zu behaupten. Für S. kam noch hinzu, daß er ins Militär
eingestellt wäre, was für Juden, die in Rumänien als „Streini",
„Freunde", Menschen und Bürger zweiter Gattung, angesehen
und demgemäß behandelt werden, drei lange, qualvolle Jahre
bedeutete. Außerdem sah er keine Zukunft für sich im Fände. So

wanderte er nach England aus. In London schlug er sich
zunächst kümmerlich durch, bis er von der City-Mission aufgefordert
wurde, in ihren Dienst zu treten, den er mit einem Hilfsdienst
in der Britischen Gesellschaft für Judenmission verbinden konnte.
In diesem doppelten Dienste ist er nun in Ehren grau geworden.
Er hat ihn in nüchterner Weise getan, getreu der lutherischen
Prägung seines Christentums, und sich freigehalten von den oft
ungesunden und treiberischen Methoden der englischen Mission,
dafür aber Verständnis gezeigt für die besondere Art und
geistige Verfassung derer, unter denen er arbeitete, sowohl seiner
jüdischen Volksgenossen wie der verkommenen und gefährdeten
Söhne und Töchter des englischen Volks in der Weltstadt.

Davon konnten wir uns überzeugen, als S. meine Frau und mich
während der großen Wembley-Ausstellung im Jahre 1923 nach
London eingeladen hatte. Er konnte uns als Gäste in seinem

eigenen schmucken kleinen Hause beherbergen, das er sich von
seinen Ersparnissen gekauft und damals gerade abgezahlt hatte.
Obwohl Junggeselle geblieben, hatte er es verstanden, sich ein
schönes Heim zu bereiten, und nahm uns auf wie ein Sohn seine
Eltern. Welche Freude war es für uns, ihn in seiner Tätigkeit
an den London-Docks oder unter jungen Juden in der Mission
und daheim bei sich zu beobachten Sein Haus hat er der
Norwegischen Israelmission vermacht, durch die er einst in Galatz den

Weg zu Christus gefunden hatte. Es ist ihm auch im Jahre 1938
der Wunsch erfüllt worden, einmal das Land' und die
Missionsgemeinde kennenzulernen, woher ihm das Heil gekommen war.
Da konnte er persönlich seine Dankbarkeit bezeugen; und die
Missionsgemeinde hat ihm, ihrem Erstling in Rumänien, soviel
warme Liebe gezeigt, daß er ganz überwältigt war.

285



England ist ihm eine zweite Heimat geworden, die ihn für die
verlassene alte Heimat reichlich entschädigt hat durch das Beste,
was sie ihm zu geben hatte: Lebendige christliche Gemeinschaft
und die Bedingungen für eine gesegnete Aufgabe im Dienste
Christi. Eine freundliche Fügung war es auch, daß er in London
den judenchristlichen Bruder aus Galatz wiederfinden sollte, der
ihm dort zum Freunde geworden war:

John Solosy.

Sein Lebensschicksal ist wohl das merkwürdigste unter den vielen
Lebensschicksalen, die an mir vorübergegangen sind, und seine
Bekehrung darum so wunderbar vor vielen anderen, weil eine
begangene Sünde das Mittel zu seiner Rettung wurde. Er stammte
aus einer sephardischen Familie in Ägypten, d. h. aus den
Nachkommen der Juden, die einst infolge der blutigen Verfolgungen
durch die Inquisition aus Spanien in die Länder der Levante
ausgewandert sind und einen jüdisch-spanischen Dialekt mitgenommen

haben (während die Juden der östlichen Länder Europasi
nördlich der Donau den deutsch-jüdischen Jargon als
Muttersprache sprechen). Diese spanischen Juden haben sich viel von
der aufrechten Haltung und dem offenen, edlen Charakter
bewahrt, der sich während ihrer Glanzzeit in Spanien im Mittelalter
bei ihnen entwickeln konnte.

So zeichnete auch unsern jungen Freund ein lebensfrohes, offenes
Wesen aus, das ihn durchaus von rumänischen und anderen
östlichen Juden unterschied. Er war, nachdem er eine Missionsschule
in Jerusalem und eine amerikanische Schule in Konstantinopel
besucht hatte, zu einem weitläufigen Verwandten in Bukarest in
die Kaufmannslehre gekommen. Bei seiner Jugend und im Verkehr
mit lockeren jungen Kameraden war er in die Versuchung gefallen,
aus der Kasse seines Brotherrn eine Summe zu entwenden, die er
zur Bestreitung der Kosten seines leichtsinnigen Lebenswandels

gebrauchte, und infolgedessen eine Zeitlang ins Gefängnis
gekommen. Dort hatte ein rumänischer Pope den jungen Gefangenen

286



als Seelsorger ans Herz gelegt, daß sie nach ihrer Freilassung ihr
Leben im Gehorsam gegen Gott und in der Nachfolge Christi
fortsetzen müßten, wenn ihnen nicht Schlimmeres widerfahren
sollte. Das hatte sich gerade der junge jüdische Gefangene zu
Herzen genommen (es wurden dadurch wohl Töne aus seiner
Schulzeit angeschlagen), und nach wiedererlangter Freiheit richtete

er an einen der britischen Bibelkolporteure auf der Straße
die Frage, wohin er, der Jude, sich wenden solle, um zu einem
christlichen Leben zu gelangen. Er wurde zu mir nach Galatz
gewiesen und kam so zu uns wie der verlorene Sohn, der
Vergebung und Heimat suchte.

Zunächst begegnete ich ihm mit einigem Mißtrauen, ließ ihn aber
ein vorläufiges Unterkommen bei unserm Schuldiener finden, der
sich bereit erklärte, ihm bei sich in seiner Behausung eine
primitive Unterkunft zu schaffen, wo nun dieser wunderliche alte
Junggeselle (ein Adventist, der außer dem Sonntag vor allem
den Sonnabend mit Inbrunst feierte) zusammen mit dem jungen
Juden und dem braven Hofhund ein höchst kameradschaftliches
Dasein führte. Bald hatte der Fremdling unsere Herzen durch
seine Offenheit und sein kindlich fröhliches Wesen gewonnen ; und
mir bereitete die Aufgabe, ihn in die Erkenntnis des Heils
einzuführen, je länger desto mehr Freude. Sein Herz war offen für
die Botschaft von der Gnade Gottes, die uns in Christo die
Vergebung der Sünden und die Gotteskindschaft schenkt, und in
freudiger Gewißheit und Zuversicht konnte er nach einiger Zeit seinen
Glauben bekennen und ich ihn taufen. Einer seiner Taufzeugen
war unser lieber S., in dem er nun einen christlichen Freund
gewann und mit dem er fortan die Wohnung teilte. Bei seiner großen
Begabung, seinem liebenswürdigen Wesen und seinen
Sprachkenntnissen (er sprach italienisch, spanisch, englisch, französisch,
rumänisch und arabisch) wurde es ihm nicht schwer, ein
Auskommen zu finden.

Aus seiner ersten kaufmännischen Stellung wurde er durch
Intrigen von jüdischer Seite gedrängt und wirkte dann als Sprachlehrer

im Hause eines höheren Beamten der österreichischen

287



Donau-Dampfschiffahrts-Gesellschaft. Als dies Engagement zu
Ende ging, wurde er eine Zeitlang arbeitslos und übernahm mitten
im Winter die Aufsicht und den nächtlichen Wachtdienst beim Bau
eines Hauses der evangelischen Gemeinde. Daneben gab er
privaten Sprachunterricht. Das wurde dann die Veranlassung, daß
ihn das Offizierskorps der rumänischen Marine zum Lehrer für
Englisch berief. So koninte man ihn, der eben noch, bekleidet
mit einem alten Wintermantel von mir und halb erstarrt vor
Kälte, Nachtwächterdienste getan hatte, auf dem flotten
Regimentswagen mit Offizieren der Marine durch die Straßen von
Galatz fahren sehen, ein vollendeter Gentleman.

in unsern kleinen judenchristlichen Kreis brachte er frisches Leben
mit seiner natürlichen, aufrechten und fröhlichen Art, von der auch
sein neues Glaubensleben geprägt wurde. Diese Art stand in
scharfem Kontrast zu dem schwerblütigen Charakter S's und gab
zu manchen Zusammenstößen zwischen beiden Anlaß, konnte aber
das Freundschaftsverhältnis nicht zerstören, das sich zwischen den

beiden jungen Männern gebildet hatte, und das auf ewigem Grunde
ruhte. Wie Segall, so wurde auch S. nicht lange darauf genötigt,
Rumänien zu verlassen, weil er dort keine Zukunftsaussichten
hatte. Er wandte sich auch nach London. Und wieder geschah
das Merkwürdige: Ehe er S. ausfindig machte, begegnete er ihm
mitten im Gewühl der Weltstadt wieder, während er in den Straßen
Londons umherirrte, und die Wege der Beiden liefen wieder
zusammen. Sie wurden nun nicht nur wieder Stubengenossen wie
in Galatz, sondern auch Arbeitskameraden, indem beide mit Nähen

von Militärmützen während des Burenkrieges sich mageren
Verdienst suchten.

Doch der tatkräftige Solosy fand bald ein besseres Auskommen als
Gehilfe in einer Großschlächterei und weiterhin sogar eine
glänzende Stellung als Vertreter für englischen Buchhandel und Presse
auf dem Kontinent. Er hatte in der Zeitung gelesen, daß hierfür

ein sprachgewandter Mann gesucht wurde. So lieh er sich
einen schwarzen Smoking und stellte sich vor. Ohne weiteres
erhielt er die Stelle. In den folgenden Jahren war er nun ;viel

288



auf Reisen, die ihn über den ganzen Kontinent führten, nicht selten
auch zu uns nach Leipzig, wohin wir seit 1903 übergesiedelt waren.
Es war immer große Freude in der Familie, wenn „Onkel John"
erschien. Auch während der Ferien tauchte er manchmal in un-
serm schönen Eversen — dem Harlingschen Stammgut in der
Luxemburger Heide — auf, und überall gewann er die Herzen. Als
der Weltkrieg ausbrach, meldete er sich als Sanitäter bei der
englischen Armee. Nach Beendigung des Krieges, durch den seine
Gesundheit geschwächt und er aus seiner bisherigen Laufbahn
herausgerissen war, zog es ihn wieder in die alte Heimat, nach

Ägypten. In Kairo nahm er seine kaufmännische Tätigkeit wieder
auf, und bald war er wieder im Sattel.

Hier aber berief ihn Gott noch zu einem besonderen Dienste in
seinem Reiche. Er sah dort die unglücklichen mohammedanischen

Kinder, die, von den Eltern hinausgestoßen, buchstäblich auf der
Straße lagen und sich durch Bettel ernähren mußten, verkommene
und halb tierische Jammergestalten. Dieser tägliche Anblick
ließ S. keine Ruhe, der ein so warmes Herz für Kinder hatte, weil
er selbst eine so kindliche Natur war; er tat sich mit einigen christlichen

Freunden zusammen und fuhr mit einem Eselkarren nach
Geschäftsschluß durch die Straßen, von dem er Tee und Brot
unter die obdach- und heimatlosen Kinder verteilte. Aber damit
war ja dem Elend in Wirklichkeit nicht abgeholfen. So gewann
der dortige Freundeskreis, dessen Seele S. war, einen Bund christlicher

Sozialisten in England, der ihnen half, ein Heim für diese
Kinder zu errichten, in dem sie nicht nur leiblich versorgt,
sondern auch christlich erzogen wurden. Hausvater wurde S., und
in dieser Stellung hat er einige Jahre in Segen wirken dürfen
als der warmherzige christliche Kinderfreund. Wie glücklich klangen

seine Briefe aus dieser Zeit Die Zahl der Kinder war schnell
bis gegen 200 gewachsen; das Haus war voll und klang wider
von den frohen Stimmen der Kinder, die dort eine Heimat und
ein menschenwürdiges Dasein gefunden hatten. S. liebte Musik
und Gesang und sorgte dafür, daß die Kinder singen lernten. Mit
stolzer Freude schrieb er uns, daß er unter den Jungen ein Trommler-

und Pfeiferkorps gebildet habe, und daß sie sonntags dem

289



Zug der Kinder zur englischen Kirche voranzögen mit dem Marsch-
liede, das er so besonders liebte: „Onward, christias soldiers"
(„Vorwärts, Christi Streiter").

Mitten aus diesem Werke wurde er wieder herausgerissen, als
die englische Herrschaft zugunsten der Souveränität Ägyptens
gelockert wurde. Dem neuen mohammedanischen Regime war
das christliche Heim für mohammedanische Kinder ein Dorn im
Auge ; es mußte Hals über Kopf geräumt werden. Solosy, der als
Hausvater besonders schlecht bei der Regierung angeschrieben
war, verließ das Land und siedelte auf gut Glück nach Australien
über. Er landete auf der Westküste und gründete in der Nähe
der Stadt Perth ein Exportgeschäft für Wolle und Häute,
zusammen mit einem deutschen Judenchristen Fritz Löwenstein,
von ihm „the old Fritz" genannt. Am Rande der unendlichen
Steppe, die ja bis auf einen schmalen Küstenstreifen das ganze
Gebiet von Westaustralien bedeckt und von ungeheuren
Schafherden bevölkert ist, lebten diese beiden einsamen heimatlosen
Männer in einer rührenden Freundschaft zusammen und suchten
sich ihr primitives Dasein möglichst freundlich zu gestalten. The
old Fritz war ein gereifter älterer Christ, bei dem das Heimweh
der Kinder Gottes nach der Ewigkeit so stark war, daß er in
ständiger Erwartung der Wiederkunft Christi lebte. S. hing mit
kindlicher Liebe an diesem älteren Bruder, den Gott ihn dort, „am
Ende der Welt", finden ließ, und der Herr machte an den Beiden
seine Verheißung wahr: „Wo zwei oder drei versammelt sind in
meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen". Löwenstein war
ebenso begeisterter Deutscher wie S. Engländer; aber beide
fanden sich in der Einheit des Geistes und in der Blutsverwandtschaft.

Scherzweise schrieb S. einmal: Sie beide bildeten die
lutherische Kirche in Westaustralien. S. nahm aber, soweit es die
Entfernungen erlaubten, am kirchlichen Leben der anglikanischen
Christen teil und bekam sogar eine leitende Stellung im C.V.J.M.
des dortigen Bezirks. Köstlich war die Schilderung eines
Weihnachtsfestes der beiden Einsiedler, das sie in der vertrauten
deutschen Weise zu feiern suchten, wenn es für sie auch mitten in den
Sommer fiel. Sie holten einen Zweig von irgendeinem Baume, der

290



einige Ähnlichkeit mit einer Tanne hatte, schmückten ihn mit Kerzen,

lasen die Weihnachtsgeschichte mit Gebet von the old Fritz
und sangen dann die drei deutschen Lieder, die sie auswendig
wußten: „Stille Nacht", „Ich bete an die Macht der Liebe" und
„Die Wacht am Rhein", und dabei wanderten ihre Gedanken in
vergangene Tage und stimmten sie festlich. In den Zeiten des
Jahres, in denen das Geschäft brach liegen mußte, ging unser
Freund auf Jagd, und abends vertieften sich beide in das
Studium der HL Schrift. Der „alte Fritz" wurde dem jüngeren
Freunde ein rechter Seelsorger, und beide liebten einander von
ganzem Herzen.

Es war ein schwerer Schlag für S., als der alte Freund zur Ruhe
des Volkes Gottes eingehen durfte, wonach er sich gesehnt hatte,
und zunächst fühlte er sich ganz vereinsamt. Er hat dann aber
einen jüngeren Helfer — wieder einen Juden — gefunden, dem
nun er seinerseits väterlicher Freund und Seelsorger geworden ist.
Aber nun, da er selbst ergraut ist, richtet sich sein Blick immer
mehr der Ewigkeit zu, die ihm durch den Heimgang seines alten
Freundes so nahe getreten ist. Die Hoffnung aber, daß wir uns in
diesem Leben noch einmal wiedersehen könnten, hat er aufgeben
müssen. Indessen wirkt er, solange sein Tag auf Erden währt,
mit jugendlichem Mut und Frohsinn, der ihm nicht bloß von Natur

mitgegeben ist, sondern auch aus ewigen Quellen schöpft.

Maximilian Rubin (Rudwin).

In Leipzig hatten wir es vorwiegend mit solchen Juden zu tun,
die aus Polen stammten, wo sie in einer frommeren und geistig
weit regeren Atmosphäre aufgewachsen waren als etwa die Juden
in Rumänien. Dadurch war es leichter, ihre Herzen durch das
Evangelium in Bewegung zu bringen; und dies umsomehr, als
sie durch den Übergang in eine ihnen fremde Welt, ohne die
heimatlichen Bindungen, meist den inneren Halt verloren hatten
und ihn im Judentum des Westens nicht wiederzufinden vermochten.

Ihrer viele sind daran innerlich zugrunde gegangen und haben

291



dann die Zahl der skrupellosen Juden vermehrt, die in
verhängnisvoller Weise dazu beigetragen haben, den Judenhaß im Volke
zu verschärfen. Aber nicht wenige haben auch, wo sie ihn suchten
oder ihm ungesiucht begegneten, in Christus den Schatz und die
köstliche Perle gefunden.

Gleich im Anfange meiner Leipziger Tätigkeit hatte ein junger
intelligenter Jude, der der Jeschiba, der talmudischen
Hochschule, in Polen entlaufen war, M. Rubin, den Weg zu uns
gefunden. Das hebräische Schild vor dem Lese- und Versammlungsraum

in der jetzt nicht mehr bestehenden Georgenstraße (auf
dem Gelände des neuen Hauptbahnhofs), den ich gemietet hatte,
war ihm in die Augen gefallen. Trotz seiner zunächst hochmütig-
ablehnenden Art fühlte er sich offenbar angezogen und suchte
mich in meinem Hause auf, um sich Klarheit über unsere Absichten

zu verschaffen. Da ich gerade anderweitig in Anspruch
genommen war, bat ich ihn, inzwischen das 53. Kapitel im Buche

Jesaja durchzulesen und mir nachher zu sagen, wer nach seiner
Meinung der dort geschilderte Ebed Adonaj (Knecht Gottes) sein
müsse. Als ich mich wieder zu ihm begeben hatte, antwortete er
auf meine Frage: „Israel ist der leidende Gottesknecht". Diese
Antwort überraschte mich nicht, weil ich wußte, daß dies die
übliche jüdische Erklärung ist; ich wies sie auch nicht ohne
weiteres ab und gab ihm zunächst zu, daß der Prophet auch Israel
den Knecht Gottes nennt (z.B. 42,19). Aber wie verträgt sich
Vers 8 des Kapitels mit der jüdischen Erklärung, abgesehen von
anderen Zügen im Bilde des leidenden Gottesknechtes, wie ihn
das 53. Jesaja-Kapitel schildert? Diese Frage setzte ihn in
Verlegenheit, und als ich ihm zu bedenken gab, ob hier nicht der
Prophet eine Persönlichkeit im Auge habe, i-n der das Ideal des
Gottesknechtes, also die Idee Israels als des Priestervolks, verwirklicht
sei — eben Christus —, wurde er nachdenklich.

Seine Stunde war aber noch nicht gekommen; als Vernunftmensch
und als nationalstolzer Jude konnte er sich nicht so bald unter
den Gehorsam des Glaubens beugen, blieb aber während der zwei
bis drei Jahre, in denen er die Oberrealschule besuchte und mit

292



Glanz absolvierte, in beständiger Verbindung mit uns. Dann ging
er nach Amerika hinüber, wo, wie er meinte, die größere Freiheit
ihm als Juden bessere Möglichkeiten bot, seine ehrgeizigen Träume
zu verwirklichen. Er wurde denn auch dort in jungen Jahren,
nachdem er seine Doktorprüfung bestanden hatte, Rabbiner einer
freisinnigen Gemeinde, und erwarb sich als solcher einen Namen
durch seine Reden, wissenschaftlichen Vorträge und Aufsätze.
Das befriedigte zunächst seinen Ehrgeiz; seine Briefe klangen
selbstbewußt und selbstzufrieden, bis einst zu Weihnachten ein
Brief von ihm kam, in dem sich die Äußerung fand: „Wenn Sie,
Herr und Frau Pastor, wüßten, wie arm und elend ich trotz allem
in Wirklichkeit bin, dann würden Sie Mitleid mit mir haben".
Dann folgten Briefe mit Erinnerungen an die Leipziger Zeit und
die damals erhaltenen Eindrücke und endlich die Mitteilung, daß

er sich entschlossen habe, den Weg zu gehen, der ihm in Leipzig
gezeigt worden sei, um Frieden für seine Seele zu finden : daß er
sich auf die Taufe vorbereite. In einem amerikanischen Zeitungsblatt,

das er mitschickte, war zu lesen, daß er feierlich vor seiner
Gemeinde erklärt habe, er lege sein Rabbinat nieder, hoffe aber,
einst in besserer Weise seinem Volke dienen zu können. Er wurde
nun Lehrer der deutschen und französischen Sprache.

Am Schlüsse eines Artikels „Meine Bekehrung", den er mir für
unsere Zeitschrift „Saat auf Hoffnung" (1913, S. 23) schickte,
sagt er: „Ich habe die Einladung Christi angenommen, und er
hat mir einen solchen Frieden geschenkt, der höher ist als alle
Vernunft. Ich hatte nie geglaubt, daß der Sturm in meinem Herzen,
der ein Jahrzehnt gewütet hatte, sich je legen würde. Aber dasi

Unerwartete kam. In materieller Hinsicht muß ich jetzt sehr viel
leiden. Aber was für Freude, welche innere Befriedigung und1

Befreiung gibt mir die Gewißheit meines Glaubens, obwohl ich
alles, was ich in dieser Welt besaß, alles, was ich so hoch schätzte,
meine Zukunft, meine Freunde, mein Volk, sogar meine Eltern
opferte, um dem Heiland zu folgen. Ich habe mein Leben lang
Glück gesucht und habe es nur in vollkommener Hingabe an Jesus
gefunden. Es mag ja unglaublich klingen, daß sich die Moral
eines Mannes verbessert hat, nachdem er von der Kanzel herunter-

293



getreten ist. Es ist aber wahr: Meine Bekehrung hat mich von
Selbstüberhebung, von Selbstüberschätzung geheilt, hat meinen
Hochmut in Demut umgewandelt und ihr die Macht verliehen,
dem Versucher zu widerstehen".

Durch seine Verheiratung mit einer katholischen Dame, wodurch
er zur katholischen Kirche hinübergeführt wurde, und durch den

Weltkrieg wurde die Verbindung mit uns abgerissen. Möglich
ist auch, daß er bei seiner sehr geschwächten Gesundheit früh
verstorben ist. Doch dürfen wir seiner in der Gewißheit gedenken,
daß „seine Seele eingebunden ist im Bündlein der Lebendigen bei
dem Herrn" (1. Sam. 25, 29).

Johannes Biegeleisen.

Es ist eine häufige Erfahrung in der Mission, daß auf irgendeine
Weise oder durch irgendeine Persönlichkeit der Geist Gottes
schon an den Herzen gewirkt hat, ehe uns die Aufgabe zufällt,
ihnen den Weg zum Heil zu zeigen und das Tor des Glaubens zu
öffnen. „So ist nun weder der da pflanzt, noch der da begießt
etwas, sondern Gott, der das Gedeihen gibt" (1. Kor. 3,7). Aber
beides ist gleich wichtig und verantwortungsvoll, das Wecken
wie das Pflegen des neuen Lebens aus Gott. Als der junge
Johannes B. aus Pabianice bei Lodz nach Leipzig kam, war er schon
bekehrt. Das schlichte Zeugnis unsers Missionars Jahnke in Lodz,
der dort zugleich im Auftrage der Inneren Mission und des Leipziger

Zentralvereins für Mission unter Israel wirkte, bis er von
uns in Breslau stationiert wurde, hatte den jungen Mann ins Herz
getroffen und das rege geistliche Leben in der Gemeinde
Pabianice ihm geholfen, das Geheimnis Christi zu erkennen.

Er kam nach Leipzig, um sich auf die Taufe und zugleich auf einen

geistlichen Beruf in der Kirche vorzubereiten. Er empfing deshalb
nicht nur Taufunterricht, sondern nahm auch an wissenschaftlichen

Übungen an unserm Seminar des Institutum Delitzschianum
teil und durfte dazu einzelne Kollegs an der Universität als

294



Hörer besuchen. In wnserm Kreise der Freunde Israels, der sich
in sonntäglichen Bibelstunden versammelte und der mir in meiner
Leipziger Arbeit von unschätzbarem Werte wie unsern jüdischen
Christen zu großem Segen geworden ist, fand er die nötige christliche

Gemeinschaft, die ihm Stütze und Förderung gewähren
konnte. Doch fand er sich stärker zu den Kreisen der
landeskirchlichen Gemeinschaft in Leipzig hingezogen, weil ihm unsere
Art zu nüchtern sdhien und weil die guten, aber unverständigen
Gemeinschaftsleute ihn als einen bekehrten Bruder aus Israel auf
allerlei Weise verhätschelten. So ließen sie ihn, den noch unge-
tauften und unreifen jungen Mann, in ihren Versammlungen „Zeugnis

ablegen" und glaubten ihm ihre Liebe durch Gaben und
Beiträge für seine Tasche beweisen zu müssen, obwohl christliche
Freunde in Lodz für seinen Unterhalt aufkamen. Meine Warnungen

und Bitten, beides als höchst gefährlich für die innere
Entwicklung des jungen Mannes zu unterlassen, fanden bei ihnen
wenig Verständnis; er selbst hat es damals wohl auch nicht
verstanden.

Es hat mir die Vorbereitung auf seine Taufe erschwert und meine
Freudigkeit beeinträchtigt, als ich ihn taufen durfte. Ich tat es
aber in der Gewißheit, daß ihm auf dem Predigerseminar in
Breklum, wo er zum lutherischen Pfarrdienst in Amerika ausgebildet

werden sollte, eine gesunde Erziehung weiterhelfen werde.
Diese Hoffnung hat sich im vollsten Maße erfüllt. Nachdem B.

einige Jahre ein evangelisches Pfarramt in Amerika verwaltet
hatte, wurde er zum Dozenten für hebräische Sprache und Altes
Testament an dem theologischen College in Webster Groves
(Miss.) berufen, wo er noch jetzt wirkt und neuerdings auch
Vorlesungen über das Neue Testament hält.

Eine große Herzensfreude ist es mir, daß er gerade deshalb mit
besonderer Liebe und Dankbarkeit an mir als seinem väterlichen
Freunde hängt, weil ich ihn damals in Leipzig zur Demut und
Nüchternheit angehalten und ihm damit den Weg zum eigenen
inneren Wachstum und zum Segen im Dienste des Herrn
gewiesen hatte.

295



Dr. Heinrich Frank.

Die Taufe Johannes B. wurde für einen andern jungen Juden der
Wendepunkt in seinem Leben. An jenem Sonntag kam dieser,
aufmerksam gemacht durch ein Schild an der Tür des
Versammlungsraums unserer Mission, hinauf und fand an der Eingangstür
einen Zettel angeheftet, auf dem er las: „Heute fällt die
Bibelstunde wegen einer Tauffeier 5 Uhr in der Lutherkirche aus".
Er entschloß sich, dieser Tauffeier beizuwohnen, um einmal
dieses für einen Juden so Schreckliche mitzuerleben, daß einer
seines Volkes zum „Meschumad", zu einem Ausgerotteten,
Abtrünnigen, wurde. An jenem Abend nach der Taufe hat er seine
Gefühle und Eindrücke in sein Tagebuch eingeschrieben, und was
er schrieb, w;ar von Haß gegen den Täufling und den, der ihn
taufte, eingegeben. Etwa anderthalb Jahre darauf hat er uns
dieses Tagebuchblatt vorgelesen, und zwar am Tage seiner eigenen
Taufe, als ein Zeugnis dafür, wie wunderbar Gottes Gnade an ihm
gewirkt hatte.

In der Tat ist die Bekehrung Heinrich F's. eines der größten
Wunder der Gnade, die ich erlebt habe. Wie Rubin und zahlreiche
andere junge polnische Juden war er aus dem Ghetto „in die

Welt", d.h. über die polnische Grenze, entflohen und nach
abenteuerlichen Fahrten in Berlin gelandet, wo ein junger jüdischer
Landsmann ihn aufnahm und ihn mit sich beim Theater als Statist
einführte, wodurch er sich zunächst ein sehr dürftiges Brot
verdiente. In der jüdischen Gemeinde aber, an die er sich wegen
Unterstützung wandte, erkannte man bald seine Begabung. Er
hatte sich auch in Polen auf der Talmud-Tora-Schule bereits rab-
binisches Wissen angeeignet. So wurde ihm angeboten, sich auf
dem Rabbinerseminar als Student aufnehmen und zum Rabbiner
ausbilden zu lassen, wodurch ihm zugleich Gelegenheit gegeben
wurde, Vorlesungen an der Universität zu hören. Dies Angebot
kam seinem Durst nach Wissen entgegen und eröffnete ihm
zugleich gute Zukunftsaussichten. So nahm er es an, obwohl er
längst allen Glauben über Bord geworfen hatte. Sein Studium
schützte ihn nicht vor den Gefahren der Großstadt. So geschah

296



es, daß er bald mit anderen Studiengenossen in einen lockeren
Lebenswandel geriet, der sich durchaus nicht mit dem Beruf
vertrug, auf den er sich vorbereitete. Soviel sittliches Gefühl aber

war ihm noch geblieben, daß er diesen unerträglichen Gegensatz
empfand und sich seiner Heuchelei schämte. Er verließ darum
das Seminar und Berlin, um in Leipzig Chemie zu studieren.

Nach jenem Sonntag, der ihn zuerst in Berührung mit uns brachte,
besuchte er sehr fleißig die Bibelstunden und die Lesezimmerabende,

scheinbar aber nur, um zu widersprechen, so daß seine

Gegenwart manchmal störend wirkte und meine Geduld auf eine
harte Probe stellte. In Wirklichkeit aber trug er den Stachel im
Herzen, und auf die Dauer war es ihm nicht möglich, „wider den
Stachel zu locken". Eines Abends kam er ins Lesezimmer, als ich
noch allein war. Mir fiel gleich der veränderte Ausdruck seines
Gesichts auf; es zeigte nichts mehr von Hochmut und spöttischem
Wesen. Bescheiden und mit offenem Blick der Augen sagte er
zu mir: „Sie können mir jetzt gratulieren, Herr Pastor". Ich

fragte: „Wozu? Haben Sie sich etwa verlobt"? „O", antwortete
er, „es gibt doch viel Größeres als das".

Ich merkte an dem Leuchten seiner Augen, daß er in der Tat innerlich

Großes erlebt haben mußte. „Ich weiß wohl", sagte ich, „was
das Größte im Leben ist; aber daß Ihnen das widerfahren sein
sollte, das ist mir leider schwer zu glauben". Nun erzählte er
mir, wie er am Abend zuvor einer großen Evangelisationsver-
sammlung im Zoologischen Garten beigewohnt habe; wie da der
Generalleutnant von Viebahn zu vielen Hunderten von jungen
Leuten über die Opfer der Sünde und das Opfer für die Sünde
gesprochen hätte. Was der Redner da von den Opfern geschildert
habe, welche die Jugendsünden erfordern, das habe er empfunden,
als sei es zu ihm persönlich gesagt; es sei ihm gewiß geworden,
daß er gerettet werden müßte. Auf seine Frage an den General,
was er tun solle, um auch solche Rettung zu erleben, wie .er sie
an Beispielen geschildert habe, habe er ihm militärisch kurz die,

Weisung gegeben: „Sie sollen sich sofort jetzt dem Herrn mit
Leib und Seele übergeben, ohne jeden Rückhalt, und dann gehen

Judaica, Bd. III, 4

297
4



Sie zu einem Mann in der Stadt, der Sie in das Geheimnis Christi
einführen kann". So bäte er nun mich, daß ich ihm diesen Dienst
tun wolle; er wolle nicht mehr widersprechen und kritisieren,
sondern sich beugen unter das Wort Gottes.

Die Aufgabe, die mir damit gestellt wurde, war nicht leicht und
die Vorbereitungszeit auf die Taufe in diesem Falle recht lang.
Es gab noch viele Widerstände zu überwinden, die ihm sein
Fleisch, seine Vernunft und sein national-jüdisches Empfinden
bereitete. Dazu kam noch, daß zwei junge adelige Offiziere, geistliche

Söhne des Generals von Viebahn, die abgegangen waren und
sich in Leipzig als Studierende zugleich auf eine evangelistische
Tätigkeit vorbereiteten, ihn mit ihrem geringschätzigen Urteil über
die Kirche und ihre Taufe beeinflußten. Ich hatte ihn in keiner
Weise zur Taufe gedrängt und wunderte mich, daß er nicht längst
danach verlangt hatte, bis er einmal äußerte: Er brauche doch
wohl die Taufe gar nicht, wenn er bekehrt sei, und habe auch schon

mit den „Brüdern" — eben jenen Offizieren und ihrem darbysti-
schen Kreise — das „Brotbrechen" gefeiert. Nun mußte ich ihm

sagen, daß er ohne Taufe kein Glied am Leibe Christi sei und
sich weder als Hausgenosse Gottes, noch als Tischgenosse des

Herrn zu rechnen ein Recht habe. Es war ihm schwer, dies
zuzugeben, und er sträubte sich weiter gegen die Taufe, bis er durch
eine Predigt des damaligen Professors (späteren Landesbischofs)
Ihmels von der Bedeutung und Notwendigkeit der Taufe überzeugt
wurde.

Nicht bloß für ihn selbst, sondern auch für viele andere wurde
seine Taufe zu einem Erlebnis und zu einer Segensstunde. Sie

wurde, weil er Student war, in der Universitätskirche am 3.

Advent 1909 gefeiert, seit Menschengedenken wohl das erste und
einzige Mal, daß diese Kirdhe eine Tauffeier erlebt hat. D. Ihmels
als Universitätsprediger hielt die Taufrede über Apostelgesch.
20,14—16, worauf der Täufling, ehe ich die Taufe an ihm vollzog,

ein Zeugnis seines Glaubens ablegte, indem er vor der aus

Studenten, Judenchristen und Freunden Israels zusammengesetzten
Gemeinde feierlich erklärte, daß er die Taufe begehrt habe,

298



nicht weil er damit aufhören wolle, ein Glied seines Volkes zu

sein, sondern weil er auf seinen Irrwegen Christus begegnet sei,
der sich ihm als Weg, Wahrheit und Leben geoffenbart und ihn
vom Verderben gerettet habe; und nun bitte er, in die Gemeinde
Christi aufgenommen zu werden, um ein Nachfolger Christi zu

werden.

Es hat ihm als solchem nicht an starken Anfechtungen gefehlt.
Seine frommen, von ihm sehr geliebten Eltern in Polen verstießen
ihn auf die Nachricht von seiner Taufe; und als er zu ihnen reiste,
um sich vor ihnen zu rechtfertigen und Versöhnung mit ihnen
zu suchen, sprach der Vater kein Wort mit ihm und die Mutter
weinte unablässig. Er war für sie durch die Taufe ein
„Ausgerotteter", ein Toter geworden. Sie forderten dann doch noch den
Rabbiner in Leipzig auf, ihn, wenn es möglich wäre, auf den

„guten Weg" zurückzuführen. Der Rabbiner suchte im Beisein
von mehreren Vertretern des Gemeindevorstands den „Abtrünnigen"

zur Umkehr zu bewegen, aber vergebens. Diese Anfechtungen,

die ihn zum Bekenntnis zwangen, vertieften nur seinen
Glauben. Er hat mir etwa zwei Jähre nach seiner Taufe gesagt:
„Wenn ich damals nicht getauft wäre, würde ich wieder
zurückgefallen sein. Die Taufe, und was ich mit ihr geschenkt erhielt,
und was ich gelobt habe, hat mich gehalten".

Ich habe dies Zeugnis von der Bedeutung der Taufe manchmal
denen entgegen gehalten, die allzu gering von ihr dachten. Wohl
haben sich so manche der Getauften nicht bewährt. Aber andererseits

hat sich auch bei den Bekehrten kein gesundes christliches
Leben entwickelt ohne die Taufe. Sein weiterer Lebensgang
bewegte sich in verhältnismäßig ruhigeren Bahnen; er setzte seine
chemischen Studien in Zürich fort und erhielt das Doktordiplom,
fand auch nach dem Weltkrieg, den er auf deutscher Seite
mitmachte, eine sehr günstige Stellung an einem chemischen Werk
in Darmstadt. Er hat diese Stellung auch nach der politischen
Umwälzung in Deutschland noch bis 1939 innegehabt, mußte dann
aber das Los der landflüchtigen deutschen Juden teilen und hat
in England eine neue Heimat gefunden.

299



Berthold Metzenberg.

Ein junger jüdischer Kaufmann aus Schlesien, der im Auftrag
seines Geschäftes in Holstein zu reisen hatte, kam eines Tages
auf einer Wanderung über Land, müde und durstig vom Wege,
an ein Bauernhaus und bat die Bäuerin, die vor der Tür stand,
um einen Trunk frischen Wassers. Sie hatte in ihm gleich einen
Sohn Israels erkannt; aber statt ihm unfreundlich zu begegnen,
lud sie ihn freundlich ein, in ihr Haus zu kommen und sich zu
erfrischen. Sie täuschte sich wohl nicht, wenn sie in ihm einen vom
Volke unseres Herrn Jesu sähe, und würde sich deshalb besonders
freuen, wenn sie ihm etwas Liebes tun könne. So nötigte sie ihn
herein und setzte ihm frische Milch und kräftige Butterbrote vor.
Das wurde für den jungen Mann zu einem inneren Erlebnis. Er
hatte es wohl erleben müssen, daß mqn als Jude abgewiesen wurde,
aber daß man im Namen Christi einem Juden Liebe und Freundlichkeit

erwies, das war ihm wie ein Gruß und Fingerzeig von Gott.
Er hatte in seinem Judentum so manches Unschöne gesehen und
erfahren, aber nichts für sein Herz empfangen, und trug schon
im tiefsten Herzen ein Verlangen nach Wahrheit und Frieden und
fühlte sich von der Person des Heilands angezogen. Er hatte auch
manchmal schon den christlichen Gottesdienst besucht, aber für
das Wort Gottes fehlte ihm noch der Schlüssel des Verständnisses,
wenn auch der Ernst der Andacht ihm tiefen Eindruck gemacht
und das Verlangen seiner Seele bestärkt hatte. Diese
Aufgeschlossenheit für das Ewige, dazu die Offenheit seines Wesens
und sein goldener Humor gewannen ihm gleich unsere Herzen,
als er zu uns kam. Seine Vertrautheit mit dem Neuen Testament
und seine Liebe zum Heiland machte die Vorbereitung auf die
Taufe zu einer Freude. Die Liebe, mit der er in unserm Hause
und in unserm Kreise der Freunde Israels aufgenommen wurde,
machten wie ihm selbst so uns allen den Tag seiner Taufe zu einem
festlichen Erlebnis.

Bald danach mußte er im Dienst der großen Hamburger Firma
Woehrmann auf eine Faktorei in Deutsch-Kamerun reisen. Unterwegs

empfing er nochmals einen Ruf Gottes. Als er nämlich in

300



Barcelona den deutschen Konsul in Paßangelegenheiten aufsuchte,
öffnete ihm die Frau Konsul die Türe und sagte ihm, daß er doch,
da ihr Mann nicht zu Hause sei, abends wiederkommen und dann
auch Gast an ihrem Tische sein möge. Sie war eine ernste Christin
voll warmer Liebe, die sie ihn als jüdischen Glaubensgenossen
in besonderer Weise empfinden ließ. Zum Abschied schenkte sie
ihm ein Neues Testament mit dem Wunsche, daß es ihm ein Licht
auf seinem Wege im dunklen Erdteil sein möge. Er mußte zwar
an seinem Bestimmungsort christliche Gemeinschaft schmerzlich
entbehren. Aber was ihm in der Taufe und im Zusammenhang
damit an göttlichen Gnadenerweisungen geschenkt war, hatte
sein Herz fest gemacht. Nur selten und mit Mühe konnte er eine
weit entfernte Missionsstation aufsuchen und sich dort durch
Teilnahme am Gottesdienst und christlicher Gemeinschaft stärken.

Als der Weltkrieg ausbrach, wurde er in die deutsche Kolonialtruppe

eingereiht. Nach kurzen vergeblichen Kämpfen mußte
sich diese auf spanisches Gebiet zurückziehen; beim Überschreiten
des Grenzflusses aber wurde durch eine Munitionsexplosion unser
Freund des Augenlichtes auf dem einen Auge beraubt. Durch
mangelhafte ärztliche Behandlung nach der Überführung der
Internierten nach Spanien wurde er auch auf dem zweiten Auge blind.
Als mit Schluß des Krieges die Internierten aus Spanien zurückkehren

konnten, war sein erster Weg zu uns nach Leipzig, seiner
geistlichen Heimat. Er bat da in der Sonntagsbibelstunde der
Freunde Israels, daß wieder das Lied gesungen werden möchte,
das wir damals nach seiner Taufe gesuingen hatten: „So nimm
denn meine Hände". Bei der Strophe: „Laß mhn zu deinen
Füßen dein armes Kind, es wird die Augen schließen und glauben

blind", richteten sich unwillkürlich aller Blicke auf ihn, der
nun als Blinder unter uns saß, auf dessen Antlitz aber doch ein
Glanz des Augenlichtes ruhte, das ihm als dem Kinde Gottes
aufgegangen und mit dem Augenlichte nicht erloschen war.

Er durfte auch weiter die väterliche Fürsorge seines Gottes erfahren,

der ihm eine treue Lebensgefährtin in der Person einer
liebenswerten deutschen Lehrerin zuführte. Mit Hilfe der Kriegs-

301



beschädigtenunterstützung, des Gehaltes seiner Frau und der
Zuschüsse eines vermögenden Bruders in der Schweiz konnten sich
die beiden in Bad Salzungen ein trauliches Heim gründen und
glücklich und sorgenlos leben. Dann aber brach in das stille
Glück ihres Hauses die Sorge und das Herzeleid mit erschütternder

Gewalt hinein. Frau M.s Sehkraft und zugleich ihr Gehör
wurden immer schwächer, so daß ihr das furchtbare Geschick
drohte, beides mit der Zeit ganz zu verlieren. Doch hat sein
Glaube in diesen schweren Prüfungen und Anfechtungen standgehalten,

und Gott hat seine Hand schützend und schirmend über
ihn gehalten, daß es jetzt scheint, als ob er und seine Frau
wenigstens in Frieden weiterleben dürfen. Zwar ist er einsam
geworden und an Kränkungen hat es ihm infolge der judenfeindschaft

der letzten Jahre nie gefehlt; aber es hilft ihm dabei, daß

er von jeher die Stille mehr liebte als laute Geselligkeit, und immer
wieder bricht sein sonniges, heiteres Wesen durch alle Kümmernisse

hindurch.

Adolf Tannenbaum.

Eines Sonntags erschien in der Bibelstunde der Freunde Israels
in Leipzig ein jüdischer Mann mit einem auffallend anziehenden

Gesicht, das stark an die Züge des üblichen Christusbildes
erinnerte. Nach Schluß der Bibelstunde fragte ich ihn, wie er den

Weg zu uns gefunden habe, und er erzählte mir da: Er sei schon
in verschiedene christliche Versammlungen gegangen, zuletzt in
eine solche der Heilsarmee. Da er nicht knieend mitgebetet hatte,
habe ihn ein Offizier gefragt, er sei wohl kein Gläubiger, und auf
die Antwort: Er sei Jude und Theosoph, suche aber noch die Wahrheit,

habe dieser ihn an mich gewiesen. Zu meiner großen Freude
kam er auch die folgenden Sonntage wieder, weil er offenbar
irgendwie innerlich angepackt war.

Ich bat ihn dann für einen Sonntagabend zu Gaste in unser Haus,
wo damals — wie gewöhnlich an Sonntagabenden — einige
Studenten unsere Gäste waren. Im Laufe des Gespräches sagte er,
es sei ihm Bedürfnis, mich einen Blick in sein bisheriges Leben

302



tun zu lassen, weil er merke, daß ein neuer Lebensabschnitt für
ihn beginne. So erzählte er uns seinen Werdegang. Er stammte
vom Lande aus Kurhessen, wo sich damals noch zahlreiche ländliche

jüdische Gemeinden befanden. Er hatte als Knabe schon
einen unbändigen Drang zur Natur gehabt — eine Erscheinung,
die man selten bei Juden findet —, sei häufig aus dem jüdischen
Religionsunterricht, der ihn abstieß, in den nahen Wald gelaufen
und hatte dort seine Freude unter rauschenden Bäumen und an
rieselnden Bächen gehabt. Diese Liebe zur Natur begleitete ihn
auch auf seinen Wanderungen als Uhrmacherlehrling, zugleich
damit aber das Sinnen über die geheimnisvollen Hintergründe
der Natur und der Wunsch, aus ihrer stummen Sprache Ursprung
und Sinn des Lebens zu enträtseln. Er war in theosophische Kreise
geraten und hoffte nun, durch ihre aus Indien importierte
„Geheimwissenschaft" weitere Aufschlüsse zu erlangen. Aber je
länger, desto mehr enttäuschten und verwirrten ihn diese verworrenen
Spekulationen. So hätte er denn beim Christentum die Offenbarung

gesucht, die sie ihm nicht geben konnten, und auf diesem

Wege war er zu uns gekommen.

Nun sei es ihm bei uns in letzter Zeit wunderbar ergangen. Er
habe sich von Jugendsünden rein gehalten und habe mit Bewußtsein

nie eine Unwahrheit gesagt, auch nie einem Menschen oder
Tier mit Vorsatz ein Leid zugefügt; nun aber, seit er unsere
Bibelstunden besuche, fühle er sich trotzdem unrein. Und von Jugend
auf habe er das Judentum verabscheut und deshalb seinen jüdischen
Namen Aron in Adolf umgewandelt. Jetzt aber fühle er sich doch
wieder als Glied dieses Volkes. Beides war für mich ein Beweis,
daß hier der Geist Gottes am Werke war, eine suchende Seele
in alle Wahrheit zu leiten.

In seiner stillen, tiefen Art wuchs er weiter in den Glauben hinein.
Aber die Prüfungen blieben nicht aus. Zunächst gaben ihm
gewisse Christen Ärgernis, die sich mit einem höchst unangebrachten

und törichten Bekehrungseifer auf ihn warfen, ohne ihm durch
ihre Persönlichkeit ein Zeugnis des Geistes und der Kraft geben
zu können. Dann kam der Krieg; und er, dem es unmöglich war,

303



Fleisch zu essen oder Menschen zu töten, wurde zum Kriegsdienst
einberufen. Nach längerer Zeit traf ich ihn wieder in Zivilkleidung.

Er war entlassen und zeigte mir seinen Entlassungsschein,
der als Grund dafür „insanitas mentis" angab, was er nicht
verstand. Ich merkte aber, daß er in der Tat das seelische
Gleichgewicht unter den Qualen verloren hatte, die er innerlich und
äußerlich tum seiner besonderen Einstellung willen hatte erdulden

müssen.

Er entschwand mir wieder für längere Zeit, während welcher er
auf Helgoland arbeitete, bis ich ihn eines Tages in Leipzig wiederfand.

Er hatte sich bei einer einfachen älteren Frau eine Schlafstelle

gemietet und wieder angefangen, seinem bescheidenen
Erwerb durch Uhrenreparaturen nachzugehen. Da aber die Wirtin
krank geworden war, widmete er sich hauptsächlich ihrer Pflege
und zwar in der rührendsten und selbstlosesten Weise. Zu meinem
Erstaunen sah ich bei meinem Besuch durch das ganze Krankenzimmer

Zwirnfäden gezogen, an denen Papierschnitzel befestigt
waren, die sich bei offenem Fenster im Luftzug bewegten. Auf
meine Frage, was dies zu bedeuten habe, erklärte er mir, er wolle
damit die Kranke vor der Fliegenplage schützen, ohne die Fliegen
töten zu müssen. Die Kranke wußte nicht genug seine zarte

Fürsorge zu rühmen, die sich nicht bloß auf ihr leibliches, sondern
auch auf ihr seelisches Wohl erstreckte. Zu uns aber kam er nicht
mehr, weder in unsere Bibelstunden, noch in unser Haus.

Nach geraumer Zeit erfuhr ich, daß er nicht mehr in Leipzig,
sondern in ein katholisches Kloster in Hessen eingetreten sei. Sicherlich

hat Gott ihn damit auf den rechten Weg und zu einem christlichen

Leben geführt, wie es seiner besonderen Art entspricht, die
an den heiligen Franziskus erinnerte, und in dem sich seine besonderen

Gaben in Stille und Frieden entfalten können. Mir persönlich

wäre es natürlich eine große Freude gewesen, wenn ich ihm
mit der Taufe das Siegel der Gotteskindschaft hätte aufdrücken
können und wenn er ein Glied unserer kleinen Leipziger Herde
geworden wäre. Aber weil ihm der Entschluß, in die Nachfolge
Jesu einzutreten, durch die Berührung mit unserer Mission ge-

304



schenkt wurde, ist doch zwischen ihm und uns ein Band geknüpft,
das uns für die Ewigkeit verbindet, und das mir ein Recht gibt,
ihn unter die Zahl der „Söhne" einzureihen, „die mir der Herr
gegeben hat, zu einem Zeichen und Wunder in Israel".

Henry Seligmann.
Das Gleiche gilt von dem jungen Hamburger H. S., der zu uns
geführt wurde, nachdem der Geist Gottes sein Herz bereits dem
Evangelium geöffnet hatte. Er war im Austausch für einen
dänischen Fachgenossen als Buchbinderlehrling nach Odense in Dänemark

gekommen, und dort hatte ihn der gute Hirte gefunden. Im
fremden Lande, das ihm zur inneren und äußeren Heimat werden
sollte, fand er Kost und Logis bei zwei frommen Damen. In seinem
Zimmer hingen christliche Bilder und gar das Bild des Gekreuzigten.

Das ertrug sein jüdisches Empfinden nicht; er ließ sie
fortschaffen. Das änderte aber nichts an der liebevollen Fürsorge
der Frauen für ihren Hausgenossen; nur daß sie, die schon längst
warme Freundinnen der dänischen Judenmission waren, jetzt, da
sie in ihm einen Sohn Israels erkannt hatten, sich der ganz
persönlichen Aufgabe bewußt wurden, die Gott ihnen mit diesem
jungen Manne gegeben hatte. Sie haben sie in vorbildlicher Weise
erfüllt, nicht durch viel Worte und plumpe Bekehrungsversuche,
die so oft jüdische Herzen dem Evangelium verschließen, sondern
zunächst durch eine sich immer gleichbleibende mütterliche
Fürsorge, die ihm zu einer Offenbarung göttlichen Geistes wurde.
Als sie die Zeit gekommen erachteten, daß er sich zu Christus
hingezogen fühlte, forderten sie ihn auf, sie zum Gottesdienste
in der Kirche zu begleiten, der auf sein empfängliches Gemüt
umso mehr Eindruck machte, als ihn die jüdischen Gottesdienste
immer unbefriedigt gelassen hatten. Dazu kamen mehrere
Vorträge des bedeutenden norwegischen Erweckungspredigers und
kirchlichen Führers Professor Hallesby, die er in Odense hörte
und die ihn aufs tiefste ergriffen. In der christlichen Atmosphäre
des Hauses aber, in dem er lebte und immer mehr die Stellung
eines Pflegesohnes einnahm, konnte sein Glaube still und
ungestört Wurzel schlagen und wachsen von einer Klarheit zur an-

305



deren. Seine beiden Pflegemütter verfolgten diese Entwicklung
mit dankbarer Freude; und im Bewußtsein ihrer Verantwortlichkeit

für das leibliche und geistliche Wohl dieses Sohnes, den Gott
ihnen geschenkt hatte, und mit liebevollem Verständnis für seine
Begabung und seine Interessen machten sie ihm den Vorschlag,
ihn auf ihre Kosten in Leipzig auf der Buchhändlerlehranstalt
ausbilden zu lassen.

Dabei wirkte der Gedanke mit, daß sie ihn in Leipzig mir zur
geistlichen Obhut und zur Vorbereitung auf die Taufe übergeben konnten.

Dieses Vertrauen zu mir verdankte ich meiner sehr engen
Verbindung mit der dänischen Israelsmission, die ihre Missionsarbeiter

bei uns auf dem Institutum Delitzschianum hatte ausbilden
lassen, und bei deren Freizeiten und anderen Veranstaltungen ich
der dänischen Missiomsgemeinde bekannt geworden war.

Als der junge Mann nach Leipzig kam, fügte Gott es wieder so,
daß er auf der Suche nach einer Wohnung ein Zimmer bei einer
christlichen Frau fand, die unserem Missionskreise als eines ihrer
treuesten Mitglieder angehörte. Er sagte ihr zunächst nichts
davon, daß er an mich gewiesen sei; er hatte eine gewisse Scheu

vor der Mission, weil er wohl befürchtete, dadurch wieder in
Berührung mit jüdischen Kreisen zu kommen, oder auch, weil er
von früher her aus Hamburg ein Vorurteil gegen die dortige Mission

mitbrachte. Aber als er sich bei ihr erkundigte, an welchen
Pastor er sich wohl am besten wegen der Vorbereitung auf die
Taufe wenden könnte, nannte sie natürlich mit Freudigkeit mich
und führte ihn in unsere Bibelstunden ein. Er wurde auch so wenig
enttäuscht, daß ihm vom ersten Augenblicke an der TaufUnterricht

in unserem Hause und die Bibelstunden in unserem Bruderkreise

Heimatgefühl gaben. Es war eine schöne Aufgabe, die
junge empfängliche Seele in die Erkenntnisse des Heils, in die
Geheimnisse des Reiches Gottes und in das Leben und die Lehre
der Kirche einzuführen.

Die Taufe selbst empfing er seinem eigenen und dem Wunsche
seiner dänischen Freunde entsprechend in Odense. Mich, als
seinen geistlichen Vater und seine Hauswirtinnen in Leipzig und

306



Dänemark als geistliche Mütter, erwählte er zu Taufpaten. Nach

vollendeter Lehrzeit in Leipzig fand er eine sehr angenehme
Stellung in einer bedeutenden jüdischen Buchhandlung in Frankfurt
am Main; unter vielen Bewerbern wurde er gewählt. Als dann
aber die politische Umwälzung in Deutschland erfolgte, verlor
er seinen Posten und wäre nun, wie so viele andere jüdische
Christen, in die hoffnungsloseste Lage versetzt, wenn es seinen
Freunden in Dänemark nicht gelungen wäre, die Einreiseerlaubnis

für ihn zu erwirken und eine Stellung für ihn zu finden, freilich

nicht als Buchhändler, sondern wieder als Buchbindergehilfe
bei einer christlichen Verlagsfirma. Er hat sich aber in dieser
Stellung eine Existenz und nach seiner Heirat mit einer jungen
Dänin aus dem Kreise seiner christlichen Freunde ein eigenes
glückliches Heim gründen können.

Heinrich Rosenbaum.

Heinrich Rs. Name war mir zuerst bekannt geworden durch seine
kleine Schrift „Juden mosaischer Konfession und christlicher
Konfession", in der er die Judenchristen aller Welt aufrief, sich
zusammenzuschließen und ihre Aufnahme in die große zionistische
Organisation als gleichwertige Glieder ihres Volkes durchzusetzen.
Diesen Appell ließ ich seinerzeit in „Saat auf Hoffnung", 1922,
S. 120ff., erscheinen, und es knüpfte sich daran eine lebhafte
Korrespondenz mit dem Verfasser. Aber erst die persönliche Begegnung

mit ihm verschaffte mir tiefere Blicke in die innere Entwicklung

dieser merkwürdigen Persönlichkeit.

Er hatte während seiner Jugendzeit in Galizien jenen bei
dortigen Juden nicht ganz seltenen geheimnisvollen, mit ängstlicher

Scheu gemischten Zug zu dem gekreuzigten Heiland der
Christen gehabt, dessen Bild ihm auf Schritt und Tritt begegnete,
und den er doch zu verabscheuen gelehrt war. Später verlor er
im Strome des Lebens jeglichen Glauben. Der Zionismus, der
damals zuerst die Herzen der jungen Generation ergriff und
begeisterte, schien ihm Ersatz dafür geben zu können; er wirkte
forthin eifrig für die nationale Sache Israels.

307



Im Weltkriege reiste er aus Deutschland, das ihm eine zweite
Heimat geworden war, nach Galizien, um seine während der
Kriegswirren verschollene Mutter aufzusuchen. Bei der Einnahme
Lembergs durch die Russen fiel er ihnen in die Hände und wurde
eingekerkert. Im Gefängnis holte er sich die Ansteckung zu der
schweren Typhuserkrankung, die ihn dem Tode nahebrachte. Als
er da zwischen anderen Kranken und mit dem Tod ringenden
Gefangenen lag, ging ihm die Herrlichkeit Christi auf sowohl in
der Liebe, mit der katholische Schwestern und Priester aufopfernd
und ohne Todesfurcht die Kranken pflegten und trösteten, wie
auch in dem kindlichen Glauben, mit dem einfache ruthenische
Bauern ihre Seele Gott im Gebet befehlen konnten.

Nachdem er Gesundheit und Freiheit wiedererlangt hatte, gehörte
sein Herz dem Heiland, in dem er nun sein eigenes wie das Heil
seines geliebten Volkes sah. Er war nach Rumänien übergesiedelt,
um sich dort eine neue Existenz zu gründen. Ich begegnete ihm
persönlich, als ich im Winter 1916/17 nach Bukarest reiste, um
die dortigen Mädchenschulen der englischen Judenmission im

Auftrage der deutschen Militärverwaltung des Landes in unsere
Leitung und Verantwortung zu übernehmen. Ich werde niemals
die Stunden vergessen, da wir im Biukarester Diakonissenhaus
oder auf Spaziergängen unter dem winterlichen Sternenhimmel
Gedankenaustausch pflegen konnten.

Seiner Frömmigkeit merkte man den katholischen Einfluß an. Sie
nährte sich mehr an Johannes als an Paulus, mit dem er noch
nicht ganz fertig werden konnte. Aber Gott hat seit jenen Tagen
nicht aufgehört, an seiner Seele zu arbeiten — nicht am wenigsten
wohl durch den Verkehr und die Bibelstunde im Diakonissenhause.
So hat er in Frieden und als ein Überwinder heimgehen dürfen.
Davon zeugt der letzte eigenhändig geschriebene Gruß von ihm,
der mir von unbekannter Seite aus Bukarest gesandt wurde. Der
Gedanke, daß dieser begabte und edle Mann, der nach Menschenermessen

noch so viel als Zeuge Christi hätte wirken können,
auf der Höhe seines Lebens abberufen wurde, ist schmerzlich.
Aber er kann nicht den Dank gegen Gott ersticken, der sich an

308



ihm verherrlicht und ihn zu sich genommen hat, ehe die große
Trübsal über Israel hereinbrach.

Hier der Abschiedsgruß des lieben Heimgegangenen :

An meine Verwandten, Freunde und Bekannten!

Nur noch wenige Tage werde ich hienieden wallen. Dann werde
ich hinweggenommen werden. Doch ist es nicht ein Scheiden
für immer. Wir werden uns ja bald wiedersehen! Wiedersehen,

wie wir hoffen, als Kinder Gottes bei unser aller Vater
— wiedersehen, wie wir hoffen, im selig verklärenden Schauen
des Vaters, im Frieden und Ruhe spendenden Angesicht des

Sohnes, im kräftig erleuchtenden Anblick des heiligen Geistes.
Deshalb seien meine Worte des Abschieds kurz, und nicht
trauriger oder pathetischer Art. Sondern Euch allen rufe ich zu:
Mögen wir uns bald im himmlischen Jerusalem wiederbegegnen!
Gott gebe uns seine Gnade hierzu!

Euch allen meine liebevollen Grüße in Gott, dem Dreieinigen

Heinrich Rosenbaum.

Nachträglich erfuhr ich aus Bukarest, daß er katholisch getauft
worden war und sich nach seiner Taufe in der Umgebung des
Bischofs in Jassy aufgehalten hatte. Gestorben aber ist er einsam
in seiner Privatwohnung. Die Juden haben sich beeilt, seine Leiche
auf dem jüdischen Friedhofe zu begraben, und ihre Blätter haben
dem Heimgegangenen Nachrufe gewidmet, in denen sein Leben
bis zu seiner Bekehrung als das eines völkischen Helden gefeiert
wurde. Es wurde dabei auch nicht unterlassen, die Behauptung
aufzustellen, er habe vor seinem Tode widerrufen — ein Manöver,
das gern angewandt wird, wenn namhafte Juden sich bekehrt
haben. Ob die Katholiken auf dem Wege des Prozesses erreicht
haben, daß seine Leiche später auf dem katholischen Friedhofe
bestattet wurde, ist mir nicht bekannt. Er aber ist dem Kampf
entnommen und eingegangen zu seines Herrn Freude, in die Ruhe
des Volkes Gottes.

309



Joseph Lapin

Endlich muß ich hier noch eines Mannes gedenken, der in
besonderem Sinne ein Schmerzenskind geworden ist, nicht etwa
weil er bloß auf halbem Wege stehen geblieben war — wie so
manche andere —, sondern zu Christus gekommen war und doch
verloren ging. Und ich kann nicht an ihn denken, ohne mir
den Vorwurf zu machen, daß an diese Seele wohl viel Liebe, aber
zu wenig Ringen in aufopfernder weiser Fürsorge und mit starkem
Gebet gewendet ist. In seinem Charakter lagen unbegrenzte
Möglichkeiten zu allem Göttlichen, aber auch zu allem Dämonischen.
Es gilt hier von einer einzelnen Persönlichkeit, was einmal ein

Frankfurter Pastor als seine Erfahrung mit der Judenschaft im

allgemeinen aussprach. Und Jesu Wort: „Diese Art fährt nicht
aus, denn durch Beten und Fasten" erhält wohl bei dieser Art
von Menschen seine besondere Bedeutung.

Als L. aus Rußland zu uns kam, lag trotz seiner Jugend bereits ein

von Schuld und Leid bewegtes Leben hinter ihm. Als „Jeschiwa-
Bocher" (Schüler der Hochschule des Gesetzes) mußte er hinaus
in den russisch-japanischen Krieg, und die furchtbare, verhängnisvolle

Niederlage des russischen Heeres als Mitkämpfer
erleben. So wurde er auch nach dieser Katastrophe in den Strom
der Revolution von 1905 hineingerissen und nahm tätigen und
leidenschaftlichen Anteil daran, der ihn mit einer Masse von
Revolutionären in das berüchtigte Gefängnis der Peter-Pauls-Festung
in Petersburg brachte. Von dort durch ein geschicktes Manöver
entwichen, wurde er unstet und flüchtig und kam über die Grenze
nach Deutschland. Er schrieb an mich von Berlin aus, wo er in
der jüdischen Brockensammlung einen äußerst dürftigen Erwerb
fand. Das jüdische Leben aber, mit dem er dort in Berührung
kam, stieß ihn im höchsten Grade ab. Seine Gedanken wurden
dadurch wohl umsomehr in eine religiöse Richtung gelenkt und
der Entschluß in ihm reif, die Rettung aus innerer und äußerer
Not bei der Liebe der Christen zu suchen. Er bat mich schriftlich,
ihm zu helfen, daß er ein neues Leben auf christlicher Grundlage
beginnen könne.

310



Ich lud ihn daraufhin ein, nach Leipzig zu kommen, und
verschaffte ihm zunächst eine Stellung in der dortigen Brockensammlung

der Inneren Mission. Die liebevolle Behandlung, die er dort
erfuhr, und der Einfluß christlichen Geistes in unserem kleinen
Kreise und in unserem Hause halfen ihm dazu, sein stolzes Herz
und seinen leidenschaftlichen Sinn gefangen zu geben unter den
Gehorsam Christi. Und da er sich außerdem an geistiger
Begabung weit über den Durchschnitt erhob, war die Zeit der
Vorbereitung auf die Taufe nicht bloß für ihn selbst, sondern auch

für mich eine gesegnete Zeit. Wie tief er in die Erkenntnisse des
Heils eingedrungen war, zeigte sich zu meiner dankbaren Freude,
als er in der Luther-Kirche vor der Gemeinde vom Pfarrer Dr.
Jeremias einer Prüfung unterzogen wurde, ehe ich ihm die Taufe
erteilte. Auf die gewiß nicht ganz leichte Frage: „Was ist denn

eigentlich Glauben"? gab er nach kurzem Besinnen die freudige
Antwort: „Hingabe an den Herrn".

Daß das bei ihm nicht bloß etwas Angelerntes, sondern seines
Herzens Meinung war, hatte er Gelegenheit zu beweisen, als er
nach seiner Taufe von den Neuendettelsauer Anstalten als Pfleger
für Geisteskranke und Nervenleidende auf dem Bruckberg
angenommen wurde. Es zeigte sich da, welche ans Wunderbare
grenzende Macht über solche Kranke er besaß. Neben seiner tatkräftigen

Energie aber offenbarten sich in dieser Zeit auch die
zarteren Seiten seines Wesens und Gemütes, wie es in dem Umgang
mit den Kranken, so in seinem Verhältnis zu uns. Er hatte eine
starke und echte Liebe zu uns, die sich u. a. in einem dichterischen
Gruße voll Zartheit und Kindlichkeit an unsere kleine älteste Tochter

ausdrückte, die er besonders liebte.

Leider gab es immer wieder Zusammenstöße zwischen ihm und
den Schwestern in Neuendettelsau, denen er zu selbständig und
oft zu eigenmächtig handelte, so daß seines Bleibens in
Neuendettelsau auf die Dauer nicht war. Ich empfahl ihn unserm
judenchristlichen Freunde Segall in London, der sich seiner dort
annehmen wollte. Dort aber entdeckten ihn russische Revolutionäre

und suchten ihn als früheren Genossen wieder in ihre
Kreise hineinzuziehen. Es ist ihnen das wohl auch gelungen, denn

311



nach einiger Zeit war er von London verschwunden, und niemand
wußte wohin.

Nach längerer Zeit kam kurz vor Weihnachten ein Brief aus Budapest

zu mir, geschrieben von einem dortigen älteren Judenchristen,
der mir mitteilte: L. habe, weil ihm dort Beamte des russischen
Geheimdienstes auf den Fersen gewesen seien, einen Selbstmordversuch

begangen ; es sei ihm, dem Schreiber des Briefes, zu dem

er sich geflüchtet hatte, gelungen, ihn von dem Gifte zu befreien,
und nun habe L. ihn ersucht, mich inständig zu bitten, daß er
wieder nach Leipzig kommen dürfe. Es traf sich so, daß er gerade
bei uns ins Zimmer trat, als wir mit unseren Leipziger
Judenchristen Weihnachten feierten, und in ihrer Gegenwart schämte

er, der stolze Mann, sich nicht, als verlorener Sohn vor mir
niederzufallen und mich unter Tränen um Verzeihung und Rettung zu
bitten. Dies Bild bleibt mir immer unvergeßlich, wie es damals
auch die kleine judenchristliche Weihnachtsgemeinde aufs Tiefste
erschütterte.

Es war nicht schwer, für ihn wieder eine Stellung als Pfleger in
einer Nervenheilanstalt in der Nähe von Leipzig zu finden. Der
Chefarzt sprach sich in höchstem Grade anerkennend über ihn aus,
und ich lebte in der Hoffnung, daß der tiefe Fall, den er getan,
ihm zum Segen werden könne für sein ferneres Leben, als ein

Warnung vor der dunklen Macht, die vor seines Herzens Tür
lauerte. Aber nach einiger Zeit war er wieder verschwunden;
man hatte ihn mit einem weiblichen Wesen gesehen und glaubte
in Erfahrung gebracht zu haben, daß er nach Konstantinopel
abgereist sei. Seitdem ist er für immer von uns gegangen, wohl
ins alte Wesen zurückgefallen und darin untergegangen; oder er
irrt noch unstet und flüchtig auf der Erde umher.

Suchende Seelen.

Es gehört zu den schmerzlichsten Erfahrungen in der Mission
unter Israel, daß man nicht selten Seelen begegnet, die sich zu
Christus gezogen fühlen — oft stärker als solche, die zu ihm ge-

312



kommen sind — und denen doch die Tür des Glaubens nicht
geöffnet wurde, weil sie nicht „Gewalt zu tun vermochten, um
das Himmelreich an sich zu reißen" (Matth. 11,12) und nicht
bereit waren, auch das Letzte an Ihn oder ium Seinetwillen
dranzugehen. Einiger solcher Gestalten möchte ich hier noch gedenken,

weil ich in besonderem Maße um ihre Seele gerungen habe,
und sie mir deshalb ans Herz gewachsen waren, mehr als mancher
meiner getauften Christen.

Eine solche Erfahrung machte ich bereits im ersten Jahre meiner
Missionstätigkeit, als ich noch vor meiner Abordnung für den

norwegischen Missionsdienst in Galatz vom Februar bis November

1892 in Braila mein zukünftiges Arbeitsfeld kennenlernte. In
einer öffentlichen Versammlung für Juden, die ich in der dortigen
deutschen Schule hielt, wurde ich von einem jungen Juden heftig
angegriffen. Nachdem ich ihm entgegnet hatte, bat mich einer der
Anwesenden, auch seinerseits dem jungen Manne ein Wort sagen
zu dürfen. Er zwang ihn zu dem Eingeständnis, daß er in
Wirklichkeit nichts glaube, und darum umsoweniger Recht habe,
anderer Glauben herabzusetzen. Wenn er das Christentum kennte,
wie er, der Sprecher, es kennengelernt habe, dann würde er nicht
so töricht davon reden, sondern Gott bitten, daß er ihm den Glauben

frommer Christen schenken möge. Ich sprach hinterher mit
dem Manne, einem jüdischen Lehrer, dankte ihm für sein Zeugnis

und fragte ihn, ob er selbst etwa Christ sei, was ich aus seinen
Worten schließen müsse. Nein, sagte er, das sei er leider nicht;
er habe zwar das Christentum in seiner schönsten Gestalt in Korntal

in Württemberg kennengelernt und könne es nicht ertragen,
wenn herabsetzend davon gesprochen würde; aber zum Glauben
sei er nicht gekommen. Auf meine Frage, was ihm wohl im Wege
stehe, erzählte er mir: er sei als einziges Kind aufgewachsen und
habe immer seinen Willen bekommen; diesen zu opfern und sich

ganz und unbedingt unter den Willen eines Herrn zu beugen, wie
es doch von einem Jünger Jesu gefordert werden müßte, das
vermöchte er nicht. Ich hörte später, daß er leidenschaftlicher
Schachspieler war, ganze Nächte durch spielte und seinen Beruf
vernachlässigte. Er hat deshalb seine Stellung in Galatz verloren

Judaica, Bd. III, 4

313
5



und soll dann an einem anderen Orte, völlig haltlos geworden,
an seiner Leidenschaft zugrunde gegangen sein.

Eine andere Oestalt dieser Art war ein junger Mann, der aus Ga-
lizien nach Leipzig kam, teils getrieben von dem Verlangen vieler
junger Juden des Ostens, die „Welt" kennen zu lernen, teils um
den Spuren eines Verwandten nachzugehen, der aus der Heimat
verschwunden war, weil er um seines Glaubens willen als
Abtrünniger ausgestoßen und verfolgt wurde. Man wollte dem jungen

Manne keinen klaren Bescheid geben, welcher Art der Abfall
des Vetters gewesen und weshalb die Eltern, um ihn trauernd
wie um einen Gestorbenen, zur Ede gesessen seien. Das hatte
ihn umso neugieriger gemacht. Er wandte sich nach Leipzig, an
einen anderen Verwandten mit der Bitte, ihm bei seinen
Nachforschungen zu helfen. Gerade dieser aber war seit einiger Zeit
als einer der ersten durch Mitglieder des C.V.J.M. mit uns in
Berührung gekommen und kam freudestrahlend zu mir, um mir
mitzuteilen, daß er den jungen Verwandten an mich gewiesen habe,
ohne ihm schon etwas von seinen nahen Beziehungen zur Mission

zu sagen. So kam der junge Mann zu uns, und seine anfängliche

Schüchternheit wich sehr bald. Er besuchte unsere
Bibelstunden und ließ sich bei regelmäßigen Besuchen in unserm Hause

gerne von mir in das Evangelium einführen. Wir waren im Lesen
des Matthäusevangeliums bis Kapitel 10 gekommen und hatten
länger über das schwere Wort Jesu (V. 37) gesprochen: „Wer
Vater oder Mutter mehr liebt denn mich, der ist mein nicht wert".
Danach blieben seine Besuche aus. Er kam nur noch, um
Abschied zu nehmen und erzählte mir, daß er am selben Tage, als wir
jenes Wort Jesu gelesen hätten, einen Brief seiner Mutter
erhalten habe, die ihn beschwor, da draußen in der Fremde nicht
auf die selben Wege zu geraten wie sein Vetter; er würde sonst
die grauen Haare seiner Eltern mit Herzeleid in die Grube bringen.

Nun könne er es nicht mehr ertragen, Christus noch mehr
Gewalt über sein Herz gewinnen zu lassen. Als ich ihn zur Haustür

begleitete, überwältigte ihn der Schmerz des Abschiedes, und
nachdem er mir gedankt und Grüße an die Leipziger Freunde
aufgetragen hatte, von denen ihm viel Liebe erwiesen war, schloß

314



er mit den Worten : „Ich habe durch einen Spalt in der Tür in einen
hell erleuchteten Raum geblickt, aber hineinkommen kann ich
nicht''. Ich wies ihn noch auf das Wort Jesu hin: „Wer da sucht,
der findet, wer da anklopfet, dem wird aufgetan". Er ist von

Leipzig abgereist, und ich habe ihn nie wieder gesehen.

Noch tragischer war vielleicht ein anderer Fall dieser Art, der
mir in späteren Jahren in Leipzig begegnete. In dem christlichen
Studentenblatt „Die Furche" hatte ich einen Artikel über unsere
Aufgabe an den Juden veröffentlicht. In derselben Nummer dieses

Blattes erschien die Besprechung des Buches eines modernen
jüdischen Verfassers, Dr. Paul A. Das gab diesem Veranlassung,
an mich zu schreiben und mich zu bitten, ihm zur Klarheit in einer
Frage zu verhelfen, die ihn nicht zur Ruhe kommen lasse; er habe
sie schon mehreren protestantischen und katholischen Geistlichen
vorgelegt, ohne daß sie ihm gelöst wäre: die Christusfrage. Nun
wolle er es noch einmal mit mir versuchen, da es doch meine
besondere Aufgabe sei, Juden zu bekehren.

Ich antwortete in dem Sinne, daß ich zwar gerne ein Wegweiser
für suchende Seelen sein wolle, daß ich aber ihn so wenig wie
andere Fragesteller bekehren könne, selbst wenn ich ein Engel
vom Himmel wäre. Ich stände ihm gern zu Diensten, wenn er
mir offen darlegen möchte, was ihm in dieser Frage Schwierigkeiten

bereite. In seinem Antwortbriefe erzählte er mir dann, daß

er als junger Mann eine solche Verehrung für Jesus gehabt habe,
daß er es nicht hätte ertragen können, wenn von Ihm wie von
einem anderen Menschen oder gar herabsetzend geredet sei. Seither

wäre es anders geworden; Christus lasse ihm auch jetzt keine
Ruhe, aber er graute sich jetzt vor ihm angesichts solcher
Forderungen wie der, daß er sein Leben verlieren solle, um das Leben
zu gewinnen, oder daß er als Jesusjünger sich das rechte Auge
ausreißen solle, wenn es ihn ärgere. Der Mann hatte verstanden,

daß das Kommen zu Jesus durch das enge Tor der Buße und
das Leben mit ihm auf den schmalen Weg der Selbstverleugnung
und Heiligung führt. Und diesen Ernst des Evangeliums durfte
ich ihm ja nicht abschwächen. Trotzdem hatte er Zutrauen zu mir
gefaßt, und wir kamen uns persönlich näher durch einen Besuch,

315



den ich ihm in seinem Hause in der Nähe von Dresden machte.
Er hatte dem sogen. Prager Dichterkreise angehört, aus dem eine
Anzahl bedeutender jüdischer Schriftsteller hervorgegangen ist;
er selbst war in die expressionistische Richtung hineingekommen,
eine Krankheitserscheinung der damaligen Zeit, für die seine
zerrissene und kranke Seele ebenso disponiert war wie für den
Kommunismus.

Eines Tages besuchte er mich auf meinem Bureau in Leipzig und
äußerte wieder beim Abschied wie schon öfters: „Herr Pastor,
Sie hoffen, daß Sie mich noch zum Glauben bringen können; aber
es bleibt eine unerfüllte, wenn auch schöne Hoffnung". Am
Nachmittag desselben Tages wurde mir ein Zettel von ihm mit einigen
Bleistiftzeilen gebracht; er bat mich dringend, ihn im Hotel zu
besuchen, wohin man ihn gebracht habe, nachdem er auf dem
Wege zur Universitätsbibliothek einen Herzkrampf erlitten habe.
Als ich zu ihm eintrat, streckte er mir mit fieberglühenden Augen
die Hände entgegen. Er habe mich gebeten zu kommen, weil er
das Bedürfnis habe, sein Herz durch eine Beichte vor mir zu

erleichtern, nachdem er die Hand des Todes gefühlt habe. Nach
dieser Beichte verstand ich besser, warum ihm das Wort des Herrn
vom Ausreißen des rechten Auges Grauen eingeflößt hatte, ich
kann nur soviel andeuten, daß irdische Liebe der göttlichen Liebe
im Wege stand. Es gelang mir, ihn zu überreden, in unser Haus
zu kommen und sich von uns pflegen zu lassen. Als der
Sonnabend kam, sagte ich ihm, daß wir nach der schönen jüdischen
Sitte unseren Sabbat am Vorabend mit einer besonders
feierlichen Hausandacht zu beginnen pflegten; er brauche aber nicht
daran teilzunehmen, wenn es ihm peinlich wäre. Nein, er sei
dankbar dafür. So beteiligte er sich auch sehr lebhaft an der
Aussprache über die Sonntagstexte, hörte mit freudiger Verwunderung,

wie alle Hausgenossen von der Hausmutter bis zum
Dienstmädchen aufsagten, was sie freiwillig an Psalmen, Kirchenliedern
oder Katechismusstücken auswendiggelernt hatten, und beugte
auch mit uns die Knie zum Gebet. Als er am nächsten Tage
heimreisen konnte, dankte er uns mit tiefer Rührung, besonders auch
dafür, daß er an der Sabbat-Abend-Andacht hatte teilnehmen dürfen.

316



Seitdem hing er mit großer Liebe an mir und benützte jede
Gelegenheit, mich zu treffen, wenn ich nach Dresden kam. Ich
bewahre als Andenken an ihn ein schönes Gemälde des Kreuzgangs
am Dom zu Meißen, das sicherlich zu den wertvollsten Stücken
seines bescheidenen Haushaltes gehörte und das er mir zu
Weihnachten verehrte. Aber den Frieden fand er nicht, den seine kranke
Seele suchte. Ob er untergegangen ist in den Fluten des Hasses,
der sich über alles Jüdische in unserem Vaterlande ergossen hat?
Oder ob ihm etwa der Herr auf diesen Fluten wandelnd im
nächtlichen Dunkel der Trübsal erschienen ist, und er seine
rettende Hand ergriffen hat? — ich weiß es nicht; auch er ist mir
entschwunden.

Aber vergessen kann ich auch solche Menschen nicht; und Er,
der barmherzige Hirte, wird sie nicht aus seinen Augen lassen und
in manchen von ihnen das gute Werk vollenden können, das er
in ihnen angefangen hatte. Die furchtbaren Trübsale der letzten
Zeit, die über das jüdische Volk gekommen sind1, werden die Spreu
von dem Weizen sondern, und was an dieser Saat auf Hoffnung
als echt erfunden wird, zum Segen werden lassen, als einen

heiligen Samen (Jes. 6,13).

Literatur

Koppel S. Pinson: Essays on Antisemitism, Jewish social studies,
Publications No. 2, 269 S. Conference on Jewish Relations, New
York 1946.

Diese Sammlung von Aufsätzen verschiedener Autoren erscheint bereits in
zweiter erweiterter Auflage seit 1942. Es ist erfreulich, daß man jenseits
des Großen Ozeans dem Antisemitismus, dieser Geißel der modernen Völker,
so große Aufmerksamkeit schenkt und sich so eingehend mit ihm auseinandersetzt

wie es hier geschieht. Wer diese Aufsätze liest, dem wird freilich
auch klar, wie verschieden man heute über den Antisemitismus und die
Möglichkeit seiner Überwindung denken kann. Dieweil der eine glaubt,
die Ausmerzung des Antisemitismus sei einfach ein Problem der
Erziehung („The problem of the Jew, we repeat, howewer, is not so much
the problem of the Jew as the problem of humanity, of society as a whole
which must be educated toward more rational attitudes". S. 56), hält der

317


	Saat und Hoffnung : Lebensbilder jüdischer Christen

