Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 3(1947)

Artikel: Samuel Felix Guntzburger, ein christlicher Theologe aus dem Volke
Israel

Autor: Staehelin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

es (und darin behidlt Mk. 8,37 recht!) kein Losegeld, das ein
Mensch von sich aus darbringen konnte, sondern eine von Gott
selbst geordnete Ersatzzahlung (ascham Jes. 53,10) — das frei-
willige, unschuldige Sterben des Menschensohns. Es ist in Gottes
Augen wertvoller als alle anderen Losegelder, als Geld, gute Wecke,
Verdienst der Vater, Tod der Mairtyrer. Denn es gilt auch jim
Endgericht und auch fiir die, von denen man sagte, daB es fiir
sie kein Losegeld gebe, fiir die woddoi, die Volker der Welt. Es
hat solche Macht, weil es Leben von Gott und mit Gott ist 46,
das hier in den Tod gegeben wird.

In dieser Schrankenlosigkeit des Losegeldes offenbart sich die
Schrankenlosigkeit der Liebe Gottes.

Samuel Felix Giintzburger,
ein christlicher Theologe aus dem Volke Israel

von Prof. Dr. ERNST STAEHELIN in Basel.

1.

In seiner 1768 in Basel erschienenen ,,Sammlung Jiidischer Ge-
schichten, welche sich mit diesem Volk in dem XIII. und fol-
genden Jahrhunderten bis auf MDCCLX in der Schweitz von
Zeil zu Zeit zugetragen‘‘, nennt der Ziircher Pfarrer Johann Caspar
Ulrich im ,,Verzeichnuss derjenigen Proselyten oder Personen aus
dem Judenthum, welche sich zur Christlichen Kirche bekennet
und in der Schweitz den Heil [igen] Tauf empfangen haben‘‘, auch
den aus Prag stammenden Baruch bzw. Samuel Felix Giintz-

3 5 1ff.

44 46, 41.; 48,8; 55,4; 62, 1. 3. 6. 9; 63, 1—11.

4 P Billerbeck 1 S, 481—483, ferner S. Dt. 33,21 (ebd. I S. 483).
46 J Schniewind im ,Neuen Testament deutsch® I zur Stelle.

264



burger!. Ferner geschieht des Mannes kurz Erwihnung in J. F. A.
de le Rois dreibindigem Werke iiber: ,,Die evangelische Christen-
heit und die Juden‘‘2, in Arthur Wolfs Schrift iiber: ,,Die Juden
in Basel‘“? sowie in Achilles Nordmanns ,,Geschichte der Juden in
Basel‘‘4, Endlich widmet ihm der Verfasser dieses Aufsatzes in
seinem Buch: ,,Johann Ludwig Frey, Johannes Grynaeus und das
Frey-Grynaeische Institut in Basel‘‘ einige Zeilen 5.

Sonst ist, soviel wir sehen, nichts iiber Giintzburger geschrieben
worden. Es sei deshalb gestattet, auf den folgenden Blittern seine
nicht uninteressante Gestalt der Vergessenheit zu entreiBen.

2

Baruch Giintzburger! wurde, wie er in einer autobiographischen
Skizze berichtet2, am 13. Januar 1716 in Prag? als Sohn des Rabbi
Simeon Giintzburger ,,an das Licht dieser Welt gebohren‘‘. Sein

1 8. 3111{.; ein Faksimile-Druck des Werkes erschien 1922 bei Louis Lamm
in Berlin; iiber Ulrich und seine ,Sammlung‘ vgl. 1. Paul Wernle: Der
schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, 1. Bd.,, 1923, S. 467;
2. Lothar Rothschild: Johann Caspar Ulrich von Ziirich und seine ,Samm-
lung jiidischer Geschichten in der Schweiz®, 1933.

2 Erschienen 1884 bis 1899; der Passus iiber Giintzburger steht in Bd. 1,
S. 409 f.

3 Erschienen 1909; der Passus iiber Giintzburger steht auf S. 13f.; die
Schrift Wolfs behandelt den Zeitraum von 1543 bis 1872.

¢ In ,Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde®, Bd. 13, 1914,
S. 117; die Darstellung Nordmanns umfaBt den Zeitraum von 1397 bis
1875; die frithere Zeit schildert M. Ginsburger in seinem Aufsatz: , Die
Juden in Basel (ebenda, Bd. 8, 1909, S. 315 ff.).

5 Erschienen 1947; der Passus iiber Giintzburger steht auf S. 91 f.

1 Uber die aus der bayrischen Stadt Giinzburg stammende Familie Giintz-
burger vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 7, 1931, Sp. 723; der Name wird
verschieden geschrieben, z.B. Ginsburg, Ginzburg, Giinsburg, Giinzburg,
Ginsburger, Ginzburger; in Beziehung auf den in diesem Aufsatz Behan-
delten begegnen die Formen Gintzenburg, Gintzburger und Giintzburger.

2 Im Anhang zu der unten zu nennenden ,,Christlichen Predigt‘‘ von Antistes
Johann Rudolf Merian.

8 Uber die alte und bewegte Geschichte der jiidischen Gemeinde von Prag
vgl. The Jewish Encyclopedia, Bd. 10, 1916, S. 153 ff.

265
Judaica, Bd. III, 4 2



Vater zog ihn auf ,sowohl zum Eyfer in der Jiidischen Religion
als auch zu den Studiis, und zwar mit solcher Wiirckung, dass
ich schon in meinen Kindesjahren die fiinf Biicher Mosis und an-
dere historische Biicher wohl verstunde‘‘. Nachdem er Vater und
Mutter verloren hatte, kam er im zwdolften Jahr seines Alters
auf die Hohe Schule der Juden nach Raudnitz in Bohment. Dort
horte er ,mit grosser Andacht und Fleiss‘‘ einen eben von Berlin
her berufenen Rabbi. Nach einem Jahr kehrte er nach Prag zu-
riick und feierte das Fest, ,,welches bey den Juden bey Erlangung
dieses Alters gebriuchlich ist, und von ihnen ,bar mizwa‘?, d. h.
ein Sohn des Gesatzes genennet wird, weilen ein solcher Jiingling
von nun an dem Gesatz unterworffen ist, das vorher nicht war*.

Wenige Wochen nach dieser Feier bezog Giintzburger die Hohere
Schule der Juden von Fiirth® und lag an ihr drei Jahre lang den
rabbinischen Studien ob. Nebst seinen Studien hatte er ,diesen
Nutzen, dass ich zuweilen mit einigen Christen umgienge und sie
viel angenehmer und auffrichtiger in dem Umgang befand, und
weilen ich auch keine Bilder bey ihnen sahe, stirckte mich die-
ses mehr, mit ihnen umzugehen, ich hielte bissweilen mit ihnen
Gespriach aus dem Alten Testament und befand, dass sie besser
darinn geiibet sind als viele auch gelehrte Juden, massen diese
zur Erkandtnuss der Schrifft als des wahren Worts Gottes wenig
Zeit anwenden und von Jugend auf der rabbinischen Schrifften sich
befleissen; dieses verursachte dann, dass ich mich in der Biebel
mehr als vorhin iibete; doch verliess ich jene nicht alsobald,
sondern setzte meine Studia mit grossem Fleiss fort‘.

4+ Raudnitz beherbergte eine der dltesten jiidischen Gemeinden in Bohmen
(vgl. The Jewish Encyclopedia, Bd. 10, 1916, S. 332 f.; iiber die Talmud-
hochschulen (Jeschiboth) vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 9, 1932, Sp. 25 ff.
5 Mit der Vollendung des 13. Altersjahres wird ein Judenknabe religids
miindig; die Feier besteht in einem Festmahl, an dem der ,bar mizwa*
einen Vortrag hilt; am ersten Sabbat nach seinem 13. Geburtstag hat er
einen Abschnitt der Tora vorzulesen (vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 3,
1029, Sp. 1034 ff.).

¢ Die jiidische Gemeinde in Fiirth erfreute sich seit dem 17. Jahrhundert
einer privilegierten Stellung, und ihre Jeschiba war weitberithmt (vgl. En<
cyclopaedia Judaica, Bd. 6, 1930, Sp. 1212 {f.).

266



Nach drei Jahren kehrte Giintzburger von Fiirth nach Prag zu-
riick und erwarb dort ,den Gradum eines Candidati, welcher
bey ihnen ,chaber‘? genannt wird‘‘. Dann setzte er seine rabbini-
schen Studien fort, aber, ,,0b ich wohl die offentlichen Lectiones
der Rabbinen fleissig anhorte, so wandte ich doch meine iibrige
Zeit zu Lesung des Wortes Gottes an. Ja, er rief sogar einige
Mitstudierende zu einem Bibelkrinzchen zusammen: ,wir be-
schlossen unter uns, dass wir alle Wochen zweymal zusammen
kommen wollten, um allezeit ein Capitel aus den Propheten zu
erklaren; wir wehlten der Grossen Propheten Biicher zu unserer
Lection und machten mit dem Propheten Esaja den Anfang; ich
hatte bey dieser Zusammenkunfft genugsame Gelegenheit, meine
Gedancken walten zu lassen, und gieng meine Bemiihung mei-
stentheils dahin, wie ich mich und Andere iiberzeugen mochte,
dass die Weissagungen den Messiam betreffend der Jiidischen
Religion gemis noch nicht erfiillt worden seyen und folglich noch
ins kiinfftige ihre Erfiillung erreichen miissten.

Bald jedoch gab Giintzburger seine theologische Laufbahn auf, in-
dem er in den Ehestand trat und ein Geschift begriindete. Aber
weil er mit diesem kein Gliick hatte, kehrte er zu seinen Studien
zuriick und begann sich nach einem Amt in der jiidischen Ge-
meinde umzusehen. Ein solches hoffte er leichter in Deutsch-
land zu finden, und so machte er sich zum zweiten Male nach
Deutschland auf, indem ihm seine Frau fiir drei Jahre Urlaub
gab.

Zuerst wandte er sich an einen befreundeten Rabbiner nach Frank-
furt am Main8. Nach einem halben Jahr wurde er sodann nach

7 ,,Chaber* bedeutet Genosse und bezeichnet urspriinglich das Mitglied einer
Vereinigung zur strengen Beobachtung des Religionsgesetzes; spiter wurde
es vielfach iiblich, begabte und fleiBige Jeschiba-Zoglinge durch ein Chaber-
Diplom auszuzeichnen (vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 5, 1930, Sp. 121 ff.).
8 Von 1718 bis 1740 war einer der Frankfurter Rabbiner der aus Prag
stammende Jakob Poppers; vielleicht ist er gemeint; vgl. The Jewish En-
cyclopedia, Bd. 10, 1916, S. 130, sowie Encyclopaedia Judaica, Bd. 6,
1930, Sp. 1094 ff.

267



Darmstadt? berufen, ,;um dem dortigen Rabbiner als Helffer (der
gleichen bey ihnen ,more zedek‘l0 genennet wird) beyzustehen‘.
In dieser Stellung blieb er etwa zwei und einhalb Jahre, wie es
scheint von etwa 1735 bis etwa 1738. Weil sein Amt ihm nicht
genug zu tun gab, begann er aufs Neue mit dem Studium des
Alten Testamentes, und da fand er nun bei der Versenkung in die
alttestamentlichen Weissagungen, ,,dass die Zeit, darinnen der
Messias kommen sollte, schon lingstens verflossen wéare‘. Aber
,weilen ich von dem Evangelio wenig oder gar nichts wusste, so
konnte ich mich darein nicht finden‘‘. SchlieBlich gab ihm ein
Herr des landgraflichen Hofes, mit dem er in Gedankenaustausch
gekommen war, ein Neues Testament. , Ich nahm es mit mir
nach Hauss, und, damit es kein Jud erfahren mochte, lase ich es
nur bey Nacht in meinem Schlaff-Zimmer, und als ich darinn be-
trachtete so wohl die Heiligkeit der Lehr an und fiir sich selbsten,
als auch die Wunder des Herren, und insonderheit die Umstinde
den Messiam betreffend, als da sind die Zeit seiner Zukunfft, der
Ort und die Weiss seiner Geburt, Leyden, Sterben und Auffer-
stehung und Himmelfahrt, welches alles vorhin im Alten Testa-
ment prophezeyet und in diesem Jesu von Nazareth erfiillet wor-
den ist, so erkannte und schloss ich darauss, dass Er der wahre und
von Gott verheissene Messias sey. Allein die Sach war noch nicht
krafftig genug, mich zur Annehmung der Christlichen Religion
zu bewegen, massen ich noch an vielen Articuln zweiffelte, als
da waren die Dreyeinigkeit, die Gottheit Christi und die Ab-
schaffung des Ceremonialischen Gesatzes‘".

Unterdessen waren die drey Jahre, ,,so0 man mir zu Hauss zu
reysen bestimmt hatte‘, abgelaufen, und seine Frau driangte ihn,
zuriickzukehren. Aber damit wire ,alle Gelegenheit zu fernerem
Erkandtnuss‘ abgeschnitten gewesen. Darum kehrte er nicht nur

9 Unter den Rabbinern Darmstadts in jenem Zeitabschnitt begegnet der Tal-
mudist Mordechai Halberstadt (vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 5, 1930,
Sp. 807f.,, und Bd. 7, 1931, S. 860f.); vielleicht kommt er in Betracht.

10 More zedek‘ bedeutet etwa ,Lehrer der Gerechtigkeit’ und bezeichnet
das Amt dessen, der in den kasuistischen Fragen der Lebensfithrung das dem
Gesetz Entsprechende anzuweisen hat (freundliche Auskunft von Rabbiner
Dr. Joseph Prys). ’

268



nicht nach Prag zuriick, sondern begab sich sogar auBerhalb des
Deutschen Reiches, indem er sich nach Metz wandte und sich dort
,,als ein unverheuratheter Student auffhielt‘“11, Nach VerfluB eines
Jahres zog er weiter und fand schlieBlich in dem ‘im Sundgau
gelegenen, aber nicht weit von Basel entfernten Hegenheim eine
Stelle als ,,Hauss-Lehrmeister‘12.

3.

Der Hegenheimer Aufenthalt brachte fiir Giintzburger die Ent-
scheidung.

In Hegenheim wurde er namlich, wie er selbst erzidhlt!, | mit
einigen Herren Studiosis von Basel, die einen Spatziergang ge-
macht, bekandt, und, als sie sich mit mir in tein Gesprich der
Religion halben einliessen, wurden sie an mir gewahr, dass ich
von der Wahrheit der Christlichen Religion einige Uberzeugung

1 Eine erste jiidische Gemeinde in Metz wurde durch die Kreuzfahrer ver-
nichtet; seit 1595 gab es eine neue jiidische Gemeinde (vgl. The Jewish
Encyclopedia, Bd. 8, 1916, S. 522 ff.).

12 Hegenheim war ein Lehen des Bischofs von Basel; Lehenstriger waren
die mit der Stadt Basel eng verbundenen Herren von Birenfels; seit der
zweiten Hailfte des 17. Jahrhunderts befand sich auch dort eine jiidische
Gemeinde; 1673 verkaufte ihr Hannibal IIl. von Barenfels einen Acker zur
Anlegung des noch heute weitbekannten jiidischen Friedhofs von Hegen-
heim; schon Ende des 17. Jahrhunderts siedelten die Herren von Barenfels
nach Burgfelden iiber, und das SchloB kam an die Herren von Barbier;
1702 erlitt es im Gefolge der Schlacht bei Friedlingen schweren Schaden,
so daB 1727 ein neues SchloB erbaut wurde; erst 1772 errichtete die jii-
dische Gemeinde von Hegenheim ein eigenes Rabbinat und berief zum
ersten Rabbiner einen Moses David Giinzburger; als ,,Hauss-Lehrmeister‘*
diirfte Baruch Giintzburger den Kindern einer oder mehrerer jiidischer Fa-
milien Unterricht erteilt haben. Vgl. dazu: 1. F. A. Stocker: Dorf und
SchloB Hegenheim im ElsaB, in: F. A. Stocker: Vom Jura zum Schwarzwald,
7. Bd. 189, S. 199 ff.; 2. Das Reichsland ElsaB-Lothringen, 3. Teil, 1. Hilfte,
1901 ff., S. 409 f.; 3. Walther Merz: Die Burgen des Sisgaus, 1. Bd., 1909,
S. 68 ff. (itber die Herren von Birenfels); 4. Achilles Nordmann: Der
israelitische Friedhof in Hegenheim, 1910.

1 In der bereits genannten autobiographischen Skizze.

209



im Hertzen hitte. Die Begegnung fiihrte tiefer und tiefer, und
Giintzburger begann, trotz dem Leibzoll, den er jedes Mal dem
Obersten Ratsknecht entrichten muBte2, nach Basel zu kommen.
»Der liebe Gott segnete auch unsere Zusammenkiinfften, dass ich
niemalen wegen ihren Antworten missvergniigt hinweg gieng, biss
ich, nach und nach von der Wahrheit der Christlichen Religion
iiberwiesen, mich endlich entschloss, ohne einige Zeit-Verlurst die-
selbe anzunehmen und offentlich zu bekennen*.

Eigentlich hitte Giintzburger gerne das Ende seiner Dienstzeit
in Hegenheim abgewartet, bevor er den entscheidenden Schritt tat.
Aber die Hegenheimer Juden schopften Argwohn, und so sah er
sich genotigt, Hegenheim fluchtartig zu verlassen und in Basel
Zuflucht zu suchen. Dies war am 5. September 1739. Unverziiglich
meldete er sich beim Conventus Theologicus, dem aus den vier
Stadtpfarrern und den drei Professoren der Theologie bestehen-
den Kirchenrate3, zur Taufe an. Am 15. September behandelte der
Cenventus Theologicus das Gesuch und beschloss, Giintzburger
solle von Obersthelfer Johann Heinrich Brucker4 in den Haupt-
lekren des christlichen Glaubens unterrichtet und die Herren De-
putaten® sollten gebeten werden, ihn einige Monate als Alumnen
in das vom Staate unterhaltene Konvikt fiir Theologiestudenten
aufzunehmen. In der Tat empfing Giintzburger von Obersthelfer
Brucker seinen Unterricht, wihrend ihn das Collegium Alumno-

2 Von 1397 bis 1800 durfte sich kein Jude ohne besondere Erlaubnis der
Behorden in der Stadt Basel niederlassen; fiir ein voriibergehendes Betreten
der Stadt muBte jeweilen dem Obersten Ratsknecht ein Leibzoll, das ,,Juden-
geleit*, entrichtet werden; vgl. Achilles Nordmann: Geschichte der Juden
in Basel, a.a.O.

3 Den Vorsitz im Conventus Theologicus fithrte der Antistes, der mit dem
Pfarramt am Miinster die Leitung der gesamten Kirche in Stadt und Land-
schaft Basel verband. Antistes war von 1737 bis 1766 Johann Rudolf
Merian; vgl. Karl Gauss: Basilea reformata, 1930.

4 Der Obersthelfer oder Archidiaconus war der Helfer des Antistes in der
Versehung des Miinsterpfarramtes; Johann Heinrich Brucker (1690—1761)
war Obersthelfer von 1736 bis 1747; vgl. Gauss, a.a. O.

§ Das aus drei Ratsherren und dem Stadtschreiber bestehende Kollegium
der Deputaten war die Behorde, der das Schul- und Kirchenwesen unter-
stand.

270



rum als Gast beherbergte, zuerst auf Verfiigung der Deputaten
und dann, als deren Kompetenz erschopft war, auf BeschluB8 des
Rates selbst 6.

Im Sommer 1740 war die Unterweisung Giintzburgers so weit
fortgeschritten, daB die Taufe ins Auge gefaBt werden konnte.

Vorher hatte sich Giintzburger einer Priifung zu unterziehen.
Diese fand am 14. Juli 1740 in Gegenwart der gesamten Stadt-
geistlichkeit und der Deputaten statt. Zwei Stunden lang befragte
Obersthelfer Brucker den Katechumenen iiber die wichtigsten
Punkte des christlichen Glaubens. Die Antworten befriedigten so
sehr, daB einstimmig die Gewidhrung der Taufe beschlossen wurde.
Zugleich kam man iiberein, den regierenden Biirgermeister Sa-
muel Merian?, den regierenden Oberstzunftmeister Felix Battier®
und die Gattin des stillstehenden Biirgermeisters Emanuel Falck-
ner 9, Frau Katharina Birr, zu Teufzeugen zu bitten.

Sonntag, den 24. Juli 1740, fand im Miinster im Rahmen des
Vormittagsgottesdienstes in feierlichster Weise die Taufhandlung
statt.

6 Vgl. dazu und zum Folgenden die Akten auf dem Staatsarchiv Basel:
a) staatliche Akten, namlich: Kirchenakten A 11 und Q 49—51 sowie das
Protokoll des Rates, b) kirchliche Akten, namlich: Kirchenarchiv S 9 sowie
Protokoll des Conventus Theologicus. — Aus diesen Akten geht hervor,
daB sich mit Giintzburger noch ein anderer Rabbiner um Aufnahme in die
christliche Kirche meldete, der ebenfalls aus Prag stammende Moses Israel
Priger, der iiber die in der Landvogtei Baden im Aargau gelegene Juden-
kolonie Lengnau nach Basel gekommen war (vgl. itber die Judenkolonie
von Lengnau: Johann Caspar Lavaters ausgewihlte Werke, hg. von Ernst
Staehelin, Bd. 1, 1943, S. 2151.); er wurde zu den gleichen Bedingungen
wie Giintzburger angenommen, aber im Friihjahr 1740, bevor er die Taufe
empfangen hatte, verabschiedet, weil er des Ehebruchs iiberfiihrt worden war.
7 Samuel Merian (1685—1760), seit 1730 Oberstzunftmeister, seit 1731
Biirgermeister. '

8 Felix Battier (1691—1767), seit 1740 Oberstzunftmeister, seit 1760 Biir-
germeister.

® Emanuel Falckner (1674—1760), seit 1724 Oberstzunftmeister, seit 1734
Biirgermeister.

271



Zuerst hielt Antistes Johann Rudolf Merian die Predigt iiber Rom.
11,21 ff.: ,,Hat Gott der natiirlichen Zweigen nicht verschonet,
dass Er vielleicht dein auch nicht verschone?; darum schaue die
Giite und den Ernst Gottes, den Ernst an denen, die gefallen sind,
die Giite aber an dir, sofern du an der Giite bleibest, sonst wirst du
auch abgehauen werden; und jene, so sie nicht bleiben in dem
Unglauben, werden sie eingepfropfft werden; Gott kan sie wohl
wieder einpfropffen‘. Nachdem er in einem ersten Teil den Text
ausgelegt hatte, unternahm er es in einem zweiten Teil, darzulegen,
»wie wir Christen die Juden zu unseren Zeiten anzusehen, und was
wir in Ansehung derselben zu beobachten haben‘‘. Und zwar zeigte
er zunichst, wie wir uns an den Juden, ,sofern sie annoch ligen
unter dem géttlichen Fluch!, ,,erspieglen und ihren traurigen Fall
und unseligen Zustand uns zur Warnung dienen lassen‘‘ sollen.
Es werde viel geklagt iiber die groBe Bosheit und Gottlosigkeit der
vormaligen und heutigen Juden; ,,aber ach, wollte der liebe Gott,
dass man nicht eben so viel, ja noch weit ein mehrers zu klagen
hitte von den meisten der heutigen Christen‘‘! Eine Hauptsiinde
der Juden sei z. B. gewesen und sei noch immer ,,die Lieblosig-
keit, die sie durch Wucher, Betrug und Ubervortheilung gegen dem
Nebenmenschen, insonderheit denen Christen erweisen; aber wer
weiss nicht, dass viele Christen in diesem Stuck es noch arger
machen als die Juden, indeme sie nicht nur diese, sondern auch
ihre eigene Glaubensbriider, ja wohl gar die Blutfreunde und
nechste Anverwandte mit Gewalt, Unrecht, Wucher, Betrug und
auf andere Weise zu beschadigen sich kein Gewissen machen; ja,
was wollen wir sagen?; liget nicht heiter am Tage, dass die Juden
in manchem Stuck viel frommer und gewissenhaffter sich auf-
fithren als die meisten Christen ?* Wenn dem aber so sei, so sollten
wir Christen, anstatt die unseligen Juden neben uns zu verachten,
sie uns zur Mahnung und Besserung dienen lassen. Darauf ging
Antistes Merian dazu iiber, die Juden unter dem Gesichtspunkt
der Hoffnung, daB sie wieder eingepfropft werden koénnten, zu
betrachten. In dieser Hinsicht sollten wir ihre Bekehrung von
Herzen wiinschen und verlangen, Gott inbriinstig darum bitten
und sie, soviel an uns sei, beférdern. Und zwar sei dies die Pflicht
eines jeden Christen. Zuvorderst sei es die Pflicht der christ-

272



lichen Obrigkeiten und Regenten: ,,diese sollen die unter ihrer
Bottmassigkeit wohnende Juden also halten, dass ihnen zwar keine
Freyheit, die Christen mit Wucher oder sonsten zu schidigen, ge-
stattet, aber auch die Mittel zu ihrer Erleuchtung und Bekehrung
nicht benommen oder gesperret werden; sie sollen in allweg den
Leuthen von dieser Nation weder selbst Gewalt und Unrecht thun
noch zulassen, dass es von anderen geschehe und ein jeder mit
Schmihen, Beschimpffen oder auf andere Weise seinen Muthwil-
len an ihnen ausiiben mége, damit nicht durch eine solche Lieb-
losigkeit das Christenthum ihnen verhasst gemacht und sie davon
abgeschreckt werden; sie sollen zwar diejenigen von diesen
Ungliubigen, die sich mit Willen nicht bekehren wollen, mit
Gewalt dazu nicht nothigen, aber auch die, so auffrichtig
Christen zu werden verlangen, nicht also schlechter Dingen
abweisen, sondern sie in Liebe aufnehmen, sie schiitzen und
fiir sie sorgen; einmahl ist es etwas nicht nur Ungereimtes, son-
dern auch sehr Hartes und Unchristliches, in dem offentlichen
Kirchengebett Gott um die Bekehrung der Juden anruffen, aber
die, so sich bekehren, nicht annehmen wollen, sie dulden, so lang
sie Juden sind, aber nachdeme sie Christen werden, ihnen den
nothigen Auffenthalt, Schutz und Nahrung versagen‘. Zweitens
gelte die Pflicht, die Bekehrung der Juden zu fordern, allen
christlichen Lehrern und Vorstehern, und endlich miisse sie in
Acht genommen werden von einem jeglichen Christen, ,,nicht zwar
also, daB er mit Lehren und Disputiren denen Juden ihren Irrthum
benehmen wolle; dann unter Tausenden nicht einer dazu geschickt
ist; aber doch also, daB, wann er mit Juden umgehet, er sich
wohl hiithe vor allem, so ihnen Anstoss oder Aergernusz geben
und das Christenthum erlaiden mochte, hingegen sich alles dessen
befleisse, was sie erbauen und das Evangelium ihnen beliebt
machen kan‘‘. Darum solle auch niemand dem Juden, der heute
getauft werde, die Liebe und Giite misgdénnen, die er von einer
christlichen Obrigkeit und andern Wohltitern genossen habe.

Auf die Predigt folgte die feierliche Taufhandlung vor dem Altar.
Zuerst hatte der Taufling noch einmal ein Taufexamen abzulegen.
Dann sprach er mit lauter Stimme das Apostolische Glaubens-

273



bekenntnis. Darauf empfing er unter dem seinen Taufpaten ent-
sprechenden neuen Vornamen Samuel Felix die Taufe. Endlich
folgten noch eine ,Vermahnung an den Getaufften‘ und ein
SchluBgebet10, '

4.

Nach seiner Taufe blieb Samuel Felix Giintzburger im Collegium
Alumnorum, lernte fiir sich selbst Lateinisch und unterrichtete
Liebhaber im Hebriischen und vielleicht auch im Rabbinischenl.

Da erdffnete ihm Ende 1740 der Rat, daB er nur noch einige
Wochen im Collegium Alumnorum bleiben diirfe. Unverziiglich
machte Antistes Merian zu seinen Gunsten eine Eingabe: Giintz-
burger habe noch nirgends unterkommen kénnen, besonders weil
er in der lateinischen Sprache noch nicht genugsam erfahren sei;
man moge ihn doch bis zum Friihjahr im Collegium wohnen
lassen, umsomehr als er die wenigen Schiiler, die er gehabt habe,
getreulich unterrichtet habe. Am 1. Oktober 1740 gewihrte der
Rat die Bitte.

Trotzdem verlieB Giintzburger vor Ablauf des Jahres 1740 die
Stadt Basel. Am 9. Dezember trug er sich zwar merkwiirdiger-
weise noch in die Matrikel der Theologischen Fakultit als ,,Sa-

10 Die Predigt und das bei der Taufhandlung Gesprochene sind vercffent-
licht in dem Druck: ,,Christliche Predigt iiber die Wort des Apostels Pauli
Rom. Cap. XI, v. 21. 22. 23., gehalten in dem Miinster zu Basel den 24. Julii
im Jahr MDCCXL., als ein jiidischer Proselyt allda getaufft worden, sammt
der mit demselben vorgenommenen Tauff-Handlung, auf Begehren in Druck
gegeben von Hansz Rudolff Merian, Pfarrern in dem Miinster; gedruckt
bey Johannes Pistorius“; als Anhinge folgen 1. eine ,Kurtze Nachricht
von unterschiedenen erwachsenen Persohnen, welche sint der Sel[igen] Re-
formation ... allhier in Basel sind getaufft worden*, und 2. die schon mehr-
fach zitierte , Eigenhindige Beschreibung von dem letztgetaufften jiidischen
Proselyten [Samuel Felix Giintzburger], wie es mit seiner Bekehrung zu-
gegangen‘‘.

1 Vgl. dazu und zum Folgenden die auf S. 271, Anm. 6 genannten Akten.

274



muel Felix Giintzburger, ex Judaeo Christianus‘‘ ein2. Dann aber
machte er sich unverziiglich, wahrscheinlich schon am 10., spa-
testens jedoch am 11. Dezember, nach Bern auf.

Von dort schrieb er bald nach seiner Ankunft in rabbinischem
Hebréisch einen Brief an die Basler Theologieprofessoren Jo-
hann Ludwig Frey und Johannes Grynaeus: In der Nacht vom
11. auf den 12. Dezember sei er in Bern angekommen; wegen
des vielen Regens sei die Reise beschwerlich gewesen; oft habe er
mit seinem Pferd durch tiefes Wasser reiten miissen; in :Bern
hitten sich viele Schiiler fiir einen Unterricht im Hebraischen
angemeldet; doch wegen der Ferien konne er damit erst im neuen
Jahre beginnen; Frey und Grynaeus danke er fiir alle Giite in
materieller und in geistiger Beziehung; besonders die beim Ab-
schied von ihnen an ihn gerichteten Ermahnungen habe er sich
zu Herzen genommen. In einer Nachschrift trug er Griie auf an
den Antistes Johann Rudolf Merian und den Obersthelfer Jo-
hann Heinrich Brucker, seinen ,,Vater in Jesus Christus‘‘3.

Aber auch in Bern sollte Giintzburger keine bleibende Stitte fin-
den. Am 22. April 1741 wurde vom Berner Rat der folgende Be-
schiuB gefaBt: ,,Weilen Samuel Felix Giinzenberger, ein getauf-
ter Jud, zu dessen Gunsten Ihr Gnaden vortreffliche Testimonia
abgelegt worden, allhier sein Gliick micht antreffen kann, habend
Ihr Gnaden demselben, solches weiter suchen zu kénnen, vierzig
Taler pro viatico geordnet‘4, '

Giintzburger wandte sich nach Ziirich und versuchte es wiederum
,,mit Institution in den Hebraicis et Rabinicis‘‘. Aber auch dort
erging es ihm nicht besser als bisher. Am .16. September 1741
beschloB jedenfalls der Ziircher Rat, dem Samuel Felix Giintzbur-
ger von Prag auf seine ehrerbietige Bittschrift ein Viaticum von
zweiundsiebenzig Pfund zu verordnen?.

2 Die Theologische Matrikel befindet sich auf dem Sekretariat der Uni-
versitit.

8 Universititsbibliothek Basel, Fr.-Gr., Mscr. IIl, 17, No. 136.

4 Staatsarchiv Bern, Ratsmanual No. 169, S. 545.

5 Staatsarchiv Ziirich, Ratsmanual vom 16. September 1741 (B. II. 833),
S. 10, und Seckelamtsrechnung (F. IIl. 32), S. 134.

275



Darauf suchte Giintzburger wieder Basel auf, um sich von dort
weiter auf eine deutsche Universitat zu begeben. Aber einige Stu-
denten wiinschten, daB -er sie in Hebraicis unterrichte. Darum
blieb er. Aber im Dezember 1741 saBl er wieder auf dem
Trockenen. Deshalb richtete er am 29. Dezember ein Gesuch an
den Basler Rat, er moge ihm bis zum Frithjahr noch einmal ,,pro
ultimato‘‘ Subsistenz gewihren, umsomehr als er im vergangenen
Winter die bewilligte Hilfe nur zum Teil in Anspruch genommen
habe. Am 2. Januar 1742 unterstiitzte Antistes Merian dieses Ge-
such mit der Bemerkung, Giintzburger habe gute Zeugnisse der
Theologen von Bern und Ziirich vorzuweisen. Am 6. Janvar 1742
beschloB der Rat in der Tat, Giintzburger bis zum Friihjahr noch
einmal ins Collegium Alumnorum aufzunehmen.

Dieses Mal blieb er, ja, er dehnte seinen Aufenthalt in Basel
bis zum Frithjahr 1744 aus.

5.

Im Sommer 1742 veroffentlichte Giintzburger im Verlag der
Wittwe Johann Conrads von Mechel zu Basel die Schrift: ,,Der
irrende Jud oder vernunfft- und sichrifftmassige Gedancken von der
Warheit der christlichen Religion, worinnen die vornehmsten Ein-
wiirffe der Juden gegen der christlichen Religion griindlich be-
antwortet und widerlegt werden, samt einem Anhang von ‘der
Religions-Priiffung, zum Nutzen derer in der Irre herumwand-
lenden Juden wohlmeynend entworffen von Samuel Felix Giintz-
burger, einem in Christo bekehrten Juden*‘.

Gewidmet ist die Schrift mit einer vom 15. Mai 1742 datierten
Widmung den beiden Biirgermeistern Samuel Merian und Ema-
nuel Falckner, den beiden Oberstzunftmeistern Felix Battier und
Johann Rudolf Fisch, dem Antistes Johann Rudolf Merian und
dem Obersthelfer Johann Heinrich Brucker. In dieser Widmung
schreibt Giintzburger iiber den eigentlichen Zweck des Werkchens:
als er in Erwagung gezogen habe, was doch die natiirliche Ur-
sache, dafl die Juden die christliche Lehre verwiirfen, sei, da habe

276



er gefunden, daB es hauptsichlich und meistenteils daher riihre,
daB die Juden einen falschen Begriff von der christlichen Reli-
gion und ihren Lehren hatten; und weil ihnen von ihren Rabbinen
verboten sei, das Neue Testament zu lesen, so'sei es desto schwerer
gewesen, ihnen diese falsche und sehr schiadliche Meinung zu neh-
men; darum halte er sich fiir verpflichtet, den Juden mit dieser
kleinen Schrift einen bessern Begriff von der Lehre unseres Hei-

landes beizubringen.

Auf die Widmung folgt eine lingere ,Vorrede an den christlichen
Leser‘‘. Darin fiithrt Giintzburger aus: Die alte Israelitische Kirche
sei ,der Stamm und Wurtzel der heutigen wahren Christlichen
Kirchen, ja gleichsam die Saugam [= Saugamme] und Erziehe-
rin, die Christliche Kirche aber ihre wahre rechtmassige Tochter* .
Zudem habe die Jiidische Kirche das gro8e Verdienst, ,,dass auch
bey allen denen Troublen, Gefangenschafften, Zerstreuungen und
Verfolgungen, die sie erlitten, dannoch die Heil[ige] Schrifft in
ergiantztem und unverfilschtem Stand; so wie sie von Mose und
anderen Propheten ist gelehrt und aufgezeichnet worden, geblie-
ben und also von ihnen als durch einen ‘sicheren Canal zu ung
Christen geleitet und iiberbracht worden‘‘ sei. Darum sollten die
Juden ,,von allen rechtschaffenen, Gott und ihren Nebenmenschen
liebenden Christen mit einem hoheren Grad der Liebe als alle
andere aussert der Christlichen Kirchen sich befindende Neben-
menschen geliebet und wegen ihrem diszmahligen elenden Zu-
stand und Unglauben bedauret werden’, und Alles sollte getan
werden, was zur Beforderung ihrer Bekehrung dienlich sei. Diese
Aufgabe falle in besonderer Weise denen zu, ,die durch Gottes
Gnade aus den finsteren Irrthumen der heutigen Juden zum Liecht
und zu der Warheit des Heil [igen] Evangelii sind gefiihret wor-
den‘‘. Leider geschehe es oft, ,dass... bekehrte Juden, damit sie
den Hass gegen ihren gewesenen Glaubensgenossen ja recht of-
fentlich vor der gantzen Welt bezeugen mochten, einige Bégen zu
schreiben und dieselben durch den Druck der Welt bekannt zu
machen sich unternehmen, worinnen sie unter dem Vorwand, etwas
zur Bekehrung der Juden beyzutragen, auf eine so wohl ungereimte
als ungerechte Weisz wider den armen Juden zu toben und zu

277



donnern pflegen‘‘. Doch dadurch werde nichts anderes erreicht, als
daB die zwischen den Juden und Christen schon obwaltende groBe
Feindschaft vermehrt und die Bekehrung der irrenden Juden noch
schwerer gemacht werde. Wenn er, Giintzburger, sich nun ans
Schreiben mache, so tue er es wirklich ,,in der siissen Hoffnung,
es mochte vielleicht dieses Wercklein einigen um ihr Heyl be-
kiimmerten Juden unter die Hand kommen und von Gott dem
Herren an ihnen gesegnet werden‘‘. Zugleich tue er es allerdings
auch darum, um den Juden, die jeden Ubertritt zum Christen-
tum verdichtigten, als geschehe er ,,wegen einigen zeitlichen Vor-
theilen oder sonst anderen liederlichen und schlimmen Absichten*,
zu zeigen, daB ,,auch eine wahre und aufrichtige Bekehrung vom
Juden- zum Christenthum Statt finden konne‘.

Die eigentliche Schrift zerfillt in vier Kapitel: 1. ,Von dem Glau-
ben, was derselbe seye?‘‘, 2. , Von der Gottlichkeit der H[eiligen]
Schrifft*, 3. ,,Von dem Geheimnusz der Dreyeinigkeit‘, 4. ,Von
der Juden sogenannten Talmud oder miindlichen Gesatz‘.

Weil der hochgelobte Gott, so heifit es im ersten Kapitel, das
prichtice Gebaude Himmels und der Erden aus dem Stand der
Unsichtbarkeit und bloBer Mdoglichkeit zur Sichtbarkeit und Wirk-
lichkeit hervorgebracht habe, damit er darauf als auf einer Schau-
biithne die Unendlichkeit seiner Vollkommenheiten darstelle, und
weil der Mensch vor allen anderen Geschdpfen tiichtig gemacht
sei, dieses unsichtbare Wesen Gottes zu ersehen, darum sei es
die Hauptpflicht des Menschen, dafi er dieser gnidigen Absicht
seines weisen Schopfers in Allem gemaB lebe. Diese Pflicht konne
auf zweierlei Weise abgestattet werden: ,,1. nach der Richtschnur
und Vorschrifft der durch den rechten Gebrauch der Vernunfft er-
langten Erkanntnusz Gottes und seiner Eigenschafften, welches
man die Natiirliche Religion zu nennen gewohnt ist; 2. nach der
Weise, welche Gott in seinem Wort geoffenbahret hat, welches
man gemeiniglich, in Entgegensetzung des vorigen, Glauben zu
nennen pflege®. Infolge des traurigen Falls unserer Eltern sei
aber das menschliche Geschlecht verdorben und untiichtig gewor-
den, und daher geniige die Natiirliche Religion nicht mehr, sondern

278



es komme im wesentlichen nur noch der Glaube in Betracht. Der
Glaube aber miisse auf einem gottlichen und untriiglichen Zeugnis
ruhen.

DemgemiaB redet Giintzburger im 2. Kapitel: ,,Von der Gottlich-
keit der H [eiligen] Schrifft’‘. Und zwar handelt es sich den Juden
gegeniiber, weil ihnen die Gottlichkeit des Alten Testaments fest-
stehe, nur um den Erweis der Gottlichkeit des Neuen Testaments.
Dabei geht Giintzburger so vor, daB er zunichst einen Juden einem
Ungliubigen die Gottlichkeit des Alten Testamentes erweisen 14Bt,
und zwar aus der Lehre, aus den Wunderwerken und aus den Pro-
phezeiungen. Dann fihrt er fort: ,,Wir haben im Vorhergehen-
den gesehen, welches die Haupt-Griinde seyen, die die Juden zur
Bekrifftigung der Warheit und Géottlichkeit des A[lten] T[esta-
ments] etwann anfiihren kénnten... nun wollen wir einen jeden
dieser Beweiszthiimer... zum Behuf der Warheit des N[euen]
T[estaments] gebrauchen‘. Darauf unternimmt er es in lingeren
Ausfithrungen, aus der Lehre, aus den Wundern und aus den Pro-
phezeiungen des Neuen Testamentes zu zeigen, dafl dem Neuen
Testament nicht nur eine gleichmiBige Heiligkeit und Gottlich-
keit wie dem Alten Testament, sondern ein viel hoherer Grad der
Wahrheit und Gottlichkeit zukomme.

Ein besonderer Anstofl der Juden, heift es im 3. Kapitel, sei ,,der
Articul der Dreyeinigkeit‘‘, weil sie der Meinung seien, wir glaub-
ten drei Gotter. Gemeiniglich sei die Ursache dieser Anklage
ein MiBverstindnis. ,,Dannenhero wird es nothig seyn, uns gegen
den Juden in diesem Stuck etwas besser und deutlicher zu er-
klaren. Ich will es derohalben allhier thun und so viel, als diese
geheimniszvolle Materi zulaszt, kiirtzlich, aber doch so viel es
seyn kan, deutlich erkliren‘. Darauf folgt eine lingere Dar-
legung der kirchlichen Trinitatslehre.

Das 4. Kapitel ist dem Nachweis gewidmet, daB .es neben dem in
der Heiligen Schrift enthaltenen Worte Gottes nicht noch ein an-
deres Wort Gottes gebe, daB also das im ,Talmud iiberlieferte
mmiindliche** Gesetz nicht Gottes Wort sei. Im iibrigen gesteht

279



Giintzburger gerne zu, ,dass der Talmud einem verniinfftigen
Christlichen Leser in vielen Orten zu Erklarung der H[eiligen]
Schrift, und insonderheit in ritibus veterum Judaeorum, d.i. in Er-
klarung der Gebriauchen der alten Jiidischen Kirch Vieles nutzen
kan, ja auch sogar zu Erklirung des Neuen Testaments‘‘; das
bezeugten etwa John Lightfoots ,,Horae Talmudicae‘, Johann
Leusdens ,,Philologus Hebraeus*, Thomas Goodwins ,,Moses et
Aaron‘ sowie Hadrian Relands ,,Antiquitates Hebraicae‘. Auch
sei es nicht seine Absicht, den Juden den Talmud ginzlich zu ver-
leiden, sondern er wiinsche nur, ,,dass sie die Worte des Talmuds
allzeit in der H[eiligen] Schrifft gottlichen Worts, nicht aber
die H[eilige] Schrifft im Talmud suchen mochten‘. Wenn sie
dieses taten, dann wiirde viel Kontroverses, das zwischen ihnen
und den Christen liege, hinwegfallen, und sie wiirden desto leich-
ter zur Uberzeugung der Wahrheit gelangen.

SchlieBlich folgt noch ein ,,Anhang, bestehend in einer Anrede an
die Juden, die Nothwendigkeit und Nutzbarkeit einer in Reli-
gions-Sachen anzustellenden Untersuchung betreffend‘‘. Er ent-
hilt die Aufforderung an die Juden, allen von 'den Rabbinen in
den Weg gelegten Schwierigkeiten zum Trotz die Heilige Schrift
unbefangen zu studieren. ,,Alsdann, so werden die herrliche 'Pro-
phezeyungen und Verheissungen Gottes an euch erfiillet werden;
Ihr werdet wider zu Gottes Volck auf- und angenommen werden;
Er wird euch mit Seiner Gnade hier zeitlich und dort ewiglich
segnen‘‘l, '

6.

Ohne Zweifel lag Giintzburger seit seiner Riickkehr nach Basel
im Herbst 1741 dem Studium der Theologie ob, nachdem er sich,
wie wir gehort haben, bereits am 9. Dezember 1740 in die Ma-
trikel der Theologischen Fakultidt eingetragen hatte. Am 7. Mirz
1743 bekriftigte er diese Zugehorigkeit zur Universitit Basel da-
durch, daB er sich auch noch in die Rektoratsmatrikel eintrug.

1 Das Schriftchen umfaBt XXX und 160 Oktavseiten; ein Exemplar findet
sich auf der Universititsbibliothek Basel, Fr.-Gr., E. VIII. 47.

280



Im Mairz 1744 schloB er sein Theologiestudium ab und wurde in
das Ministerium der Basler Kirche aufgenommen. Unter dem Da-
tum des 20. Mirz 1744 namlich meldet das Protokoll des Bas-
ler Kirchenrates: ,,Examinati et ad S[anctum] Ministerium ad-
missi fuerunt: [1.] D[ominus] Samuel Felix Giintzburger, Ju-
daeus conversus, Pragensis; [2.] D[ominus] Josua Zweyfel, Gla-
ronensis‘‘.

Das ist das Letzte, das wir iiber den Mann — einstweilen —
wissen?.

Saat und Hoffnung
Lebensbilder jiidischer Christen

von alt Missionsdirektor D. OTTO v. HARLING, Eversen.

In den 10 Jahren meiner ruméinischen und den 32 Jahren meiner
Leipziger Missionstitigkeit sind viele Gestalten und Lebensschick-
sale jiidischer Menschen an mir voriibergegangen, mit denen ich
irgendwie, mehr oder weniger tief, verflochten war. Es ist in
Wahrheit doch etwas GroBes und neben der Verkiindigung des
Evangeliums doch das Notwendigste und Erstrebenswerteste fiir
den Missionar, in so enge und personliche Beziehung zu jiidischen
Personlichkeiten zu gelangen, daB sie dadurch umso ernster und
eindringlicher vor die groBe Lebensfrage gestellt und zur Ent-
scheidung gedringt werden. Ebenso gewill wie es von einem
rechten Missionar gefordert werden muB, daBl er denen, die er
mit seinem Zeugnis von Christus erreicht hat, auch seelsorgerlich
nachgeht und ihnen den Ruf Gottes im Ringen um ihre Seele
deutlich und eindringlich macht, ebenso gewiBf wird auch in

1 Wer etwas iiber die weiteren Schicksale Giintzburgers wissen oder finden
sollte, ist gebeten, es dem Verfasser dieses Aufsatzes mitzuteilen.

281
Judaica, Bd. III, 4 3



	Samuel Felix Güntzburger, ein christlicher Theologe aus dem Volke Israel

