
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Samuel Felix Güntzburger, ein christlicher Theologe aus dem Volke
Israel

Autor: Staehelin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


es (und darin behält Mk. 8,37 recht!) kein Lösegeld, das ein
Mensch von sich aus darbringen könnte, sondern eine von Gott
selbst geordnete Ersatzzahlung (ascham Jes. 53,10) — das
freiwillige, unschuldige Sterben des Menschensohns. Es ist in Gottes
Augen wertvoller als alle anderen Lösegelder, als Geld, gute Werke,
Verdienst der Väter, Tod der Märtyrer. Denn es gilt auch im
Endgericht und auch für die, von denen man sagte, daß es für
sie kein Lösegeld gebe, für die noRoi, die Völker der Welt. Es

hat solche Macht, weil es Leben von Gott und mit Gott ist46,
das hier in den Tod gegeben wird1.

In dieser Schrankenlosigkeit des Lösegeldes offenbart sich die
Schrankenlosigkeit der Liebe Gottes.

Samuel Felix Güntzburger,
ein christlicher Theologe aus dem Volke Israel

von Prof. Dr. ERNST STAEHELIN in Basel.

1.

In seiner 1768 in Basel erschienenen „Sammlung Jüdischer
Geschichten, welche sich mit diesem Volk in dem XIII. und
folgenden Jahrhunderten bis auf MDCCLX in der Schweitz von
Zeil zu Zeit zugetragen", nennt der Zürcher Pfarrer Johann Caspar
Ulrich im „Verzeichnuss derjenigen Proselyten oder Personen aus
dem Judenthum, welche sich zur Christlichen Kirche bekennet
und in der Schweitz den Heil [igen] Tauf empfangen haben", auch
den aus Prag stammenden Baruch bzw. Samuel Felix Güntz-

« 5,1 ff.
44 46, 4 f.; 48,8; 55,4; 62, 1. 3. 6. 9; 63,1—11.
45 P. Billerbeck I S. 481—483, ferner S. Dt. 33, 21 (ebd. I S. 483).
46 J. Schniewind. im „Neuen Testament deutsch" I zur Stelle.

264



burger1. Ferner geschieht des Mannes kurz Erwähnung in J. F. A.
de le Rois dreibändigem Werke über: „Die evangelische Christenheit

und die Juden"2, in Arthur Wolfs Schrift über: „Die Juden
in Basel"3 sowie in Achilles Nordmanns „Geschichte der Juden in
Basel"4. Endlich widmet ihm der Verfasser dieses Aufsatzes in
seinem Buch : „Johann Ludwig Frey, Johannes Grynaeus und das
Frey-Grynaeische Institut in Basel" einige Zeilen 5.

Sonst ist, soviel wir sehen, nichts über Güntzburger geschrieben
worden. Es sei deshalb gestattet, auf den folgenden Blättern seine
nicht uninteressante Gestalt der Vergessenheit zu entreißen.

2.

Baruch Güntzburger1 wurde, wie er in einer autobiographischen
Skizze berichtet2, am 13. Januar 1716 in Prag3 als Sohn des Rabbi
Simeon Güntzburger „an das Licht dieser Welt gebohren". Sein

1 S. 311 f.; ein Faksimile-Druck des Werkes erschien 1922 bei Louis Lamm
in Berlin; über Ulrich und seine „Sammlung" vgl. 1. Paul Wernle: Der
schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, 1. Bd., 1923, S. 467;
2. Lothar Rothschild: Johann Caspar Ulrich von Zürich und seine „Sammlung

jüdischer Geschichten in der Schweiz", 1933.
2 Erschienen 1884 bis 1899; der Passus über Güntzburger steht in Bd. 1,

S. 409 f.
3 Erschienen 1909; der Passus über Güntzburger steht auf S. 13 f.; die
Schrift Wolfs behandelt den Zeitraum von 1543 bis 1872.
4 In „Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde", Bd. 13, 1914,
S. 117; die Darstellung Nordmanns umfaßt den Zeitraum von 1397 bis
1875; die frühere Zeit schildert M. Ginsburger in seinem Aufsatz: „Die
Juden in Basel" (ebenda, Bd. 8, 1909, S. 315 ff.).
5 Erschienen 1947; der Passus über Güntzburger steht auf S. 91 f.
1 Über die aus der bayrischen Stadt Günzburg stammende Familie
Güntzburger vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 7, 1931, Sp. 723; der Name wird
verschieden geschrieben, z. B. Ginsburg, Ginzburg, Günsburg, Günzburg,
Ginsburger, Ginzburger; in Beziehung auf den in diesem Aufsatz Behandelten

begegnen die Formen Gintzenburg, Gintzburger und Güntzburger.
2 Im Anhang zu der unten zu nennenden „Christlichen Predigt" von Antistes
Johann Rudolf Merian.
3 Über die alte und bewegte Geschichte der jüdischen Gemeinde von Prag
vgl. The Jewish Encyclopedia, Bd. 10, 1916, S. 153 ff.

lodaica, Bd. III, 4

265
2



Vater zog ihn auf „sowohl zum Eyfer in der Jüdischen Religion
als auch zu den Studiis, und zwar mit solcher Würckung, dass
ich schon in meinen Kindesjahren die fünf Bücher Mosis und
andere historische Bücher wohl verstünde". Nachdem er Vater und
Mutter verloren hatte, kam er im zwölften Jahr seines Alters
auf die Hohe Schule der Juden nach Raudnitz in Böhmen4. Dort
hörte er „mit grosser Andacht und Fleiss" einen eben von Berlin
her berufenen Rabbi. Nach einem Jahr kehrte er nach Prag
zurück und feierte das Fest, „welches bey den Juden bey Erlangung
dieses Alters gebräuchlich ist, und von ihnen ,bar mizwa'5, d.h.
ein Sohn des Gesatzes genennet wird, weilen ein solcher Jüngling
von nun an dem Gesatz unterworffen ist, das vorher nicht war".

Wenige Wochen nach dieser Feier bezog Güntzburger die Höhere
Schule der Juden von Fürth6 und lag an ihr drei Jahre lang den
rabbinischen Studien ob. Nebst seinen Studien hatte er „diesen
Nutzen, dass ich zuweilen mit einigen Christen umgienge und sie
viel angenehmer und auffrichtiger in dem Umgang befand, und
weilen ich auch keine Bilder bey ihnen sähe, stärckte mich dieses

mehr, mit ihnen umzugehen, ich hielte bissweilen mit ihnen
Gespräch aus dem Alten Testament und befand, dass sie besser
darinn geübet sind als viele auch gelehrte Juden, massen diese

zur Erkandtnuss der Schrifft als des wahren Worts Gottes wenig
Zeit anwenden und von Jugend auf der rabbinischen Schrifften sich

befleissen; dieses verursachte dann, dass ich mich in der Biebel
mehr als vorhin übete; doch verliess ich jene nicht alsobald,
sondern setzte meine Studia mit grossem Fleiss fort".

4 Raudnitz beherbergte eine der ältesten jüdischen Gemeinden in Böhmen
(vgl. The Jewish Encyclopedia, Bd. 10, 1916, S. 332 f.; über die
Talmudhochschulen (Jeschiboth) vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 9, 1932, Sp. 25 ff.
5 Mit der Vollendung des 13. Altersjahres wird ein Judenknabe religiös
mündig; die Feier besteht in einem Festmahl, an dem der „bar mizwa"
einen Vortrag hält; am ersten Sabbat nach seinem 13. Geburtstag hat er
einen Abschnitt der Tora vorzulesen (vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 3,
1929, Sp. 1034 ff.).
6 Die jüdische Gemeinde in Fürth erfreute sich seit dem 17. Jahrhundert
einer privilegierten Stellung, und ihre Jeschiba war weitberühmt (vgl. En-1

cyclopaedia Judaica, Bd. 6, 1930, Sp. 1212 ff.).

266



Nach drei Jahren kehrte Güntzburger von Fürth nach Prag
zurück und erwarb dort „den Gradum eines Candidati, welcher
bey ihnen ,Chaber'7 genannt wird". Dann setzte er seine rabbini-
schen Studien fort, aber, „ob ich wohl die öffentlichen Lectiones
der Rabbinen fleissig anhörte, so wandte idh doch meine übrige
Zeit zu Lesung des Wortes Gottes an". Ja, er rief sogar einige
Mitstudierende zu einem Bibelkränzchen zusammen: „wir
beschlossen unter uns, dass wir alle Wochen zweymal zusammen
kommen wollten, um allezeit ein Capitel aus den Propheten zu
erklären; wir wehlten der Grossen Propheten Bücher zu unserer
Lection und machten mit dem Propheten Esaja den Anfang; ich
hatte bey dieser Zusammenkunfft genügsame Gelegenheit, meine
Gedancken walten zu lassen, und gieng meine Bemühung mei-
stentheils dahin, wie ich mich und Andere überzeugen möchte,
dass die Weissagungen den Messiam betreffend der Jüdischen
Religion gemäs noch nicht erfüllt worden seyen und folglich noch
ins künfftige ihre Erfüllung erreichen müssten".

Bald jedoch gab Güntzburger seine theologische Laufbahn auf,
indem er in den Ehestand trat und ein Geschäft begründete. Aber
weil er mit diesem kein Glück hatte, kehrte er zu seinen Studien
zurück und begann sich nach einem Amt in der jüdischen
Gemeinde umzusehen. Ein solches hoffte er leichter in Deutschland

zu finden, und so machte er sich zum zweiten Male nach
Deutschland auf, indem ihm seine Frau für drei Jahre Urlaub;
gab.

Zuerst wandte er sich an einen befreundeten Rabbiner nach Frankfurt

am Main8. Nach einem halben Jahr wurde er sodann nach

7 „Chaber" bedeutet Genosse und bezeichnet ursprünglich das Mitglied einer
Vereinigung zur strengen Beobachtung des Religionsgesetzes; später wurde
es vielfach üblich, begabte und fleißige Jeschiba-Zöglinge durch ein Chaber-
Diplom auszuzeichnen (vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 5, 1930, Sp. 121 ff.).
8 Von 1718 bis 1740 war einer der Frankfurter Rabbiner der aus Prag
stammende Jakob Poppers; vielleicht ist er gemeint; vgl. The Jewish
Encyclopedia, Bd. 10, 1916, S. 130, sowie Encyclopaedia Judaica, Bd. 6,
1930, Sp. 1094 ff.

267



Darmstadt9 berufen, „um dem dortigen Rabbiner als Helffer (der
gleichen bey ihnen ,more zedek'10 genennet wird) beyzustehen".
In dieser Stellung blieb er etwa zwei und einhalb Jahre, wie es
scheint von etwa 1735 bis etwa 1738. Weil sein Amt ihm nicht
genug zu tun gab, begann er aufs Neue mit dem Studium des
Alten Testamentes, und da fand er nun bei der Versenkung in die
alttestamentlichen Weissagungen, „dass die Zeit, darinnen der
Messias kommen sollte, schon längstens verflossen wäre". Aber
„weilen ich von dem Evangelio wenig oder gar nichts wusste, so
konnte ich micih darein nicht finden". Schließlich gab ihm ein
Herr des landgräflichen Hofes, mit dem er in Gedankenaustausch
gekommen war, ein Neues Testament. „Ich nahm es mit mir
nach Hauss, und, damit es kein Jud erfahren möchte, läse ich es

nur bey Nacht in meinem Schlaff-Zimmer, und als ich darinn
betrachtete so wohl die Heiligkeit der Lehr an und für sich selbsten,
als auch die Wunder des Herren, und insonderheit die Umstände
den Messiam betreffend, als da sind die Zeit seiner Zukunfft, der
Ort und die Weiss seiner Geburt, Leyden, Sterben und Auffer-
stehung und Himmelfahrt, welches alles vorhin im Alten Testament

prophezeyet und in diesem Jesu von Nazareth erfüllet worden

ist, so erkannte und schloss ich darauss, dass Er der wahre und
von Gott verheissene Messias sey. Allein die Sach war noch nicht
kräfftig genug, mich zur Annehmung der Christlichen Religion
zu bewegen, massen ich noch an vielen Articuln zweiffeite, als
da waren die Dreyeinigkeit, die Gottheit Christi und die
Abschaffung des Ceremonialischen Gesatzes".

Unterdessen waren die drey Jahre, „so man mir zu Hauss zu

reysen bestimmt hatte", abgelaufen, und seine Frau drängte ihn,
zurückzukehren. Aber damit wäre „alle Gelegenheit zu fernerem
Erkandtnuss" abgeschnitten gewesen. Darum kehrte er nicht nur

9 Unter den Rabbinern Darmstadts in jenem Zeitabschnitt begegnet der
Talmudist Mordechai Halberstadt (vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. 5, 1930,
Sp. 807 f., und Bd. 7, 1931, S. 860 f.); vielleicht kommt er in Betracht.
10 „More zedek" bedeutet etwa „Lehrer der Gerechtigkeit" und bezeichnet
das Amt dessen, der in den kasuistischen Fragen der Lebensführung das dem
Gesetz Entsprechende anzuweisen hat (freundliche Auskunft von Rabbiner
Dr. Joseph Prys).

268



nicht nach Prag zurück, sondern begab sich sogar außerhalb des
Deutschen Reiches, indem er sich nach Metz wandte und sich dort
„als ein unverheuratheter Student auffhielt"11. Nach Verfluß eines
Jahres zog er weiter und fand schließlich in dem im Sundgau
gelegenen, aber nicht weit von Basel entfernten Hegenheim eine
Stelle als „Hauss-Lehrmeister"12.

3.

Der Hegenheimer Aufenthalt brachte für Güntzburger die
Entscheidung.

In Hegenheim wurde er nämlich, wie er selbst erzählt1, „mit
einigen Herren Studiosis von Basel, die einen Spatziergang
gemacht, bekandt, und, als sie sich mit mir in lein Gespräch der
Religion halben einliessen, wurden sie an mir gewahr, dass ich
von der Wahrheit der Christlichen Religion einige Überzeugung

11 Eine erste jüdische Gemeinde in Metz wurde durch die Kreuzfahrer
vernichtet; seit 1595 gab es eine neue jüdische Gemeinde (vgl. The Jewish
Encyclopedia, Bd. 8, 1916, S. 522 ff.).
is Hegenheim war ein Lehen des Bischofs von Basel; Lehensträger waren
die mit der Stadt Basel eng verbundenen Herren von Bärenfels; seit der
zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts befand sich auch dort eine jüdische
Gemeinde; 1673 verkaufte ihr Hannibal III. von Bärenfels einen Acker zur
Anlegung des noch heute weitbekannten jüdischen Friedhofs von Hegenheim;

schon Ende des 17. Jahrhunderts siedelten die Herren von Bärenfels
nach Burgfelden über, und das Schloß kam an die Herren von Barbier;
1702 erlitt es im Gefolge der Schlacht bei Friedlingen schweren Schaden,
so daß 1727 ein neues Schloß erbaut wurde; erst 1772 errichtete die
jüdische Gemeinde von Hegenheim ein eigenes Rabbinat und berief zum
ersten Rabbiner einen Moses David Günzburger; als „Hauss-Lehrmeister"
dürfte Baruch Güntzburger den Kindern einer oder mehrerer jüdischer
Familien Unterricht erteilt haben. Vgl. dazu: 1. F. A. Stocker: Dorf und
Schloß Hegenheim im Elsaß, in: F. A. Stocker: Vom Jura zum Schwarzwald,
7. Bd. 189, S. 199 ff. ; 2. Das Reichsland Elsaß-Lothringen, 3. Teil, 1. Hälfte,
1901 ff., S. 409 f.; 3. Walther Merz: Die Burgen des Sisgaus, 1. Bd., 1909,
S. 68 ff. (über die Herren von Bärenfels) ; 4. Achilles Nordmann : Der
israelitische Friedhof in Hegenheim, 1910.

1 In der bereits genannten autobiographischen Skizze.

269



im Hertzen hätte". Die Begegnung führte tiefer und tiefer, und
Güntzburger begann, trotz dem Leibzoll, den er jedes Mal dem
Obersten Ratsknecht entrichten mußte2, nach Basel zu kommen.
„Der liebe Gott segnete auch unsere Zusammenkünfften, dass ich
niemalen wegen ihren Antworten missvergnügt hinweg gieng, biss
ich, nach und nach von der Wahrheit der Christlichen Religion
überwiesen, mich endlich entschloss, ohne einige Zeit-Verlurst
dieselbe anzunehmen und öffentlich zu bekennen".

Eigentlich hätte Güntzburger gerne das Ende seiner Dienstzeit
in Hegenheim abgewartet, bevor er den entscheidenden Schritt tat.
Aber die Hegenheimer Juden schöpften Argwohn, und so sah er
sich genötigt, Hegenheim fluchtartig zu verlassen und in Basel
Zuflucht zu suchen. Dies war am 5. September 1739. Unverzüglich
meldete er sich beim Conventus Theologicus, dem aus den vier
Stadtpfarrern und den drei Professoren der Theologie bestehenden

Kirchenrate3, zur Taufe an. Am 15. September behandelte der
Conventus Theologicus das Gesuch und beschloss, Güntzburger
solle von Obersthelfer Johann Heinrich Brucker4 in den Hauptlehren

des christlichen Glaubens unterrichtet und die Herren
Deputaten5 sollten gebeten werden, ihn einige Monate als Alumnen
in das vom Staate unterhaltene Konvikt für Theologiestudenten
aufzunehmen. In der Tat empfing Güntzburger von Obersthelfer
Brucker seinen Unterricht, während ihn das Collegium Alumno-

2 Von 1397 bis 1800 durfte sich kein Jude ohne besondere Erlaubnis der
Behörden in der Stadt Basel niederlassen ; für ein vorübergehendes Betreten
der Stadt mußte jeweilen dem Obersten Ratsknecht ein Leibzoll, das „Judengeleit",

entrichtet werden; vgl. Achilles Nordmann: Geschichte der Juden
in Basel, a. a. O.
3 Den Vorsitz im Conventus Theologicus führte der Antistes, der mit dem
Pfarramt am Münster die Leitung der gesamten Kirche in Stadt und
Landschaft Basel verband. Antistes war von 1737 bis 1766 Johann Rudolf
Merian; vgl. Karl Gauss: Basilea reformata, 1930.
4 Der Obersthelfer oder Archidi aconus war der Helfer des Antistes in der
Versehung des Münsterpfarramtes; Johann Heinrich Brucker (1690—1761)
war Obersthelfer von 1736 bis 1747; vgl. Gauss, a.a.O.
6 Das aus drei Ratsherren und dem Stadtschreiber bestehende Kollegium
der Deputaten war die Behörde, der das Schul- und Kirchenwesen unterstand.

270



rum als Gast beherbergte, zuerst auf Verfügung der Deputaten
und dann, als deren Kompetenz erschöpft war, auf Beschluß des
Rates selbst6.

Im Sommer 1740 war die Unterweisung Güntzburgers so weit
fortgeschritten, daß die Taufe ins Auge gefaßt werden konnte.

Vorher hatte sich Güntzburger einer Prüfung zu unterziehen.
Diese fand am 14. Juli 1740 in Gegenwart der gesamten
Stadtgeistlichkeit und der Deputaten statt. Zwei Stunden lang befragte
Obersthelfer Brucker den Katechumenen über die wichtigsten
Punkte des christlichen Glaubens. Die Antworten befriedigten so
sehr, daß einstimmig die Gewährung der Taufe beschlossen wurde.
Zugleich kam man überein, den regierenden Bürgermeister
Samuel Merian7, den regierenden Oberstzunftmeister Felix Battier8
und die Gattin des stillstehenden Bürgermeisters Emanuel Falck-
ner9, Frau Katharina Birr, zu Teufzeugen zu bitten.

Sonntag, den 24. Juli 1740, fand im Münster im Rahmen des
Vormittagsgottesdienstes in feierlichster Weise die Taufhandlung
statt.

6 Vgl. dazu und zum Folgenden die Akten auf dem Staatsarchiv Basel:
a) staatliche Akten, nämlich: Kirchenakten A 11 und Q 49—51 sowie das
Protokoll des Rates, b) kirchliche Akten, nämlich: Kirchenarchiv S 9 sowie
Protokoll des Conventus Theologicus. — Aus diesen Akten geht hervor,
daß sich mit Qiintzburger noch ein anderer Rabbiner um Aufnahme in die
christliche Kirche meldete, der ebenfalls aus Prag stammende Moses Israel
Präger, der über die in der Landvogtei Baden im Aargau gelegene
Judenkolonie Lengnau nach Basel gekommen war (vgl. über die Judenkolonie
von Lengnau: Johann Caspar Lavaters ausgewählte Werke, hg. von Ernst
Staehelin, Bd. 1, 1943, S. 215 f.); er wurde zu den gleichen Bedingungen
wie Güntzburger angenommen, aber im Frühjahr 1740, bevor er die Taufe
empfangen hatte, verabschiedet, weil er des Ehebruchs überführt worden war.
7 Samuel Merian (1685—1760), seit 1730 Oberstzunftmeister, seit 1731

Bürgermeister.
8 Felix Battier (1691—1767), seit 1740 Oberstzunftmeister, seit 1760
Bürgermeister.
9 Emanuel Falckner (1674—1760), seit 1724 Oberstzunftmeister, seit 1734

Bürgermeister.

271



Zuerst hielt Antistes Johann Rudolf Merian die Predigt über Rom.
11, 21 ff.: „Hat Gott der natürlichen Zweigen nicht verschonet,
dass Er vielleicht dein auch nicht verschone?; darum schaue die
Güte und den Ernst Gottes, den Ernst an denen, die gefallen sind,
die Güte aber an dir, sofern du an der Güte bleibest, sonst wirst du
auch abgehauen werden; und jene, so sie nicht bleiben in dem
Unglauben, werden sie eingepfropfft werden; Gott kan sie wohl
wieder einpfropffen". Nachdem er in einem ersten Teil den Text
ausgelegt hatte, unternahm eres in einem zweiten Teil, darzulegen,
„wie wir Christen die Juden zu unseren Zeiten anzusehen, und was
wir in Ansehung derselben zu beobachten haben". Und zwar zeigte
er zunächst, wie wir uns an den Juden, „sofern sie annoch ligen
unter dem göttlichen Fluch", „erspieglen und ihren traurigen Fall
und unseligen Zustand uns zur Warnutng dienen lassen" sollen.
Es werde viel geklagt über die große Bosheit und Gottlosigkeit der
vormaligen und heutigen Juden ; „aber ach, wollte der liebe Gott,
dass man nicht eben so viel, ja noch weit ein mehrers zu klagen
hätte von den meisten der heutigen Christen"! Eine Hauptsünde
der Juden sei z. B. gewesen und sei noch immer „die Lieblosigkeit,

die sie durch Wucher, Betrug und Übervortheilung gegen dem

Nebenmenschen, insonderheit denen Christen erweisen; aber wer
weiss nicht, dass viele Christen in diesem Stuck es noch ärger
machen als die Juden, indeme sie nicht nur diese, sondern auch

ihre eigene Glaubensbrüder, ja wohl gar die Blutfreunde und
nechste Anverwandte mit Gewalt, Unrecht, Wucher, Betrug und
auf andere Weise zu beschädigen sich kein Gewissen machen; ja,
was wollen wir sagen?; liget nicht heiter am Tage, dass die Juden
in manchem Stuck viel frömmer und gewissenhafter sich
aufführen als die meisten Christen?" Wenn dem aber so sei, so sollten
wir Christen, anstatt die unseligen Juden neben uns zu verachten,
sie uns zur Mahnung und Besserung dienen lassen. Darauf ging
Antistes Merian dazu über, die Juden unter dem Gesichtspunkt
der Hoffnung, daß sie wieder eingepfropft werden könnten, zu
betrachten. In dieser Hinsicht sollten wir ihre Bekehrung von
Herzen wünschen und verlangen, Gott inbrünstig darum bitten
und sie, soviel an uns sei, befördern. Und zwar sei dies die Pflicht
eines jeden Christen. Zuvorderst sei es die Pflicht der christ-

272



lichen Obrigkeiten und Regenten: „diese sollen die unter ihrer
Bottmässigkeit wohnende Juden also halten, dass ihnen zwar keine
Freyheit, die Christen mit Wucher oder sonsten zu schädigen,
gestattet, aber auch die Mittel zu ihrer Erleuchtung und Bekehrung
nicht benommen oder gesperret werden; sie sollen in allweg den
Leuthen von dieser Nation weder selbst Gewalt und Unrecht thun
noch zulassen, dass es von anderen geschehe und ein jeder mit
Schmähen, Beschimpften oder auf andere Weise seinen Muthwil-
len an ihnen ausüben möge, damit nicht durch eine solche
Lieblosigkeit das Christenthum ihnen verhasst gemacht und sie davon
abgeschreckt werden; sie sollen zwar diejenigen von diesen
Ungläubigen, die sich mit Willen nicht bekehren wollen, mit
Gewalt dazu nicht nöthigen, aber auch die, so auffrichtig
Christen zu werden verlangen, nicht also schlechter Dingen
abweisen, sondern sie in Liebe aufnehmen, sie schützen und
für sie sorgen; einmahl ist es etwas nicht nur Ungereimtes,
sondern auch sehr Hartes und Unchristliches, in dem öffentlichen
Kirchengebett Gott um die Bekehrung der Juden anruffen, aber
die, so sich bekehren, nicht annehmen wollen, sie dulden, so lang
sie Juden sind, aber nachdeme sie Christen werden, ihnen den
nöthigen Auffenthalt, Schutz und Nahrung versagen". Zweitens
gelte die Pflicht, die Bekehrung der Juden zu fördern, allen
christlichen Lehrern und Vorstehern, und endlich müsse sie in
Acht genommen werden von einem jeglichen Christen, „nicht zwar
also, daß er mit Lehren und Disputiren denen Juden ihren Irrthum
benehmen wolle; dann unter Tausenden nicht einer dazu geschickt
ist; aber doch also, daß, wann er mit Juden umgehet, er sich
wohl hüthe vor allem, so ihnen Anstoss oder Aergernusz geben
und das Christenthum erlaiden möchte, hingegen sich alles dessen

befleisse, was sie erbauen und das Evangelium ihnen beliebt
machen kan". Darum solle auch niemand dem Juden, der heute
getauft werde, die Liebe und Güte misgönnen, die er von einer
christlichen Obrigkeit und andern Wohltätern genossen habe.

Auf die Predigt folgte die feierliche Taufhandlung vor dem Altar.
Zuerst hatte der Täufling noch einmal ein Taufexamen abzulegen.
Dann sprach er mit lauter Stimme das Apostolische Glaubens-

273



bekenntnis. Darauf empfing er unter dem seinen Taufpaten
entsprechenden neuen Vornamen Samuel Felix die Taufe. Endlich
folgten noch eine „Vermahnung an den Getaufften" und ein
Schlußgebet10.

4.

Nach seiner Taufe blieb Samuel Felix Güntzburger im Collegium
Alumnorum, lernte für sich selbst Lateinisch und unterrichtete
Liebhaber im Hebräischen und vielleicht auch im Rabbinischen1.

Da eröffnete ihm Ende 1740 der Rat, daß er nur noch einige
Wochen im Collegium Alumnorum bleiben dürfe. Unverzüglich
machte Antistes Merian zu seinen Gunsten eine Eingabe: Güntzburger

habe noch nirgends unterkommen können, besonders weil
er in der lateinischen Sprache noch nicht genugsam erfahren sei;
man möge ihn doch bis zum Frühjahr im Collegium wohnen
lassen, umsomehr als er die wenigen Schüler, die er gehabt habe,
getreulich unterrichtet habe. Am 1. Oktober 1740 gewährte der
Rat die Bitte.

Trotzdem verließ Güntzburger vor Ablauf des Jahres 1740 die
Stadt Basel. Am 9. Dezember trug er sich zwar merkwürdigerweise

noch in die Matrikel der Theologischen Fakultät als „Sa-

10 Die Predigt und das bei der Taufhandlung Gesprochene sind veröffentlicht

in dem Druck: „Christliche Predigt über die Wort des Apostels Pauli
Rom. Cap. XI, v. 21. 22. 23., gehalten in dem Münster zu Basel den 24. Julii
im Jahr MDCCXL., als ein jüdischer Proselyt allda getaufft worden, sammt
der mit demselben vorgenommenen Tauff-Handlung, auf Begehren in Druck
gegeben von Hansz Rudolff Merian, Pfarrern in dem Münster; gedruckt
bey Johannes Pistorius"; als Anhänge folgen 1. eine „Kurtze Nachricht
von unterschiedenen erwachsenen Persohnen, welche sint der Sel[igen]
Reformation allhier in Basel sind getaufft worden", und 2. die schon mehrfach

zitierte „Eigenhändige Beschreibung von dem letztgetaufften jüdischen
Proselyten [Samuel Felix Güntzburger], wie es mit seiner Bekehrung
zugegangen".

1 Vgl. dazu und zum Folgenden die auf S. 271, Anm. 6 genannten Akten.

274



muel Felix Güntzburger, ex Judaeo Christianus" ein2. Dann aber
machte er sich unverzüglich, wahrscheinlich schon am 10.,
spätestens jedoch am 11. Dezember, nach Bern auf.

Von dort schrieb er bald nach seiner Ankunft in rabbinischem
Hebräisch einen Brief an die Basler Theologieprofessoren
Johann Ludwig Frey und Johannes Grynaeus: In der Nacht vom
11. auf den 12. Dezember sei er in Bern angekommen; wegen
des vielen Regens sei die Reise beschwerlich gewesen ; oft habe er
mit seinem Pferd durch tiefes Wasser reiten müssen; in Bern
hätten sich viele Schüler für einen Unterricht im Hebräischen
angemeldet; doch wegen der Ferien könne er damit erst im neuen
Jahre beginnen; Frey und Grynaeus danke er für alle Güte in
materieller und in geistiger Beziehung; besonders die beim
Abschied von ihnen an ihn gerichteten Ermahnungen habe er sich
zu Herzen genommen. In einer Nachschrift trug er Grüße auf an
den Antistes Johann Rudolf Merlan und den Obersthelfer
Johann Heinrich Brucker, seinen „Vater in Jesus Christus"3.

Aber auch in Bern sollte Güntzburger keine bleibende Stätte
finden. Am 22. April 1741 wurde vom Berner Rat der folgende
Beschluß gefaßt: „Weilen Samuel Felix Günzenberger, ein getaufter

Jud, zu dessen Gunsten Ihr Gnaden vortreffliche Testimonia
abgelegt worden, allhier sein Glück nicht antreffen kann, habend
Ihr Gnaden demselben, solches weiter suchen zu können, vierzig
Taler pro viatico geordnet"4.

Güntzburger wandte sich nach Zürich und versuchte es wiederum
„mit Institution in den Hebraicis et Rabinicis". Aber auch dort
erging es ihm nicht besser als bisher. Am 16. September 1741
beschloß jedenfalls der Zürcher Rat, dem Samuel Felix Güntzburger

von Prag auf seine ehrerbietige Bittschrift ein Viaticum von
zweiundsiebenzig Pfund zu verordnen5.

2 Die Theologische Matrikel befindet sich auf dem Sekretariat der
Universität.

3 Universitätsbibliothek Basel, Fr.-Gr., Mscr. III, 17, No. 136.
1 Staatsarchiv Bern, Ratsmanual No. 169, S. 545.
5 Staatsarchiv Zürich, Ratsmanual vom 16. September 1741 (B. II. 833),
S. 10, und Seckelamtsrechnung (F. III. 32), S. 134.

275



Darauf suchte Güntzburger wieder Basel auf, um sich von dort
weiter auf eine deutsche Universität zu begeben. Aber einige
Studenten wünschten, daß er sie in Hebraieis unterrichte. Darum
blieb er. Aber im Dezember 1741 saß er wieder auf dem
Trockenen. Deshalb richtete er am 29. Dezember ein Gesuch an
den Basler Rat, er möge ihm bis zum Frühjahr noch einmal „pro
ultimato" Subsistenz gewähren, umsomehr als er im vergangenen
Winter die bewilligte Hilfe nur zum Teil in Anspruch genommen
habe. Am 2. Januar 1742 unterstützte Antistes Merian dieses
Gesuch mit der Bemerkung, Güntzburger habe gute Zeugnisse der
Theologen von Bern und Zürich vorzuweisen. Am 6. Januar 1742
beschloß der Rat in der Tat, Güntzburger bis zum Frühjahr noch
einmal ins Collegium Alumnorum aufzunehmen.

Dieses Mal blieb er, ja, er dehnte seinen Aufenthalt in Basel
bis zum Frühjahr 1744 aus.

5.

Im Sommer 1742 veröffentlichte Güntzburger im Verlag der
Wittwe Johann Conrads von Mechel zu Basel die Schrift: „Der
irrende Jud oder vernunfft-und schrifftmässige Gedancken von der
Warheit der christlichen Religion, worinnen die vornehmsten Ein-
würffe der Juden gegen der christlichen Religion gründlich
beantwortet und widerlegt werden, samt einem Anhang von der
Religions-Prüffung, zum Nutzen derer in der Irre herumwand-
lenden Juden wohlmeynend entworffen von Samuel Felix
Güntzburger, einem in Christo bekehrten Juden".

Gewidmet ist die Schrift mit einer vom 15. Mai 1742 datierten
Widmung den beiden Bürgermeistern Samuel Merian und Emanuel

Falckner, den beiden Oberstzunftmeistern Felix Battier und
Johann Rudolf Fäsch, dem Antistqs Johann Rudolf Merian und
dem Obersthelfer Johann Heinrich Brucker. In dieser Widmung
schreibt Güntzburger über den eigentlichen Zweck des Werkchens:
als er in Erwägung gezogen habe, was doch die natürliche
Ursache, daß die Juden die christliche Lehre verwürfen, sei, da habe

276



er gefunden, daß es hauptsächlich und meistenteils daher rühre,
daß die Juden einen falschen Begriff von der christlichen .Reli¬

gion und ihren Lehren hätten ; und weil ihnen von ihren Rabbinen
verboten sei, das Neue Testament zu lesen, so sei es desto schwerer

gewesen, ihnen diese falsche und sehr schädliche Meinung zu
nehmen; darum halte er sich für verpflichtet, den Juden mit dieser
kleinen Schrift einen bessern Begriff von der Lehre unseres
Heilandes beizubringen.

Auf die Widmung folgt eine längere „Vorrede an den christlichen
Leser". Darin führt Güntzburger aus : Die alte Israelitische Kirche
sei „der Stamm und Wurtzel der heutigen wahren 'Christlichen
Kirchen, Ja gleichsam die Säugam [== Säugamme] und Erzieherin,

die Christliche Kirche aber ihre wahre rechtmässige Tochter".
Zudem habe die Jüdische Kirche das große Verdienst, „dass auch
bey allen denen Troublen, Gefangenschafften, Zerstreuungen und
Verfolgungen, die sie erlitten, dannoch die Heil [ige] Schrifft in
ergäntztem und unverfälschtem Stand; so wie sie von Mose und
anderen Propheten ist gelehrt und aufgezeichnet worden, geblieben

und also von ihnen als durch einen sicheren Canal zu uns)
Christen geleitet und überbracht worden" sei. Darum sollten die
Juden „von allen rechtschaffenen, Gott und ihren Nebenmenschen
liebenden Christen mit einem höheren Grad der Liebe als alle
andere äussert der Christlichen Kirchen sich befindende
Nebenmenschen geliebet und wegen ihrem diszmahligen elenden
Zustand und Unglauben bedauret werden", und Alles sollte getan
werden, was zur Beförderung ihrer Bekehrung dienlich sei. Diese
Aufgabe falle in besonderer Weise denen zu, „die durch Gottes
Gnade aus den finsteren Irrthumen der heutigen Juden zum Liecht
und zu der Warheit des Heil [igen] Evangelii sind geführet
worden". Leider geschehe es oft, „dass... bekehrte Juden, damit sie
den Hass gegen ihren gewesenen Glaubensgenossen ja recht
öffentlich vor der gantzen Welt bezeugen möchten, einige Bögen zu
schreiben und dieselben durch den Druck der Welt bekannt zu
machen sich unternehmen, worinnen sie unter dem Vorwand, etwas
zur Bekehrung der Juden beyzutragen, auf eine so wohl ungereimte
als ungerechte Weisz wider den armen Juden zu toben und zu

277



donnern pflegen". Doch dadurch werde nichts anderes erreicht, als
daß die zwischen den Juden und Christen schon obwaltende große
Feindschaft vermehrt und die Bekehrung der irrenden Juden noch
schwerer gemacht werde. Wenn er, Güntzburger, sich nun ans
Schreiben mache, so tue er es wirklich „in der süssen Hoffnung,
es möchte vielleicht dieses Wercklein einigen um ihr Heyl
bekümmerten Juden unter die Hand kommen und von Gott dem
Herren an ihnen gesegnet werden". Zugleich tue er es allerdings
auch darum, um den Juden, die jeden Übertritt zum Christentum

verdächtigten, als geschehe er „wegen einigen zeitlichen
Vortheilen oder sonst anderen liederlichen und schlimmen Absichten",
zu zeigen, daß „auch eine wahre und aufrichtige Bekehrung vom
Juden- zum Christenthum Statt finden könne".

Die eigentliche Schrift zerfällt in vier Kapitel: 1. „Von dem Glauben,

was derselbe seye?", 2. „Von der Göttlichkeit der H [eiligen]
Schrifft", 3. „Von dem Geheimnusz der Dreyeinigkeit", 4. „Von
der Juden sogenannten Talmud oder mündlichen Gesatz".

Weil der hochgelobte Gott, so heißt es im ersten Kapitel, das

prächtige Gebäude Himmels und der Erden aus dem Stand der
Unsichtbarkeit und bloßer Möglichkeit zur Sichtbarkeit und
Wirklichkeit hervorgebracht habe, damit er darauf als auf einer Schaubühne

die Unendlichkeit seiner Vollkommenheiten darstelle, und
weil der Mensch vor allen anderen Geschöpfen tüchtig gemacht
sei, dieses unsichtbare Wesen Gottes zu ersehen, darum sei es

die Hauptpflicht des Menschen, daß er dieser gnädigen Absicht
seines weisen Schöpfers in Allem gemäß lebe. Diese Pflicht könne
auf zweierlei Weise abgestattet werden: „1. nach der Richtschnur
und Vorschrifft der durch den rechten Gebrauch der Vernunfft
erlangten Erkanntnusz Gottes und seiner Eigenschafften, welches
man die Natürliche Religion zu nennen gewohnt ist; 2. nach der
Weise, welche Gott in seinem Wort geoffenbahret hat, welches

man gemeiniglich, in Entgegensetzung des vorigen, Glauben zu

nennen pflege". Infolge des traurigen Falls unserer Eltern sei
aber das menschliche Geschlecht verdorben und untüchtig geworden,

und daher genüge die Natürliche Religion nicht mehr, sondern

278



es komme im wesentlichen nur noch der Glaube in Betracht. Der
Glaube aber müsse auf einem göttlichen und untrüglichen Zeugnis
ruhen.

Demgemäß redet Güntzburger im 2. Kapitel : „Von der Göttlichkeit

der H [eiligen] Schrifft". Und zwar handelt es sich den Juden
gegenüber, weil ihnen die Göttlichkeit des Alten Testaments
feststehe, nur um den Erweis der Göttlichkeit des Neuen Testaments.
Dabei geht Güntzburger so vor, daß er zunächst einen Juden einem

Ungläubigen die Göttlichkeit des Alten Testamentes erweisen läßt,
und zwar aus der Lehre, aus den Wunderwerken und aus den
Prophezeiungen. Dann fährt er fort: „Wir haben im Vorhergehenden

gesehen, welches die Haupt-Gründe seyen, die die Juden zur
Bekräfftigung der Warheit und Göttlichkeit des A[lten] Testaments]

etwann anführen könnten... nun wollen wir einen jeden
dieser Beweiszthümer... zum Behuf der Warheit des N[euen]
T[estaments] gebrauchen". Darauf unternimmt er es in längeren
Ausführungen, aus der Lehre, aus den Wundern und aus den

Prophezeiungen des Neuen Testamentes zu zeigen, daß dem Neuen
Testament nicht nur eine gleichmäßige Heiligkeit und Göttlichkeit

wie dem Alten Testament, sondern ein viel höherer Grad der
Wahrheit und Göttlichkeit zukomme.

Ein besonderer Anstoß der Juden, heißt es im 3. Kapitel, sei „der
Articul der Dreyeinigkeit", weil sie der Meinung seien, wir glaubten

drei Götter. Gemeiniglich sei die Ursache dieser Anklage
ein Mißverständnis. „Dannenhero wird es nöthig seyn, uns gegen
den Juden in diesem Stuck etwas besser und deutlicher zu
erklären. Ich will es derohalben allhier thun und so viel, als diese
geheimniszvolle Materi zulaszt, kürtzlich, aber doch so viel es
seyn kan, deutlich erklären". Darauf folgt eine längere
Darlegung der kirchlichen Trinitätslehre.

Das 4. Kapitel ist dem Nachweis gewidmet, daß es neben dem in
der Heiligen Schrift enthaltenen Worte Gottes nicht noch ein
anderes Wort Gottes gebe, daß also das im Talmud überlieferte
„mündliche" Gesetz nicht Gottes Wort sei. Im übrigen gesteht

279



Güntzburger gerne zu, „dass der Talmud einem vernünfftigen
Christlichen Leser in vielen Orten zu Erklärung der H [ eiligen]
Schrift, und insonderheit in ritibus veterum Judaeorum, d. i. in
Erklärung der Gebräuchen der alten Jüdischen Kirch Vieles nutzen
kan, ja auch sogar zu Erklärung des Neuen Testaments"; das

bezeugten etwa John Lightfoots „Horae Talmudicae", Johann
Leusdens „Philologus Hebraeus", Thomas Goodwins „Moses et
Aaron" sowie Hadrian Relands „Antiquitates Hebraicae". Auch
sei es nicht seine Absicht, den Juden den Talmud gänzlich zu
verleiden, sondern er wünsche nur, „dass sie die Worte des Talmuds
allzeit in der H [eiligen] Schrifft göttlichen Worts, nicht aber
die H [eilige] Schrifft im Talmud suchen möchten". Wenn sie
dieses täten, dann würde viel Kontroverses, das zwischen ihnen
und den Christen liege, hinwegfallen, und sie würden desto leichter

zur Überzeugung der Wahrheit gelangen.

Schließlich folgt noch ein „Anhang, bestehend in einer Anrede an
die Juden, die Nothwendigkeit und Nutzbarkeit einer in
Religions-Sachen anzustellenden Untersuchung betreffend". Er
enthält die Aufforderung an die Juden, allen von den Rabbinen in
den Weg gelegten Schwierigkeiten zum Trotz die Heilige Schrift
unbefangen zu studieren. „Alsdann, so werden die herrliche Pro-
phezeyungen und Verheissungen Gottes an euch erfüllet werden;
Ihr werdet wider zu Gottes Volck auf- und angenommen werden;
Er wird euch mit Seiner Gnade hier zeitlich und dort ewiglich
segnen"1.

6.

Ohne Zweifel lag Güntzburger seit seiner Rückkehr nach Basel
im Herbst 1741 dem Studium der Theologie ob, nachdem er sich,
wie wir gehört haben, bereits am 9. Dezember 1740 in die
Matrikel der Theologischen Fakultät eingetragen hatte. Am 7. März
1743 bekräftigte er diese Zugehörigkeit zur Universität Basel
dadurch, daß er sich auch noch in die Rektoratsmatrikel eintrug.

1 Das Schriftchen umfaßt XXX und 160 Oktavseiten; ein Exemplar findet
sich auf der Universitätsbibliothek Basel, Fr.-Gr., E. VIII. 47.

280



Im März 1744 schloß er sein Theologiestudium ab und wurde in
das Ministerium der Basler Kirche aufgenommen. Unter dem
Datum des 20. März 1744 nämlich meldet das Protokoll des Basler

Kirchenrates: „Examinati et ad S[anctum] Ministerium ad-
missi fuerunt: [1.] D[ominus] Samuel Felix Güntzburger, Ju-
daeus conversus, Pragensis; [2.] Dfominus] Josua Zweyfel, Gla-
ronensis".

Das ist das Letzte, das wir über den Mann — einstweilen —
wissen1.

Saat und Hoffnung
Lebensbilder jüdischer Christen

von alt Missionsdirektor D. OTTO v. HARLINO, Eversen.

In den 10 Jahren meiner rumänischen und den 32 Jahren meiner
Leipziger Missionstätigkeit sind viele Gestalten und Lebensschicksale

jüdischer Menschen an mir vorübergegangen, mit denen ich

irgendwie, mehr oder weniger tief, verflochten war. Es ist in
Wahrheit doch etwas Großes und neben der Verkündigung des

Evangeliums doch das Notwendigste und Erstrebenswerteste für
den Missionar, in so enge und persönliche Beziehung zu jüdischen
Persönlichkeiten zu gelangen, daß sie dadurch umso ernster und
eindringlicher vor die große Lebensfrage gestellt und zur
Entscheidung gedrängt werden. Ebenso gewiß wie es von einem
rechten Missionar gefordert werden muß, daß er denen, die er
mit seinem Zeugnis von Christus erreicht hat, auch seelsorgerlich
nachgeht und ihnen den Ruf Gottes im Ringen um ihre Seele

deutlich und eindringlich macht, ebenso gewiß wird auch in

1 Wer etwas über die weiteren Schicksale Güntzburgers wissen oder finden
sollte, ist gebeten, es dem Verfasser dieses Aufsatzes mitzuteilen.

Judaica, Bd. III, 4

281
3


	Samuel Felix Güntzburger, ein christlicher Theologe aus dem Volke Israel

