
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Das Lösegeld für Viele (Mk. 10,45)

Autor: Jeremias, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Lösegeld für Viele (Mk. 10,45)1

von Prof. D. Dr. JOACHIM JEREMIAS, Göttingen

Das Vorurteil, das unbegreiflicher Weise die neutestamentliche
Forschung lange Zeit weithin beherrscht hat und noch beherrscht,
daß Aussagen über die Sühnkraft seines Todes außerhalb des
Gesichtskreises Jesu gelegen hätten und daß diese Aussagen mithin

als urkirchliche, insbesondere paulinische Theologumena
angesehen werden müßten, scheitert vollständig an den Quellen. Die
Literatur, die uns Kenntnis von dem religiösen Denken des
Spätjudentums gibt, ist vielmehr erfüllt von dem Gedanken, daß der
Tod Sühnkraft besitzt! Es ist feststehende und unbestrittene ständig

wiederholte Lehre: jedes Sterben kann Sühnkraft haben,
selbst das Sterben des Verbrechers (den man deshalb vor der
Hinrichtung das Sühnevotum sprechen läßt) ; vollends sühnt das
Sterben der unmündigen Kinder und das der Frommen, mehr noch
das des Hohenpriesters und der Märtyrer. Das einschlägige
umfangreiche Belegmaterial soll hier nicht vorgeführt werden,
sondern nur eine ganz begrenzte Teilfrage erörtert werden:
Welche Gedanken sind für die engere Umwelt
Jesu mit dem Ivtqov (Mk. 10,45 par. Mth. 20,28)
verbunden? Und wie ist Mk. 10,45 auf diesem
Hintergrund zu verstehen?

I.

Ehe wir an die Frage herangehen, welche Gedanken und Vorstellungen

für die Menschen der Zeit Jesu mit dem Wort hngov
verbunden waren, müssen wir zuerst den Raum abgrenzen, in dem
unsere Untersuchung sich zu bewegen hat. Avtqov ist das
Lösegeld, die Ersatzzahlung, und zwar handelt es sich
Mk. 10,45: 1. um Lösegeld für verwirktes Leben (damit scheiden

1 J. Herrmann, Die Idee der Sühne im A. T. (1905), S. 38—43; O. Dalman,
Jesus-Jeschua (1922), S. 110 f.; N. Johansson, Parakletoi (1940); Procksch-
Bächsel, Art. Um, Th-WNT IV (1942), S. 329 ff.

Judaica, Bd. III, 4

249
1



alle anderen Auslösungen13 aus) und 2. um an Gott gezahltes Lösegeld

(damit scheiden alle das profane Leben betreffenden
Aussagen13 aus). Im hellenistisch-jüdischen Sprachgebrauch finden sich
für Xvtqov 2 im Sinne des an Gott gezahlten Lösegeldes folgende
Synonyme bzw. Bedeutungsverwandten : àllay/ua 3, âvxâllayua 4,

âvrilvTQov 5, rh'Tiywyov G, l^îlaoua1, Ivrgœoiç 8
,• jiegixà&agjua9, Jiegî-

y>r/jua10. Im Hebräischen wird das an Gott gezahlte Lösegeld meist
mit 11iB3, vereinzelt mit 12]vhb und 13d»k bezeichnet. Im
Aramäischen schließlich entspricht14 »jp-ns.

1. Geld als Lösemittel.
Ex. 30, 11—16 erhält Moses die Weisung, bei der Musterung des

Volkes von jedem über 20 Jahre alten Israeliten einen halben
Schäqäl als „Jahwe zu zahlendes Lösegeld (kofär, LXX 16tga)
für sein Leben" zu erheben, „damit nicht eine Plage wegen der
Musterung über sie komme" (Ex. 30,12). Dementsprechend heißt
es in der rabbinischen Literatur einmal, daß dieses Lösegeld der
Anlaß war, daß Gott das Würgen Israels nach der Volkszählung
Davids bereute15. Zur Zeit Jesu wurde dieses Lösegeld in Form
der Tempelsteuer entrichtet. Philo sagt von der Wirkung, die
man der Tempelsteuer zuschrieb: sie heißt „Lösegeld" (Ivrga

la Beispiele unten in Anm. 34.
2 Das Wort begegnet meistens im Plural: LXX hat 17mal Xvtqoi, dreimal
XvTQOV.

T'LXX Jes. 43,3 für ^BB.
4 Mk. 8,37; Mth. 16,26.
5 Alii Ps. 48 149], 8; 1. Tim. 2,6.
6 4. Makk. 6,29; 17,21.
7 LXX Ps. 48 [49], 8 für 533.
» LXX Ps. 48 [49], 9 für
'•< LXX Prov. 21,18 für 3B3.
•o Tob. 5, 19.

" Ex. 30, 12; Ps. 49,8 vgl. Hiob 33,24; Jes. 43, 3; Prov. 21, 18.

P Ps. 49,9.
13 Jes. 53,10 (BWS hat hier die übertragene Bedeutung Ersatzziahlüng).
14 Targ. Ps. 49, 8 f.; Hiob 33, 24 u.ö.; sj'cur sin Pal Mk. 10, 45; Mth. 20, 28.
15 b. Ber. 62b (R. Jiçchaq der Schmied). — Die Reue Gottes über das
Würggericht: 2. Sam. 24, 16; 1. Chr. 21, 15.

250



Ex. 30, 12ff.), „darum entrichtet man auch die Abgaben auf das

bereitwilligste, fröhlich und guter Dinge, in der Gewißheit, daß
man durch die Entrichtung entweder Befreiung von Knechtschaft
oder Heilung von Krankheiten erlangen und die sicherste Freiheit
zugleich mit immer werdendem Heil erwirken werde"16. Es ist
deutlich, daß Philo mit diesen Wendungen die Ex. 30,12 verheißene
Verschonung mit Plagen umschreibt. Wie man sich diese
Wirkung der Tempelsteuer vermittelt dachte, ergibt sich aus Tos.
Scheq. I, 6 (174): Gott hat gesagt: „die Israeliten sollen wegen
ihrer Schäqälabgabe gepfändet werden, damit die Opfer für die
Gesamtheit17 von ihnen dargebracht werden können, weil die Opfer
für die Gesamtheit Versöhnung und Sühne schaffen
zwischen Israel und seinem Vater im Himmel". Der lösende Charakter

der Tempelsteuer beruht also darauf, daß sie zur Bezahlung
der Gemeindeopfer verwendet wurde, deren Sühnkraft der
Gesamtheit Israels zugute kam. Ebenfalls um Verwendung von Geld
als Lösemittel Gott gegenüber handelt es sich Tob. 5,19. Tobias
ist unterwegs, um ein Depositum seines Vaters einzutreiben. In
Sorge um die glückliche Heimkehr des Sohnes sagt die Mutter:
„Mag auch das Geld (das Tobias eintreiben soll) nicht zu dem
Geld kommen (das wir schon besitzen), sondern als Lösegeld
(jieQiyjtjjua) für unseren Sohn dienen 18". Die Mutter gelobt also, in
Sorge um die glückliche Heimkehr des Sohnes, das von ihm
eingetriebene Geld als Lösegeld zu verwenden, wobei an Opfer oder
an eine Stiftung an den Tempel zu denken ist.

2. Gute Taten als Lösegeld.
Eine andere Art des Lösegeldes wird im Anschluß an Hiob 33,23f.19
wiederholt genannt. Dort heißt es vom Todkranken: „Wenn dann

16 Spec. leg. I 77. Vgl. Quis rer. div. her. 186: von den zwei Drachmen der
Tempelsteuer entrichten wir die eine als Lösegeld für unsere Seele (Utqu
zijç èavràtv i/'vyïj- xarazi&évreç vgl. Ex. 30, 12 f.).
17 Nach Scheq. IV, 1 dient die Tempelsteuer in erster Linie zum Kauf der
Opfertiere für die Gemeindeopfer.
18 Tob. 5,19.
19 Zu dieser Stelle äußerte sich zuletzt N. Johansson, Parakletoi (1940), S. 25.

251



ein Engel für ihn da ist, ein Fürsprecher (vor Gott), (wärs auch
nur) einer von 1000, um zugunsten des Menschen seine Redlichkeit

zu bezeugen und er (Gott) sich seiner erbarmt und .sagt:
Man lasse ihn los! Er soll nicht zur Unterwelt hinabfahren, ich
habe ein Lösegeld (kofär) ausfindig gemacht" — dann wird der
Todkranke wieder gesund. Worin das Lösegeld besteht, wird
nicht ausdrücklich gesagt. Es ist entweder mit manchen Kommentatoren

an die Krankheit zu denken oder — wahrscheinlicher —
an die Redlichkeit des Kranken, die der fürsprechende Engel
soeben zu seinen Gunsten geltend gemacht hat. In diesem
letztgenannten Sinne bewegt sich jedenfalls durchgängig das
Verständnis der Hiob-Stelle in der rabbinischen Literatur, die die
Rettung auf Verdienst20, Gebotserfüllungen21, Buße
und gute Werke22 zurückführt. Wichtig ist dabei die
Zusatzbemerkung, die sich j. Qidd. I10 61d findet: „Was du sagst, (gilt)
in dieser Welt, aber für die kommende Welt (gilt) : die Mehrzahl
der Verdienste erwirbt das Paradies". Im Endgericht gibt es also
kein Lösegeld, sondern es entscheidet nach strengem Recht allein
das Überwiegen der Verdienste über die Verschuldungen.

3. Der Gottlose als Lösegeld.

Prov, 21,18 heißt es: „Ein Lösegeld (kofär, LXX jzegixâ&aQ/ua)

für den Frommen ist der Gottlose, und an der Rechtschaffenen
Stelle (tritt) der Treulose". Der Sinn der Stelle ist offenbar, daß
die göttlichen Strafgerichte die Frommen verschonen und immer
nur die Gottlosen hinwegraffen, d. h. diese werden stellvertretend

vernichtet23. Derselbe Gedanke findet sich in der rabbinischen

Literatur. Zu der Stelle: „Ich will eine Erlösung setzen
zwischen meinem und deinem Volk" (Ex. 8,19) bemerkt der
Midrasch Rabba: „Die Schrift lehrt, daß Israel Züchtigungen
mit dieser Plage verdient hätte, daß aber der Heilige, gepriesen

20 Targ. Hiob 33,23; j. Qidd. I10 61d 34.
21 Tanch. D'DStSB 99a.
22 b. Schabb. 32a Bar.
23 Vgl. J. Herrmann, Die Idee der Sühne im A. T. (1905), S. 40.

252



sei er!, die Ägypter als Lösegeld für sie24 bestimmte". Gott
vollzieht also stellvertretend die Strafe, die die Israeliten
verdient hätten, an den Ägyptern und macht diese so zu Israels Lösegeld

25.

4. Der Weise als Lösegeld.

Aber auch das Umgekehrte gilt: der Weise ist Lösegeld für den
Toren. Zu Num. 3,12, wonach die Leviten Lösegeld (lorga) für
die Erstgeburten sind, bemerkt Philo, de sacrif. Abelis 120 (vgl.
128) : jiâç mxpoç hitgov sorl tov cpavlov. Er begründet diesen Satz

einerseits damit, daß der Weise sich mitleidig und fürsorglich
des Toren annimmt (§ 120), andererseits damit, daß Gott Seinen
Reichtum um der Würdigen willen auch den Unwürdigen

schenkt (§ 124). Philo entnimmt also der Xmga-Aussage
Num. 3,12 die allgemeine Sentenz, daß die Guten ihrer Umgebung
zum Segen sind und Gott um ihretwillen auch den Unwürdigen
gnädig ist26.

5. Die Bindung Isaaks als Lösegeld.

Im Midrasch zum Hohen Lied 1,14 heißt es: „,Eine Traube der
Zyperblume (äschkol ha-kofär)'. ,Eine Traube': das ist Isaak, der
auf den Altar wie eine Traube gebunden wurde. ,Der Zyperblume
(ha-kofär, der Midrasch versteht: des Lösegeldes)': weil er die
Sünden Israels sühnt (mekapper)". Der Midrasch übersetzt also
äschkol ha-kofär (H. L. 1,14) mit „eine Traube des Lösegeldes"
und deutet die Wendung auf die Bindung (caqeda) Isaaks. Sie ist
Lösegeld für die Sünden Israels. Es ist also das stellvertretende

Verdienst der Väter, das nach unserer Stelle als

Lösegeld vor Gott gilt.

24 OJVTB.
25 Ex. R. 11 zu 8, 19. Die Fortsetzung der Stelle unten S. 257.
26 Dagegen findet sich der rabbinische Gedanke, daß das Sterben des
Gerechten sühnende Kraft habe, bei Philo nicht, vgl. H. Leisegang bei L. Cohn,
Die Werke Philos von Alexandrien III (1919), S. 260 A. 1.

253



6. Der Gerechte als Lösegeld.
Gen. Rabba 44,6 zu 15,1 („Fürchte dich nicht, Abraham, ich
bin dein Schild") : „Gott sprach zu ihm (Abraham) : Von Noah
habe ich keine Schilde Beschirmer) der Gerechten erstehen
lassen, aber von dir will ich Schilde der Gerechten erstehen
lassen, und nicht nur dieses, sondern wenn deine Söhne in
Übertretungen und böse Taten fallen, so will ich einen Gerechten aus
ihrer Mitte ersehen 27, der zur göttlichen Strafgerechtigkeit sagen
kann: ,Genug!' Ich (Gott) will ihn nehmen und für sie Sühnung
schaffen lassen. Denn es heißt: ,äschkoF (H. L. 1,14, der Midrasch
liest ischkol), d.h. ein Mann, in dem alles ist, Schrift, Mischna,
Talmud, Tosäftot und Haggadot; ,ha-kofär' (H.L. 1,14, der
Midrasch versteht : des Lösegeldes) : denn er sühnt für die Sünden
Israels. ,In den Weinbergen von ,'En Gedi': ich nehme ihn und
mache ihn zum Bürgen für sie". Eng verwandt ist die Stelle
Midr. H.L. 1,14, §60: „R. Beräkja (um 340) sagte: Die
Gemeinde Israels sprach vor Gott: Auch in der Stunde, in der Du
mir Drangsal und Bitternis schickst, bist Du mein Freund. Du
bist mein Freund geworden und siehst, ob da nicht ein bedeutender

Mann in meiner Mitte sei, der zur Strafgerechtigkeit sagen
könne: ,Genug!' Und Du nimmst ihn und machst ihn zum Bürgen
für mich. Das ist die Bedeutung der Worte: ,Eine Zypertraube'
(äschkol ha-kofär, H.L. 1,14). Was bedeutet ,äschkol'? Einen
Mann, in dem alles ist: Schrift, Mischna, Talmud, Tosäftot und
Haggadot. ,Ha-kofär' (des Lösegeldes, so der Midrasch) : weil er
die Sünden Israels sühnt". Es ist an diesen Stellen bei dem Lösegeld

höchstwahrscheinlich an den T o d des Gerechten gedacht.
Das ist vor allem für die erstgenannte Stelle aus Gen. R.

wahrscheinlich, deren Zusammenhang antichristlich ist. Es wird offenbar

der christlichen Lehre von der Sühnkraft des Todes Jesu die
These der Kontinuität der sühnenden Gerechten gegenübergestellt,
die die Kontinuität des alten Bundes beweisen soll28.

27 „und die Waagschale für sie sinken lassen", die Worte fehlen in der
Par. Midr. H. L. 1, 14 § 61.
28 Ob die überaus interessante Stelle Num. R. 12,15 (zu 7, 1) hierher gehört,
ist mir fraglich. Es ist dort die Rede davon, daß Gott die Dienstengel be-

254



7. Das Leben des Märtyrers als âvriipvyov.

Im 4. Makkabäer-Buch betet der greise Priester Äl'azar (6,28f.):
„Sei gnädig Deinem Volke ; laß Dir an der Strafe genügen, die wir
für sie erdulden (29). Mache mein Blut zu einem Reinigungsopfer
für sie und nimm mein Leben als Ersatz für ihr Leben (xa&âgoLov
avtcöv jioifjöov to ejuÖv aljua, xai âvriipvyov avx&v laße xrjv l/urjv

ywyjjv)". Wie die Wirkung des âvxiyrvyov gedacht ist, ergibt sich
aus 17,21 f.: „Sind sie doch gleichsam ein Ersatz âvxîyjvyov
geworden für die Sünde des Volkes (22). Durch das Blut
jener Frommen und das Sühnopfer (üaaxrjQiov)29 ihres
Todes hat Gottes Vorsehung das vorher schwer bedrängte
Israel gerettet". Es dürfte deutlich sein, von welcher Bedeutung
diese Sätze, die den Märtyrertod als Ersatzleistung (avxapvyov),

Sühnopfer (llaoxrjQiov) und Reinigungsopfer (xa&âgotov) bezeichnen,

für das Verständnis des Neuen Testamentes, insbesondere
auch unserer Stelle, Mk. 10,45, sind, zumal das 4. Makkabäer-
Buch noch vor 50 n. Chr. entstanden sein dürfte.

8. Im Endgericht gibt es kein Lösegeld.
Ps. 49, 8f. heißt es: „Einen Bruder kann keiner loskaufen. Keiner
kann Gott ein Lösegeld für sich (kofro) darbieten (9). Zu teuer wäre
das Lösegeld (pidjon) für ihr Leben, so daß er für immer davon
abstehen muß". Targ. z. St. lautet: „Seinen Bruder, der gefangen
ist, kann ein Mann nicht loskaufen mit seinem Vermögen, nicht
kann er Gott eine Loskaufung (purqaneh) geben (9). Zu teuer ist
seine Loskaufung (purqaneh)". Wie verhält sich diese Aussage,
die die Möglichkeit zur Zahlung eines Lösegeldes vor Gott
verneint, zu allem Bisherigen? Antwort: In den bisherigen

Ausauftragt, auch im Himmel eine Stiftshütte zu errichten. „Und dieses ist die
Stiftshütte des Jünglings namens Metatron. Er bringt in ihr die Seelen
der Gerechten dar "iB3 5 für Israel in den Tagen ihres Exils". N. Johansson,
Parakletoi (1940), S. 144 vokalisiert lekofär („als Lösegeld"); näher dürfte
jedoch die Lesung lekapper („um zu sühnen") liegen.
29 Zu UaoxrjQior ist ûv/ia zu ergänzen Sühne-opfer. Ebenso ist Rom. 3, 25

(ov jigoé&ETo 6 teàç iXaoxrjQcov) das Wort mit Sühnopfer zu übersetzen.

255



sagen handelt es sich, wie oben Seite 252 in einem Zitat aus dem

palästinischen Talmud gesagt war, um diese Welt, nicht
dagegen um das Endgericht. Im Endgericht, das wird immer wieder
ausgesprochen, gibt es kein Lösegeld. Äth. Hen. 48,10 sagt von
den Sündern: „Wisset nun, daß ihr für den Tag des Verderbens
zubereitet seid. Hofft nicht, daß ihr Sünder am Leben bleibt,
sondern ihr werdet hingehen und sterben. Denn ihr kennt kein
Lösegeld". S. Dt. 329 zu 32, 39 („Und niemand rettet aus meiner
Hand") : „Die Väter erretten die Söhne nicht, Abraham rettet
Ismael nicht und Isaak rettet Esau nicht. Ich finde (da) nur
(gesagt), daß die Väter ihre Söhne nicht erretten, woher (entnehme
ich), daß auch Brüder die Brüder (nicht erretten)? Die Schrift
sagt: ,Einen Bruder kann keiner loskaufen' (Ps. 49,8): Isaak
rettet Ismael nicht, Jakob rettet Esau nicht. Und selbst, wenn
sie Ihm alles Geld geben, das in der Welt ist, können sie Ihm
nicht sein Lösegeld geben, denn es heißt: ,Keiner kann Gott
ein Lösegeld für sich darbieten. Zu teuer wäre das Lösegeld
für ihr Leben, daß sie ewiglich leben' (Ps. 49, 8f.). Teuer ist sie,
diese Seele, denn wenn ein Mensch sich an ihr versündigt, gibt es
keine Bezahlung für sie30". Auch Jesus bejaht diese Ansicht, wenn
er fragt: „Was kann ein Mensch als Lösegeld für sein Leben
hingeben" (Mk. 8,37)?

9. Die Heidenvölker als Lösegeld im Endgericht.
Jes. 43,3 heißt es: „Denn ich bin Jahwe, dein Gott, der Heilige
Israels, dein Helfer: Ich gebe als Lösegeld (kofär, LXX allayfia)

30 Woran bei dem Worte „Lösegeld" in diesen Aussagen konkret zu denken
ist, ergibt sich aus Apk. Bar. 85,12f.: Beim Endgericht gibt es „keine
Gelegenheit zum Gebet, zur Entsendung von Bitten, zum Erlangen von
Erkenntnis, zur Hingabe von Liebe, zur Reue der Seele, zu Fürbitte für
Vergehungen, zum Gebet der Väter, zum Flehen der Propheten, zur Hilfe der
Gerechten". Am Tage des Gerichts gibt es keine Fürbitte (4. Esr. 7, 102 ff.)
und kein stellvertretendes Verdienst der Väter (Midr. Ps. 146 § 2). Vgl.
noch Midr. Ps. 46 § 1 : „Auch konnte kein Mensch sagen: Mein Vater war
fromm, siehe, ich werde um seinetwillen errettet werden; mein Bruder war
gerecht, er wird mich entrinnen lassen".

256



Ägypten für dich hin, Kusch und Saba an deiner Statt". Gott stellt
hier Cyrus als Ersatz für das freigelassene Israel die reichsten
Länder der Erde in Aussicht. Diese Jesaja-Stelle wird1 schon früh
in der rabb. Literatur auf das Endgericht gedeutet. R. Jischma'el
b. Elisa (gest. 135 n. Chr.) lehrte: „Für die Völker gibt es kein
Lösegeld (pidjon) ; die Schrift sagt lehrend: ,Einen Bruder kann
keiner loskaufen. Keiner kann Gott ein Lösegeld für sich darbieten.
Zu teuer wäre das Lösegeld für ihr Leben' (Ps. 49, 8f.). Geliebt
sind die Israeliten; denn Gott gibt die Völker der Welt an ihrer
Statt hin als Sühne für ihr Leben, wie es heißt: ,Ich gebe als Lösegeld

Ägypten für dich hin' (Jes. 43,3). Warum? ,Weil du teuer
bist in meinen Augen, wertgeachtet bist und ich dich liebhabe,
gebe ich Menschen hin an deiner Statt und Völker statt deines
Lebens' (Jes. 43, 4)"31. Daß hierbei an das Endgericht gedacht
ist, geht aus folgenden beiden Stellen hervor. S. Dt. 333 zu Dt.
32, 43 („Und er entsündigt sein Land, sein Volk") : „Woher kannst
du behaupten, daß das Hinabfahren der Gottlosen zum Gehinnom
eine Sühne für Israel in der zukünftigen Welt sei? Weil geschrieben

steht: ,Und ich gebe als Lösegeld für dich Ägypten, Kusch
und Saba hin. Weil du teuer bist in meinen Augen, wertgeachtet
bist und ich dich liebhabe, darum will ich Edom (so der Midr.)
an deiner Stelle hingeben' (Jes. 43, 3f.)". Die andere Stelle ist
Ex. R. 11 zu 8,19 („Und ich will eine Erlösung setzen zwischen
meinem und deinem Volk") : „Die Schrift lehrt, daß Israel eigentlich

Züchtigungen mit dieser Plage verdient hätte, daß aber der
Heilige, gepriesen sei er!, die Ägypter als Lösegeld für sie24
bestimmte. Und auch in der (messianischen) Zukunft bringt der
Heilige, gepriesen sei er!, die Heidenvölker und wird sie in den
Gehinnom werfen an Stelle Israels, denn es heißt: ,Ich bin Jahwe,
dein Gott, der Heilige Israels, dein Helfer. Ich gebe als Lösegeld
Ägypten für dich hin, Kusch und Saba an deiner Statt' (Jes. 43,3)".
Im Endgericht gibt es kein Lösegeld (s. oben unter 8.), von einer
Ausnahme wissen nur unsere Aussagen: für Israel werden die
Heidenvölker als Lösegeld dahingegeben — ein von starkem
nationalen Partikularismus getragener Gedanke.

31 Mek. Ex. 21,30.

257



Überblickt man das Material, das sich auf das Stichwort „Lösegeld"

beschränkt und das sich bei Berücksichtigung des Verbums
und verwandter Worte und Vorstellungen um ein Vielfaches
vermehren ließe, so dürfte deutlich sein, wie stark die Frage mach

dem Gott geschuldeten Lösegeld das Spätjudentum beschäftigt
hat. Die Menschen der Umwelt Jesu wissen, so sehen wir, um das
verwirkte Leben des Sünders und des ganzen Volkes; sie wissen
um die strafende Gerechtigkeit Gottes. Aber mit dem
Stichwort „Lösegeld" leuchtet noch ein anderess Wissen auf. Lösegeld

ist Ersatz für das verwirkte Leben, ist Stellvertretung. (Es
fehlt uns noch die zusammenfassende Untersuchung über die
Bedeutung des Stellvertretungsgedankens für das Spätjudentum; sie

war groß: man redet von stellvertretender Buße, stellvertretendem

Fasten, stellvertretendem Beten, stellvertretenden Verdiensten,

stellvertretendem Leiden, stellvertretendem Sterben.)
Stellvertretung aber heißt: Gott verzichtet auf das strenge Recht,
läßt sich versöhnen. Ja, Gottes Barmherzigkeit geht
so weit, daß er das Lösegeld selbst anordnet bzw. bezahlt. Freilich

besteht eine zweifache Schranke: die Loskaufung beschränkt
sich auf Israel. Und: sie gilt (mit Ausnahme der Aussage über die
stellvertretende Hingabe der Heiden an die Hölle) nur für das

zeitliche Leben, nicht auch für das Endgericht. So hat das letzte
Wort doch die strafende Gerechtigkeit Gottes.

IL

Wir wenden uns nunmehr dem zurow-Wort Mk. 10,45 (par.
M th. 20,28) zu: ô vîoç t.ov av&gdmov ovx rj)Jh:v diaxovrjfîfjvai, âl/.à
ôiaxovrjam xal ôovvai rrjv tpvyvjv avrov h'noov nvrl noXXmv.

1.

Hier ist zunächst ein Wort zur Echtheitsfrage zu sagen.
Der ältere Einwand, daß Mk. 10,45 paulinischen Klang trage,
ist wohl allgemein als irrig erkannt. Gewiß liebt Paulus das

(auch sonst im N. T. sehr beliebte) Bild vom Loskauf beson-

258



ders. Aber nie gebraucht er das Wort Xvtqov, nie sagt er àvxl noXXmv

(vielmehr vjièq fjuœv, vfiwv, nâvrœv), nie nennt er Jesus o vloç
zov âv&Qcôjiov. Ein anderer Einwand, daß nämlich der Aorist
rjXêev auf Jesu Lebenswerk zurückblicke, also spät sei, ist nur
am griechischen Text möglich: aramäisch atet heißt sowohl „ich
bin gekommen" wie: „ich bin da". Wohl aber hat ein dritter
Einwand schweres Gewicht: die Lukas-Fassung sei die ältere.
Auch bei Lukas ist das Wort vom Dienen Jesu das letzte Glied
einer Dreiung: 1. die irdischen Gewalthaber herrschen mit
Gewalt, 2. bei Jesu Jüngern ist der Dienst Weg zu (Mk.) bzw.
Kennzeichen (Lk.) echter Größe, 3. Vorbild selbstlosen Dienens ist
Jesus (Mk. 10,42—45, Mth. 20,25—28, Lk. 22,24—27). Aber
dieses Vorbild Jesu wird bei Lukas in Form eines ganz schlichten
Vergleichs ausgesprochen, eines kleinen Gleichnisses, das an
Joh. 13, Iff. anknüpft: rfc yàg jxd'Qmv, ô âvaxsijusvoç !j ô ôiatcovmv;

ov/l 6 âvaxei/ÀEvoç ; éyà> ôs èv fiéom vfw>v EÎfii (bç ô ôiaxovmv. Es fehlt
also bei Lukas die Selbstbezeichnung Jesu als Menschensohn,
nichts wird vom Tode Jesu gesagt, insbesondere nichts von der
Sühnkraft dieses Todes. Alles bleibt im schlichten Rahmen des
Ethischen. Muß man nicht schließen, daß Lukas die älteste, weil
undogmatische Fassung hat? Richtiger gesagt: ursprünglich wäre
das Mk. und Lk. Gemeinsame, der Vergleich Jesu mit dem bei
Tisch Aufwartenden (Mk. 10,45a wäre, für sich genommen, zu
übersetzen: des Menschen Sohn kam nicht, sich aufwarten zu

lassen, sondern aufzuwarten). An diesen schlichten Vergleich wäre
Mk. 10,45b ein Theologumenon der Urkirche, erwachsen aus
hellenistisch-christlicher Erlösungslehre32, angefügt, das Wort
vom Lösegeld.

Zur Beurteilung dieses Einwandes muß zunächst das literarische
Verhältnis zwischen der markinischen und der lukanischen
Fassung geklärt werden. Dabei ist davon auszugehen, daß sich die

Dreiung bei Lk. an anderer Stelle findet als bei Mk.-Mth., nämlich

nach dem Bericht über das letzte Mahl Jesu (Lk. 22,24—27).
Diese abweichende Stellung ist nicht als das Werk des Lk. anzu-

12 R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition2 (1931), S. 154.

259



sehen, denn die Behandlung der Mk.-Überlieferung durch Lk. hat
ihr ausgesprochenes Kennzeichen gerade darin, daß sie sich streng
an die Reihenfolge der Mk.-Perikopen hält: bis zur
Passionsgeschichte hat Lk. nur zwei Mk.-Perikopen an andere Stelle
gesetzt (Mk. 6,17—19; 8,19—21), im übrigen die markinische
Reihenfolge der Perikopen gewahrt. Abweichungen in der Stellung

einer Perikope bei Lk. sind daher regelmäßig als Anzeichen
dafür zu werten, daß er seiner Sonderquelle folgt. Es liegt also
kein direkter literarischer Zusammenhang zwischen Mk. 10, 45 und
Lk. 22, 27 vor ; vielmehr stehen zwei Üb e r liefer u ngs-
formen der dreigliedrigen Spruchreihe nebeneinander, die am

Anfang stärker konform gehen, dann aber darin voneinander
abweichen, daß sie das Dienen Jesu verschieden illustrieren: Mk.
10,45 wird es an Hand eines Schriftwortes, Lk. 22,27 an Hand
der Fußwaschung geschildert.

Betrachten wir diese beiden Fassungen des Schlußgliedes unter
sprachlichem Gesichtspunkt, so ergibt sich: das Mk.-Logion ist
durch palästinensischen Sprachcharakter
gekennzeichnet. Man kann sich diesen Tatbestand am besten klarmachen
durch einen Vergleich von Mk. 10,45 mit 1. Tim. 2,6:

Mk. O Vlôç ZOV âv&QCOJlOV

1. Tim. äv&gwjiog X. 3I.

Mk. jiollœv
1. Tim. Jiavtcov.

dovvcu zrjv ipv%r)v avzov

o ôovç savzov

Xvzqov âvzi

avziXvzQOv VJISQ

Von allen fünf Abweichungen gilt, daß die semitisierende Mk.-
Fassung im ersten Tim.-Brief gräzisiert ist: 1. o vioç xov âvÔQwnov

ist sklavisch wörtliche, äv&Qomog sinngemäße Übersetzung von
bar nascha; 2. yv/jj „das Leben" ist Semitismus, desgleichen
Sovvat Tijv yv%r]v in der Bedeutung „sein Leben freiwillig
hingeben33"; ôovvai iavxov ist die sinngemäße griechische Wiedergabe;

3. das Kompositum uvrllvzgov ist eleganteres Griechisch
als Ivtqov ; 4. âvrc ist wörtliche Wiedergabe von aram. chalaf
hebr. tachat „an Stelle von"), das alter term, techn. des ius
talionis ist und als solcher beim Tauschen, Wiedervergelten die

Belege bei A. Schlatter, Der Evangelist Matthäus (1929), S. 602.

260



Bedeutung „für" gewonnen hat34; ûjiéq ist sinngemäße
griechische Wiedergabe; 5. notäoi zur Bezeichnung der großen, nicht
zählbaren Menge ist Semitismus (s. u.) ; die Wiedergabe mit
jtâvreç trifft den Sinn richtig. Darüber hinaus ist palästinensisch
in Mk. 10,45: die Meidung des Gottesnamens35, der antithetische
parall. membr., wohl auch das epexegetische xai.

Ganz anders gibt sich die Lk.-Fassuing des Logions (22,27). Der
Kontext ist gegenüber Mk. gräzisiert: V. 25 treffen wir den
hellenistischen Titel evsQyérrjç, V. 26 usiuov (statt fiéyaç bei Mk.).
Der ganze V. 26 ist nicht mehr eschatologisch verstanden, sondern
auf die Gemeindesituation angewendet, und deutlich meldet sich
die Gemeindesprache zu Wort: vecoteqoi heißen Acta 5,6; l.Tim.
5,1 ; Tit. 2, 6; 1. Petr. 5, 5 die jungen Männer als Stand der
Gemeinde (dem der Stand der „Alten" gegenübersteht), fjyovfisvoi
ist Titel der Gemeindeleiter (Hebr. 13,7.14. 24 vgl. Acta 15,22)'
und àiaxovœv ist in diesem Zusammenhang geradezu Äquivalent
für den (bei Lk. fehlenden) Amtstitel ôidxovoç3(!. Das Logion
selbst (V. 27) schließlich ist frei von Semitismen und vermeidet
alles hellenistischem Empfinden Fremde.

Wir haben also eine juden- und eine heidenchristliche Fassung
der Spruchreihe vor uns. In solchen Fällen hat im allgemeinen
die der palästinensischen Redeweise näherstehende Fassung den

Anspruch auf größere Zuverlässigkeit. Das ist in unserem Falle
Mk. 10,42—45. Zu den sprachlichen Beobachtungen tritt
bestätigend unsere Feststellung hinzu, daß der religiöse Xvtqov-Gedanke
in Jesu Umwelt zu Hause ist. Besonders nachdrücklich ist dabei
auf die sich eng mit Mk. 10,45 berührenden Aussagen des
4. Makk.-Buches zu verweisen, die das Sterben der Märtyrer als
Ersatzleistung für die Sünden des Volkes bezeichnen; die zeit-

34 3. Baa. 20 (21), 2: SXXayfm. âvri xov àfineXwvoç ; Jos., Ant. XIV 7,11 § 107:
Der Priester Äl'azar gab Crassus einen goldenen Balken als Lösegeld für
die Übrigen Tempelschätze rrjv öoxov avtCg rrjv ygDaijv Xvxgov avrl jtàvrcov sôcoy.sv.

33 F. Bächsel, ThWNT IV S. 345.
36 F. Hauck, Das Evangelium des Lk. (1934) z. St.; P. Benoit, Revue

biblique 48 (1939), S. 389 A. 3.

261



liehe Nähe zur Verkündigung Jesu — das 4. Makk.-Buch ist u. E.
zwischen 30 und 50 n. Chr. zu datieren — gibt dieser Berührung
verstärktes Gewicht.

Mit alledem meinen wir nicht, einen zwingenden Echtheits-
„beweis" geführt zu haben; so etwas wird nie möglich sein. Ja,
es ist nicht einmal die Möglichkeit auszuschließen, daß das Avrpor-
Wort eine nachträgliche Erläuterung zu Mk. 10,45a ist (der
innere Zusammenhang des Avtqov-Wortes mit den Abendmahlswor-
ten scheint uns diese Annahme freilich nicht zu empfehlen). Aber
das meinen wir allerdings gezeigt zu haben, daß die Verbindung
sprachlicher und sachlicher Beobachtungen es nicht erlaubt, das

Avrgov-Wort außerhalb Palästinas entstanden zu denken.

2.

Für die Exegese von Mk. 10,45 ist grundlegend die Tatsache,
daß der Wortlaut sich an Jes. 53, 10—12 anschließt: zu dovvai

xrjv ipvyj/v vgl. im tasim nafscho (53,10) ; zu noAAoi vgl. rabbim
(53, 11.12); ôiaxovfjaai weist auf den Gottesknecht. In dieser
Umgebung dürfte Avtqov freie Wiedergabe von ascham (53, 10

übertragen als „Ersatzleistung" gebraucht) sein 37.

Mk. 10,45 ist also von Jesus als dem Gottesknecht die Rede.
Obwohl der künftig zur Rechten Gottes sitzende Menschensohn
Anspruch darauf erheben könnte, sich bedienen zu lassen, wählte
er im Gehorsam gegen seine Sendung r/Aïïov ânearâArjv) den

Weg des Dienens, auf den ihn das Schriftwort (Jes. 53) wies.
(Die Gegenüberstellung ôiaxovrj&fjvai/öiaxovrjom läßt vielleicht
noch etwas spüren von dem inneren Kampf Jesu, der vor zwei
Wegen stand — Mk. 10,45 ist ein Wort aus der überwundenen
Versuchung.) Sein Dienst besteht in der Lebenshingabe. Denn
sein Tod ist Ersatzzahlung an Gott38 für das verwirkte Leben

37 Vgl. G. Dalman, Jesus-Jeschua (1922), S. 110; H .W.Wolff, Jesaja 53 im
Urchristentum (1942), S. 54.
38 Zur Meidung des Gottesnamens s. o. S. 261. — Ferner vgl. G. Dalman,
Jesus-Jeschua (1922), S. 110.

262



Vieler. Nur von Jes. 53 aus wird verständlich, wieso Jesus
seinem Tode solche Wirkung zuschreiben kann: sein Tod ist das

gottgewollte, freiwillige Sterben des Schuldlosen, das nach
Jes. 53 stellvertretend die Sünden der Vielen tilgt.

Zwei Fragen erheben sich. Zunächst : an wen denkt das Wort noXXoi?
Während im Deutschen das Wort „viele" exklusiven Sinn hat
(„viele" bedeutet hier: „nicht alle"), hat das semitische Äquivalent

sowohl im Hebräischen wie im Aramäischen oft mklusive
Bedeutung (=die aus vielen bestehende, große, nicht zählbare
Schar39), und zwar gilt das sowohl für die Form mit wie auch

(seltener) ohne Artikel40. Daß das Wort jioXXo'l Mk. 10,45 diese
inklusive Bedeutung hat, ergibt sich aus der Bezugnahme auf
Jes. 53 (vgl. 52, 14; 53,11.12.): es bezeichnet die große
Schar, die Nicht-Zählbaren, die Völker weit41. Es

ist sicher, daß die Urkirche Mk. 10, 45 in diesem Sinne verstanden
hat; das zeigt 1. Tim. 2,6: âvriXvTQOv vjzèq navrcor 4S.

Sodann: in welchem Sinne ist Jesu Sterben ein Xvtqov? 1st an die
Gegenwart gedacht oder an das Endgericht? Für die Beantwortung

dieser Frage ist die Feststellung von großer Bedeutung, daß
Jes. 52, 13 ff. von der zeitgenössischen Exegese als Endgerichtsszene

verstanden worden ist: so Sap. Sal.43, äth. Hen.44, Targ.
Jes. 52,13—53,12 und die rabbinischen Stellen, die Jes. 53 mes-
sianisch deuten45. In der Tat bestätigt das Wort „Menschensohn"
die eschatologische Bedeutung des Xvtqov Mk. 10,45: alle echten
Menschensohn-Aussagen tragen eschatologischen Charakter. Auch
in dem eng verwandten, ebenfalls auf Jes. 53 Bezug nehmenden
Abendmahlswort Mk. 14,24 ist der Opfertod Jesu das die Wende
der Zeiten herbeiführende Ereignis. So gibt es also doch (trotz
Mk. 8,37!) ein Lösegeld im Endgericht! Freilich ist

39 Schulbeispiel Rom. 5, 15. IQ: ol nolloi alle Menschen.
10 Belege bei Joach. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (1Q35), S. 68 f.
(vermehrt in der 2. Auflage, die im Druck ist).
" Ebd. S. 82 ff.
42 Vgl. ferner Hebr. 2,9: vjzsq jiavrdç ; 1. Pt. 2,24; 1. Job. 3,5; 2. Kor. 5.14:
vjisQ navreov ; Job. 1, 29 : xov xoa/xov

263



es (und darin behält Mk. 8,37 recht!) kein Lösegeld, das ein
Mensch von sich aus darbringen könnte, sondern eine von Gott
selbst geordnete Ersatzzahlung (ascham Jes. 53,10) — das
freiwillige, unschuldige Sterben des Menschensohns. Es ist in Gottes
Augen wertvoller als alle anderen Lösegelder, als Geld, gute Werke,
Verdienst der Väter, Tod der Märtyrer. Denn es gilt auch im
Endgericht und auch für die, von denen man sagte, daß es für
sie kein Lösegeld gebe, für die noRoi, die Völker der Welt. Es

hat solche Macht, weil es Leben von Gott und mit Gott ist46,
das hier in den Tod gegeben wird1.

In dieser Schrankenlosigkeit des Lösegeldes offenbart sich die
Schrankenlosigkeit der Liebe Gottes.

Samuel Felix Güntzburger,
ein christlicher Theologe aus dem Volke Israel

von Prof. Dr. ERNST STAEHELIN in Basel.

1.

In seiner 1768 in Basel erschienenen „Sammlung Jüdischer
Geschichten, welche sich mit diesem Volk in dem XIII. und
folgenden Jahrhunderten bis auf MDCCLX in der Schweitz von
Zeil zu Zeit zugetragen", nennt der Zürcher Pfarrer Johann Caspar
Ulrich im „Verzeichnuss derjenigen Proselyten oder Personen aus
dem Judenthum, welche sich zur Christlichen Kirche bekennet
und in der Schweitz den Heil [igen] Tauf empfangen haben", auch
den aus Prag stammenden Baruch bzw. Samuel Felix Güntz-

« 5,1 ff.
44 46, 4 f.; 48,8; 55,4; 62, 1. 3. 6. 9; 63,1—11.
45 P. Billerbeck I S. 481—483, ferner S. Dt. 33, 21 (ebd. I S. 483).
46 J. Schniewind. im „Neuen Testament deutsch" I zur Stelle.

264


	Das Lösegeld für Viele (Mk. 10,45)

