
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Nicht Quellen, sondern Syntax

Autor: Danek, Slavomil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


agoge sich anschickt, in Palästina die allein verbindliche religiös-
soziale Gesellschaftsform des Judentums zu werden, bekommt auch

der Ausdruck 'am hä-'äres wieder sekundär eine soziologische
Färbung. Indem die Vertreter des Rabbinismus in nachhadriani-
scher Zeit jeden, der auf dem alten freieren Standpunkte beharrt,
nicht nur religiös, sondern auch sozial herabdrücken, — ist doch
der synagogale Verband sowohl religiöses wie soziales Gemeinwesen!

— bekommt der Ausdruck 'am hä-'äres um die Wende des
2. zum 3. Jahrhundert die Bedeutung des religiös und sozial
Minderwertigen, die für die Folgezeit bestimmend geworden ist. Diese
erst spät in Erscheinung tretende Bedeutung hat bewirkt, daß
bis in die neueste Zeit hinein Gesamtumfang und Bedeutungswandel

des Begriffes 'am hä-'äres, mit dem ein ganzes Stück
innerjüdischer Geschichte verbunden ist, verkannt worden sind.

Nicht Quellen, sondern Syntax

von Prof. Dr. SLAVOMIL DANEK f, Prag*
übersetzt durch Martin Hofmann und J. B. Jeschke.

Wer die letzte, von Bertholet besorgte vierte Ausgabe der
deutschen Übersetzung von Kautzsch (Die Heilige Schrift des

Alten Testaments 1922) aufschlägt, findet in den Büchern des

Gesetzes, besonders im ersten, in der Genesis, am äußeren
Textrande Buchstaben wie J, E, R u.a. Sie deuten an, daß die Lite-
r a r k r i t i k hier einen Abschnitt, oft auch nur einen Satz beginnt,
der von einem anderen Schriftsteller stammt als der vorhergehende

* Der Verfasser dieser Studie ist der anfangs Februar 1946 in Prag
gestorbene o. P. des Alten Testaments an der Hus-Fakultät in Prag. Da seine
akademische Tätigkeit wertvolle Anregungen für die at. Wissenschaft
gegeben hat, halten wir es für angebracht, eine seiner bereits tschechisch
veröffentlichten Studien in deutscher Übersetzung einer weiteren Öffentlichkeit
zugänglich zu machen.

199



Abschnitt oder Satz. Weil diese sehr verbreitete Übersetzung
„sowohl für Theologen als auch Laien" bestimmt ist wie schon ihre
erste Auflage „für Leser aller Art", muß auch der einfache Bibelleser

sich in diesen „Ergebnissen der alttestamentlichen Wissenschaft",

die noch immer als sicher und endgültig bezeichnet werden,

orientieren. Sind sie doch sogar auch bei uns in die Lehrbücher
der antiken Geschichte für die höheren Mittelschulklassen
eingedrungen.

Aus den Erlebnissen der Brüder Josefs in Ägypten bedienen
wir uns zweier Auftritte (42,25—35 und 43,11—23), deren Literar-
analyse in der erwähnten Übersetzung feststellt, daß Abschnitt
42,8—26 und 28 (von „riefen") —37, weiter 43, 23b (zweite
Vershälfte, von „hierauf führte er") der sog. Elohist geschrieben

habe, den Rest aber der nach allgemeiner Schätzung etwa um
hundert Jahre früher schreibende sog. Jahwist. Diese Autorennamen

haben sich aus bloßer Gewohnheit von der Zeit erhalten, als
die Kritik nach Jean d'Astruc (1753) oder nach Witter (1711)
annahm, daß der erste (E) zur Bezeichnung Gottes den hebräischen
Ausdruck äelöhim Gottheit gebrauchte, der zweite (J) den
Namen jhvh, der aus mittelalterlicher Unkenntnis Jehova gelesen
wurde, nach einer neuzeitlichen Vermutung jahvae, während
die Kralicer Bibelübersetzer1 dafür den Ausdruck Gott der
Herr (Hospodin) einsetzten. Die vermeintlichen Schriften dieser
zwei Unbekannten, die im wesentlichen den gleichen Erzählungsstoff

behandeln, hat angeblich später ein gewisser Redaktor (R)
zu einem Werke zusammengearbeitet, indem er also zwei literarische

Quellen verwendete.

Wie sollen wir uns seine Arbeit vorstellen? Im vorliegenden Fall
ist der Schlüsssei der Satz : Als aber einer von ihnen im
Nachtquartier seinen Sack öffnete, um seinem Esel
Futter zu geben, da sah er sein Geld in seinem
Getreidesack obenauf liegen (Gen. 42,27). Holzinger, der
in der genannten Übersetzung die Genesis bearbeitet hat, fügt zu

1 Die tschechische Übersetzung der Heiligen Schrift wurde 1579—93 in
Kralice (Mähren) von den Böhmischen Brüdern gedruckt.

200



der Verbindung „einer von ihnen" unter dem Strich die Bemerkung

hinzu: „Nach 43,21 finden bei J alle Brüder ihr Geld schon
im Nachtquartier, bei E... erst nach der Rückkehr 42, 35. R
verkürzt also den Bericht von J in 42, 28 um auch den Bericht des
E geben zu können". Der urteilsfähige Leser wird fragen, was R

mit einer solchen „Verkürzung" gewonnen habe? Der Widerspruch
zwischen dem, was die Brüder dem ägyptischen Verwalter 43,21
berichten und dem, was derselbe Schriftsteller J in 42,27
erzählt, bleibt weiter bestehen. Ich mache darauf aufmerksam: für
die Literarkritik ist es durchwegs typisch, daß der vermeintliche
Redaktor und manchmal der Autor selbst nach solchen „Ergebnissen"

den Anschein erweckt, als ob er sich auf das kurze
Gedächtnis oder eine mangelhafte Aufmerksamkeit der Schriftleser

verlasse. Nehmen wir aber einmal an, daß R in 42,28
verkürzt habe, weil es nicht darauf ankam, wie genau oder

ungenau die Brüder dem Beamten Josefs Bericht erstatteten —
obwohl sie sich damit dem Vorwurf aussetzten, warum sie mit
soviel Geld nicht gleich vom ersten Nachtquartier
zurückgekehrt seien, so sehe ich nur zwei Möglichkeiten, wie der Auftritt

sich abgespielt haben konnte.

Einmal : im Nachtquartier wurde nur ein einziger Sack
aufgetan, und wunderbarerweise war gerade in ihm das Geld.
Damit haben wahrscheinlich die gerechnet, welche die alte
griechische Übersetzung, die Septuaginta (O'), und deren Übertragungen

rezensierten. Einige scheinen die Stelle „um seinen Eseln
Futter zu geben" (avxov), im hebräischen Text als „ihren Eseln"
(avTcbv) zu lesen — so drei griechische Handschriften und die
äthiopische Übersetzung —, andere haben das Possessivpronomen
überhaupt ausgelassen — so sieben Handschriften, die armenische

Übersetzung und eine Handschrift der lateinischen
Übersetzung (Vulgate), die außerdem noch die Verbesserung anbringt
„damit sie gäben". Der tschechische Bibelleser sieht aber, daß
die Kralicer das hebräische la-hamoro als Einzahl nahmen (seinem
Esel) im Gegensatz zur griechischen Auffassung als Kollektivbegriff,

die in gleicher Weise berechtigt ist. Die Entdeckung des
Geldes in einem Sack genügte freilich, daß allen der Mut ent-

201

Judaica, Bd. III, 3 3



sank. Aiber wir begreifen nicht, warum aus einer anderen
Schrift (E) hinzugefügt wird: und riefen: Was hat uns da
Gott angetan? (28). Ein wunderlicher Redaktor. Er verkürzt,
um sich noch eine Überraschung zu ersparen, bringt sich aber
selbst um den Effekt, indem er noch ein zweitesmal das Motiv
der Furcht anbringt. Und das muß er alles auf sich sitzen lassen,
weil die Kritik sich noch immer an einen dilettantischen .Einfall
des 18. Jahrhunderts bindet. Im hebräischen Text steht der
Ausdruck Elohim, also hat es der Elohist geschrieben! Warum waren
denn die Brüder überhaupt so bebend, wenn sie doch von allen
Geldern, nach der anderen Schrift (E), erst daheim erfahren
haben? Hat uns R etwa noch um etwas beraubt, was wert war, dem

göttlichen Eingreifen zuzurechnen, wie das Gefängnis 42, 21 E,
oder die Überführung 44,16 E? Wieder ist es typisch für eine

derartige Kritik, daß sie zwar die Disharmonie vom äußeren und
formalen Gesichtspunkt der Autorschaft aus beseitigt, sich dabei
aber in innere und sachliche Schwierigkeiten verwickelt, die sie

bisweilen einfach ignoriert, ein anderes Mal damit abtut, daß sie
die herausanalysierten Schriftsteller zu Verwässerern und ihren
Stoff zu einem „volkstümlichen" entwertet.

Oder aber: nach dem Fund des Geldes im ersten Sack hätte J

erzählt, R aber ausgelassen, daß auch die übrigen Brüder ihre
Säcke öffneten. Das konnte jedoch jeder Leser mit Recht folgern
aus dem allgemeinen Entsetzen (was hat uns da Gott
angetan) und dem gegenseitigen Befragen (einer den
andern). Der Redaktor hätte sich also umsonst angestrengt, denn
die literarkritisch richtige Folgerung lautet, daß der Text schweigend

die Öffnung aller Säcke voraussetzt. Aber ich zeige, wie
42, 27 nicht nur schweigend und nicht nur als Voraussetzung,
sondern gänzlich unabhängig vom literarischen Gesichtspunkt,
ausdrücklich und direkt, mit einem Wort eindeutig philologisch,
aussagt, daß bereits im Nachtquartier alle Brüder ihrem Gelde
auf die Spur kamen. Vielleicht hat der (tschechische) Leser
bemerkt, daß bei der Verbindung „einer von ihnen" in der
(tschechischen) Bibel von ihnen mit Kursivschrift gedruckt ist zum
Zeichen dafür, daß die Kralicer diese Worte hinzugefügt haben,

202



genau so, wie schon die bohairische Übersetzung und Chrisosto-
mus zu dem bloßen eïç der O' noch sf avxcbv voraussetzen und wie
die syrische Übersetzung Pesito (P) anstatt des hebräischen ha
'aehâd ein had menhön setzt. Es versteht sich, daß Holzinger ohne

zu unterscheiden und ohne eine Erklärung zu geben, sich dieser
Verbesserung des biblischen Wortlautes anschließt. Dem Chrysos-
tomus z. B. ist sie nicht im Wege gestanden, weil er den erwähnten
Ausweg hatte, das Nötige sich hinzuzudenken, die literarisch
voreingenommene Kritik jedoch hat sie auf einen Irrweg geführt.
Auch die Kralicer Ausleger müssen sich darüber verantworten, daß

sie, wenn auch nur in Petit, sich dieser Rezension angeschlossen
haben, obwohl sie doch auch die hebräische Verbindung ha ' aehâd

min' einer von kannten und demgemäß Lev. 14, 30 und Dan.
8, 9 übersetzten.

Wie weit diese konventionelle Textauffassung gegangen ist, sehen

wir schon daraus, daß genau wie O' ein bloßes efc setzt, auch
die offizielle aramäische Übersetzung der sog. Targum (T) ein
bloßes had aufweist, als ob im Text nur ein 'aehâd stünde, eine
Form, die tatsächlich elf Handschriften samaritischer Tradition
(S) bringen. Das ist wiederum eine Konzession an die Gewohnheit

bei hâ 'aehâd an das Zahlwort zu denken, indem man aus
dem Text wenn auch nur den Artikel (hâ) wegnimmt. Geschichtlich

sind wir also bei den Übersetzungen nach Art des einer (von
ihnen) bereits auf der zweiten Stufe der Textrezension und um
soviel weiter entfernt von dem, wias der hebräische Wortlaut
besagt. Beiderlei Textrezensionen sind nämlich absolut unangebracht.

Schon S und T zeigen, wie bald sie ihre Bindung an die
syntaktische, satzbaumäßige Eigenart des alttestamentlichen
Hebräisch verloren haben. Ohne Rücksicht auf die Beispiele, wo
Bildungen aus dem Stamme 'hd- (ebenso wie die Formen aus
dem Stamme 'hr) ihr Kapitel in der Geschichte des Textes haben,
ist die Syntax dieser Ausdrücke das Aschenbrödel sowie die Syntax
des at. Hebräisch überhaupt das Wunschkind auch der neuesten
und größten Grammatiken. Hier kann ich allerdings nur die
generelle Feststellung darbieten, daß der Ausdruck ha 'aehâd mehrere

Bedeutungen hat, über die außer der Wortverbindung auch

203



das logische Verhältnis (Kontrast) entscheidet, keineswegs nur
der Textzusammenhang (Kontext).

Wenn z. B. die Brüder erzählen, daß Josef sich entschloß, einen
von euch Brüdern (42,33) zurückzuhalten, so heischt der Kontext

die Auslegung: einer genügt als Geisel; aber der Kontrast
fordert die Übersetzung: irgendeiner, wer auch immer. Es scheint,
daß es der samarischen Tradition in der Tat um dieses Moment
ging, denn sie setzt in der direkten Rede Josefs (einer von
euch Brüdern 42,19) ha 'aehâd voraus, während der judäische
Text, der sog. Masoreticus (M), mit einem bloßen 'aehâd
anscheinend sich auf den numerischen Gesichtspunkt beschränkt,
im Gegensatz zu S, 42, 27. Oder, wenn die Brüder erklären : einer
ist verschwunden (42,32), so durften die Kralicer so
übersetzen, weil eine bestimmte Zahl aufgezeigt werden soll, es bleibt
jedoch immer noch die Frage, ob sie nicht besser hätten wenigstens

übersetzen sollen: „einer aber ist (schon!) nicht mehr da"
mit dem Kontrast gegen den jüngsten (13) und den jüngeren

(32!) im Sinne: ein Bruder ohne Altersangabe. Der Kontrast
verlangt ja eigentlich die Übersetzung: „und der andere (nämlich
nach dem jüngsten) ist wohl schon nicht mehr" (13) oder „ein
anderer (Bruder) war noch, aber..." (32). Die syntaktische
Eigenart dieses Ausdruckes hat sich trotzdem mancherorts eine

mannigfachigere Übersetzung erzwungen als die durch das
stereotypische Zahlwort. Auch bei den <Kralicern: Ganz allein ist
er hergekommen (Gen. 19, 9). Wehdem, der allein ist
(Predig. 4,10b); wie Gen. 42,13 und 32 durften sie selbstverständlich

übersetzen „einer von ihnen", sie sagten jedoch logisch
und nicht nur sprachlich (tschechisch) richtig fällt einer
von ihnen (Predig. 4,10a).

Im Gegensatz dazu darf im Schlüsselvers Gen. 42, 27 nicht übersetzt

werden „einer", noch weniger einer (von ihnen), weil
das absolute hl 'aehâd als logisches Gegenstück die Gesamtheit
der Brüder vertritt. Es wäre möglich, daß ein bestimmter der Brüder

gemeint ist, z. B. Ruben, der älteste aber vielleicht auch
Levi oder wer auch immer, der für alle denkt, spricht und han-

204



delt. Aber von einer derartigen Stellvertretung ist keine Spur da,
wir haben sogar gesehen, daß hâ 'aehâd jedesmal einen anderen
bezeichnet, sogar auch Josef. Es bleibt also der Ungenannte, und
was von ihm gesagt wird, gilt von allen seiner Art und damit um so
mehr von der Gesamtheit, zu der er in diesem Augenblick
gehört. Die richtige Übersetzung lautet: Und es band (ein)
jeder seinen Sack auf. Mit Rücksicht auf die Situation und
den Kontext wird sich sogar der Wortlaut empfehlen: „einer
nach dem anderen", wenn wir kurz zeichnen möchten, wie
nach dem ersten Sack die übrigen nacheinander sich über ihre
Säcke entsetzen oder sie schnell mit einem Mal öffnen. Aber das
eilt nicht.

Auch unsere Ausleger kennen die — ich möchte sagen,— kollektive

Bedeutung der Wurzel 'nd, die auch durch das verwandte jhd1-

miteinander, zusammen belegt ist. Es gehört hierher nicht nur
Mal. 2,15, sondern auch eine Reihe von Fällen, wo auch sie ha
'aehad, wie ich vorschlage, übersetzen: für ein jedes Lamm
(Num. 15, 5 cf. 11) und a u f j e d e s Lamm (Num. 28, 7) also auch
mitten in einer Aufzählung das eine... das andere (4) und
das andere (8)! So geht es ständig in den iOpfervorschriften
(Num. 28, 12f, 21, 28f, Num. 29, 4, 9f, 14f) und in den Baubeschreibungen

(1. Kön. 7,32,38 10,16f 1. Chron. 9,15f) oder in
Bauvorschriften. Unter diesen ist besonders lehrreich die Parallele:
zwei Untersätze unter dem einen Brett (hä 'aehad)
und zwei... unter... dem zweiten (h") Exodus 26, 25 im
Gegensatz zu 36, 30: zwei... unt-er jedem (h"')- Auch dort,
wo die Kralicer noch das Zahlwort stehen gelassen haben,
bekommt man den genaueren, um nicht zu sagen besseren
(tschechischen) Ausdruck, wenn man z.B. Num. 7,85 übersetzt jede
Schüssel... anstatt ein e. Oder :die Breite eines jeden
Brettes anstatt eines Brettes Exodus 26,16 ebenso 36, 21,
wie auch im folgenden Vers auch der hebräische Wortlaut sich
Klarheit angelegen sein läßt, indem er unterscheidet: zwei
Zapfen soll ein (h'") Brett haben, einer gegenüber
dem anderen ('aehat 'ael 'aehat.) so bei allen (Rkol) Brettern.

In gleicher Weise muß man z.B. Num. 28,29 übersetzen,

205



wie die Kralicer es tun: Ein Zehntel zu jedem (h"') Lamm
von den Sieben (lesib at'.) oder besser: „Je ein Zehntel
('issàrôn 'issàrôn) auf „eines j edes", wenn man nicht den
Sinn der Vorschrift verletzen will.

Wir haben jedoch in der Bibel sogar solche Erscheinungen, wo
eine stellvertretende Funktion des Begriffes 'hd angebracht ist.
Bis auf die Tatsache, daß wir nicht wissen, wieviel Prophetenschüler

Elisa hatte, was auch mit in Erwägung gezogen werden
muß, ist die Situation 2. Kön. 6,1 —7 ganz ähnlich, nur etwas
verwickelter, wie man auch an der tschechischen Übersetzung sehen
kann. Die Prophetenschüler schlagen vor: laß uns ein jeder
('ïs wie Gen. 42,25!) ein Holz ('aehâd 2) holen. Und einer
(hâ'aehâd) sagte... komm du auch (3). Und esgeschah,
als einer von ihnen (ha 'aehâd) Hier (5) nehmen also die
Kralicer direkt in den Text die Wendung von ihnen, obgleich
sie unmittelbar vorher (3) ohne sie ausgekommen sind. Wollten
sie damit andeuten, daß jedesmal ein anderes ha 'aehâd sei? Aber
gerade das ist nicht so selbstverständlich, wie es scheinen möchte.
Dem ersten steht die Aufgabe des Sprechers sicher wohl an, so
daß sie ruhig übersetzen konnten : „U nd es sprach einer für
alle" als Gegenstück zu der Wendung von ihnen (5). Aber der
hebräische Wortlaut macht keine Unterscheidung. Weil aber der
zweite hâ 'aehâd nicht für alle fällen konnte, so war es bei der
individuellen Textauslegung derselbe, der vorher den Propheten
aufgefordert hatte. Nirgends aber ist hier eine Spur einer solchen
hervorstechenden Persönlichkeit. Es ist hier entschieden mehr
angebracht, deshalb sind hier auch überhaupt lauter Jemand, wenn
der Sprecher kollektiv aufgefaßt wird: Und es sprach einer
nach dem anderen, oder noch angemessener: um den
anderen, oder fast jeder, sozusagen „wie ein Mann" (ke'is
'aehâd), um einen biblischen Ausdruck zu verwenden (1. Sam.

11,7). Unglücklicherweise ist der folgende Auftritt sachlich
undurchsichtig, wenn nicht textlich verderbt. Wörtlich hat der
hebräische Wortlaut z.B. „daß er die Axt ins Wasser fiel (!)"
oder „daß er mit der Axt ins Wasser fiel". Es ist kennzeichnend,

daß die Kralicer es für passend ansahen, diese schwache

206



Stelle irgendwie zu unterlegen :dieAxtfiel (ihm) ins Wasser.

Deshalb kann ich heute nicht alle überzeugen, daß hier
dasselbe, also kollektive ha 'aehâd, angebracht ist. Die Unmöglichkeit,

daß der Auftritt mit der Axt sich bei jedem Propheten-
schüler wiederholte, ist vor allem deshalb nur eine scheinbare,
weil die tatsächliche Wirklichkeit der Handlung uns nicht greifbar

ist. Zum anderen läßt sie sich durch die Auffassung
überwinden: einem jeden, wenn ihm so etwas mit der Axt passierte,
half Elisa auf diese Weise. Kenner des Hebräischen mache ich
noch aufmerksam auf die Satzfügung incipit va-jehï (5).

Durch die übrigen Belege halte ich für bewiesen, daß die
Kollektivauffassung Gen. 42, 27 philologisch richtig ist. Zugleich aber

zeigt sich, daß mit der Erfassung der Syntax dieses Satzes der
W i d e r s p r u c h m i t 4 3, 2 1 verschwindet und damit die Hauptstütze

der Literaranalyse in zwei Quellen. Man muß also die
Öffnung der Säcke und den Fund aller Gelder zuhaus, was nur wenige
Verse später als der Bericht vom gleichen Auftritt im
Nachtquartier geschildert wird, anders erklären, als durch verschiedene

Autoren, weil es sonst unverständlich wäre, wie beide Szenen in
den Text kommen und in ihm sich halten konnten. Die „höhere"
Kritik, wie die Literarkritik auch genannt wird, arbeitet freilich
auch noch mit „inneren" Argumenten. Aber wie so oft, läßt sie
auch hier den Bibelleser im Stich. Was kann man erwarten, wenn
auch ein solch philologischer Kritiker der Literarkritiker wie Ehrlich

schreiben konnte (1908): „Was den Anlaß zu solchem
ungeschickten Zusammenwerfen zweier verschiedener Schilderungen
(42, 27: 35) gab, ist keineswegs ersichtlich, weil die Entdeckung
eines der Brüder, die schon auf dem Wege stattfindet, im weiteren
Verlauf keine sichtbaren Folgerungen hat". Nun, wem Vers 28b,
sei es aus dieser oder jener Quelle quantité negligéable ist, von
dem weiß ich nicht, was er eigentlich im AT sucht. Uns nu;ft
dieser Satz zwei Fragen hervor, die befriedigend beantwortet werden

müssen, wenn nicht nur die kollektive Lösung des Schlüsselverses,

sondern auch der geistige Inhalt der ganzen Begebenheit
bestehen soll. Vergeblich haben wir uns schon zum Beginn gefragt,
wieso und warum sich die Brüder so entsetzten. Mögen wir auch

207



in der Auffindung aller Gelder ein hinreichendes Motiv für ihr
Entsetzen kennen, so sollten wir uns jetzt von allein klar machen,
daß der Ausruf : Washatunsda Gott angetan? kein kopfloses

„Um Gotteswillen, was geschieht da?" ist. Dieser Aufschrei
war sehr ernst gemeint. Es möchte scheinen, daß hier dasselbe
Gewissen zu reden begann, das schon einmal aufgewacht war (42,
21). Aber lassen wir es lieber beiseite, es macht sich schon noch
wirksamer bemerkbar. Sie sahen ja doch, daß der Verwalter Josefs
ihr Geld genommen hatte, sie waren vielleicht dabei, als er ihnen
die Säcke füllte (Und es geschah ihnen also 42, 25b). Was
sie jetzt schauten war ein Wunder, selbstverständlich der Finger
der Gottheit. Nur wußten sie nicht, was daraus werden sollte.
Wir werden nicht fehl gehen, wenn wir uns vorstellen, daß sie
die Säcke mit den Geldern nicht mehr anrührten — für den Bibelleser

und den Aberglauben eine verständliche Erscheinung —
mochten sie schon anderes Futter haben oder nicht. Erst zuhause.

Da sind wir bei der zweiten Frage. Wie kommt es, daß uns
geschildert wird, was geschah, als sie ihre Säcke ausleerten
(35), als ob sie das Geld erst jetzt erblickten? Und siehe
(vehinnae) führt den Fund des Geldes im Nachtquartier
(27) und zuhause (35) als etwas Neues an. Das war es in der Tat.
Die Brüder erlebten ein Wunder... Selbst wenn sie den ganzen
Weg ihre Säcke untersucht hätten, ob dort ihr Geld noch vorhanden

sei, konnten sie dessen nicht sicher sein, ob es auch bei
Ausleeren der Säcke noch dort sein werde. Auch deshalb, weil in
allem eine Sinnestäuschung genau so wie ein wirkliches Wunder
sein konnte. Aus diesem Grunde schon ist es nicht ohne Bedeutung,

wenn erwähnt wird, daß jetzt auch der Vater ihre
Geldbeutel sah (35). Schon durch diesen neuen Zeugen ist —
nebenbei gesagt — hinreichend das erwähnte vehinne philologisch
begründet (35). Jedoch die Erwähnung selbst bringt die
Bestätigung des Wunders. Weder unterwegs noch zuhause haben ihre
Augen sie getäuscht. Auch der Vater sieht das Geld. Kein Wunder,

wenn ähnlich wie vordem unterwegs gesagt wird, daß sie
sich entsetzten. Im Gegenteil, wenn sie und ihr Vater es
sahen... und sich fürchteten (35), haben wir eine noch

208



deutlichere Andeutung, was damit gemeint ist. Ich zweifle, daß

man auf diese Frage eine befriedigendere Antwort geben kann als
die, daß auch der Vater im ersten Augenblick nichts anderes als
seine Söhne sich sagte: ein Wunder — sobald sie ihm erzählten,
was auf dem Wege ihnen zugestoßen war.

Um so sicherer sagte er sich das, weil er darin ein reines
Gewissen hatte. Deshalb tauchte nur ihm, und zwar sehr bald, die
Möglichkeit auf, die er von der folgenden Reise der Brüder mit
den Worten ausdrückt: vielleicht liegt ein Irrtum vor
(43, 12). Erwägen wir, wie den Brüdern dabei und vordem
zumute war, so oft darauf die Rede kam. Sie sahen ja doch oder
erfuhren an Ort und Stelle, wie streng und genau alles bei der
Angabe und der Übernahme des gekauften Getreides gehandhabt
wurde. Was anderes denn ein Wunder, keineswegs ein Irrtum
war es — das fühlten sie nur allzu lebendig. Und die quälende
Ungewißheit hatte noch lange kein Ende für sie. Wie zum Hohn
ihrer geheimsten Gedanken, lehnte der Verwalter Josefs die
zurückgegebenen Gelder ab, indem er das Wunder bestätigt: Euer

Gott und Gott eueres Vaters hat euch einen Schatz
gegeben... euer Geld habe ich erhalten (43, 23).

Ich schließe und wiederhole: die richtige syntaktische Analyse ist
die Voraussetzung für eine richtige Literaranalyse. Wir haben uns
überzeugt, daß in dieser Hinsicht die Literarkritik bei dieser
Begebenheit aus dem Leben Josefs grob versagt hat. Und solche
Beispiele, wo man sagen kann: Nicht Quellen, sondern
Syntax, gibt es mehr, als ich selbst übersehen kann, und solch
schwache Seiten mehr, als ich mit einem Male behandeln kann.
Verantwortlich konstatiere ich deshalb nur, daß die Literarkritik,
soweit ich sehen kann, durchwegs mit unrichtigen oder
unzureichenden Mitteln arbeitet. Soweit die Literaranalyse aus dem
Charakter der at. Literatur überhaupt eine Berechtigung und
Aussicht auf Erfolg hat, sind alle bisherigen Ergebnisse oder
Versuche verfehlt oder vorzeitig.

209


	Nicht Quellen, sondern Syntax

