
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Der 'Am ha-'Ares : ein Beitrag zur Religionssoziologie Palästinas im
ersten und zweiten nachchristlichen Jahrhundert

Autor: Meyer, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der 'Am ha-Ares

Ein Beitrag zur Religionssoziologie Palästinas im ersten
und zweiten nachchristlichen Jahrhundert

Von Prof. Lie. RUDOLF MEYER, Jena.

Der in der rabbinischen Literatur begegnende Begriff 'am hä-'äres,
den man gemeinhin mit „Mann vom Lande, Leute vom Lande, Landvolk,

Landleute" wiedergibt, ohne damit freilich seinen gesamten
Bedeutungsumfang zu treffen, ist sowohl für die historische
Bibelwissenschaft wie auch für die allgemeine Geschichtsforschung
bedeutsam. Denn mit ihm ist einesteils ein Stück jüdischer
Geschichte aufs engste verbunden, andernteils hängt aber auch von
seiner richtigen Interpretation das Verständnis einer Reihe von
Stellen im neutestamentlichen Schrifttum ab. Daher soll im
Folgenden versucht werden, den Umfang dieses Begriffes nach seiner
soziologischen und religionsgeschichtlichen Seite herauszuarbeiten.

Der Ausdruck 'am hä-'äres ist keine sprachliche Neuschöpfung
der Rabbinen, er findet sich vielmehr bereits in der kanonischen
alttestamentlichen Literatur der vor- und nachexilischen Zeit. Im
Anschluß an Untersuchungen, insbesondere von A. Alt1 und E. Gili-
schewski2 hat E. Würthwein die Bedeutung dieses Begriffes
innerhalb des Alten Testamentes herausgestellt3. Danach hat man für
den Begriff 'am hä-'äres zwei Hauptschichten zu unterscheiden,
eine vorexilische und eine nachexilische. In der vorexilischen Zieit
ist der Ausdruck vornehmlich an das judäische Königreich
gebunden. Er bezeichnet hier den Landadel, der seit der Gründung
des judäischen Staates unter David die führende Rolle gespielt
und diese trotz der hauptstädtischen Konkurrenz bis zum Jahre

1 A. Alt, Die Staatenbildung der Israeliten in Palästina, Leipziger
Reformationsprogramm (1930), S. 80; ders., Die Rolle Samarias bei der
Entstehung des Judentums, Prockschfestschrift (1934), S. 9 ff.
2 E. Gilischewski, Der Ausdruck 'am hä-'äres im Alten Testament, ZAW 40

(1922), S. 137 ff.
3 E. Würthwein, Der 'amm ha-arez im Alten Testament (1936); hier auch
die einschlägige Literatur, S. 1, Anm. 1.

169

Judaica, Bd. III, 3 1



587 vor Chr. behauptet hat. Dieser judäische Landadel, man kann
dafür auch Vollbürgertum sagen, achtete im besonderen auf das
Wohl des Staatsganzen, und weil dies aufs engste mit dem Königtum

der Davididen verbunden war, so trat er jedesmal dann zum
Schutze des Thrones auf, wenn in Jerusalem die Dynastie der
Davididen bzw. die rechtmäßige Thronfolge gefährdet war4. Mit
der Vernichtung des judäischen Staates ging auch diese politisch,
sozial und im Volksaufgebot führende Schicht durch Hinrichtung
und Deportation zugrunde5.

In der frühen nachexilischen Zeit hat sich ein Wandel im
Sprachgebrauch vollzogen. Zwar wird nunmehr mit dem Ausdruck 'am
hä-'äres auch eine Oberschicht bezeichnet, aber nicht mehr eine
volljüdische, die etwa der Exulantengemeinde in Jerusalem
angehört, sondern einzig und allein vornehmlich der samaritanische,
darüber hinaus auch der philistäische, ammonitische und moabitische

Landadel, den die Exulanten bei ihrer Rückkehr aus
Babylonien als den Besitzer von palästinischem Grund und Boden
vorfanden6. So kann E. Würthwein zusammenfassend feststellen:
„Immer handelt es sich bei dem 'am hä-'äres im Alten Testament
um eine Oberschicht. Die tiefgreifende Veränderung der
historischen Verhältnisse, die mit dem Exil eintrat, hat zwar den
Gebrauch des Begriffes entscheidend beeinflußt, aber nicht seine
ursprüngliche Bedeutung gewandelt"7.

In religionsgeschichtlicher und soziologischer Hinsicht ergibt
sich somit: Da in vorexilischer Zeit mit 'am hä-'äres die judäische

i 2. Kö. 11, IQ1 f. ; 21, 23 f., oder 23, 30 (hier greift der 'am hä-'äres
nach Josias Tod in der Schlacht bei Megiddo ein, indem er Joahas, den

jüngeren Sohn des Königs, auf den Thron erhebt, „wie es scheint unter
absichtlicher Übergehung des älteren und also erbberechtigten Sohnes Etja-
kim"; E. Würthwein, a.a.O., S. 9) ; vgl. hierzu 2. Kö. 23, 34.
s 2. Kö. 15,5; 16,15; Jer. 34,19; 2. Kö. 24,14; 25,3 (Par.: Jer. 52,6);
25, 18—21 (Par.: Jer. 52, 24—27). Hierzu und zu den übrigen Belegen für
'am hä-'äres vgl. E. Würthwein, a. a. O., S. 8—50.
6 Vgl. A. Alt, Die Rolle Samarias bei der Entstehung des Judentums,
S. 12 ff., 25. Zum Gebrauche des Begriffes 'am hä-'äres in nachexilischer
Zeit vgl. E. Würthwein, a.a.O., S. 51—71.
7 So E. Würthwein, a.a.O., S. 71.

170



Oberschicht bezeichnet wird, so stellt der Begriff für diese Zeit
ein ausschließlich soziologisches Charakteristikum dar. Die
gleiche soziologische Bedeutung finden wir auch noch in der
frühen nachexilischen Epoche. Aber hier bekommt der Ausdruck
'am hä-'äres über diese Bedeutung hinaus eine religiöse Prägung,
und zwar negativer Art. Indem er nicht für die Glieder der
Exulantengemeinde, die sich in Jerusalem neu konstituiert hat, angewendet

wird, sondern lediglich zur Bezeichnung der einheimischen
Oberschicht dient, die, soweit es sich um Samaritaner handelt,
zwar auch jahwegläubig ist, aber von den eigentlichen Juden nicht
als vollwertig anerkannt und darum zurückgewiesen wird, erhält
der Begriff nunmehr den Beigeschmack des religiös Minderwertigen

und Halbheidnischen.

Wie lange dieser Bedeutungsumfang des Begriffes 'am hä-'äres in
den Jahrhunderten nach Esra Geltung gehabt hat, läßt sich mangels
geeigneter Quellen nicht mehr feststellen. Nach Ausweis der rabbi-
nischen Literatur jedoch muß sich in der Zeit zwischen Esra und
Christi Geburt ein entscheidender Bedeutungswandel vollzogen
haben, denn im rabbinischen Sprachgebrauch erscheint der
Ausdruck in einem ganz anderen Lichte8. Als inhaltlich ältester
Beleg9 hiefür liegt ein Ausspruch Hillels10, eines älteren Zeitgenossen

Jesu, in Pirke Abot 2, 5 vor:

8 Zu der von Würthwein angeführten Literatur vgl. noch E. Schürer,
Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi II4 (1907), S. 454 f.,
468 f.; G. F. Moore, Judaism (1932), 1, S. 60.321; II, S. 72f., 158 ff.;
L. Finkelstein, The Pharisees (1938), S. 25 ff., 76 f., 83 ff., 41Iff. u. ö.
Ferner ist heranzuziehen die umfangreiche Materialsammlung bei Strack-
Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch II
(1924), S. 494 ff.
9 Die auch von P. Billerbeck vertretene Meinung (Strack-Billerbeck II,
S. 500; IV, S. 653 ff.), in babyl. Soja 48a sei der älteste, auf Johannes
Hyrkanus zurückgehende Beleg für den 'am hä-'äres auf rabbinischer Seite

vorhanden, erweist sich als hinfällig, da es sich hier einerseits nicht um;
ein Kultgesetz des Hasmonäerfürsten handelt, andererseits der Begriff 'am
hä-'äres im textlichen Zusammenhang erst eine späte Interpolation darstellt;
vgl. R. Meyer, Das angebliche Demai-Gesetz Hyrkans I., ZNW 38 (1939),
S. 124 ff.
10 H. L. Strack, Einleitung in Talmud und Midras 5 (1921), S. 118.

171



„Ein Ungebildeter fürchtet die Sünde nicht,
und ein 'am hä-'äres ist nicht fromm".

In Hillels Aphorismus kommen wir offenkundig mit dem
bisherigen Bedeutungsumfang von 'am hä-'äres nicht aus. Denn der
Parallelismus der Glieder, wie er hier vorliegt, zeigt, daß der
'am hä-'äres dem Ungebildeten gleichgesetzt werden soll. Von
dem Ungebildeten11 wird ausgesagt, daß er die Sünde aus
Unkenntnis nicht fürchtet, d.h., das Vermeiden von Übertretungen
des göttlichen Willens wird von einem bestimmten Wissen
abhängig gemacht. Nur wer diese Kenntnis besitzt und um Jahwes

Willen Bescheid weiß, kann Übertretungen der göttlichen
Gebote meiden ; er fürchtet und vermeidet daher die Sünde oder
— positiv gewendet — er ist fromm und weise. Diese Gedanken
sind an sich in Israel nidht neu. Sie begegnen uns zur Genüge etwa
in der Weisheitsliteratur, wo der Weise zugleich als fromm
erscheint, der Tor dagegen als Frevler und Übertreter der
göttlichen Gebote12. Aber im Munde eines Pharisäers wie Hillel
bekommen diese Gedanken ihre ganz besondere Prägung, und es

genügt nicht, einfach auf diese ältere Vorstellung vom Weisen und
seinem Widerspiel hinzudeuten. Wir müssen weiter fragen, welcher

Mangel dem 'am hä-'äres als dem Ungebildeten in den Augen
eines Pharisäers im besonderen eigen ist.

Das Wissen oder auch die Weisheit, die als unumgängliche
Voraussetzung für die Frömmigkeit gelten und die dem 'am hä-'äres
abgesprochen werden, vermittelt das göttliche Gesetz, die Tora 13 ;

so heißt es in Sifre zu Deut. 11,13 (§ 41) :

„Das Studium [des Gesetzes] führt [den Menschen] zur Ausübung
[der göttlichen Gebote]"11.

Die Voraussetzung also für die Frömmigkeit ist das „Studium"
des „Gesetzes" als einer absoluten Größe. Auch der Gedanke

11 Zu den einzelnen rabbinischen Ausdrücken für „ungebildet" vgl. Strack-
Billerbeck II, S. 495 f.
12 Prov. 1,7; 3,7 ff.; 1,20 ff. u. ö.; vgl. B. Gemser, Sprüche Salomos

(1937), z. St.
13 Vgl. Bousset-Gressmann, Die Religion des Judentums 3 (1926), S. 163 ff.
14 Ausg. L. Finkelstein (1935), S. 85; das. die Parallelen.

172



vom „Gesetz" als einer unabhängig von Raum und Zeit bestehenden

Größe, der nicht nur für das Judentum konstitutiv geworden

ist, sondern auch auf christlicher Seite etwa in der paulinischen
Theologie zu grundlegenden Erörterungen über das Verhältnis
des Menschen zu Gott geführt hat, ist keineswegs neu. Wir können

ihn in seinen historischen Anfängen bis ins Exil zurückverfolgen15.

Aber auch bier gilt, daß die Vorstellung vom „Gesetz",
das man studieren muß, um „fromm" und „weise" zu werden,
auf pharisäisch-rabbinischem Boden eine besondere Prägung
erfährt. Das Studium des Gesetzes bedeutet nämlich nach rabbi-
nischer Auffassung, daß man sich als notwendige Ergänzung zum
Studium der Tora die Anordnungen der Weisen, die ihre
Vollmacht im Rahmen der mündlichen Tradition nach rabbinischem
Postulat von Mose her haben16, zu eigen macht. Nur derjenige,
der sich so verhält, bekommt gültigen Aufschluß darüber, was
er als religiös vollwertiges Glied der Gemeinde zu tun und zu
lassen hat. Umgekehrt hat der, der das Gesetz nicht studiert und
die Worte der Weisen nicht beherzigt, nach pharisäisch-rabbini-
scher Vorstellung keine Norm für seinen Wandel. Er weiß nicht,
wo die Grenzen des Erlaubten sind und wo bei Übertretung
eines Verbotes das göttliche Strafgericht droht. Daher heißt es
in Sifra zu Lev. 26,1417:

„Jeder, der [das Oesetz] nicht lernt,
erfüllt [auch seine Forderungen] nicht".

In der Anwendung auf den 'am hä-'äres aber bedeutet dies, daß
ihm als Ungebildeten, d. h. als Nicht-Weisen im pharisäisch-rab-
binischen Sinne des Wortes die Voraussetzungen für ein
religionsgesetzlich einwandfreies Leben fehlen, er damit also nicht
weiß, wo überall Gefahren der Übertretung lauern. Er begeht
ahnungslos eine Sünde nach der anderen, bis er der Strafe des
rächenden Gottes verfällt und in seiner Unkenntnis, die ihm als

15 Vgl. hierzu neuerdings M. Noth, Die Gesetze im Pentateuch, Schriften
der Königsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswissenschaft!. Kl. 17,2
(1940), S. 70 ff.
16 Vgl. die successio rabbinica in Pirke Abot 1, 1 ff.
17 Ausg. Malbim (Wilna 1928), 451 a.

173



Schuld angerechnet wird, umkommt18. So sagt eine anonyme
Überlieferung in Rabba zu Ex. 27, 2019:

„Der Ungebildete, der keine Worte der Tora besitzt,
strauchelt darin und stirbt".

Dabei beziehen sich die „Worte der Tora", wie noch zu zeigen ist,
vorwiegend auf das Religionsgesetz, wie es sich aus der priesterlichen

'Gesetzgebung entwickelt hat, d.h., in den „Worten des
Gesetzes" handelt es sich vorwiegend, wenn auch nicht ausschließ-
lidh, um Forderungen und Verbote kultisdh-zeremonieller Art20.
Zur Verdeutlichung dessen sei etwa auf die Scheltworte ver-
sen, die Jesus naoh der Logienquelle gegen den Pharisäismus
gesprochen hat21.

Vom pharisäisch-rabbinischen Standpunkt aus sind also Weisheit
und strenge Gesetzlichkeit identisch22. Von hier aus aber erscheint
ein Zustand der Unkenntnis oder der Unbildung auf dem Gebiete
des Religionsgesetzes, der ja zugleich eine Schuld vor Gott
darstellt, als beklagenswert, und der Gesetzesstrenge dankt Gott
dafür, daß er ihn nicht als Ungebildeten ins Leben gerufen hat.
So sagt etwa der Tannait Jehuda ben El'ai in nachhadrianischer
Zeit23 Tos. Berakot 7,1821 :

18 Darüber hinaus macht sich der 'am hä-'äres nach rabbinischer Anschauung
auch an seinem Volke schuldig. So kommt nach Rabbi Jehuda I. Sündenstrafe

nur wegen der amme ha-ares in die Welt; vgl. babyl. Baba Batra 8a.
« Ausg. Wilna (1887), 64 a.
20 Die Erfüllung religiös-sittlicher Forderungen ist damit zwar nicht
ausgeschlossen, aber sie tritt hinter der zeremonialgesetzlichen Betrachtung des
Lebens zurück, und zwar in dem Sinne, daß das Zeremonialgesetz den
Rahmen abgibt, innerhalb dessen neben den levitischen auch die
religiössittlichen Forderungen Platz haben.
21 Zur Rekonstruktion der sieben Worte Jesu geg. Pharisäismus (Lulc.
11, 46. 43; Mt. 23, 13. 23. 25. 27. 29—32) vgl. R. Meyer, Der Prophet aus
Galiläa (1940), S. 14 f.
22 Daher nennt sich der pharisäisch-rabbinische Gelehrte nach dem Vorbild
der „Weisen" der älteren Zeit häkim bzw. talm dhäkäm.
23 Vgl. H. L. Strack, Einleitung, S. 129.
24 Ausg. Zuckermandel (1881), S. 116.

174



„Man muß drei Benediktionen täglich sprechen:

Gepriesen sei, der mich nicht als Heiden schuf.
Gepriesen sei, der mich nicht als Frau erschaffen hat.
Gepriesen sei, der mich nicht als Ungebildeten ins Leben rief".

Als Gründe für diese Benediktionen, von denen die dritte eine
genaue Sachparallele zur Haltung des Pharisäers im Gleichnis Jesu
vom Pharisäer und Zöllner, Luk. 18,11, darstellt, gibt Jehuda
an: Alle Heiden sind wie nichts vor Jahwe, die Frau ist kein
vollwertiges Gemeindeglied, und der Ungebildete lebt in schuldhafter

Unkenntnis des göttlichen Willens.

Dementsprechend bringt das Zusammenleben mit einem am hä-
'äres, abgesehen davon, daß es nach dem Zeremonialgesetz
bedenklich ist, keinen religiösen Gewinn. Es hält vielmehr den

Gesetzesstrengen von dem für sein Seelenheil notwendigen Gesetzesstudium

ab und führt dazu, daß der Tod als Sündenstrafe
vorzeitig eintritt. Daher wird nach Dosa ben Archinos (um 90 n.

Chr.)25 auch derjenige vom vorzeitigen Tod ereilt, der „in den

Versammlungshäusern der amme hä-'äres" weilt26. Hundert Jahre

25 Vgl. H. L. Strack, Einleitung, S. 123.
26 Bâttë kenesijöi sel-'ammë hä-'äres. Der lediglich in Abot 3, 10 zu
belegende Ausdruck ist noch immer nicht befriedigend erklärt. Vgl. S. Krauss,
Synagogale Altertümer (1022), S. 5 u. 64, Anm. 1. Die Deutung scheint mir
in folgender Richtung zu liegen : Bët ha-kenësët ist von Haus aus kein
ausschließlich sakraler Begriff, sondern bezeichnet allgemein ein
Versammlungsgebäude. Da nun die jüdische „Gemeinde" einen religiös-politischen
Verband darstellt, sei es nun, daß es sich um eine ausschließlich von Juden
bewohnte Stadt handelt oder, wie es meist der Fall ist, um ein jüdisches
Quartier innerhalb eines nichtjüdischen Gemeinwesens, so kommt dem
Ausdruck ,,bët_ ha-kenësët" sowohl religiöse wie munizipale Bedeutung zu;
vgl. S. Krauss, a.a.O., S. 182 ff. Daher kann nach babyl. Schabbat 32 a

der 'am hä-'äres die Synagoge als bëi-'am „Volkshaus" bezeichnen,
hierin offenbar einem älteren Sprachgebrauch folgend. Wir haben also die
gleiche Erscheinung vor uns, wie Jahrhunderte später im Islam, wo die
Moschee — es handelt sich hierbei natürlich immer nur um die zentralen
Bauten, nicht um die kleinen Privatstiftungen! — ebenfalls in ihrer ersten
Zeit religiöses wie politisches Zentrum gewesen ist; vgl. neben dem sakralen
masgid das neutrale garni' „Versammlungshaus"; hierzu Handwörterbuch

des Islam (1941), S. 442. Da es nun historisch feststeht, daß sich der

175



später kann dann Ismael ben Josua27 in einer Baraita28 in babyl.
Schabbat 152b sagen, daß bei den Gesetzesunkundigen mit
zunehmendem Alter die Torheit wachse, während umgekehrt bei den
Gelehrten die Weisheit größer werde.

Die angeführten Beispiele veranschaulichen den grundlegenden
Bedeutungswandel, dem der Begriff 'am hä-'äres seit Esras Zeiten

unterzogen worden ist. Während in früher nachexilischer Zeit
mit 'am hä-'äres die vornehmlich samaritanische, nicht zur
Exulantengemeinde zählende Oberschicht Palästinas bezeichnet wird,
findet jetzt der Begriff auf den Volljuden, sei es individuell oder
sei es kollektiv, .seine Anwendung. Damit stellt er aber nicht
mehr eine Abgrenzung nach außen hin dar, sondern in der
Gegenüberstellung der Gattungen : weise, gesetzesstreng, fromm auf
der einen, ungebildet, töricht, 'am hä-'äres auf der anderen Seite,
werden wir deutlich auf Spannungen hingewiesen, wie sie innerhalb

des jüdischen Gemeinwesens bestehen. Damit ist der
Ausdruck 'am hä-'äres zu einem Begriff geworden, der in der
Auseinandersetzung verschiedener Richtungen innerhalb des Judentums

eine Rolle spielt. Was den rabbinischen Sprachgebrauch mit
dem aus der Zeit Esras verbindet, ist das religiös abwertende
Urteil, das er enthält. War es damals die einheimische Oberschicht,
die den Exulanten als halbheidnisch erschien, so ist es in phari-
säisch-rabbinischer Zeit der Jude, der, weil er ganz bestimmte
religionsgesetzliche Forderungen nicht erfüllt, von den Gesetzesstrengen

zum Halbheiden oder Ungebildeten, zum 'am hä-'äres
gestempelt wird.

Pharisäismus die Sygagogen als Zentren des religiös-politischen Gemeindelebens

erst allmählich erobert hat und dieser Prozeß im 1. Jahrhundert nach
Chr. noch voll im Gange war, so bedeutet Rabbi Dosas Satz nichts anderes
als die Verurteilung des Aufenthaltes in solchen Synagogen, in denen der
Pharisäismus noch nicht herrscht, deren Glieder also polemisch als 'am
hä-'äres bezeichnet werden. Daß wir solche Synagogen vornehmlich in
Galiläa zu suchen haben werden, scheint mir aus der weiter unten zu
besprechenden Stelle jerus. Schabbat 15 d eindeutig hervorzugehen.
27 H. L. Strack, Einleitung, S. 131.
28 Name für alle tannaïtischen Lehren, die in die kanonisch gewordene
Mischna des Patriarchen Jehuda I. keine Aufnahme gefunden haben; vgl.
H. L. Strack, Einleitung, S. 2.

176



Die zweite Eigenart des rabbinischen Sprachgebrauches besteht
darin, daß aus dem Ausdruck das soziologische Element zugunsten

des religiösen Werturteils gänzlich geschwunden zu sein
scheint. Dieser Bedeutungswandel wird besonders an Horajot 3, 8

deutlich, wo eine alte theokratische Ständeordnung, wie sie dem

jüdischen Gemeinwesen seit Esras und Nehemias Zeit entsprechen
mag, unter rabbinischem Gesichtswinkel folgendermaßen
modifiziert wird:

„Ein Priester geht einem Leviten im Range voran,
ein Levit einem [gewöhnlichen] Juden,
ein Jude einem Bastard,
ein Bastard einem Tempelsklaven,
ein Tempelsklave einem Proselyten
und ein Proselyt einem freigelassenen Sklaven.

Wann [gilt diese Ordnung]? Wenn sie alle gleich sind.
Wenn aber der Bastard ein Schüler der Weisen ist und der
Hohepriester ein 'am hä-'äres, dann steht der Bastard als Gelehrtenschüler

[im Range] vor dem Hohenpriester".

Hieraus geht deutlich hervor, daß mit dem Ausdruck 'am hä-
'äres nicht mehr eine, wie auch immer geartete Gesells,chafts-
schicht gemeint ist, sondern daß von ihm jedermann innerhalb des

jüdischen Gemeinwesens ohne Rücksicht auf seine soziale Stellung

erfaßt werden kann, nämlich dann, wenn er sich nicht in die
Schule der pharisäischen Weisen begeben hat und damit nicht über
die Kenntnis des Religionsgesetzes verfügt, die man auf der Seite

strenger Observanz fordert. Dieses in dem rabbinischen
Sprachgebrauch liegende Werturteil aber wirkt nachgerade revolutionierend,

insofern es sich nicht um Rang und Stand kümmert,
sondern glatt die alte geheiligte theokratische Ordnung über den
Haufen wirft29. Wie weit sich hieraus sekundär auch soziale Fol-

29 Es sei angemerkt, daß die Synagoge ursprünglich -- im Gegensatz zum
Tempel und offenbar aus einer Diasporagepflogenheit heraus — eine
gottesdienstliche Standes- und1 Rangordnung beim Aufruf zum Lesen der Tora nicht
gekannt hat. Erst in späterer Zeit hat es hier Rangstreitigkeiten gegeben,
in denen die Priester auch in der Synagoge ihren Anspruch durchsetzten;
vgl. Giftin 5,9. Seither besteht auch hier die alte theokratische Ordnung:
Priester — Levit — gewöhnlicher Israelit, wenn zur Toraverlesung aufgerufen

wird; vgl. I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen

Entwicklung (1931), S. 172 f.

177



gen ergeben, wird weiter unten zu erörtern sein. Vorläufig ergibt
sich, daß der Wandel im Sprachgebrauch vom soziologischen
Begriff zum religiösen Werturteil allem Anschein nach auf dem
Boden innerjüdischer Auseinandersetzung stattgefunden hat. Der
Ausdruck 'am hä-'äres ist nunmehr ein Schlagwort im Kampfe
der Gesetzesstrengen, vertreten durch ihre Schriftgelehrten, gegen
eine bestimmte Gruppe, die sich, aus welchen Gründen auch

immer, der strengen Beobachtung des Zeremonialgesetzes
entzieht und die ihre Vertreter in allen Schichten der Bevölkerung
hat, vom Priesteradel bis hin zu den kleinen Leuten.

Für die Existenz dieser als 'am hä-'äres bezeichneten Gruppe haben
wir seit Hillel zahlreiche rabbinisdhe Belege aus dem ersten und
zweiten Jahrhundert n. Chr. Aucih aus der späteren amoräischen
Zeit finden sich mancherlei Aussagen über den 'am hä-'äres in der
rabbinischen Literatur. Wie der "am hä-'äres nun nicht mehr eine
bestimmte Schicht außerhalb des jüdischen Gemeinwesens bezeichnet,

so ist er auch nicht mehr auf ein bestimmtes Gebiet
beschränkt, sondern er begegnet uns innerhalb Palästinas in den

Hauptsiedlungsgebieten des Judentums, in Judäa und Galiläa. Der
judäische "am hä-'äres aus der Zeit vor und kurz nach der
Tempelzerstörung wird in der rabbinischen Literatur verschiedentlich
erwähnt30. Und von Jochanan ben Sakkai31, der nach der Zerstörung

des Tempels durch seine Reorganisation des Judentums und
durch die Gründung der Akademie von Jamnia berühmt geworden

ist, wird in Rabba zu Qohelet 4, 17 erzählt32, wie er in der
Nachbarschaft Jerusalems einen gesetzesunkundigen Brunnenbauer

zurechtweist, als dieser den Anspruch erhebt, für die
Allgemeinheit genau die gleiche Bedeutung zu haben wie der Rabbi.
Zum judäischen "am hä-'äre§ gehört wohl auch die Familie des Eli-
eserben Hyrkanos33. Von dem nachmalig schammaïtisch eingestellten,

also der strengsten Observanz angehörenden Rabbi weiß die

30 Vgl. z. B. Chagiga 2, 7, hierzu Theologisches Wörterbuch zum Neuen
Testament III, S. 423 [R. Meyer]; Chagiga 3,4; Tos. Sanhédrin 3,4.
31 H. L. Strack, Einleitung, S. 121 f.
32 Ausg. Wilna (1887), 14 a.
33 Vgl. H. L. Strack, Einleitung, S. 123.

178



Tradition zu beriühten, er sei der Sohn eines reichen "äm hä-'äres

gewesen. Als er zu den Pharisäern übergetreten sei und sich unter
Jochanan ben Sakkai rabbinische Bildung aneignete, wollte ihn
sein Vater auf Betreiben seiner übrigen Söhne enterben34. Ein
überzeugter judäischer 'am hä-'äres war auch Akiba35 in seinen
jungen Jahren, die in die Zeit kurz nach der Tempelzerstörung
fallen. Er selbst hat seine damalige Stellung zum Rabbinismus in
babyl. Pesachim 49b folgendermaßen charakterisiert:

„Als ich [noch] ein 'am hä-'äres war, dachte ich:
Hätte ich doch einen Gelehrtenschüler in meiner Gewalt,
so wollte ich ihn wie ein Esel beißen!"

Der galiläische 'am hä-'äres des ersten nachchristlichen Jahrhunderts

wird zwar m. W. in den rabbinischen Quellen namentlich
nicht erwähnt, doch finden sich über ihn allerlei sachliche Angaben
in den Evangelien wie auch in der talmudisch-midraschischen
Literatur. Aus den Evangelien ist hier besonders Joh. 7, 49 zu
erwähnen :

„Doch verflucht dieser Pöbel, der das Gesetz nicht kennt!"

Dieses Wort, das der Johannesevangelist den Pharisäern in den
Mund legt, bezieht sich wohl in erster Linie auf die galiläische
Festpilgerschar36, die anläßlich eines Laubhüttenfestes in Jeru-

34 Vgl. Abot d. R. Natan, Ausg. Berditschew (1896), 15 a; Gen. rabba 42
zu 14, 1, Ausg. Wilna (1887), 84 c; Midrasch Tanchuma zu Gen. 14, 1, Ausg.
Buber (1884), 34a f. (§ 10); Pirke R. Elieser 1; jalkul 1 zu Gen. 14,1,
Ausg. Warschau (1876), 19d (§ 72). Hierbei spielt es keine Rolle, ob die
Erzählung über Elieser dem tatsächlichen historischen Verlaufe entspricht,
oder ob wir es mit einer Art Heiligenlegende zu tun haben. Entscheidend
ist, daß überhaupt ein solches Motiv aufkommen konnte; vgl. D. J. Born-
stein, Encyclopaedia Judaica VI, 461 ff. — Aus Abot d. R. Natan 6 geht
weiter hervor, daß man das gleiche Motiv vom zürnenden 'am hä-'äres
auch auf Akibas Schwiegervater übertragen hat. Man beachte in beiden
Fällen, daß der 'am hä-'äres als reich erscheint, der Weise dagegen als
bitter arm. Schon dies sollte denen zu denken geben, die im 'am hä-'äres
a priori eine sozial gedrückte Schicht sehen zu müssen glauben.
36 Vgl. H. L. Strack, Einleitung, S. 125.
36 Zur galiläischen Anhängerschaft Jesu vgl. W. Bauer, Das Johannesevangelium

2 (1925), S. 89; R. Meyer, Der Prophet aus Galiläa, S. 18 ff.

179



salem weilt und stark von Jesu Persönlichkeit beeindruckt ist, in
zweiter Linie dann auf die Diener, die von den jüdischen Oberen
ausgesandt sind, um Jesus festzunehmen, und die ihren Auftrag
nicht auszuführen vermögen. Es trifft die Stimmung der phari-
säisch-rabbinischen Kreise gegen das „gesetzlose Volk"
außerordentlich gut und entspricht einem Drohwort, das Jochanan ben
Sakkai nach jerus. Schabbat 15d gegen die galiläische
Bevölkerung geschleudert hat:

„Galiläa, Galiläa, du hassest das Gesetz,
am Ende wirst du mit denen, die Steuern auferlegen, [gemeinsame

Sache] machen!"

Jochanans Scheltwort ist offenbar das Ergebnis persönlicher
bitterer Erfahrungen. Von ihm wird nämlich berichtet, daß er
18 Jahre in dem obergaliläischen Ort cAräb, unweit Sefforis, dem

heutigen 'Arräbet Battof, tätig war und in diesem ganzen
Zeitraum nur zweimal in religionsgesetzlichen Angelegenheiten um
Rat gefragt worden ist, ein Zeichen für die völlige Gleichgültigkeit

der galiläischen Juden den strenggesetzlichen Bestrebungen
der Rabbinen gegenüber. Jochanan wirft den Galiläern vor, daß
sie Hasser des Gesetzes seien, das bedeutet doch wohl, daß sie
den rabbinischen Nomismus bewußt ablehnen37, darüber hinaus
aber prophezeit er ihnen sogar, sie stünden in der Gefahr, die
national-religiösen Schranken des Judentums zu überschreiten.
Doch wird man diesen letzten Vorwurf nicht allzu stark betonen
dürfen und ihn vielmehr aus Jochanans polemischer Haltung
Galiläa gegenüber verstehen müssen, denn Galiläa ist die Provinz,
die als Heimat des national-religiösen Aktivismus immer wieder
das Ursprungsland zelotischer Bewegungen gewesen ist38. Im ganzen

aber wird man Jochanans Ausspruch entnehmen dürfen, daß
sich aus der besonderen Lage der jüdischen Bevölkerung in
Galiläa und aus der engen Berührung mit Nichtjuden in diesem

37 Zur bewußten Ablehnung des Nomismus vgl. die Sachparallele in der
außerkanonischen Überlieferung des Cod. Cantabrigiensis (D) zu Lk. 6,5:
„Am gleichen Tage sah [Jesus], wie ein Mensch am Sabbat arbeitete. Er
sprach zu ihm: Mensch, wenn du weißt, was du tust, dann wohl dir! Doch
weißt du es nicht, dann bist du verflucht und ein Gesetzesübertreter!"
38 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galiläa, S. 70 ff.

180



Durchgangsgebiete andere Sitten und Gewohnheiten herangebildet

haben, als sie den pharisäisch-rabbinischen Kreisen lieb waren.

Der bei weitem größte Teil aller den am hä-'äres betreffenden
Aussagen gehört der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts, also
der nachhadrianischen Zeit an und entstammt dem Schülerkreis
Rabbi Akibas39. Diese Äußerungen verweisen uns ausschließlich
nach Galiläa, ein Sachverhalt, der darin seinen Grund hat, daß
Galiläa nach Niederwerfung des Aufstandes unter Hadrian in den

Jahren nach 135 gezwungenermaßen die neue Heimat des palästinischen

Judentums wurde und dort nach all der kriegsbedingten

Zerrüttung das jüdische Gemeinwesen neu geschaffen werden
mußte. Die rabbinischen Aussagen über den 'am hä-'äres in dieser
Zeit stellen, trotz ihrer scholastischen Einkleidung, den wenn auch
reichlich fragmentarischen Niederschlag eines Jahrzehnte dauernden

innerjüdischen Kampfes dar, in dem es darum ging, ob dem

gesamten jüdischen Volke die Lebensart der Gesetzesstrengen zur
Pflicht gemacht werden sollte oder nicht.

Bevor wir diesen Kampf, der ja nur die Endphase einer langen
Entwicklung darstellt, behandeln können, müssen wir die Ge-

seizesstrengen, deren Vertreter den Ausdruck 'am hä-'äres im
Munde führen, um damit ein negatives Werturteil
auszusprechen, einer kurzen Betrachtung unterziehen. Das jüdische
Gemeinwesen, das sich seit der Rückkehr der ersten Exulanten unter
Kyros entwickelt hatte, stellte nach dem Mißlingen des Versuches,
die davididische Herrschaft in Jerusalem wieder aufzurichten40,
einen Priesterstaat bzw. eine Theokratie dar, deren Kern die Tem-

39 Über den galiläischen 'am hä-'äres vgl. die umfangreiche, jedoch stark
eigenwillige Monographie von A. Büchler, Der galiläische "am hä-'äres
des 2. Jahrhunderts (1906); hierzu E. Schürer, Theologische Literaturzeitung
23 (1906); 619 f.
40 Hag. 2, 23 und Sach. 6, 11 ff. — In Sach. 6, 11 ff. hat der Text insofern
eine einschneidende Änderung erfahren, als der Name des Thronanwärters
Serubbabel im Sinne des theokratischen Staatsgedankens durch den Namen
des Hohenpriesters Josua ersetzt worden ist. Vgl. hierzu Robinson-Horst,
Die Zwölf Kleinen Propheten (1938), S. 230 f.; [F. Horst] und M. Noth,
Die Gesetze im Pentateuch, S. 60.

181



pelgemeinde von Jerusalem bildete. Seinen sinnfälligsten und
imposantesten Ausdruck fand dieses Staatengebilde in dem
Priesterfürstentum des Johannes Hyrkanus (135—104 v. Chr.)41. Erhalten
hat sich das theokratische System zumindest im Prinzip bis zum
Untergang des Tempels, wenngleich seit dem Ausgang der Has-
monäer ein beträchtlicher Teil auch der innerpolitischen Macht
von den Herodäern und römischen Statthaltern, nicht aber mehr
von dem Hohenpriester ausgeübt wurde, in dessen Hand sich
einst geistliche und weltliche Macht vereint hatten. Da aber die
theokratische Idee, auf die es in unserem Zusammenhange allein
ankommt, nicht nur von dem Priesteradel vertreten wurde,
sondern auch im Volke fortlebte, so können wir von den politischen
Verschiebungen, wie sie sich seit der Blütezeit der Hasmonäer
vollzogen haben, absehen und unser Augenmerk ausschließlich der
Theokratie als solcher zuwenden.

Die ideelle Grundlage dieses Priesterstaates war das priesterliche

Gesetz, das Esra aus der babylonischen Diaspora mitgebracht

und worauf er die Angehörigen des jüdischen Gemeinwesens

verpflichtet hatte42. Aber gerade dieses Gesetz war es,
das die Einheitlichkeit des theokratischen Systems zerstören und
aus sich heraus eine für Palästina neue Form des Gemeinwesens,
den synagogalen Verband, entwickeln sollte. Den Ausgangspunkt
hierfür bildete die Frage, ob das Gesetz Jahwes lediglich für die
Priester bestimmtes Kultgesetz sein und, abgesehen von der
notwendigen priesterlichen Jurisdiktion, das Leben des Einzelnen nur
allgemein regeln solle, oder ob das „Gesetz" unter Anknüpfung
an überkommene prophetische Gedanken von der Heiligung des

täglichen Lebens und unter deren nomistischer Auslegung die
allmächtige Richtschnur für das Individuum bis in seine kleinsten
Regungen privater Natur sein solle. Wir wissen nicht, wann diese
Fragestellung akut geworden ist, ebensowenig ist uns bekannt, ob
es sich um ein typisch palästinisches Problem handelt oder ob

41 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galiläa, S. 60 ff.
42 Daß jede Rekonstruktion dieses von Esra mitgebrachten Gesetzes ein
fragwürdiges Unternehmen darstellt, betont neuerdings M. Noth, Die Gesetze
im Pentateuch, S. 1, Anm. 2 und S. 62, Anm. 7 mit Recht.

182



auch hier die babylonische Diaspora, wie bei der Entwicklung der
Vorstellung vom „Gesetz", Pate gestanden hat. Auf Grund der
vorhandenen Quellen läßt sich nur feststellen, daß in hasmonä-
ischer Zeit sich die führenden Geister bereits gespalten haben.
Denn in der Zeit Hyrkans I. haben die Vertreter beider
Richtungen in Gestalt der Sadduzäer und der Pharisäer ihre festen
Positionen bezogen, wobei die Sadduzäer als die Vertreter der
älteren Anschauung von der beschränkten Geltung des priesterlichen

Gesetzes anzusehen sind, während die Pharisäer den
Gedanken von der Heiligung des gesamten Lebens eben durch dieses

Gesetz verfechten. Bereits unter Hyrkan I., mehr aber noch
unter seinem Sohne Alexander Jannäus (103—76 v. Chr.) tobt
ein erbitterter Bürgerkrieg zwischen den Pharisäern auf der einen
und den mit der Hohenpriesterdynastie der Hasmonäer verbündeten

Sadduzäern auf der anderen Seite. Zwar enden die blutigen
Wirren für die Pharisäer mit einer politischen Niederlage, dafür
aber ist ihr ideeller Gewinn, wie schon die Folgezeit zeigt, um
so größer43.

Für die palästinische Theokratie ist der Tempel das ausschließliche

kultische Zentrum wohl nur in der ersten Zeit ihres
Bestandes gewesen, als Jerusalem als Tempelstadt ein kümmerliches
Dasein fristete. Mit dem Wachsen und der Ausbreitung der
jüdischen Bevölkerung in Palästina bürgerte sich die Synagoge ein.
Die Synagogen aber, zur Zeit Jesu in Palästina überall längst
in selbstverständlichem Gebrauch, sind offenbar der Schauplatz,
wo der ideelle Kampf zwischen Sadduzäismus und Pharisäismus
ausgetragen wird. Nach und nach werden diese Versammlungshäuser,

in denen nicht nur Gottesdienste stattfinden, sondern in
denen man auch unterrichtet und diskutiert, ganz abgesehen von
der Erledigung munizipaler Aufgaben, zur Domäne der pharisä-
isch-rabbinischen Denkweise. Hier wird die Idee von der
Heiligung des individuellen Lebens auf der Basis des Priestergesetzes
weitergepflegt und vervollkommnet. Damit entsteht zugleich der
Gedanke von der Synagoge, von der „Gemeinde" als ideeller

43 Vgl. A. Schlatter, Geschichte Israels 3 (1925), S. 137 ff., das. die Belege.

183



Größe, die in der Einzelgemeinde gegenwärtig ist und die als
absolutes Heilsinstitut den Menschen erfaßt, um ihn an Hand der
das gesamte Leben regelnden religionsgesetzlichen Normen zum
ewigen Heile zu führen. Es liegt auf der Hand, daß mit dieser
pharisäisch-rabbinischen Konzeption von der Synagoge als
Heilsinstitut dem Tempel eine für die Zukunft bedeutsame Konkurrenz

erwachsen mußte. Hierbei ist es gleichgültig, ob die
beteiligten Kreise selber die Entwicklung überschaut haben oder
nicht. Es ist sogar sicher, daß sie, bei ihrer Verehrung für das

Jerusalemer Heiligtum, den Dualismus zwischen Tempel und
Synagoge, der letztlich auf den Dualismus alte Theokratie —syna-
gogales Gemeinwesen hinauslief, nicht empfunden, sondern lediglich

die Sadduzäer und die sadduzäische Priesterschaft als unliebsame

Gegner betrachtet haben.

Das Aufblühen des Pharisäismus und seine wachsende Herrschaft
in den Synagogen darf jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, daß
bis hin zur Tempelzerstörung das Pharisäertum in dem stark
gespaltenen Judentum Palästinas nur eine Richtung neben anderen
darstellte. Neben den Pharisäern gab es, abgesehen von den aus
ihrer Mitte hervorgegangenen national-religiösen Aktivisten, den

Zeloten14, die Sadduzäer als die herrschende Priester- und
Adelspartei, die Essener, später die Judenchristen und dazu vor allem die
große Masse derer, die zwar in der religiösen Grundhaltung dem
Pharisäismus positiv gegenüberstanden, die aber für die Duroh-
führung des Zeremonialgesetzes auf allen Gebieten des Lebens
mit Hilfe der von den Rabbinen vertretenen religionsgesetzlichen
Jurisdiktion kein Verständnis aufbrachten. Wollten also die
Pharisäer ihrem Ideal von der individuellen Heiligkeit nachgehen,
so mußten sie sich, ähnlich wie die Essener, in einer Art Orden
oder Genossenschaft organisieren, um die Gewähr zu haben, daß

man nur mit Leuten verkehre, die gleichfalls „rein", d. h.

religionsgesetzlich völlig einwandfrei daständen45. Die pharisäische
Genossenschaft ist sowohl für das erste wie für das zweite nach-

^ Vgl. ThW II, S. 886 ff. [Stumpf*].
Vgl. Strack-Billerbeck II, S. 500 ff.

184



christliche Jahrhundert belegt. Ob der Gedanke des ordensähnlichen

Zusammenschlusses älter ist, läßt sich nicht mehr
feststellen, möglich ist es immerhin46. Im ersten Jahrhundert gliedert

sich die pharisäische Genossenschaft in eine schammaïtische
und eine hillelitische Richtung, wobei diejenige der Schule Schammais

die strengere ist47. Im 2. Jahrhundert sind es die Schüler
Akibas, die nach der Niederschlagung des hadrianischen
Aufstandes die Genossenschaft neu organisieren. Die Grundsatzungen,

wie sie uns in der Überlieferung entgegentreten, sind in beiden

Jahrhunderten die gleichen. Einmal wird gefordert, daß man
seinen kultischen Abgabepflichten gewissenhaft nachkommt,
darüber hinaus, daß man in levitischer Reinheit lebt. Dementsprechend
unterscheidet man zwei verschiedene Grade von Genossenschaftsmitgliedern:

den Pharisäer, der sich zur gewissenhaften Verzehn-

tung verpflichtet hat, und den eigentlichen Genossen, der
darüber hinaus die Verpflichtung zu völliger levitischer Reinheit auf
sich genommen hat. Wie weit derartige Verpflichtungen bis tief
in das alltägliche Leben hineingreifen, insofern als sie auf eine

kastenmäßige Abschließung abzielen, zeigt beispielsweise Demai
6, 6:

„Die Schule Schammais hat gesagt: Man verkaufe seine Oliven
nur an einen Genossen.
Die Schule Hilleis hat gesagt: Auch an einen, der [nur seine

Früchte] verzehntet.
Die Frommen der Schule Hillels richteten sich nach den Worten
der Schule Schammais".

Aus dieser Tradition wird ersichtlich, daß nicht nur die Tendenz
besteht, sich zum Zwecke der zeremonialgesetzlichen Reinerhaltung

nach außen, also gegen die unzuverläßige große Masse
'abzuschließen, sondern daß darüber hinaus auch eine Abstufung im
Inneren des Verbandes vorhanden ist48.

Der verhältnismäßig straff organisierten Genossenschaft der
Pharisäer steht nun die große Masse derer gegenüber, die die

46 Vgl. 1. Makk. 7, 12 f.
47 Vgl. Strack, Einleitung, S. 119.
48 Zur Frage der levitischen Reinheit vgl. ThW III, S. 421 ff. [R. Meyer].

185

Judaica, Bd. III, 3 2



Satzungen nicht auf 'sich zu nehmen gewillt sind. Sie erscheinen
den pharisäisch-rabbinischen Kreisen als Halbheiden, als 'am hä-

'äres, und zwischen beiden gibt es nach strenger Anschauung der
Schule Schammais nicht einmal dann Tischgemeinschaft, wenn der
Pharisäer und der außerhalb der Genossenschaft stehende Jude
sich zu gleicher Zeit in demselben Zustand hochgradiger leviti-
scher Unreinheit befinden. So heißt es Tos. Schabbat 1,1549:

„Die Schule Schammais hat gesagt: Ein Pharisäer, der an Ausfluß

leidet, soll nicht mit einem 'am hä-'äres essen, der an Ausfluß

leidet.
Die Schule Hilleis erlaubte es".

Wie weit die kastenähnlichen Abschließungstendenzen gegen den
von ihnen als 'am hä-'äres bezeichneten Juden bereits im ersten
nachchristlichen Jahrhundert tatsächlich verwirklicht worden sind,
läßt sich schwer sagen. Immerhin ergibt sich aus der Diskussion
zwischen Hilleliten und Schammaiten, daß die Dinge noch im
Flusse sind und eine feste, ein für allemal gültige Regel noch
nicht gefunden ist. Daß sich weithin die pharisäischen Tendenzen
noch nicht im alltäglichen Leben durchsetzen ließen, dafür hat uns
die rabbinische Literatur selbst einige Belege überliefert. So hat
Gamaliel L, der Lehrer des Apostels Paulus50, seine Tochter an
einen Priester verheiratet, der 'am hä-'äres war. Gamaliel stand
seinem Schwiegersohn zwar mißtrauisch, jedoch nicht ablehnend
gegenüber51. Gamaliel IL sagt nach babyl. Bekorot 36a, man
brauche hinsichtlich der Erstgeburt eines Tieres nicht zu befürchten,

der 'am hä-'äres mache das Neugeborene aus Eigennutz
fehlerhaft, um es dem Tempel zu entziehen. Gamaliel II. hat hier
offenkundig den judäischen 'am hä-'äres im Auge. Derselbe ist
auch Chagiga 3, 4 gemeint, wo die Glaubwürdigkeit des 'am hä-
'äres in bezug auf kultische Reinheit von Wein und Öl während
des ganzen Jahres und die Zuverlässigkeit bezüglich der
Tauglichkeit der Priesterabgabe während der Zeit des Kelterns
festgestellt werden.

19 Ausg. Zuckermandel, S. 111.
60 Ag. 22,3.
61 Tos. 'Aboda Sara 3, 10 (Ausg. Zuckermandel, S. 464).

186



Es zeigt sich eben, daß im 1. Jahrhundert vor der Tempelzerstörung

die Dinge noch nicht eindeutig festliegen, weder innerhalb

des Pharisäismus selber noch in dessen Verhältnis zu den

übrigen jüdischen Gruppen. Der Pharisäismus ist nur eine Richtung

neben anderen, und als solche befindet er sich in Auseinandersetzung

mit seiner jüdischen Umwelt. Er hat noch nicht die Macht,
die anderen, den 'am hä-'äres, sozial zu unterdrücken und dem
synagogalen Heilsverband zu absoluter Macht zu verhelfen. Es

gibt noch keinen Patriarchen, der, auf dem Boden der Synagoge
als religiös-sozialem Gemeinwesen stehend, das Judentum offiziell

vertritt. Öfters ist der Pharisäismus gezwungen, die von ihm

gezogenen Schranken zu durchbrechen und mit den „Unreinen" im
eigenen Volke zu verkehren. Aber die Grundtendenz steht ebenso
fest wie das Ziel: Die Synagoge als Heilsinstitut, das den
Einzelnen nach einem Leben der Heiligung zur ewigen Seligkeit führt.
Der Ausdruck 'am hä-'äres aber ist das Schlagwort, mit dem die
pharisäisch-rabbinischen Kreise den Kampf gegen alle die um die
Verwirklichung ihres Zieles führen, die diesen Weg nicht
mitgehen wollen.

Aus der Sphäre des bloßen Parteienkampfes trat der Pharisäismus

heraus, als sich mit dem Ende des jüdischen Krieges die Idee

von der Synagoge als Heilsanstalt, die das gesamte Leben des

Volkes umfaßt, als das einzige erwies, das die Not des Krieges
überstanden hatte. Die Reste der Theokratie, bei aller Liebe der
Pharisäer zum Tempel eben doch ein Stück Konkurrenz für die
Synagoge und ihren universalen Anspruch, waren mit dem

Untergang Jerusalems und dem Brande des Heiligtums dahin-
gesunken. Der alte priesterliche Hochadel, die Verkörperung des
theokratischen Staatsideals seit Esras Zeiten, hatte die Katastrophe
nicht überlebt, und mit ihm war der altgläubige Konkurrent des
Rabbinismus erledigt, nämlich der sich dem Gedanken vom
allumfassenden „Gesetz" entgegenstellende Sadduzäismus. In dieser

Zeit aber zeigte sich das Ideal der pharisäisch-rabbinischen
Kreise nicht nur als unerschüttert, sondern erst recht als zukunftskräftig.

Jochanan ben Sakkai war es, der die führenden Männer
nach Jamnia berief und dort eine Akademie begründete, deren Auf-

187



gäbe es war, die Trümmer hinwegzuräumen und Neues
aufzubauen52. Damit war dem Rabbinismus die Führung im palästinischen

Judentum endgültig zugefallen. In Jamnia wurde eine neue
Verfassung geschaffen. An der Spitze stand der Patriarch — der

„Fürst". Rabban Gamaliel II. (90—110) ist der erste, der diesen
Titel getragen und wie ein Fürst gelebt hat. Er erscheint als der
offizielle Repräsentant der in der Synagoge zusammengefaßten
Judenschaft. Ihm zur Seite steht ein Rat, gebildet aus den
angesehensten unter den zeitgenössischen Gelehrten. Bezeichnend
für die Situation Palästinas ist, daß auch jetzt wieder die
babylonische Diaspora befruchtend im Hintergrunde steht; denn die

neue Verfassung wurde von der babylonischen Judenschaft
übernommen, deren offizielle und vom parthischen Staat anerkannte
Spitze durch den Exilarchen verkörpert wurde53. Nunmehr bahnte
sich das Einparteiensystem an, nachdem der Sadduzäismus als

Träger des alten theokratischen Ideals ausgeschieden war.

Freilich, zwei große Gruppen hatten um diese Zeit noch weiterhin

Bestand, einmal die mit den Pharisäern aufs engste verbundenen

Zeloten und dann der große Kreis derer, die nicht gewillt
waren, die neue Entwicklung in voller Konsequenz mitzumachen :

der 'am hä-'äres. Immerhin beginnt nunmehr der Kreis um den
Patriarchen, das Leben des frommen Juden gegen den "am hä-'äres

abzugrenzen. Jetzt werden in einem Prozeß, der sich über
Jahrzehnte hinzieht und erst nach 200 zum Abschluß kommt,
kultische Bräuche für allgemein verbindlich erklärt, die zwar längst
schon bekannt54, jedoch keineswegs von jedermann bisher in vollem

Umfange beobachtet worden sind. Dies veranschaulicht eine
Baraita in babyl. Berakot 47b:

62 Vgl. E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes II, S. 432ff. ; A. Schlatter,
Geschichte Israels, S. 352 f.
53 A. Schlatter, a.a.O., S. 351. Man beachte auch hier wieder den Einfluß
der babylonischen Diaspora, deren Existenz um diese Zeit sonst für uns in
historischem Dunkel liegt.
M Zum Folgenden vgl. Bousset-Gressmann, Religion des Judentums, S. 176ff.

188



„Wer ist ein 'am hä-'äres?
Jeder, der nicht abends und morgens das „Höre, Israel" 55

rezitiert, das sind die Worte des Rabbi Elieser [ben Hyrkanos].

Rabbi Josua [ben Chanaja]56 sagt: Wer keine Gebetsriemen anlegt.
Ben Assai 57 sagt: Bei wem die Quasten am Gewände fehlen.

Rabbi Nathan58 sagt: Wer kein Türpfostenamulett an seiner
Haustür hat.

Rabbi Nathan bar Joseph 59 sagt: Ein jeder, der Söhne hat und
sie nicht zum Gesetz erzieht.

Die anderen 60 sagen: Selbst wenn jemand die Schrift und die
Mischna studiert, aber nicht den Gelehrtenschülern gedient hat,
so ist er ein 'am hä-'äres".

Zeichnete sich also hier bereits mit aller Deutlichkeit der Weg
des Rabbinismus zur Vereinheitlichung der gesetzlichen Praxis
bis hinein in die private Lebenssphäre des Einzelnen ab, so konnte
doch um die Wende des ersten zum zweiten Jahrhundert das

Ziel, das nur über die Unterwerfung des 'am hä-'äres führte, noch
nicht voll verwirklicht werden. Noch war außerdem der alte Traum
vom messianischen Reich, dargestellt etwa in einem idealisierten
Königtume Davids, nicht ausgeträumt und schlug selbst Männer
wie Akiba in seinen Bann, die entscheidend zur Vollendung der
Idee vom universalen synagogalen Heilsinstitut beitrugen. So kam

55 Deut. 6, 4—11; 11, 13—21; Num. 15,37—41 mit den entsprechenden Ein-
und Ausleitungsbenediktionen für Abend und Morgen ist mehr eine Art
Bekenntnis als ein Gebet. Nach Tamid 5, 1 ursprünglich von den Priestern im
Tempel gebetet, hat es durch die Pharisäer im alltäglichen Leben Eingang
gefunden, bis es für den frommen Juden überhaupt zur Pflicht gemacht
wurde; vgl. I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung, S. 16 ff., 99 ff.
56 Um 100 n.Chr.; H. L. Strack, Einleitung, S. 123.
57 Erstes Drittel des 2. Jahrhunderts; H. L. Strack, a.a.O., S. 127.
58 Um 160 n. Chr.; H. L. Strack, a.a.O., S. 132.
59 Um 140 n. Chr.
60 Die Schule des Rabbi Mei'r, auf dessen Mischnaredaktion, die wiederum
auf Akiba fußt, im allgemeinen die kanonisch gewordene Mischna des
Patriarchen Jehuda I. zurückgeht; vgl. H. L. Strack, a.a.O., S. 18 f.; der oben

angeführte Ausspruch dieser Schule wird weiter unten zu besprechen sein;
s. S. 194.

189



es nach den Unruhen unter Trajan61 zu dem Aufstande unter
Hadrian, der mit einer völligen Niederlage des Judentums in
Palästina endete62. Auf den Trümmern Jerusalems wurde die
römische Stadt Aelia Capitolina errichtet, und die Juden wurden
von dort wie auch aus ganz Judäa vertrieben. Wie schwer sich
die Niederlage auch für die Juden in den ersten Nachkriegsjahren
auswirkte, so zeigte sich doch, daß die Synagoge mit dem Erlaß
des Toleranzediktes durch den Kaiser Antoninus Pius im Jahre
138 wiederum einen Sieg davongetragen hatte. Nicht sie selbst,
wohl aber die übermächtigen Einwirkungen von außen hatten die
Zeloten, also das charismatische und damit unruhige Element, das
noch vorhanden war, vernichtet. Die Synagoge dagegen mit ihren
Gelehrten und verordneten Dienern hatte sich durch alle noch
so grausamen und an Ausrottung grenzenden Verfolgungen
hindurch als bleibendes Heilsinstitut erwiesen. Es blieb also nur noch
die Frage, wie die alte Gegnerschaft der pharisäisch-rabbinischen
Kreise gegen den religiös gleichgültigeren Teil, den 'am hä-'äres,
zu lösen sei.

Dieses Problem, und damit kommen wir wieder zurück zu der
noch ausstehenden Besprechung der zahlreichen Traditionen über
den galiläischen 'am hä-'äres, wurde auf galiläischen Boden
gelöst. Es wurde akut, als auf Betreiben der Schüler Akibas der
Patriarch Simon II. ben Gamaliel II.63 um die Mitte des 2.
Jahrhunderts seinen Sitz und damit auch das Synhedrium nach Uscha
in Galiläa verlegte. Galiläa aber war das Land, in dem die
religiös-nationalen Aktivisten zuhause waren. Jedoch die gleiche
Bevölkerung, die bereitwillig ihr Leben für einen messianischen
Anwärter auf Davids Thron oder für einen messianischen Propheten

einsetzte, brachte dem rabbinischen Ideal einer synagogalen
Heilsanstalt kein Verständnis entgegen. Von rabbinischer Seite
aber konnte das Ziel nur erreicht werden, wenn dieser Wider-

61 A. Schlatter, Geschichte Israels, S. 370 ff.
62 A. Schlatter, a.a.O., S. 373; zur Überlieferung vgl. R. Meyer, Der Prophet

aus Galiläa, S. 79 ff.
63 H. L. Strack, Einleitung, S. 130.

190



stand gebrochen wurde. Erst dann hatten die Rabbinen die
Alleinherrschaft im Judentum erreicht64.

Der Kampf, der nunmehr entbrannte, wurde von Seiten der
Rabbinen äußerst hart geführt, und die Fülle des Traditionsmaterials

zeigt deutlich, welch entscheidende Bedeutung ihm im
Judentum selbst zukam. Die Rabbinen riefen die „Genossenschaft"
nach altem Vorbilde wieder ins Leben. Nunmehr jedoch war es

nicht mehr ein privater Verband, der sich gegen andere Gruppen
absonderte, sondern die neue Oberschicht65, die im Rahmen der
Synagoge die Alleinherrschaft im Judentum anstrebte und deren
entschlossenste Glieder sich in einem Orden zusammengefunden
hatten, um den 'am hä-'äres zu Boden zu zwingen. Die Waffe, die
die rabbinischen Kreise jetzt unter so ganz anderen sozialen und
politischen Verhältnissen, als sie im 1. Jahrhundert vorlagen,
wirksam anwenden konnten, war die des Boykotts. Nunmehr
setzten in Galiläa alle die Erschwerungen des Verkehrs zwischen

64 Daß der Rabbinismus bewußt an der Ausscheidung ihm nicht genehmer
Strömungen gearbeitet hat, geht unter anderem daraus hervor, daß man
etwa die mystischen Strömungen zugunsten eines rationalistisch ausgeprägten
Nomismus unterdrückt hat; vgl. u. a. L. Gulkowitsch, Rationale und mystische
Elemente in der jüdischen Lehre, Tartu (1935), S. 10 f. Wie weit freilich
solche unterdrückten Bewegungen ab und zu im Laufe der Geschichte wieder
an die Oberfläche kommen, ist eine Frage für sich. Dies gilt nicht nur von
den mystischen Strömungen im Judentum, sondern auch von freieren
Erscheinungen, die deutlich auf die altertümlichere Haltung des 'am hä-'äres
hinweisen. Es sei etwa an die Durchbrechung des rabbinischen Bilderverbotes

in Dura Europos und in einigen galiläischen Synagogen hingewiesen.
Über dieses Problem gedenke ich in anderem Zusammenhange zu handeln.
66 Zur Vermeidung eines soziologischen Mißverständnisses sei betont, daß

„Oberschicht" im Rahmen des synagogalen, kultisch-politischen Verbandes
nicht von vornherein auch Wohlhabenheit und dgl. einschließt; vgl. Anm. 34.
Anders dagegen verhält es sich mit den eigentlichen Ämtern in der
Gemeindeverwaltung. Sie setzen, da es sich um Liturgien handelt, wie sie auch sonst
aus hellenistischer Zeit bekannt sind (vgl. ThW IV, 223 f. [Strathmann]),
Vermögen voraus. So heißen die zehn Männer, die die Gerusia im jüdischen
Gemeinwesen konstituieren, nachgerade die „Zehn Müßigen", da sie

zugunsten der Gemeinde auf eigenen Erwerb verzichten müssen, Megilla 1,3;
vgl. hierzu S. Krauss, Synagogale Altertümer, S. 103 ff., 137. — E. Schürer,
Geschichte des jüdischen Volkes II, S. 516, trifft den Sachverhalt nicht.

191



den „Genossen" und den 'am hä-'äres ein, die das gesamte Leben
umfaßten. Jetzt wurde nicht nur das Zehntgesetz peinlich beobachtet

und auf levitische Reinheit größter Wert gelegt, wodurch an
sich schon beträchtliche Einschränkungen im täglichen Leben
gegeben waren, sondern man ging noch ein Stück weiter. Wurde
schon in pharisäisch-rabbinischen Kreisen des 1. Jahrhunderts die
Verschwägerung mit dem 'am hä-'äres mit Mißtrauen betrachtet,
so wurde sie jetzt zu einem beachtlichen Teile überhaupt
verboten. So heißt es Tos. Aboda Sara 3, Q66 :

„Man nimmt vom 'am hä-'äres minderjährige, aber nicht
volljährige Töchter [zu Frauen, das sind] die Worte des Rabbi Meïr.
Aber die Weisen sagen: [Man nimmt auch] eine volljährige ['am
hä-'äres - Tochter zur Frau], wenn sie [die Genossenschaftspflichten]

auf sich nimmt67.

Man gibt dem 'am hä-'äres weder großjährige noch minderjährige
Töchter [zu Frauen, das sind] die Worte des Rabbi Meïr.

Aber die Weisen sagen: Man kann ihm auch eine volljährige
[Tochter] geben, vereinbart aber mit ihm, daß sie nichts Reines
zuzubereiten brauche".

Die Grundeinstellung, die nach Möglichkeit die Drosselung jeder
Ehe zwischen Genossenschaftsmitgliedern und dem 'am hä-'äres
anstrebt, geht z. B. aus einer Baraita in babyl. Pesachim 49b hervor

:

„Stets verkaufe ein Mann alle seine Habe und heirate die Tochter
eines Gelehrtenschülers.

Findet er die Tochter eines Gelehrtenschülers nicht, so heirate
er die Tochter angesehener Zeitgenossen.

Findet er die Tochter von angesehenen Zeitgenossen nicht, so
heirate er die Tochter von Synagogenvorstehern.

Findet er die Tochter von Synagogenvorstehern nicht, so heirate
er die Tochter von Almoseneinnehmern.

68 Ausg. Zuckermandel, S. 464.
67 Die Halacha geht nach den „Weisen", ist also nicht ganz so scharf wie
die Ansicht Rabbi Mei'rs. — Man beachte, daß eine Frau ohne weiteres vom
Standpunkte des 'am hä-'äres durch einfachen Willensentscheid umwechseln
kann zu dem eines Genossenschaftsmitgliedes und umgekehrt; vgl. Tos.
Demai 2, 17 (Ausg. Zuckermandel, S. 48).

192



Findet er die Tochter von Almoseneinnehmern nicht, so heirate
er die Tochter von Elementarlehrern.

Aber nicht heirate er die Tochter der 'amme hä-'äres; denn diese
sind Geschmeiß, und ihre Frauen sind ein Greuel und über ihre
Töchter heißt es (Deut. 27, 21) : Verflucht ist, wer bei irgendeinem

Vieh schläft" G8.

Weiterhin pflegt man jetzt mit dem am hä-'äres keinen
gesellschaftlichen Verkehr und schließt ihn von der religiösen
Tischgemeinschaft aus, wie aus einer Baraita in babyl. Berakot 47b
hervorgeht:

„Man fordert die 'amme hä-'äres nicht zum Tischgebet auf".

Damit wird der 'am hä-'äres auf die Stufe von Nichtjuden, Frauen,
Kindern und Sklaven herabgedrückt. Außerdem wird ihm jetzt,
und dies scheint mir ein besonders bedeutsamer Faktor zu sein,
nach einer Baraita in babyl. Pesachim 49b die Fähigkeit
abgesprochen, öffentliche Ämter zu bekleiden:

„Sechs Dinge sind über die 'amme hä-'äres bestimmt worden:

Man ruft sie nicht als Zeugen an und nimmt kein Zeugnis von
ihnen entgegen.

Man teilt ihnen kein Geheimnis mit.

Man ernennt sie nicht zu Vormündern von Waisen.

Man bestellt sie nicht zu Verwaltern der Almosenkasse.

Man schließt sich ihnen nicht auf der Reise an".

Indem man dem 'am hä-'äres das Zeugenrecht nimmt, ihm keine
Waisen anvertraut und ihn von der ehrenamtlichen Verwaltung
der Armenkasse ausschließt, spricht man ihm die bürgerlichen
Ehrenrechte ab und stempelt ihn zum sozial Ausgestoßenen.

Für die Geschichte unseres Begriffes bedeutet das Vorgehen der
Rabbinen gegen die Galiläer, das jetzt neben die primär
religiöse Bedeutung, die der Ausdruck 'am hä-'äres im Parteienkampf
des 1. Jahrhunderts bekommen hatte, wiederum eine soziale tritt.
Indem die Synagoge als religiös-politisches Gemeinwesen, die

68 Vgl. Tos. Demai 3,9 (a.a.O., S. 49).

193



mit ihrer patriarchalischen Spitze an die Stelle der alten Theo-
kratie getreten ist und die durch ihre Vertreter den Kampf gegen
alle die aufnimmt, die die Entwicklung nicht mitmachen wollen
oder können, zwingt sie diese entweder zur Unterwerfung oder
drückt sie auf den Stand von Ausgestoßenen herab. Unterwerfung

aber bedeutet Anerkennung des Rabbinats. So ist es

bezeichnend, daß man in der Schule des Rabbi Meïr, also gerade
in der Zeit des Kampfes um den absoluten Geltungsanspruch
der Synagoge, formulieren konnte: Es genügt nicht, wenn man
die Schrift und das mündlich überlieferte Religionsgesetz
studiert, denn damit ist man noch nicht aus dem Stand des 'am hä-
'äres heraus. Erst wenn man persönlich den Weisen gedient und
damit sich unterworfen hat, wird man als vollwertig angesehen69.
Jetzt bekommt der Ausdruck 'am hä-'äres den allgemeinen Sinn

religiöser und sozialer Minderwertigkeit. Denn nunmehr urteilt
nicht eine Partei über die andere auf dem Boden sozialer
Gleichberechtigung, sondern die führenden Männer des religiös-politischen

Gemeinwesens suchen die Oberhand nicht nur religiös,
sondern auch sozial im weitesten Sinne des Wortes über alle die
zu gewinnen, die sich dem bisher eingeschlagenen nomistischen
Kurs widersetzt haben. Da die Rabbinen mit ihrer .patriarcha¬
lischen Verfassung, der sich auch die galiläischen Juden nicht
entziehen konnten, ihrer straffen Organisation und nicht zuletzt mit
ihrer konsequenten Idee von der Heiligung des Lebens durch das
im Räume der Synagoge lebendige „Gesetz" dem galiläischen
'am hä-'äres religiös und politisch weit überlegen waren, mußte
dieser innerjüdische Kampf zu einer völligen Niederlage für den
galiläischen 'am hä-'äres führen. Von nun an war der 'am hä-'äres
kein Gegner mehr, sondern der in der Gemeinde religiös und
sozial gedrückte kleine Mann, der in keiner Weise gefürchtet zu
werden brauchte70. Patriarchat aber und Rabbinismus erlebten
nach diesem Kampfe eine Zeit großer Blüte, zumal da sich das

Judentum Palästinas der kaiserlichen Duldung erfreute, nachdem

69 S. o. S. 189 ff.
70 Daher treten denn auch die Aussagen über den 'am hä-'äres seit dem
3. Jahrhundert stark zurück und vermitteln keinerlei neuen Eindrücke.

194



Septimius Severus i,m Jahre 199 seine Reise durch Syrien und
Palästina gemacht hatte.

Der 'am hä-'äres hat sich dem Pharisäismus in dem Kampfe, der
etwa 200 Jahre dauerte, nicht widerstandslos ergeben. Aber es

fehlte der großen Menge, die seit Hilleis Zeiten mit diesem
Ausdruck durch die pharisäisch-rabbinischen Kreise belegt wurde, an
Geschlossenheit und an einer tragenden Idee71. Im Grunde war
der 'am hä-'äres eben doch abhängig von der religiösen Gedankenwelt

der Pharisäer. Das wird schon daraus ersichtlich, daß uns
keinerlei auch nodh so geringe dogmatische Differenz zwischen
Pharisäern und 'am hä-'äres selbst nicht andeutungsweise,
überliefert ist. Nur darin unterscheidet sich der 'am hä-'äres von den

Gesetzesstrengen, daß er die letzten Konsequenzen des Nomismus

nicht hat ziehen wollen. Dieser Widerstand ging in vor-
hadrianisCher Zeit zuweilen so weit, daß die Pharisäer etwa in
Fragen der levitischen Reinheit mitunter nachgeben mußten. Aber
diese Opposition war eben doch nur rein negativ.
Dementsprechend sind auch die Belege, die wir über die Opposition des
'am hä-'äres haben, vornehmlich auf die Gefühle des Hasses und
der Abneigung beschränkt, Gefühle, die sich im Endkampf der
Synagoge um die Alleinherrschaft im Judentum wesentlich verstärkt
haben mögen72, die aber am Ausgang des Ringens nichts ändern
konnten.

Nur an einer Stelle in diesem Zeiträume sehen wir, daß der
Pharisäismus auf seinem Wege, das Judentum zu erobern, entscheidenden

und positiven Widerstand erfahren hat, nämlich in der
Gestalt Jesu von Nazareth. Jesus tritt nicht von außen an die
pharisäische Denkweise heran. Im Gegenteil, er ist in der gleichen

71 Es handelt sich eben im 'am hä-'äres um die breite Volksmenge, die den
altertümlicheren und freieren Standpunkt vertritt. Das macht sich auch im
Sprachgebrauch bemerkbar; so nennen die 'amme hä-'aräsöt die Lade, in
der die Tora aufbewahrt wird, einfach 'arnä (nach Dalman, Wörterbuch
1901, S. 38: 'arönä) statt mit dem solennen Ausdruck 'arön hak-kodes, und
für „Synagoge" sagen sie einfach bët-'am „Volkshaus", babyl. Schabbat
32 a (Baraita), zu letzterem s. auch Anm. 26.
72 Vgl. babyl. Pesachim 49 b passim.

195



religiösen Vorstellungswelt erzogen und steht etwa dem Saddu-
zäismus genau so ablehnend gegenüber wie die Pharisäer73. Auch
in seiner Verkündigung spielt die Frage der Erfüllung des
„Gesetzes" eine wesentliche, wenn auch nicht die alleinige Rolle 7A

Aber gerade auf dieser Basis entwickelt sich der grundlegende
Gegensatz Jesu zum Pharisäismus. Im nachexilischen Judentum
kreuzen sich zwei Vorstellungen von der Heiligung des
Menschen, eine priesterlich-kultische und eine prophetisch-sittliche75.
Der Pharisäismus sieht die Heiligung des Menschen, damit aber
die Erfüllung des „Gesetzes" vornehmlich in der rechten
Beobachtung der priesterlich-kultischen Verpflichtungen. Jesus

dagegen steht nach dem Ausweis der Evangelien eindeutig auf dem
Boden der Erfüllung deis „Gesetzes" unter prophetisch-sittlichem
Aspekt. Von hier aus tritt er den pharisäisch-rabbinischen Kreisen

bei ihrem Streben nach nomistischer Heiligung entgegen,
indem er auf das Bedenkliche hinweist, das in der pharisäischen
Verhältnisbestimmung das Menschen Gott liegt76. Mit dieser
Haltung aber nimmt sich Jesus der Kreise an, die von den Pharisäern
als 'am :hä-'äres bekämpft werden, und wenn Jesus die „Armen
im Geiste" selig preist77, so ist dies m. E. nichts anderes als die
polemische Aufnahme eines Ausdruckes, den die Gesetzesstrengen
im Vollgefühl des Besitzes von „Geist" und „Weisheit"
gebrauchen, um damit den 'am hä-'äres zu treffen. Freilich, so weit
der vornehmlich galiläische 'am hä-'äres sich Jesus anschloß, trat
er ihm jedoch mit anderen Wünschen und Hoffnungen entgegen,

73 Mk. 12, 18 ff. Par.
74 Mt. 5, 17—48: „Von der rechten Erfüllung des Gesetzes" u. ö.
75 Vgl. etwa ThW I, S. 94 [O. Procksch],
76 Vgl. z.B. Mk. 2, 23 ff. u. 3,1 ff. Par.; ferner die Worte Jesu gegen den
Pharisäismus (s. Anm. 21).
77 Mt. 5, 3 (Q) ; vgl. hierzu und zur Parallele Lk. 6, 20 E. Klostermann,
Matthäus, S. 34. Die auch von P. Billerbeck (Strack-Billerbeck I, S. 190)
vertretene und in den Kommentaren oft wiederholte Meinung, bei den „Armen
im Geiste" handele es sich um „jene breite Schicht, der geringen und
verachteten Leute die in der rabbinischen Literatur 'amme hä-'äres heißt",
muß nach dem obigen Befund wesentlich korrigiert werden, da sie das

religiöse Urteil der pharisäisch-rabbinischen Kreise über den 'am hä-'äres
fälschlich mit dessen sozialer Stellung vermengt.

196



als dieser sie auf Grund seines Auftrages erfüllen konnte. Der
'am hä-'äres, hierin ganz die volkstümlichen Anschauungen vertretend,

ersehnte einen messianischen König oder eine ähnliche
Heilsgestalt, die das goldene Zeitalter 'heraufführen sollte. Ein Blick
auf die verschiedenen Jesusbilder bei den Synoptikern zeigt deutlich,

welche Hoffnungen und Sehnsüchte man dementsprechend an
Jesus herantrug78. Da Jesus diese Wünsche, die bis zur
hadrianischen Katastrophe immer wieder die Ursache von national-religiösen

Explosionen wurden, nicht verwirklichte, schieden sich auch
hier die Wege. So blieb das Auftreten Jesu zugunsten des 'am hä-
'äres nur eine kurze Episode, die aufs Ganze der historischen
Entwicklung gesehen für den 'am hä-'äres ebensowenig Nachwirkungen

zeitigte, wie dies auch in bezug auf den Pharisäismus der Fall
gewesen ist.

Man kann schließlich die Frage aufwerfen, warum der Kampf
gegenüber dem 'am hä-'äres nicht zu einem eigentlichen Kastensystem

und damit zu einer Aufspaltung des Judentums geführt
hat. Die Beantwortung dieser Frage ergibt sich aus dem bisher
Gesagten. Einmal war man sich im Glauben und in der religiösen

Grundhaltung durchaus einig, der Unterschied zwischen
Pharisäismus und der Haltung des 'am hä-'äres hinsichtlich der
Erfüllung des „Gesetzes" war nur ein gradueller, kein grundsätzlicher.

Dann aber, und das scheint mir der Hauptfaktor zu sein,
stellte der Begriff 'am hä-'äres im Munde der Gesetzesstrengen
kein endgültiges Urteil dar, auch damals nicht, als in Galiläa der
Entscheidungskampf zwischen den Rabbinen und dem 'am hä-'äres
ausgefochten wurde. Man war 'am hä-'äres in den Augen der
Gesetzesstrengen ohne Rücksicht auf Rang und Stand, so lange man
sich dem Führungsanspruch des Rabbinats entzog und nicht
gewillt war, dem „Gesetz" im Sinne der „Weisen" zu leben.
Erfüllte man aber diese Forderung, so war die Kluft geschlossen,
und später, als die Rabbinen die Alleinherscher waren, galt man
bei Anerkennung der „Weisen" als vollwertiges Mitglied des
religiös-politischen Verbandes der Synagoge, wiederum ohne Rück-

78 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galiläa, S. 70 ff.

197



sieht auf Rang und Stand79. Hierin liegt der letzte Grund
dafür, daß es bei diesem innerjüdisohen Kampfe weder zur
kastenmäßigen Aufspaltung des Judentums noch zu einem Schisma
gekommen ist.

Überblicken wir die Geschichte des Begriffes 'am hä-'äres, so
läßt sich zwar keine lückenlose Darstellung geben, wohl aber
können wir einige Hauptpunkte aufzeigen, die einigermaßen ein
Ganzes darstellen. In vorexilischer Zeit bezeichnet der Ausdruck
'am hä-'äres den judäischen Landadel, der die politisch, militärisch

und sozial führende Schicht im Südreich darstellt. Es handelt

sich also um einen rein soziologischen Begriff. Durch das

Exil und die tiefgreifenden Veränderungen im Vorderen Orient
bedingt, hat ein Bedeutungswandel stattgefunden. In früher nachexi-
lischer Zeit wird die grund- und bodenbesitzende Schicht Samarias,
aber auch diejenige der Philister, Moabiter und Edomiter als 'am
hä-'äres im Gegensatz zu der in Jerusalem und Umgebung
wohnenden Exulantengemeinde bezeichnet. Auch jetzt noch ist der
Begriff rein soziologisch zu verstehen, wenn er auch einen starken
Beigeschmack religiöser Minderwertigkeit enthält. Dann taucht
der Begriff wieder um Christi Geburt auf und spielt in den beiden
ersten nachchristlichen Jahrhunderten eine bedeutsame Rolle. Jetzt
stellt der Ausdruck 'am hä-'äres ein Schlagwort dar, geprägt von
den gesetzesstrengen Kreisen im Kampf um die Verwirklichung
der synagogalen Heilsinstitution. Mit ihm sollen alle diejenigen
getroffen werden, die sich dem Anspruch des Zeremonialgesetzes
auf allgemeine Gültigkeit widersetzen. Genau wie die pharisäisch-
rabbinischen Kreise, die das Schlagwort im Kampfe der Geister
im Munde führen, nicht eine bestimmte, durch Erbe und Herkommen

festgelegte soziale Schicht darstellen, so ist auch der
Begriff 'am hä-'äres nicht sozial gebunden. Er kann auf jeden
angewendet werden, gleichgültig, welchem Stande er angehört. Als
dann nach Zerstörung der Reste des alten Priesterstaates die Syn-

79 Daher begegnen auch durchaus versöhnliche Urteile dem 'am hä-'äres
gegenüber; vgl. babyl. Baba Mesia' 33b; somit ist es auch besonders
verdienstlich, sich der Kinder des 'am hä-'äres anzunehmen und sie dem
„Oesetz" zuzuführen; vgl. babyl. Sanhédrin 96a; babyl. Baba Mesia' 85a.

198



agoge sich anschickt, in Palästina die allein verbindliche religiös-
soziale Gesellschaftsform des Judentums zu werden, bekommt auch

der Ausdruck 'am hä-'äres wieder sekundär eine soziologische
Färbung. Indem die Vertreter des Rabbinismus in nachhadriani-
scher Zeit jeden, der auf dem alten freieren Standpunkte beharrt,
nicht nur religiös, sondern auch sozial herabdrücken, — ist doch
der synagogale Verband sowohl religiöses wie soziales Gemeinwesen!

— bekommt der Ausdruck 'am hä-'äres um die Wende des
2. zum 3. Jahrhundert die Bedeutung des religiös und sozial
Minderwertigen, die für die Folgezeit bestimmend geworden ist. Diese
erst spät in Erscheinung tretende Bedeutung hat bewirkt, daß
bis in die neueste Zeit hinein Gesamtumfang und Bedeutungswandel

des Begriffes 'am hä-'äres, mit dem ein ganzes Stück
innerjüdischer Geschichte verbunden ist, verkannt worden sind.

Nicht Quellen, sondern Syntax

von Prof. Dr. SLAVOMIL DANEK f, Prag*
übersetzt durch Martin Hofmann und J. B. Jeschke.

Wer die letzte, von Bertholet besorgte vierte Ausgabe der
deutschen Übersetzung von Kautzsch (Die Heilige Schrift des

Alten Testaments 1922) aufschlägt, findet in den Büchern des

Gesetzes, besonders im ersten, in der Genesis, am äußeren
Textrande Buchstaben wie J, E, R u.a. Sie deuten an, daß die Lite-
r a r k r i t i k hier einen Abschnitt, oft auch nur einen Satz beginnt,
der von einem anderen Schriftsteller stammt als der vorhergehende

* Der Verfasser dieser Studie ist der anfangs Februar 1946 in Prag
gestorbene o. P. des Alten Testaments an der Hus-Fakultät in Prag. Da seine
akademische Tätigkeit wertvolle Anregungen für die at. Wissenschaft
gegeben hat, halten wir es für angebracht, eine seiner bereits tschechisch
veröffentlichten Studien in deutscher Übersetzung einer weiteren Öffentlichkeit
zugänglich zu machen.

199


	Der 'Am ha-'Ares : ein Beitrag zur Religionssoziologie Palästinas im ersten und zweiten nachchristlichen Jahrhundert

