Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 3(1947)

Artikel: Der 'Am ha-'Ares : ein Beitrag zur Religionssoziologie Palastinas im
ersten und zweiten nachchristlichen Jahrhundert

Autor: Meyer, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961327

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der ‘Am ha-'Ares

Ein Beitrag zur Religionssoziologie Palistinas im ersten
und zweiten nachchristlichen Jahrhundert

Von Prof. Lic. RUDOLF MEYER, Jena.

Der in der rabbinischen Literatur begegnende Begriff ‘am ha-’ares,
den man gemeinhin mit ,,Mann vom Lande, Leute vom Lande, Land-
volk, Landleute‘‘ wiedergibt, ohne damit freilich seinen gesamten
Bedeutungsumfang zu treffen, ist sowohl fiir die historische Bi-
belwissenschaft wie auch fiir die allgemeine Geschichtsforschung
bedeutsam. Denn mit ihm ist einesteils ein Stiick jiidischer Ge-
schichte aufs engste verbunden, andernteils hingt aber auch von
seiner richtigen Interpretation das Verstindnis einer Reihe von
Stellen im neutestamentlichen Schrifttum ab. Daher soll im Fol-
genden versucht werden, den Umfang dieses Begriffes nach seiner
soziologischen und religionsgeschichtlichen Seite herauszuarbeiten.

Der Ausdruck ‘am ha-’ares ist keine sprachliche Neuschopfung
der Rabbinen, er findet sich vielmehr bereits in der kanonischen
alttestamentlichen Literatur der vor- und nachexilischen Zeit. Im
AnschluB an Untersuchungen, insbesondere von A. Alt! und E. Gili-
schewski? ‘hat E. Wiirthwein die Bedeutung dieses Begriffes in-
nerhalb des Alten Testamentes herausgestellt3. Danach hat man fiir
den Begriff ‘am ha-’ares zwei Hauptschichten zu unterscheiden,
eine vorexilische und eine nachexilische. In der vorexilischen Zeit
ist der Ausdruck vornehmlich an das juddische Konigreich ge-
bunden. Er bezeichnet hier den Landadel, der seit der Griindung
des judidischen Staates unter David die fiihrende Rolle gespielt
und diese trotz der hauptstidtischen Konkurrenz bis zum Jahre

1 A. Alt, Die Staatenbildung der Israeliten in Palistina, Leipziger Refor-
mationsprogramm (1930), S. 80; ders.,, Die Rolle Samarias bei der Ent-
stehung des Judentums, Prockschfestschrift (1934), S. 0 ff.

2 E. Gilischewski, Der Ausdruck ‘am ha-’ares im Alten Testament, ZAW 40
(1922), S. 137 ff.

3 E. Wiirthwein, Der *amm ha-arez im Alten Testament (1936) hier auch
die einschligige Literatur, 5. 1, Anm. 1.

169

Judaica, Bd. 111, 3 1



587 vor Chr. behauptet hat. Dieser judiische Landadel, man kann
dafiir auch Vollbiirgertum sagen, achtete im besonderen auf das
Wohl des Staatsganzen, und weil dies aufs engste mit dem Konig-
tum der Davididen verbunden war, so trat er jedesmal dann zum
Schutze des Thrones auf, wenn in Jerusalem die Dynastie der Da-
vididen bzw. die rechtmaBige Thronfolge gefihrdet wart. Mit
der Vernichtung des judiaischen Staates ging auch diese politisch,
sozial und im Volksaufgebot fithrende Schicht durch Hinrichtung
und Deportation zugrundeb.

In der frithen nachexilischen Zeit hat sich ein Wandel im Sprach-
gebrauch vollzogen. Zwar wird nunmehr mit dem Ausdruck ‘am
ha-’ares auch eine Oberschicht bezeichnet, aber nicht mehr eine
volljiidische, die etwa der Exulantengemeinde in Jerusalem an-
gehort, sondern einzig und allein vornehmlich der samaritanische,
dariiber hinaus auch der philistaische, ammonitische und moabi-
tische Landadel, den die Exulanten bei ihrer Riickkehr aus Baby-
lonien als den Besitzer von paladstinischem Grund und Boden vor-
fanden®. So kann E. Wiirthwein zusammenfassend feststellen:
,,Jmmer handelt es sich bei dem ‘am ha-’ares im Alten Testament
um eine Oberschicht. Die tiefgreifende Veridnderung der histo-
rischen Verhiltnisse, die mit dem Exil eintrat, hat zwar den Ge-
brauch des Begriffes entscheidend beeinflu3t, aber nicht seine ur-
spriingliche Bedeutung gewandelt‘‘7.

In religionsgeschichtlicher und soziologischer Hinsicht ergibt
sich somit: Da in vorexilischer Zeit mit ‘am ha-’ares die judiische

42 Ko. 11, 19£; 21, 23f, oder 23, 30 (hier greift der ‘am ha-’ares
nach Josias Tod in der Schlacht bei Megiddo ein, indem er Joahas, den
jilngeren Sohn des Konigs, auf den Thron erhebt, ,,wie es scheint unter ab-
sichtlicher Ubergehung des ilteren und also erbberechtigten Sohnes Elja-
kim‘; E. Wiirthwein, a.a.O., S. 9); vgl. hierzu 2. Ko. 23, 34.

6 2. Ko. 15,5; 16, 15; Jer. 34,19; 2. K6. 24, 14; 25,3 (Par.: Jer. 52, 6);
25, 18—21 (Par.: Jer. 52, 24—27). Hierzu und zu den iibrigen Belegen fiir
‘am ha-’ares vgl. E. Wiirthwein, a.a. 0., S. 8—50.

6 Vgl. A. Alt, Die Rolle Samarias bei der Entstehung des Judentums,
S. 12ff., 25. Zum Gebrauche des Begriffes ‘am ha-’ares in nachexilischer
Zeit vgl. E. Wiirthwein, a.a. O., S. 51—71.

" So E. Wiirthwein, a.a.O., S. 71.

170



Oberschicht bezeichnet wird, so stellt der Begriff fiir diese Zeit
ein ausschlieBlich soziologisches Charakteristikum dar. Die
gleiche soziologische Bedeutung finden wir auch noch in der
frithen nachexilischen Epoche. Aber hier bekommt der Ausdruck
‘am ha-’ares iiber diese Bedeutung hinaus eine religiése Prigung,
und zwar negativer Art. Indem er nicht fiir die Glieder der Exulan-
tengemeinde, die sich in Jerusalem neu konstituiert hat, angewen-
det wird, sondern lediglich zur Bezeichnung der einheimischen
Oberschicht dient, die, soweit es sich um Samaritaner handelt,
zwar auch jahweglaubig ist, aber von den eigentlichen Juden nicht
als vollwertig anerkannt und darum zuriickgewiesen wird, erhilt
der Begriff nunmehr den Beigeschmack des religiés Minderwer-
tigen und Halbheidnischen.

Wie lange dieser Bedeutungsumfang des Begriffes ‘am ha-’ares in
den Jahrhunderten nach Esra Geltung gehabt hat, 146t sich mangels
geeigneter Quellen nicht mehr feststellen. Nach Ausweis der rabbi-
nischen Literatur jedoch muB sich in der Zeit zwischen Esra und
Christi Geburt ein entscheidender Bedeutungswandel vollzogen
haben, denn im rabbinischen Sprachgebrauch erscheint der Aus-
druck in einem ganz anderen Lichte8. Als inhaltlich ditester Be-
leg? hiefiir liegt ein Ausspruch Hillels 10, eines &lteren Zeitge-
nossen Jesu, in Pirke Abot 2,5 vor:

8 Zu der von Wiirthwein angefiihrten Literatur vgl. noch E. Schiirer, Ge-
schichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi II* (1907), S. 454 f.,
468 f.; G. F. Moore, Judaism (1932), I, S. 60.321; II, S. 72f., 158 {f.;
L. Finkelstein, The Pharisees (1938), S. 25ff., 76 f., 83ff.,, 411ff. u. 6.
Ferner ist heranzuziehen die umfangreiche Materialsammlung bei Strack-
Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch II
(1924), S. 494 ff.

9 Die auch von P. Billerbeck vertretene Meinung (Strack-Billerbeck II,
S. 500; IV, S. 653 ff.), in babyl. Sota 48a sei der ilteste, auf Johannes
Hyrkanus zuriickgehende Beleg fiir den “am ha-’ares auf rabbinischer Seite
vorhanden, erweist sich als hinfillig, da es sich hier einerseits nicht umj
ein Kulgesetz des Hasmonderfiirsten handelt, andererseits der Begriff ‘am
ha-’ares im textlichen Zusammenhang erst eine spate Interpolation darstellt;
vgl. R. Meyer, Das angebliche Demai-Gesetz Hyrkans 1., ZNW 38 (1939),
S. 124 ff.

10 H. L. Strack, Einleitung in Talmud und Midras % (1921), S. 118.

17



»,Ein Ungebildeter fiirchtet die Siinde nicht,
und ein ‘am ha-’ares ist nicht fromm’’.

In Hillels Aphorismus kommen wir offenkundig mit dem bis-
herigen Bedeutungsumfang von ‘am ha-’ares nicht aus. Denn der
Parallelismus der Glieder, wie er hier vorliegt, zeigt, da der
‘am ha-’ares dem Ungebildeten gleichgesetzt werden soll. Von
dem Ungebildeten!! wird ausgesagt, daB er die Siinde aus Un-
kenntnis nicht fiirchtet, d.h., das Vermeiden von Ubertretungen
des gottlichen Willens wird von einem bestimmten Wissen ab-
hingig gemacht. Nur wer diese Kenntnis besitzt und um Jah-
wes Willen Bescheid weil}, kann Ubertretungen der gottlichen
Gebote meiden; er fiirchtet und vermeidet daher die Siinde oder
— positiv gewendet — er ist fromm und weise. Diese Gedanken
sind an sich in Israel nicht neu. Sie begegnen uns zur Geniige etwa
in der Weisheitsliteratur, wo der Weise zugleich als fromm er-
scheint, der Tor dagegen als Frevler und Ubertreter der gott-
lichen Gebote!2, Aber im Munde eines Pharisders wie Hillel be-
kommen diese Gedanken ihre ganz besondere Prigung, und es
geniigt nicht, einfach auf diese dltere Vorstellung vom Weisen und
seinem Widerspiel hinzudeuten. Wir miissen weiter fragen, wel-
cher Mangel dem ‘am ha-’ares als dem Ungebildeten in den Augen
eines Pharisders im besonderen eigen ist.

Das Wissen oder auch die Weisheit, die als unumgingliche Vor-
aussetzung fiir die Frommigkeit gelten und die dem ‘am ha-’ares
abgesprochen werden, vermittelt das gottliche Gesetz, die Tora 13;
so heifit es in Sifre zu Deut. 11,13 (§ 41): '

,Das Studium [des Gesetzes] fithrt [den Menschen] zur Ausiibung
[der gottlichen Gebote]“ 11,

Die Voraussetzung also fiir die Frommigkeit ist das ,,Studium‘
des ,,Gesetzes‘ als einer absoluten GrofBe. Auch der Gedanke

11 Zu den einzelnen rabbinischen Ausdriicken fiir ,,ungebildet‘ vgl. Strack-
Billerbeck II, S. 495 f.

12 Prov. 1,7; 3,7ff.; 1,20ff. u. 6.; vgl. B. Gemser, Spriiche Salomos
(1937), z. St.

13 Vgl. Bousset-Gressmann, Die Religion des Judentums 3 (1926), S. 163 ff.
12 Ausg. L. Finkelstein (1935), S. 85; das. die Parallelen.

172



voni ,,Gesetz‘‘ als einer unabhingig von Raum und Zeit bestehen-
den GroBe, der nicht nur fiir das Judentum konstitutiv gewor-
den ist, sondern auch auf christlicher Seite etwa in der paulinischen
Theologie zu grundlegenden Erdrterungen iiber das Verhiltnis
des Menschen zu Gott gefiihrt hat, ist keineswegs neu. Wir kon-
neii ihn in seinen historischen Anfingen bis ins EXxil zuriickver-
folgen15, Aber auch hier gilt, daBl die Vorstellung vom , Gesetz*,
das man studieren muB, um ,fromm‘ und ,weise“ zu werden,
auf pharisdisch-rabbinischem Boden eine besondere Prigung er-
fihrt. Das Studium des Gesetzes bedeutet namlich nach rabbi-
nischer Auffassung, daB man sich als notwendige Ergidnzung zum
Studium der Tora die Anordnungen der Weisen, die ihre Voll-
macht im Rahmen der miindlichen Tradition nach rabbinischem
Postulat von Mose her haben 16, zu eigen macht. Nur derjenige,
der sich so verhalt, bekommt giiltigen AufschluBB dariiber, was
er als religits vollwertiges Glied der Gemeinde zu tun und zu
lassen hat. Umgekehrt hat der, der das Gesetz nicht studiert und
die Worte der Weisen nicht beherzigt, nach pharisiisch-rabbini-
scher Vorstellung keine Norm fiir seinen Wandel. Er weiB nicht,
wo die Grenzen des Erlaubten sind und wo bei Ubertretung
eines Verbotes das gottliche Strafgericht droht. Daher heiBt es
in Sifra zu Lev. 26, 1417:

,Jeder, der [das Gesetz] nicht lernt,
erfiillt [auch seine Forderungen] nicht®.

In der Anwendung auf den ‘am ha-’ares aber bedeutet dies, daB
ihm als Ungebildeten, d. h. als Nicht-Weisen im pharisiisch-rab-
binischen Sinne des Wortes die Voraussetzungen fiir ein reli-
gionsgesetzlich einwandfreies Leben fehlen, er damit also nicht
weiB, wo iiberall Gefahren der Ubertretung lauern. Er begeht ah-
nungslos eine Siinde nach der anderen, bis er der Strafe des
richenden Gottes verfillt und in seiner Unkenntnis, die ihm als

15 Vgl, hierzu neuerdings M. Noth, Die Gesetze im Pentateuch, Schriften
der Konigsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswissenschaftl. Kl. 17, 2
(1940), S. 70 ff.

16 Vgl. die successio rabbinica in Pirke Abot 1, 1 ff.

17 Ausg. Malbim (Wilna 1928), 451 a.

173



Schuld angerechnet wird, umkommt 18, So sagt eine anonyme Uber-
lieferung in Rabba zu Ex. 27, 2019

,Der Ungebildete, der keine Worte der Tora besitzt,
strauchelt darin und stirbt®,

Dabei beziehen sich die ,,Worte der Tora‘, wie noch zu zeigen ist,
vorwiegend auf das Religionsgesetz, wie es sich aus der priester-
lichen Gesetzgebung entwickelt hat, d.h., in den ,,Worten des
Gesetzes‘‘ handelt es sich vorwiegend, wenn auch nicht ausschlieB-
lich, um Forderungen und Verbote kultisch-zeremonieller Art20,
Zur Verdeutlichung dessen sei etwa auf die Scheltworte ver-
sen, die Jesus nach der Logienquelle gegen den Pharisdismus
gesprochen hat?2t,

Vom pharisdisch-rabbinischen Standpunkt aus sind also Weisheit
und strenge Gesetzlichkeit identisch22. Von hier aus aber erscheint
ein Zustand der Unkenntnis oder der Unbildung auf dem Gebiete
des Religionsgesetzes, der ja zugleich eine Schuld vor Gott dar-
stellt, als beklagenswert, und der Gesetzesstrenge dankt Gott da-
fiir, daB er ihn nicht als Ungebildeten ins Leben gerufen hat.
So sagt etwa der Tannait Jehuda ben El‘ai in nachhadrianischer
Zeit2® Tos. Berakot 7,1824:

18 Dariiber hinaus macht sich der ‘am ha-’ares nach rabbinischer Anschauung
auch an seinem Volke schuldig. So kommt nach Rabbi Jehuda I. Siinden-
strafe nur wegen der amme ha-ares in die Welt; vgl. babyl. Baba Batra 8 a.
19 Ausg. Wilna (1887), 64 a.

20 Die Erfiillung religios-sittlicher Forderungen ist damit zwar nicht aus-
geschlossen, aber sie tritt hinter der zeremonialgesetzlichen Betrachtung des
Lebens zuriick, und zwar in dem Sinne, daB das Zeremonialgesetz den
Rahmen abgibt, innerhalb dessen neben den levitischen auch die religids-
sittlichen Forderungen Platz haben.

21 Zur Rekonstruktion der sieben Worte Jesu geg. - Pharisdismus (Lulk.
11, 46. 43; Mt. 23, 13. 23. 25. 27. 29—32) vgl. R. Meyer, Der Prophet aus
Galilda (1940), S. 14f.

22 Daher nennt sich der pharisiisch-rabbinische Gelehrte nach dem Vorbild
der ,,Weisen* der dlteren Zeit hakam bzw. talm dhakam.

28 Vgl. H. L. Strack, Einleitung, S. 129.

24 Ausg. Zuckermandel (1881), S. 116.

174



,Man muB drei Benediktionen tiglich sprechen:

Gepriesen sei, der mich nicht als Heiden schuf.
Gepriesen sei, der mich nicht als Frau erschaffen hat.
Gepriesen sei, der mich nicht als Ungebildeten ins Leben rief‘.

Als Griinde fiir diese Benediktionen, von denen die dritte eine ge-
naue Sachparallele zur Haltung des Pharisiders im Gleichnis Jesu
vom Pharisier und Zollner, Luk. 18,11, darstellt, gibt Jehuda
an: Alle Heiden sind wie nichts vor Jahwe, die Frau ist kein
vollwertiges Gemeindeglied, und der Ungebildete lebt in schuld-
hafter Unkenntnis des gottlichen Willens.

Dementsprechend bringt das Zusammenleben mit einem ‘am ha-
’ares, abgesehen davon, daB es nach dem Zeremonialgesetz be-
denklich ist, keinen religiésen Gewinn. Es hilt vielmehr den Ge-
setzesstrengen von dem fiir sein Seelenheil notwendigen Gesetzes-
studium ab und fithrt dazu, daB der Tod als Siindenstrafe vor-
zeitig eintritt. Daher wird nach Dosa ben Archinos (um 90 n.
Chr.) 25 auch derjenige vom vorzeitigen Tod ereilt, der ,,in den
Versammlungshiusern der ‘amme ha-’ares‘‘ weilt26. Hundert Jahre

25 Vgl. H. L. Strack, Einleitung, S. 123.

26 Batte k®nesijot Sel-‘amme ha-’ares. Der lediglich in Abot 3, 10 zu be-
legende Ausdruck ist noch immer nicht befriedigend erklart. Vgl. S. Krauss,
Synagogale Altertiimer (1922), S. 5 u. 64, Anm. 1. Die Deutung scheint mir
in folgender Richtung zu liegen: Bet ha-k®neset ist von Haus aus kein aus-
schlieBlich sakraler Begriff, sondern bezeichnet allgemein ein Versamm-
lungsgebiude. Da nun die jidische ,,Gemeinde* einen religids-politischen
Verband darstellt, sei es nun, daB es sich um eine ausschlieBlich von Juden
bewohnte Stadt handelt oder, wie es meist der Fall ist, um ein jiidisches
Quartier innerhalb eines nichtjiidischen Gemeinwesens, so kommt dem Aus-
druck ,bet ha-k€neset* sowohl religiése wie munizipale Bedeutung zu;
vgl. S. Krauss, a.a.O., S. 182 ff. Daher kann nach babyl. Schabbat 32a
der ‘am ha-ares die Synagoge als bet-‘am = ,,Volkshaus‘“ bezeichnen,
hierin offenbar einem ilteren Sprachgebrauch folgend. Wir haben also die
gleiche Erscheinung vor uns, wie Jahrhunderte spiater im Islam, wo die
Moschee — es handelt sich hierbei natiirlich immer nur um die zentralen
Bauten, nicht um die kleinen Privatstiftungen! — ebenfalls in ihrer ersten
Zeit religidses wie politisches Zentrum gewesen ist; vgl. neben dem sakralen
masgid das neutrale gami‘ = ,Versammlungshaus“; hierzu Handwdorter-
buch des Islam (1941), S. 442. Da es nun historisch feststeht, daB sich der

175



spiter kann dann Ismael ben Josua?? in einer Baraita?$ in babyl.
Schabbat 152b sagen, daB bei den Gesetzesunkundigen mit zuneh-
mendem Alter die Torheit wachse, wihrend umgekehrt bei den
Gelehrten die Weisheit gréBer werde.

Die angefiihrten Beispiele veranschaulichen den grundlegenden
Bedeutungswandel, dem der Begriff ‘am ha-’ares seit Esras Zei-
ten unterzogen worden ist. Wahrend in frither nachexilischer Zeit
mil ‘am ha-’ares die vornehmlich samaritanische, nicht zur Exu-
lantengemeinde zdhlende Oberschicht Palistinas bezeichnet wird,
findet jetzt der Begriff auf den Volljuden, sei es individuell oder
sei es kollektiv, seine Anwendung. Damit stellt er aber nicht
mehr eine Abgrenzung nach auBlen hin dar, sondern in der Ge-
geniiberstellung der Gattungen: weise, gesetzesstreng, fromm auf
der einen, ungebildet, toricht, ‘am ha-’ares auf der anderen Seite,
werden wir deutlich auf Spannungen hingewiesen, wie sie inner-
halb des jidischen Gemeinwesens bestehen. Damit ist der Aus-
druck ‘am ha-’ares zu einem Begriff geworden, der in der Aus-
einandersetzung verschiedener Richtungen innerhalb des Juden-
tums eine Rolle spielt. Was den rabbinischen Sprachgebrauch mit
dem aus der Zeit Esras verbindet, ist das religios abwertende Ur-
teil, das er enthilt. War es damals die einheimische Oberschicht,
die den Exulanten als halbheidnisch erschien, so ist es in phari-
sdisch-rabbinischer Zeit der Jude, der, weil er ganz bestimmte
religionsgesetzliche Forderungen nicht erfiillt, von den Gesetzes-
strengen zum Halbheiden oder Ungebildeten, zum ‘am ha-’ares ge-
stempelt wird.

Pharisidismus die Sygagogen als Zentren des religios-politischen Gemeinde-
lebens erst allmihlich erobert hat und dieser ProzeB im 1. Jahrhundert nach
Chr. noch voll im Gange war, so bedeutet Rabbi Dosas Satz nichts anderes
als die Verurteilung des Aufenthaltes in solchen Synagogen, in denen der
Pharisidismus noch nicht herrscht, deren Glieder also polemisch als ‘am
ha-’ares bezeichnet werden. DaB wir solche Synagogen vornehmlich in
Galilda zu suchen haben werden, scheint mir aus der weiter unten zu be-
sprechenden Stelle jerus. Schabbat 15d eindeutig hervorzugehen.

27 H. L. Strack, Einleitung, S. 131.

28 Name fiir alle tannaitischen Lehren, die in die kanonisch gewordene
Mischna des Patriarchen Jehuda I. keine Aufnahme gefunden haben; vgl.
H. L. Strack, Einleitung, S. 2.

176



Die zweite Eigenart des rabbinischen Sprachgebrauches besteht
darin, daB aus dem Ausdruck das soziologische Element zugun-
sten des religiosen Werturteils gianzlich geschwunden zu sein
scheint. Dieser Bedeutungswandel wird besonders an Horajot 3, 8
deutlich, wo eine alte theokratische Standeordnung, wie sie dem
jiidischen Gemeinwesen seit Esras und Nehemias Zeit entsprechen
mag, unter rabbinischem Gesichtswinkel folgendermaBen modi-
fiziert wird:

,Ein Priester geht einem Leviten im Range voran,

ein Levit einem [gewohnlichen] Juden,

ein Jude einem Bastard,

ein Bastard einem Tempelsklaven,

ein Tempelsklave einem Proselyten

und ein Proselyt einem freigelassenen Sklaven.

Wann [gilt diese Ordnung]? Wenn sie alle gleich sind.

Wenn aber der Bastard ein Schiiler der Weisen ist und der Hohe-
priester ein ‘am ha-'ares, dann steht der Bastard als Gelehrten-

schiiler [im Range] vor dem Hohenpriester.

Hieraus geht deutlich hervor, daB mit dem Ausdruck ‘am ha-
’ares nicht mehr eine, wie auch immer geartete Gesellschafts-
schicht gemeint ist, sondern daB von ihm jedermann innerhalb des
jitdischen Gemeinwesens ohne Riicksicht auf seine soziale Stel-
lung erfat werden kann, namlich dann, wenn er sich nicht in die
Schule der pharisaischen Weisen begeben hat und damit nicht {iber
die Kenntnis des Religionsgesetzes verfiigt, die man auf der Seite
strenger Observanz fordert. Dieses in dem rabbinischen Sprach-
gebrauch liegende Werturteil aber wirkt nachgerade revolutio-
nierend, insofern es sich nicht um Rang und Stand kiimmert, son-
dern glatt die alte geheiligte theokratische Ordnung iiber den
Haufen wirft29. Wie weit sich hieraus sekundar auch soziale Fol-

29 Es sei angemerkt, daB die Synagoge urspriinglich —- im Gegensatz zum
Tempel und offenbar aus einer Diasporagepflogenheit heraus — eine gottes-
dienstliche Standes- und Rangordnung beim Aufruf zum Lesen der Tora nicht
gekannt hat. Erst in spiterer Zeit hat es hier Rangstreitigkeiten gegeben,
in denen die Priester auch in der Synagoge ihren Anspruch durchsetzten;
vgl. Gittin 5,9. Seither besteht auch hier die alte theokratische Ordnung:
Priester — Levit — gewdhnlicher Israelit, wenn zur Toraverlesung aufge-
rufen wird; vgl. I. Elbogen, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschicht-
lichen Entwicklung (1931), S. 172f.

177



gen ergeben, wird weiter unten zu erortern sein. Vorlaufig ergibt
sich, daBl der Wandel im Sprachgebrauch vom soziologischen Be-
griff zum religiosen Werturteil allem Anschein nach auf dem Bo-
den innerjiidischer Auseinandersetzung stattgefunden hat. Der
Ausdruck ‘am ha-’ares ist nunmehr ein Schlagwort im Kampfe
der Gesetzesstrengen, vertreten durch ihre Schriftgelehrten, gegen
eine bestimmte Gruppe, die sich, aus welchen Griinden auch
immer, der strengen Beobachtung des Zeremonialgesetzes ent-
zieht und die ihre Vertreter in allen Schichten der Bevélkerung
hat, vom Priesteradel bis hin zu den kleinen Leuten.

Fiir die Existenz dieser als ‘am ha-’ares bezeichneten Gruppe haben
wir seit Hillel zahlreiche rabbinisdhe Belege aus dem ersten und
zweiten Jahrhundert n. Chr. Auch aus der spiteren amoriischen
Zeit finden sich mancherlei Aussagen iiber den ‘am ha-’ares in der
rabbinischen Literatur. Wie der ‘am ha-’ares nun nicht mehr eine
bestimmte Schicht auBerhalb des jiidischen Gemeinwesens bezeich-
net, so ist er auch nicht mehr auf ein bestimmtes Gebiet be-
schrankt, sondern er begegnet uns innerhalb Palidstinas in den
Hauptsiedlungsgebieten des Judentums, in Judda und Galilda. Der
judiische ‘am ha-’ares aus der Zeit vor und kurz nach der Tempel-
zerstorung wird in der rabbinischen Literatur verschiedentlich er-
wihnt30, Und von Jochanan ben Sakkai®l, der nach der Zersto-
rung des Tempels durch seine Reorganisation des Judentums und
durch die Griindung der Akademie von Jamnia berithmt gewor-
den ist, wird in Rabba zu Qohelet 4,17 erzihlt 32, wie er in der
Nachbarschaft Jerusalems einen gesetzesunkundigen Brunnen-
bauer zurechtweist, als dieser den Anspruch erhebt, fiir die All-
gemeinheit genau die gleiche Bedeutung zu haben wie der Rabbi.
Zum judiischen ‘am ha-’ares gehort wohl auch die Familie des Eli-
eser ben Hyrkanos33. Von dem nachmalig schammaitisch eingestell-
ten, also der strengsten Observanz angehérenden Rabbi weill die

30 Vgl. z. B. Chagiga 2,7, hierzu Theologisches Worterbuch zum Neuen
Testament III; S. 423 [R. Meyer]; Chagiga 3, 4; Tos. Sanhedrin 3, 4.

81 H. L. Strack, Einleitung, S. 121 f.

32 Ausg. Wilna (1887), 14 a.

83 Vgl. H. L. Strack, Eialeitung, S. 123.

178



Tradition zu berichten, er sei der Sohn eines reichen ‘4m ha-’ares
gewesen. Als er zu den Pharisidern iibergetreten sei und sich unter
Jochanan ben Sakkai rabbinische Bildung aneignete, wollte ihn
sein Vater auf Betreiben seiner tibrigen Sohne enterben34. Fin
iiberzeugter judaischer ‘am ha-’ares war auch Akiba35 in seinen
jungen Jahren, die in die Zeit kurz nach der Tempelzerstorung
fallen. Er selbst hat seine damalige Stellung zum Rabbinismus in
babyl. Pesachim 49b folgendermaBen charakterisiert:

»Als ich [noch] ein ‘am ha-’ares war, dachte ich:
Hatte ich doch einen Gelehrtenschiiler in meiner Gewalt,
so wollte ich ihn wie ein Esel beiBen!‘

Der galildische ‘am ha-’ares des ersten nachchristlichen Jahrhun-
derts wird zwar m. W. in den rabbinischen Quellen namentlich
nicht erwéhnt, doch finden sich iiber ihn allerlei sachliche Angaben
in den Evangelien wie auch in der talmudisch-midraschischen
Literatur. Aus den Evangelien ist hier besonders Joh. 7,49 zu er-
wiahnen :

,,Doch verflucht dieser Pobel, der das Gesetz nicht kennt!“

Dieses Wort, das der Johannesevangelist den Pharisiern in den
Mund legt, bezieht sich wohl in erster Linie auf die galildische
Festpilgerschar36, die anlidBlich eines Laubhiittenfestes in Jeru-

8¢ Vgl, Abot d. R. Natan, Ausg. Berditschew (1896), 15 a; Gen. rabba 42
zu 14, 1, Ausg. Wilna (1887), 84 c; Midrasch Tanchuma zu Gen. 14, 1, Ausg.
Buber (1884), 34af. (§ 10); Pirke R. Elieser 1; Jalkut I zu Gen. 14, 1,
Ausg. Warschau (1876), 19d (§ 72). Hierbei spielt es keine Rolle, ob die
Erzihlung iiber Elieser dem tatsichlichen historischen Verlaufe entspricht,
oder ob wir es mit einer Art Heiligenlegende zu tun haben. Entscheidend
ist, daB iiberhaupt ein solches Motiv aufkommen konnte; vgl. D. ]J. Born-
stein, Encyclopaedia Judaica VI, 461ff. — Aus Abot d. R. Natan 6 geht
weiter hervor, daB man das gleiche Motiv vom ziirnenden ‘am ha-’ares
auch auf Akibas Schwiegervater {ibertragen hat. Man beachte in beiden
Fillen, daB der ‘am ha-’ares als reich erscheint, der Weise dagegen als
bitter arm. Schon dies sollte denen zu denken geben, die im ‘am ha-’ares
a priori eine sozial gedriickte Schicht sehen zu miissen glauben.

8 Vgl. H. L. Strack, Einleitung, S. 125.

8¢ Zur galildischen Anhingerschaft Jesu vgl. W. Bauer, Das Johannesevan-
gelium 2 (1925), S. 89; R. Meyer, Der Prophet aus Galilda, S. 18 ff.

179



salem weilt und stark von Jesu Personlichkeit beeindruckt ist, in
zweiter Linie dann auf die Diener, die von den jiidischen Oberen
ausgesandt sind, um Jesus festzunehmen, und die ihren Auftrag
nicht auszufiihren vermogen. Es trifft die Stimmung der phari-
siaisch-rabbinischen Kreise gegen das ,,gesetzlose Volk‘ auBer-
ordentlich gut und entspricht einem Drohwort, das Jochanan ben
Sakkai nach jerus. Schabbat 15d gegen die galildische Bevol-
kerung geschleudert hat:
»(alilda, Galilda, du hassest das Gesetz,

am Ende wirst du mit denen, die Steuern auferlegen, [gemein-
same Sache| machen!

Jochanans Scheltwort ist offenbar das Ergebnis personlicher
bitterer Erfahrungen. Von ihm wird nidmlich berichtet, daB er
18 Jahre in dem obergalildischen Ort ‘Arab, unweit Sefforis, dem
heutigen ‘Arrabet Battof, titig war und in diesem ganzen Zeit-
raum nur zweimal in religionsgesetzlichen Angelegenheiten um
Rat gefragt worden ist, ein Zeichen fiir die vollige Gleichgtltig-
keit der galildischen Juden den strenggesetzlichen Bestrebungen
der Rabbinen gegeniiber. Jochanan wirft den Galildern vor, daB
sie Hasser des Gesetzes seien, das bedeutet doch wohl, daB sie
den rabbinischen Nomismus bewuBt ablehnen3?, dariiber hinaus
aber prophezeit er ihnen sogar, sie stiinden in der Gefahr, die
national-religiosen Schranken des Judentums zu iiberschreiten.
Doch wird man diesen letzten Vorwurf nicht allzu stark betonen
diirfen und ihn vielmehr aus Jochanans polemischer Haltung Ga-
lilaa gegeniiber verstehen miissen, denn Galilda ist die Provinz,
die als Heimat des national-religiosen Aktivismus immer wieder
das Ursprungsland zelotischer Bewegungen gewesen ist38, Im gan-
zen aber wird man Jochanans Ausspruch entnehmen diirfen, daB3
sich aus der besonderen Lage der jiidischen Bevoélkerung in Ga-
lilaa und aus der engen Beriihrung mit Nichtjuden in diesem

31 Zur bewuBten Ablehnung des Nomismus vgl. die Sachparallele in der
auBerkanonischen Uberlieferung des Cod. Cantabrigiensis (D) zu Lk. 6, 5:
,Am gleichen Tage sah [Jesus], wie ein Mensch am Sabbat arbeitete. Er
sprach zu ihm: Mensch, wenn du weiBit, was du tust, dann wohl dir! Doch
weiBt du es nicht, dann bist du verflucht und ein Gesetzesiibertreter!¢

86 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galilda, S. 70 ff.

180



Durchgangsgebiete andere Sitten und Gewohnheiten herangebil-
det haben, als sie den pharisiisch-rabbinischen Kreisen lieb waren.

Der bei weitem groBte Teil aller den ‘am ha-’ares betreffenden
Aussagen gehort der zweiten Halfte des 2. Jahrhunderts, also
der nachhadrianischen Zeit an und entstammt dem Schiilerkreis
Rabbi Akibas3Y. Diese AuBerungen verweisen uns ausschlieBlich
nach Galilida, ein Sachverhalt, der darin seinen Grund hat, daB
Galilda nach Niederweriung des Aufstandes unter Hadrian in den
Jahren nach 135 gezwungenermaBen die neue Heimat des palédsti-
nischen Judentums wurde und dort nach all der kriegsbeding-
ten Zerriittung das jiidische Gemeinwesen neu geschaffen werden
muBte. Die rabbinischen Aussagen iiber den ‘am ha-’ares in dieser
Zeit stellen, trotz ihrer scholastischen Einkleidung, den wenn auch
reichlich fragmentarischen Niederschlag eines Jahrzehnte dauern-
den innerjidischen Kampfes dar, in dem es darum ging, ob dem
gesamten judischen Volke die Lebensart der Gesetzesstrengen zur
Pflicht gemacht werden sollte oder nicht.

Bevor wir diesen Kampf, der ja nur die Endphase einer langen
Entwicklung darstellt, behandeln koénnen, miissen witr die Ge-
seizesstrengen, deren Vertreter den Ausdruck ‘am ha-’ares im
Munde fiihren, um ‘damit ein negatives Werturteil auszu-
sprechen, einer kurzen Eetrachtung unterziehen. Das jiidische Ge-
meinwesen, das sich seit der Riickkehr der ersten Exulanten unter
Kyros entwickelt hatte, stellte nach dem MiBlingen des Versuches,
die davididische Herrschaft in Jerusalem wieder aufzurichtenC,
einen Priesterstaat bzw. eine Theokratie dar, deren Kern die Tem-

39 Uber den galildischen ‘am ha-’ares vgl. die umfangreiche, jedoch stark
eigenwillige Monographie von A. Biichler, Der galiliische ‘am ha-’ares
des 2. Jahrhunderts (1906); hierzu E. Schiirer, Theclogische Literaturzeitung
23 (1906); 6191,

40 Hag. 2,23 und Sach. 6, 11 ff. — In Sach. 6, 11 ff. hat der Text insofern
eine einschneidende Anderung erfahren, als der Name des Thronanwarters
Serubbabel im Sinne des theokratischen Staatsgedankens durch den Namen
des Hohenpriesters Josua ersetzt worden ist. Vgl. hierzu Robinson-Horst,
Die Zwolf Kleinen Propheten (1938), S. 230f.; [F. Horst] und M. Noth,
Die Gesetze im Pentateuch, S. 60.

181



pelgemeinde von Jerusalem bildete. Seinen sinnfilligsten und im-
posantesten Ausdruck fand dieses Staatengebilde in dem Priester-
fiirstentum des Johannes Hyrkanus (135—104 v. Chr.) L. Erhalten
hat sich das theokratische System zumindest im Prinzip bis zum
Untergang des Tempels, wenngleich seit dem Ausgang der Has-
monder ein betrichtlicher Teil auch der innerpolitischen Macht
von den Heroddern und rémischen Statthaltern, nicht aber mehr
von dem Hohenpriester ausgeiibt wurde, in dessen Hand sich
einst geistliche und weltliche Macht vereint hatten. Da aber die
theokratische Idee, auf die es in unserem Zusammenhange allein
ankommt, nicht nur von dem Priesteradel vertreten wurde, son-
derr auch im Volke fortlebte, so kénnen wir von den politischen
Verschiebungen, wie sie sich seit der Bliitezeit der Hasmonier
vollzogen haben, absehen und unser Augenmerk ausschlieBlich der
Theokratie als solcher zuwenden.

Die ideelle Grundlage dieses Priesterstaates war das priester-
liche Gesetz, das Esra aus der babylonischen Diaspora mitge-
bracht und worauf er die Angehdrigen des jiidischen Gemein-
wesens verpflichtet hatte42. Aber gerade dieses Gesetz war es,
das die Einheitlichkeit des theokratischen Systems zerstéren und
aus sich heraus eine fiir Paldstina neue Form des Gemeinwesens,
den synagogalen Verband, entwickeln sollte. Den Ausgangspunkt
hierfiir bildete die Frage, ob das Gesetz Jahwes lediglich fiir die
Priester bestimmtes Kultgesetz sein und, abgesehen von der not-
wendigen priesterlichen Jurisdiktion, das Leben des Einzelnen nur
allgemein regeln solle, oder ob das ,,Gesetz‘‘ unter Ankniipfung
an itberkommene prophetische Gedanken von der Heiligung des
taglichen Lebens und unter deren nomistischer Auslegung die all-
méichtige Richtschnur fiir das Individuum bis in seine kleinsten
Regungen privater Natur:sein solle. Wir wissen nicht, wann diese
Fragestellung akut geworden ist, ebensowenig ist uns bekannt, ob
es sich um ein typisch paldstinisches Problem handelt oder ob

41 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galilda, S. 60 ff.

12 DaB jede Rekonstruktion dieses von Esra mitgebrachten Gesetzes ein frag-
wiirdiges Unternehmen darstellt, betont neuerdings M. Noth, Die Gesetze
im Pentateuch, S. 1, Anm. 2 und S. 62, Anm. 7 mit Recht.

182



auch hier die babylonische Diaspora, wie bei der Entwicklung der
Vorstellung vom ,,Gesetz‘‘, Pate gestanden hat. Auf Grund der
vorhandenen Quellen 1aBt sich nur feststellen, daB in hasmoni-
ischer Zeit sich die fithrenden Geister bereits gespalten haben.
Denn in der Zeit Hyrkans I. haben die Vertreter beider Rich-
tungen in Gestalt der Sadduzder und der Pharisder ihre festen
Positionen bezogen, wobei die Sadduzier als die Vertreter der
dlteren Anschauung von der beschrinkten Geltung des priester-
lichen Gesetzes anzusehen sind, wiahrend die Pharisier den Ge-
danken von der Heiligung des gesamten Lebens eben durch die-
ses Gesetz verfechten. Bereits unter Hyrkan l., mehr aber noch
unter seinem Sohne Alexander Jannius (103—76 v. Chr.) tobt
ein erbitterter Biirgerkrieg zwischen den Pharisiern auf der einen
und den mit der Hohenpriesterdynastie der Hasmonéer verbiinde-
ten Sadduziern auf der anderen Seite. Zwar enden die blutigen
Wirren fiir die Pharisder mit einer politischen Niederlage, dafiir
aber ist ihr ideeller Gewinn, wie schon die Folgezeit zeigt, um
so groBer4s, '

Fiir die palistinische Theokratie ist der Tempel das ausschlieB-
liche kultische Zentrum wohl nur in der ersten Zeit ihres Be-
standes gewesen, als Jerusalem als Tempelstadt ein kiimmerliches
Dasein fristete. Mit dem Wachsen und der Ausbreitung der jii-
dischen Bevolkerung in Paléstina biirgerte sich die Synagoge ein.
Die Synagogen aber, zur Zeit Jesu in Paldstina iiberall lingst
in selbstverstandlichem Gebrauch, sind offenbar der Schauplatz,
wo der ideelle Kampf zwischen Sadduzdismus und Pharisiismus
ausgetragen wird. Nach und nach werden diese Versammlungs-
hiuser, in denen nicht nur Gottesdienste stattfinden, sondern in
denen man auch unterrichtet und diskutiert, ganz abgesehen von
der Erledigung munizipaler Aufgaben, zur Doméine der pharisi-
isch-rabbinischen Denkweise. Hier wird die Idee von der Hei-
ligung des individuellen Lebens auf der Basis des Priestergesetzes
weitergepflegt und vervollkommnet. Damit entsteht zugleich der
Gedanke von der Synagoge, von der ,Gemeinde‘ als ideeller

43 Vgl. A. Schlatter, Geschichte Israels 3 (1925), S. 137 ff., das. die Belege.

183



GroBe, die in der Einzelgemeinde gegenwirtig ist und die als ab-
solutes Heilsinstitut den Menschen erfaB3t, um ihn an Hand der
das gesamte Leben regelnden religionsgesetzlichen Normen zum
ewigen Heile zu fithren. Es liegt auf der Hand, daB mit dieser
pharisiisch-rabbinischen Konzeption von der Synagoge als Heils-
institut dem Tempel eine firr die Zukunft bedeutsame Konkur-
renz erwachsen muBte. .Hierbei ist es gleichgiiltig, ob die be-
teiligten Kreise selber die Entwicklung iiberschaut haben oder
nicht. Es ist sogar sicher, daB3 sie, bei ihrer Verehrung fiir das
Jerusalemer Heiligtum, den Dualismus zwischen Tempel und
Synagoge, der letztlich auf den Dualismus alte Theokratie —syna-
gogales Gemeinwesen hinauslief, nicht empfunden, sondern ledig-
lich die Sadduzier und die sadduziische Priesterschaft als unlieb-
same Uegner betrachtet haben.

Das Aufblithen des Pharisdismus und seine wachsende Herrschaft
in den Synagogen darf jedoch nicht dariiber hinwegtiauschen, daB
bis hin zur Tempelzerstérung das Pharisiertum in dem stark ge-
spaltenen Judentum Palastinas nur eine Richtung neben anderen
darstellte. Neben den Pharisidern gab es, abgesehen von den aus
ihrer Mitte hervorgegangenen national-religiosen Aktivisten, den
Zelotent4, die Sadduzier als die herrschende Priester- und Adels-
partei, die Essener, spater die Judenchristen und dazu vor allem die
groBe Masse derer, die zwar in der religiosen Grundhaltung dem
Pharisdismus positiv gegeniiberstanden, die aber fiir die Durch-
fithrung des Zeremonialgesetzes auf allen Gebieten des Lebens
mit Hilfe der von den Rabbinen vertretenen religionsgesetzlichen
Jurisdiktion kein Verstindnis aufbrachten. Wollten also die Pha-
risder ihrem Ideal von der individuellen Heiligkeit nachgehen,
so muBten sie sich, dhnlich wie die Essener, in einer Art Orden
oder Genossenschaft organisieren, um die Gewiahr zu haben, daB
man nur mit Leuten verkehre, die gleichfalls ,rein‘‘, d.h. reli-
gionsgesetzlich vollig einwandfrei dastinden 45. Die pharisdische
Genossenschaft ist sowohl fiir das erste wie fiir das zweite nach-

14 Vgl. ThW II, S. 886 ff. [Stumpff].
4% Vgl Strack-Billerbeck II, S. 500 ff.

184



christliche Jahrhundert belegt. Ob der Gedanke des ordensihn-
lichen Zusammenschlusses ilter ist, 148t sich nicht mehr fest-
stellen, moglich ist .es immerhin46. Im ersten Jahrhundert glie-
dert sich die pharisidische Genossenschaft in eine schammaitische
und eine hillelitische Richtung, wobei diejenige der Schule Scham-
mais die strengere ist4?. Im 2. Jahrhundert sind es die Schiiler
Akibas, die nach der Niederschlagung des hadrianischen Auf-
standes die Genossenschaft meu organisieren. Die Grundsatzun-
gen, wie sie uns in der Uberlieferung entgegentreten, sind in bei-
den Jahrhunderten die gleichen. Einmal wird gefordert, da man
seinen kultischen Abgabepflichten gewissenhaft nachkommt, dar-
iiber hinaus, daB man in levitischer Reinheit lebt. Dementsprechend
unterscheidet man zwei verschiedene Grade von Genossenschafts-
mitgliedern: den Pharisder, der sich zur gewissenhaften Verzehn-
tung verpflichtet hat, und den eigentlichen Genossen, der dar-
iitber hinaus die Verpflichtung zu vélliger levitischer Reinheit auf
sich genommen hat. Wie weit derartige Verpflichtungen bis tief
in das alltigliche Leben hineingreifen, insofern als sie auf eine
kastenmiBige AbschlieBung abzielen, zeigt beispielsweise Demai
0,05

,,Die Schule Schammais hat gesagt: Man verkaufe seine Oliven

nur an einen (Genossen.

Die Schule Hillels hat gesagt: Auch an einen, der [nur seine

Friichte] verzehntet.

Die Frommen der Schule Hillels richteten sich nach den Worten
der Schule Schammais‘.

Aus dieser Tradition wird ersichtlich, daB nicht nur die Tendenz
besteht, sich zum Zwecke der zeremonialgesetzlichen Reinerhal-
tung nach auBen, also gegen die unzuverliBige groBe Masse ab-
zuschlieBen, sondern daB dariiber hinaus auch eine Abstufung im
Inneren des Verbandes vorhanden ist4.

Der verhiltnismiBig straff organisierten Genossenschaft der Pha-
risier steht nun die groBe Masse derer gegeniiber, die die

46 Vgl. 1. Makk. 7, 121,

47 Vgl. Strack, Einleitung, S. 119.
48 Zur Frage der levitischen Reinheit vgl. ThW III, S. 421 ff. [R. Meyer].

185

Judaica, Bd. III, 3 2



Satzungen nicht auf sich zu nehmen gewillt sind. Sie erscheinen
den pharisaisch-rabbinischen Kreisen als Halbheiden, als ‘am ha-
’ares, und zwischen ‘beiden gibt es nach strenger Anschauung der
Schule Schammais nicht einmal dann Tischgemeinschaft, wenn der
Pharisider und der 'auBerhalb der Genossenschaft stehende Jude
sich zu gleicher Zeit in demselben Zustand hochgradiger leviti-
scher Unreinheit befinden. So heiBt es Tos. Schabbat 1, 1549:

,Die Schule Schammais hat gesagt: Ein Pharisier, der an Aus-
fluB leidet, soll nicht mit einem ‘am ha-’ires essen, der an Aus-
fluB leidet.

Die Schule Hillels erlaubte es.

Wie weit die kastendhnlichen AbschlieBungstendenzen gegen den
von ihnen als ‘am ha-’ares bezeichneten Juden bereits im ersten
nachchristlichen Jahrhundert tatsichlich verwirklicht worden sind,
1aBt sich schwer sagen. Immerhin ergibt sich aus der Diskussion
zwischen Hilleliten und Schammaiten, daB die Dinge noch im
Flusse sind und eine feste, ein fiir allemal giiltige Regel noch
nicht gefunden ist. DaB3 sich weithin die pharisdischen Tendenzen
noch nicht im alltiglichen Leben durchsetzen lieBen, dafiir hat uns
die rabbinische Literatur selbst einige Belege iiberliefert. So hat
Gamaliel I., der Lehrer des Apostels Paulus?®0, seine Tochter an
einen Priester verheiratet, der ‘am ha-’ares war. Gamaliel stand
seinem Schwiegersohn zwar miBtrauisch, jedoch nicht ablehnend
gegeniiber®l. Gamaliel II. sagt nach babyl. Bekorot 36a, man
brauche hinsichtlich der Erstgeburt eines Tieres nicht zu befiirch-
ten, der ‘am ha-’ares mache das Neugeborene aus Eigennutz feh-
lerhaft, um es dem Tempel zu entziehen. Gamaliel II. hat hier
offenkundig den judiischen ‘am ha-’ares im Auge. Derselbe ist
auch Chagiga 3,4 gemeint, wo die Glaubwiirdigkeit des ‘am ha-
’ares in bezug auf kultische Reinheit von Wein und Ol wihrend
des ganzen Jahres und die Zuverlassigkeit beziiglich der Taug-
lichkeit der Priesterabgabe wihrend der Zeit des Kelterns fest-
gestellt werden.

49 Ausg. Zuckermandel, S. 111.

50 Ag. 22 3.
81 Tos. ‘Aboda Sara 3, 10 (Ausg. Zuckermandel, S. 464).

186



Es zeigt sich eben, daB im 1. Jahrhundert vor der Tempelzer-
storung die Dinge noch nicht eindeutig festliegen, weder inner-
halb des Pharisiismus selber noch in dessen Verhiltnis zu den
iibrigen jiidischen Gruppen. Der Pharisiismus ist nur eine Rich-
tung neben anderen, und als solche befindet er sich in Auseinander-
setzung mit seiner jiidischen Umwelt. Er hat noch nicht die Macht,
die anderen, den ‘am ha-’ares, sozial zu unterdriicken und dem
synagogalen Heilsverband zu absoluter Macht zu verhelfen. Es
gibt noch keinen Patriarchen, der, auf dem Boden der Synagoge
als religios-sozialem Gemeinwesen stehend, das Judentum offi-
ziell vertritt. Ofters ist der Pharisdaismus gezwungen, die von ihm
gezogenen Schranken zu durchbrechen und mit den ,,Unreinen‘‘ im
eigenen Volke zu verkehren. Aber die Grundtendenz steht ebenso
fest wie das Ziel: Die Synagoge als Heilsinstitut, das den Ein-
zelnen nach einem Leben der Heiligung zur ewigen Seligkeit fiihrt,
Der Ausdruck ‘am ha-’ares aber ist das Schlagwort, mit dem die
pharisdisch-rabbinischen Kreise den Kampf gegen alle die um die
Verwirklichung ihres Zieles fiihren, die diesen Weg nicht mit-
gehen wollen.

Aus der Sphire des bloBen Parteienkampfes trat der Phariséis-
mus heraus, als sich mit dem Ende des jiidischen Krieges die Idee
von der Synagoge als Heilsanstalt, die das gesamte Leben des
Volkes umfaBt, als das einzige erwies, das die Not des Krieges
itberstanden hatte. Die Reste der Theokratie, bei aller Liebe der
Pharisder zum Tempel eben doch ein Stiick Konkurrenz fiir die
Synagoge und ihren universalen Anspruch, waren mit dem
Untergang Jerusalems und dem Brande des Heiligtums dahin-
gesunken. Der alte priesterliche Hochadel, die Verkdrperung des
theokratischen Staatsideals seit Esras Zeiten, hatte die Katastrophe
nicht iiberlebt, und mit ihm war der altgliubige Konkurrent des
Rabbinismus erledigt, ndmlich der sich dem Gedanken vom all-
umfassenden ,,Gesetz’‘ entgegenstellende Sadduziismus. In die-
ser Zeit aber zeigte sich das Ideal der pharisdisch-rabbinischen
Kreise nicht nur als unerschiittert, sondern erst recht als zukunfts-
kraftig. Jochanan ben Sakkai war es, der die fithrenden Mianner
nach Jamnia berief und dort eine Akademie begriindete, deren Auf-

187



gabe es war, die Triimmer hinwegzuriaumen und Neues aufzu-
bauen®2, Damit war dem Rabbinismus die Fithrung im palasti-
nischen judentum endgiiltig zugefallen. In Jamnia wurde eine neue
Verfassung geschaffen. An der Spitze stand der Patriarch — der
,First‘‘. Rabban Gamaliel II. (90—110) ist der erste, der diesen
Titel getragen und wie ein Fiirst gelebt hat. Er erscheint als der
offizielle Repréisentant der in der Synagoge zusammengefalten
Judenschaft. Thm zur Seite steht ein Rat, gebildet aus den an-
gesehensten unter den zeitgenossischen Gelehrten. Bezeichnend
fiir die Situation Palidstinas ist, daB auch jetzt wieder die baby-
lonische Diaspora befruchtend im Hintergrunde steht; denn die
neue Verfassung wurde von der babylonischen Judenschaft iiber-
nommen, deren offizielle und vom parthischen Staat anerkannte
Spitze durch den Exilarchen verkorpert wurde®3. Nunmehr bahnte
sich das Einparteiensystem an, nachdem der Sadduziaismus als
Trager des alten theokratischen Ideals ausgeschieden war.

Freilich, zwei groBe Gruppen hatten um diese Zeit noch weiter-
hin Bestand, einmal die mit den Pharisiern aufs engste verbun-
denen Zeloten und dann der groBe Kreis derer, die nicht gewillt
waren, die neue Entwicklung in voller Konsequenz mitzumachen:
der ‘am ha-’ares. Immerhin beginnt nunmehr der Kreis um den
Patriarchen, das Leben des frommen Juden gegen den ‘am ha-’ares
abzugrenzen. Jetzt werden in einem ProzeB, der sich iber
Jahrzehnte hinzieht und erst nach 200 zum AbschiuB kommt, kul-
tische Brauche fiir allgemein verbindlich erklart, die zwar langst
schon bekannt?¢, jedoch keineswegs von jedermann bisher in vol-
lem Umfange beobachtet worden sind. Dies veranschaulicht eine
Baraita in babyl. Berakot 47b:

52 Vgl. E. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volkes II, S. 432ff.; A. Schlatter,
Geschichte Israels, S. 352 f.

53 A. Schlatter, a.a. O., S. 351. Man beachte auch hier wieder den EinfluBl
der babylonischen Diaspora, deren Existenz um diese Zeit sonst fiir uns in
historischem Dunkel liegt.

% Zum Folgenden vgl. Bousset-Gressmann, Religion des Judentums, S. 176{f.

188



,Wer ist ein ‘am ha-’ares?
Jeder, der nicht abends und morgens das ,,Hore, Israel‘‘ 55 rezi-
tiert, das sind die Worte des Rabbi Elieser [ben Hyrkanos].

Rabbi Josua [ben Chanaja]®® sagt: Wer keine Gebetsriemen anlegt.
Ben Assai %7 sagt: Bei wem die Quasten am Gewande fehlen.

Rabbi Nathan 58 sagt: Wer kein Tiirpfostenamulett an seiner
Haustiir hat.

Rabbi Nathan bar Joseph ® sagt: Ein jeder, der S6hne hat und
sie nicht zum Gesetz erzieht.

Die anderen ¢ sagen: Selbst wenn jemand die Schrift und die
Mischna studiert, aber nicht den Gelehrtenschiilern gedient hat,
so ist er ein ‘am ha-’ares‘.

Zeichnete sich also hier bereits mit aller Deutlichkeit der Weg
des Rabbinismus zur Vereinheitlichung der gesetzlichen Praxis
bis hinein in die private Lebenssphire des Einzelnen ab, so konnte
doch um die Wende des ersten zium zweiten Jahrhundert das
Ziel, das nur iiber die Unterwerfung des ‘am ha-’ares fiihrte, noch
nicht voll verwirklicht werden. Noch war auBerdem der alte Traum
vom messianischen Reich, dargestellt etwa in einem idealisierten
Konigtume Davids, nicht ausgetraumt und schlug selbst Mianner
wie Akiba in seinen Bann, die entscheidend zur Vollendung der
Idee vom universalen synagogalen Heilsinstitut beitrugen. So kam

% Deut. 6,4—11; 11, 13—21; Num. 15, 37—41 mit den entsprechenden Ein-
und Ausleitungsbenediktionen fiir Abend und Morgen ist mehr eine Art Be-
kenntnis als ein Gebet. Nach Tamid 5, 1 urspriinglich von den Priestern im
Tempel gebetet, hat es durch die Pharisder im alltiglichen Leben Eingang
gefunden, bis es fiir den frommen Juden iiberhaupt zur Pflicht gemacht
wurde; vgl. I. Elbogen, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung, S. 16 ff., 99 ff.

5% Um 100 n, Chr.; H. L. Strack, Einleitung, S. 123.

57 Erstes Drittel des 2. Jahrhunderts; H. L. Strack, a.a. O., S. 127.

%8 Um 160 n. Chr.; H. L. Strack, a. a.0;; 8. 132,

5% Um 140 n. Chr.

60 Die Schule des Rabbi Meir, auf dessen Mischnaredaktion, die wiederum
auf Akiba fuBt, im allgemeinen die kanonisch gewordene Mischna des Pa-
triarchen Jehuda I. zuriickgeht; vgl. H. L. Strack, a.a. O., S. 18 {.; der oben

angefiihrte Ausspruch dieser Schule wird weiter unten zu besprechen sein;
s. S. 194,

189



es nach den Unruhen unter Trajan®! zu dem Aufstande unter
Hadrian, der mit einer volligen Niederlage des Judentums in Pa-
listina endete®2. Auf den Triimmern Jerusalems wurde die ré-
mische Stadt Aelia Capitolina errichtet, und die Juden wurden
von dort wie auch aus ganz Judda vertrieben. Wie schwer sich
die Niederlage auch fiir die Juden in den ersten Nachkriegsjahren
auswirkte, so zeigte sich doch, daB die Synagoge mit dem ErlaB
des Toleranzediktes durch den Kaiser Antoninus Pius im Jahre
138 wiederum einen Sieg davongetragen hatte. Nicht sie selbst,
wohl aber die iibermichtigen Einwirkungen von auBen hatten die
Zeloten, also das charismatische und damit unruhige Element, das
noch vorhanden war, vernichtet. Die Synagoge dagegen mit ihren
Gelehrten und verordneten Dienern hatte sich durch alle noch
so grausamen und an Ausrottung grenzenden Verfolgungen hin-
durch als bleibendes Heilsinstitut erwiesen. Es blieb also nur noch
die Frage, wie die alte Gegnerschaft der pharisdisch-rabbinischen
Kreise gegen den religios gleichgiiltigeren Teil, den ‘am ha-’ares,
zu losen sei.

Dieses Problem, und damit kommen wir wieder zuriick zu der
noch ausstehenden Besprechung der zahlreichen Traditionen iiber
den galildischen ‘am ha-’ares, wurde auf galildischen Boden ge-
16st. Es wurde akut, als auf Betreiben der Schiiler Akibas der
Patriarch Simon II. ben Gamaliel 11.63 um die Mitte des 2. Jahr-
hunderts seinen Sitz und damit auch das Synhedrium nach Uscha
in Galilaa verlegte. Galilda aber war das Land, in dem die reli-
gios-nationalen Aktivisten zuhause waren. Jedoch die gleiche Be-
volkerung, die bereitwillig ihr Leben fiir einen messianischen An-
warter auf Davids Thron oder fiir einen messianischen Prophe-
ten einsetzte, brachte ‘dem rabbinischen Ideal einer synagogalen
Heilsanstalt kein Verstindnis -entgegen. Von rabbinischer Seite
aber konnte das Ziel nur erreicht werden, wenn dieser Wider-

61 A, Schlatter, Geschichte Israels, S. 370 ff.

62 A. Schlatter, a.a. O., S. 373; zur Uberlieferung vgl. R. Meyer, Der Pro-
phet aus Galilda, S. 79 ff.

63 H, L. Strack, Einleitung, S. 130.

190



stand gebrochen wurde. Erst dann hatten die Rabbinen die Allein-
herrschaft im Judentum erreicht®4,

Der Kampf, der nunmehr entbrannte, wurde von Seiten der
Rabbinen duBerst hart gefiihrt, und die Fiille des Traditionsmate-
rials zeigt deutlich, welch entscheidende Bedeutung ihm im Ju-
dentum selbst zukam. Die Rabbinen riefen die ,,Genossenschaft‘
nach altem Vorbilde wieder ins Leben. Nunmehr jedoch war es
nicht mehr ein privater Verband, der sich gegen andere Gruppen
absonderte, sondern die neue Oberschicht®®, die im Rahmen der
Synagoge die Alleinherrschaft im Judentum anstrebte und deren
entschlossenste Glieder sich in einem Orden zusammengefunden
hatten, um den ‘am ha-’ares zu Boden zu zwingen. Die Waffe, die
die rabbinischen Kreise jetzt unter so ganz anderen sozialen und
politischen Verhiltnissen, als sie im 1. Jahrhundert vorlagen,
wirksam anwenden konnten, war die des Boykotts. Nunmehr
setzten in Galilda alle die Erschwerungen des Verkehrs zwischen

6¢ DaB der Rabbinismus bewuBt an der Ausscheidung ihm nicht genehmer
Stromungen gearbeitet hat, geht unter anderem daraus hervor, daB man
etwa die mystischen Stromungen zugunsten eines rationalistisch ausgeprigten
Nomismus unterdriickt hat; vgl. u. a. L. Gulkowitsch, Rationale und mystische
Elemente in der jiidischen Lehre, Tartu (1935), S. 10f. Wie weit freilich
solche unterdriickten Bewegungen ab und zu im Laufe der Geschichte wieder
an die Oberfliche kommen, ist eine Frage fiir sich. Dies gilt nicht nur von
den mystischen Stréomungen im Judentum, sondern auch von freieren Er-
scheinungen, die deutlich auf die altertiimlichere Haltung des “am ha-’ares
hinweisen. Es sei etwa an die Durchbrechung des rabbinischen Bilderver-
botes in Dura Europos und in einigen galildischen Synagogen hingewiesen.
Uber dieses Problem gedenke ich in anderem Zusammenhange zu handeln.
65 Zur Vermeidung eines soziologischen MiBverstindnisses sei betont, daf
,»,Oberschicht* im Rahmen des synagogalen, kultisch-politischen Verbandes
nicht von vornherein auch Wohlhabenheit und dgl. einschlieBt; vgl. Anm. 34.
Anders dagegen verhilt es sich mit den eigentlichen Amtern in der Gemeinde-
verwaltung. Sie setzen, da es sich um Liturgien handelt, wie sie auch sonst
aus hellenistischer Zeit bekannt sind (vgl. ThW IV, 223 f. [Strathmann]),
Vermégen voraus. So heiBen die zehn Ménner, die die Gerusia im jiidischen
Gemeinwesen konstituieren, nachgerade die ,,Zehn Miifigen‘, da sie zu-
gunsten der Gemeinde auf eigenen Erwerb verzichten miissen, Megilla 1, 3;
vgl. hierzu S. Krauss, Synagogale Altertiimer, S. 103 ff., 137. — E. Schiirer,
Geschichte des jiidischen Volkes II, S. 516, trifft den Sachverhalt nicht.

191



den ,,Genossen‘ und den ‘am ha-’ares ein, die das gesamte Leben
umfaBten. Jetzt wurde nicht nur das Zehntgesetz peinlich beobach-
tet und auf levitische Reinheit groBter Wert gelegt, wodurch an
sich schon betrichtliche Einschriankungen im tiglichen Leben ge-
geben waren, sondern man ging noch ein Stiick weiter. Wurde
schon in pharisdisch-rabbinischen Kreisen des 1. Jahrhunderts die
Verschwigerung mit dem ‘am ha-’ares mit MiBtrauen betrachtet,
so wurde sie jetzt zu einem beachtlichen Teile iiberhaupt ver-
boten. So heiBit es Tos. Aboda Sara 3, 966

,Man nimmt vom ‘am ha-’ares minderjihrige, aber nicht voll-
jahrige Tochter [zu Frauen, das sind] die Worte des Rabbi Meir.
Aber die Weisen sagen: [Man nimmt auch] eine volljihrige [‘am
ha-’ares - Tochter zur Frau], wenn sie [die Genossenschafts-
pflichten] auf sich nimmt 67,

Man gibt dem ‘am ha-’ires weder groBjihrige noch minderjihrige
Tochter [zu Frauen, das sind] die Worte des Rabbi Meir.
Aber die Weisen sagen: Man kann ihm auch eine volljahrige

[Tochter] geben, vereinbart aber mit ihm, daB sie nichts Reines
zuzubereiten brauche‘.

Die Grundeinstellung, die nach Mdéglichkeit die Drosselung jeder
Ehe zwischen Genossenschaftsmitgliedern und dem ‘am ha-’ares
anstrebt, geht z. B. aus einer Baraita in babyl. Pesachim 40b her-
vor :

,otets verkaufe ein Mann alle seine Habe und heirate die Tochter
eines Gelehrtenschiilers.

Findet er die Tochter eines Gelehrtenschiilers nicht, so heirate
er die Tochter angesehener Zeitgenossen.

Findet er die Tochter von angesehenen Zeitgenossen nicht, so
heirate er die Tochter von Synagogenvorstehern.

Findet er die Tochter von Synagogenvorstehern nicht, so heirate
er die Tochter von Almoseneinnehmern.

6 Ausg. Zuckermandel, S. 464.

67 Die Halacha geht nach den ,,Weisen*, ist also nicht ganz so scharf wie
die Ansicht Rabbi Meirs. — Man beachte, daB eine Frau ohne weiteres vom
Standpunkte des “am ha-’ares durch einfachen Willensentscheid umwechseln
kann zu dem eines Genossenschaftsmitgliedes und umgekehrt; vgl. Tos.
Demai 2,17 (Ausg. Zuckermandel, S. 48).

102



Findet er die Tochter von Almoseneinnehmern nicht, so heirate
er die Tochter von Elementarlehrern.

Aber nicht heirate er die Tochter der “ammeé ha-’ares; denn diese
sind GeschmeiB, und ihre Frauen sind ein Greuel und iiber ihre
Tochter heiBt es (Deut. 27,21): Verflucht ist, wer bei irgend-
einem Vieh schlaft 6s,

Weiterhin pflegt man jetzt mit dem ‘am ha-’ares keinen gesell-
schaftlichen Verkehr und schlieBt ihn von der religiosen Tisch-
gemeinschaft aus, wie aus einer Baraita in babyl. Berakot 47b
hervorgeht:

,Man fordert die “ammé ha-’ares nicht zum Tischgebet auf*.

Damit wird der ‘am ha-’ares auf die Stufe von Nichtjuden, Frauen,
Kindern und Sklaven herabgedriickt. Auberdem wird ihm jetzt,
und dies scheint mir ein besonders bedeutsamer Faktor zu sein,
nach einer Baraita in babyl. Pesachim 49b die Fahigkeit abge-
sprochen, 6ffentliche Amter zu bekleiden:

,Sechs Dinge sind iiber die ‘ammeé ha-’ares bestimmt worden:

Man ruft sie nicht als Zeugen an und nimmt kein Zeugnis von
ihnen entgegen.

Man teilt ihnen kein Geheimnis mit.
Man ernennt sie nicht zu Vormiindern von Waisen.
Man bestellt sie nicht zu Verwaltern der Almosenkasse.

Man schlieBt sich ihnen nicht auf der Reise an‘‘.

Indem man dem ‘am ha-’ares das Zeugenrecht nimmt, ihm keine
Waisen anvertraut und ihn von der ehrenamtlichen Verwaltung
der Armenkasse ausschlieBt, spricht man ihm die biirgerlichen
Ehrenrechte ab und stempelt ihn zum sozial AusgestoBenen.

Fiir die Geschichte unseres Begriffes bedeutet das Vorgehen der
Rabbinen gegen die Galilder, das jetzt neben die primir reli-
giose Bedeutung, die der Ausdruck ‘am ha-’ares im Parteienkampf
des 1. Jahrhunderts bekommen hatte, wiederum eine soziale tritt.
Indem die Synagoge als religits-politisches Gemeinwesen, die

% Vgl. Tos. Demai 3,9 (a.a.O., S. 49).

193



mit ihrer patriarchalischen Spitze an die Stelle der alten Theo-
kratie getreten ist und die durch ihre Vertreter den Kampf gegen
alle die aufnimmt, die die Entwicklung nicht mitmachen wollen
oder konnen, zwingt sie diese entweder zur Unterwerfung oder
driickt sie auf den Stand von AusgestoBenen herab. Unterwer-
fung aber bedeutet Anerkennung des Rabbinats. So ist es be-
zeichnend, daB man in der Schule des Rabbi Meir, also gerade
in der Zeit des Kampfes um den absoluten Geltungsanspruch
der Synagoge, formulieren konnte: Es geniigt nicht, wenn man
die Schrift und das miindlich iiberlieferte Religionsgesetz stu-
diert, denn damit ist man noch nicht aus dem Stand des ‘am ha-
’ares heraus. Erst wenn man persénlich den Weisen gedient und
damit sich unterworfen hat, wird man als vollwertig angesehen®9.
Jetzt bekommt der Ausdruck ‘am ha-’ares den allgemeinen Sinn
religioser und sozialer Minderwertigkeit. Denn nunmehr wurteilt
nicht eine Partei iiber die andere auf dem Boden sozialer Gleich-
berechtigung, sondern die fithrenden Minner des religios-poli-
tischen Gemeinwesens suchen die Oberhand nicht nur religios,
sondern auch sozial im weitesten Sinne des Wortes iiber alle die
zu gewinnen, die sich dem bisher eingeschlagenen nomistischen
Kurs widersetzt haben. Da die Rabbinen mit ihrer patriarcha-
lischen Verfassung, der sich auch die galildischen Juden nicht ent-
ziehen konnten, ihrer straffen Organisation und nicht zuletzt mit
ihrer konsequenten Idee von der Heiligung des Lebens durch das
im Raume der Synagoge lebendige ,Gesetz’‘ dem galildischen
‘am ha-’ares religios und politisch weit iiberlegen waren, muBte
dieser innerjiidische Kampf zu einer volligen Niederlage fiir den
galildischen ‘am ha-’ares fithren. Von nun an war der ‘am ha-’ares
kein Gegner mehr, sondern der in der Gemeinde religiés und so-
zial gedriickte kleine Mann, der in keiner Weise gefiirchtet zu
werden brauchte?. Patriarchat aber und Rabbinismus erlebten
nach diesem Kampfe eine Zeit groBer Bliite, zumal da sich das
Judentum Paléstinas der kaiserlichen Duldung erfreute, nachdem

69 S, 0. S. 189 1if.
70 Daher treten denn auch die Aussagen iiber den ‘am ha-’ares seit dem
3. Jahrhundert stark zuriick und vermitteln keinerlei neuen Eindriicke.

194



Septimius Severus im Jahre 199 seine Reise durch Syrien und
Palastina gemacht hatte.

Der ‘am ha-’ares hat sich dem Pharisdismus in dem Kampfe, der
etwa 200 Jahre dauerte, nicht widerstandslos ergeben. Aber es
fehlte der groBen Menge, die seit Hillels Zeiten mit diesem Aus-
druck durch die pharisidisch-rabbinischen Kreise belegt wurde, an
Geschlossenheit und an einer tragenden Idee?., Im Grunde war
der ‘am ha-’ares eben doch abhangig von der religiésen Gedanken-
welt der Pharisier. Das wird schon daraus ersichtlich, daB uns
keinerlei auch noch so geringe dogmatische Differenz zwischen
Pharisiern und ‘am 'ha-’ares selbst nicht andeutungsweise, iiber-
liefert ist. Nur darin unterscheidet sich der ‘am ha-’ares von den
Gesetzesstrengen, daBl er die letzten Konsequenzen des Nomis-
mus nicht ‘hat ziehen wollen. Dieser Widerstand ging in vor-
hadrianischer Zeit zuweilen so weit, daB die Pharisier etwa in
Fragen der levitischen Reinheit mitunter nachgeben muBten. Aber
diese Opposition war eben doch nur rein negativ. Dement-
sprechend sind auch die Belege, die wir iiber die Opposition des
‘am ha-’ares haben, vornehmlich auf die Gefiihle des Hasses und
der Abneigung beschriankt, Gefiihle, die sich im Endkampf der Syn-
agoge um die Alleinherrschaft im Judentum wesentlich verstirkt
haben mogen?2, die aber am Ausgang des Ringens nichts dndern
konnten.

Nur an einer Stelle in diesem Zeitraume sehen wir, da§ der Pha-
risaismus auf seinem Wege, das Judentum zu erobern, entschei-
denden und positiven Widerstand erfahren hat, namlich in der
Gestalt Jesu von Nazareth. Jesus tritt nicht von auBen an die
pharisdische Denkweise heran. Im Gegenteil, er ist in der gleichen

"1 Es handelt sich eben im ‘am ha-’ares um die breite Volksmenge, die den
altertiimlicheren und freieren Standpunkt vertritt. Das macht sich auch im
Sprachgebrauch bemerkbar; so nennen die ‘ammé ha-’arasot die Lade, in
der die Tora aufbewahrt wird, einfach ’arna (nach Dalman, Worterbuch
1001, S. 38: ’arona) statt mit dem solennen Ausdruck ’aron hak-kodes, und
fiir ,,Synagoge‘‘ sagen sie einfach bet-‘am = ,,Volkshaus®, babyl. Schabbat
32a (Baraita), zu letzterem s. auch Anm. 26.

72 Vgl. babyl. Pesachim 49 b passim. ‘

195



religiosen Vorstellungswelt erzogen und steht etwa dem Saddu-
zdismus genau so ablehnend gegeniiber wie die Pharisaer 3. Auch
in seiner Verkiindigung spielt die Frage der Erfiillung des ,,Ge-
setzes‘ eine wesentliche, wenn auch nicht die alleinige Rolle 4.
Aber gerade auf dieser Basis entwickelt sich der grundlegende
Gegensatz Jesu zum Pharisiismus. Im nachexilischen Judentum
kreuzen sich zwei Vorstellungen von der Heiligung des Men-
schen, eine priesterlich-kultische und eine prophetisch-sittliche 75.
Der Pharisidismus sieht die Heiligung des Menschen, damit aber
die Erfiillung des ,,Gesetzes‘* vornehmlich in der rechten Be-
obachtung der priesterlich-kultischen Verpflichtungen. Jesus da-
gegen steht nach dem Ausweis der Evangelien eindeutig auf dem
Boden der Erfiillung des ,,Gesetzes‘‘ unter prophetisch-sittlichem
Aspekt. Von hier aus tritt er den pharisaisch-rabbinischen Krei-
sen bei ihrem Streben nach nomistischer Heiligung entgegen, in-
dem er auf das Bedenkliche hinweist, das in der pharisaischen
Verhiltnisbestimmung des Menschen Gott liegt?6. Mit dieser Hal-
tung aber nimmt sich Jesus der Kreise an, die von den Pharisdern
als ‘am ‘ha-’ares bekidmpft werden, und wenn Jesus die ,,Armen
im Geiste‘‘ selig preist?, so ist dies m. E. nichts anderes als die
polemische Aufnahme eines Ausdruckes, den die Gesetzesstrengen
im Vollgefithl des Besitzes von ,,Geist* und ,Weisheit* ge-
brauchen, um damit den ‘am ha-’ares zu treffen. Freilich, so weit
der vornehmlich galildische ‘am ha-’ares sich Jesus anschlofB, trat
er ihm jedoch mit anderen Wiinschen und Hoffnungen entgegen,

¥ Mk. 12, 18 ff. Par.

" Mt 5, 17—48: , Von der rechten Erfiillung des Gesetzes® u. 6.

™ Vgl. etwa ThW I, S. 94 [O. Procksch].

% Vgl z.B. Mk. 2,23 f. u. 3,11f. Par.; ferner die Worte Jesu gegen den
Pharisdismus (s. Anm. 21).

T Mt. 5,3 (Q); vgl. hierzu und zur Parallele Lk. 6, 20 E. Klostermann, Mat-
thiaus, S. 34. Die auch von P. Billerbeck (Strack-Billerbeck I, S. 190) ver-
tretene und in den Kommentaren oft wiederholte Meinung, bei den ,,Armen
im Geiste‘‘ handele es sich um ,,jene breite Schicht, der geringen und ver-
achteten Leute ..., die in der rabbinischen Literatur ‘amme ha-’ares heifit*,
muB nach dem obigen Befund wesentlich korrigiert werden, da sie das re-
ligiose Urteil der pharisidisch-rabbinischen Kreise iiber den ‘am ha-’ares
filschlich mit dessen sozialer Stellung vermengt.

196



als dieser sie auf Grund seines Auftrages erfiillen konnte. Der
‘am ha-’ares, hierin ganz die volkstiimlichen Anschauungen vertre-
tend, ersehnte einen messianischen Konig oder eine dhnliche Heils-
gestalt, die das goldene Zeitalter herauffithren sollte. Ein Blick
auf die verschiedenen Jesusbilder bei den Synoptikern zeigt deut-
lich, welche Hoffnungen und Sehnsiichte man dementsprechend an
Jesus herantrug 8. Da Jesus diese Wiinsche, die bis zur hadria-
nischen Katastrophe immer wieder die Ursache von national-reli-
giosen Explosionen wurden, nicht verwirklichte, schieden sich auch
hier die Wege. So blieb das Auftreten Jesu zugunsten des ‘am ha-
’ares nur eine kurze Episode, die aufs Ganze der historischen Ent-
wicklung gesehen fiir den ‘am ha-’ares ebensowenig Nachwirkun-
gen zeitigte, wie dies auch in bezug auf den Pharisdismus der Fall
gewesen ist.

Man kann schlieBlich die Frage aufwerfen, warum der Kampf
gegenitber dem ‘am ha-’ares nicht zu einem eigentlichen Kasten-
system und damit zu einer Aufspaltung des Judentums gefiihrt
hat. Die Beantwortung dieser Frage ergibt sich aus dem bisher
Gesagten. Einmal war man sich im Glauben und in der religio-
seir Grundhaltung durchaus einig, der Unterschied zwischen Pha-
risdismus und der Haltung des ‘am ha-’ares hinsichtlich der Er-
fiilllung des ,,Gesetzes‘* war nur ein gradueller, kein grundsitz-
licher. Dann aber, und das scheint mir der Hauptfaktor zu sein,
stellte der Begriff ‘am ha-’ares im Munde der Gesetzesstrengen
kein endgiiltiges Urteil dar, auch damals nicht, als in Galilda der
Entscheidungskampf zwischen den Rabbinen und dem ‘am ha-’ares
ausgefochten wurde. Man war ‘am ‘ha-’ares in den Augen der Ge-
setzesstrengen ohne Riicksicht auf Rang und Stand, so lange man
sich dem Fithrungsanspruch des Rabbinats -entzog und nicht ge-
willt war, dem ,,Gesetz‘‘ im Sinne der ,Weisen‘ zu leben. Er-
fiillte man aber diese Forderung, so war die Kluft geschlossen,
und spiter, als die Rabbinen die Alleinherscher waren, galt man
bei Anerkennung der ,,Weisen‘‘ als vollwertiges Mitglied des reli-
gids-politischen Verbandes der Synagoge, wiederum ohne Riick-

78 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galilia, S. 70 ff.

197



sicht auf Rang und Stand?. Hierin liegt der letzte Grund da-
fiir, daBl es bei diesem innerjiidischen Kampfe weder zur kasten-
maBigen Aufspaltung des Judentums noch zu einem Schisma ge-
kommen ist.

Uberblicken wir die Geschichte des Begriffes ‘am ha-’ares, so
1dBt sich zwar keine liickenlose Darstellung geben, wohl aber
konnen wir einige Hauptpunkte aufzeigen, die einigermaBen ein
Ganzes darstellen. In vorexilischer Zeit bezeichnet der Ausdruck
‘am ha-’ares den judiischen Landadel, der die politisch, milita-
risch und sozial fithrende Schicht im Siidreich darstellt. Es han-
delt sich also um einen rein soziologischen Begriff. Durch das
Exil und die tiefgreifenden Verinderungen im Vorderen Orient be-
dingt, hat ein Bedeutungswandel stattgefunden. In frither nachexi-
lischer Zeit wird die grund- und bodenbesitzende Schicht Samarias,
aber auch diejenige der Philister, Moabiter und Edomiter als ‘am
ha-’ares im Gegensatz zu der in Jerusalem und Umgebung woh-
nenden Exulantengemeinde bezeichnet. Auch jetzt noch ist der
Begriff rein soziologisch zu verstehen, wenn er auch einen starken
Beigeschmack religioser Minderwertigkeit enthalt. Dann taucht
der Begriff wieder um Christi Geburt auf und spielt in den beiden
ersten nachchristlichen Jahrhunderten eine bedeutsame Rolle. Jetzt
stellt der Ausdruck ‘am ha-’ares ein Schlagwort dar, geprigt von
den gesetzesstrengen Kreisen im Kampf um die Verwirklichung
der synagogalen Heilsinstitution. Mit ihm sollen alle diejenigen
getroffen werden, die sich dem Anspruch des Zeremonialgesetzes
auf allgemeine Giiltigkeit widersetzen. Genau wie die pharisdisch-
rabbinischen Kreise, die das Schlagwort im Kampfe der Geister
im Munde fiihren, nicht eine bestimmte, durch Erbe und Herkom-
men festgelegte soziale Schicht darstellen, so ist auch der Be-
griff ‘am ha-’ares nicht sozial gebunden. Er kann auf jeden an-
gewendet werden, gleichgiiltig, welchem Stande er angehért. Als
dann nach Zerstorung der Reste des alten Priesterstaates die Syn-

" Daher begegnen auch durchaus verséhnliche Urteile dem ‘am ha-’ares
gegeniiber; vgl. babyl. Baba Mesia® 33 b; somit ist es auch besonders ver-
dienstlich, sich der Kinder des ‘am ha-’ares anzunehmen und sie dem ,,Ge-
setz zuzufithren; vgl. babyl. Sanhedrin 96 a; babyl. Baba Mesia® 85 a.

198



agoge sich anschickt, in Palastina die allein verbindliche religits-
soziale Gesellschaftsform des Judentums zu werden, bekommt auch
der Ausdruck ‘am ha-’ares wieder sekundir eine soziologische
Farbung. Indem die Vertreter des Rabbinismus in nachhadriani-
scher Zeit jeden, der auf dem alten freieren Standpunkte beharrt,
nicht nur religiés, sondern auch sozial herabdriicken, — ist doch
der synagogale Verband sowohl religidses wie soziales Gemein-
wesen! — bekommt der Ausdruck ‘am ha-’ares um die Wende des
2. zum 3. Jahrhundert die Bedeutung des religiés und sozial Min-
derwertigen, die fiir die Folgezeit bestimmend geworden ist. Diese
erst spat in Erscheinung tretende Bedeutung hat bewirkt, daB
bis in die neueste Zeit hinein Gesamtumfang und Bedeutungswan-
del des Begriffes ‘am ha-’ares, mit dem ein ganzes Stiick inner-
jidischer Geschichte verbunden ist, verkannt worden sind.

Nicht Quellen, sondern Syntax

von Prof., Dr. SLAVOMIL DANEK +, Prag#
iibersetzt durch Martin Hofmann und J. B. Jeschke.

Wer die letzte, von Bertholet besorgte vierte Ausgabe der
deutschen Ubersetzung von Kautzsch (Die Heilige Schrift des
Alten Testaments 1922) aufschliagt, findet in den Biichern des Ge-
setzes, besonders im ersten, in der Genesis, am ‘duBeren Text-
rande Buchstaben wie J, E; R u. a. Sie deuten an, daBl die Lite-
rarkritik hier einen Abschnitt, oft auch nur einen Satz beginnt,
der von einem anderen Schriftsteller stammt als der vorhergehende

* Der Verfasser dieser Studie ist der anfangs Februar 1946 in Prag ge-
storbene o. P. des Alten Testaments an der Hus-Fakultit in Prag. Da seine
akademische Titigkeit wertvolle Anregungen fiir die at. Wissenschaft ge-
geben hat, halten wir es fiir angebracht, eine seiner bereits tschechisch ver-
offentlichten Studien in deutscher Ubersetzung einer weiteren Offentlichkeit
zuginglich zu machen.

199



	Der 'Am ha-'Ares : ein Beitrag zur Religionssoziologie Palästinas im ersten und zweiten nachchristlichen Jahrhundert

