
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Die Legende vom Antichrist und die Sage von Ahasver : ihre Bedeutung
für den Antisemitismus

Autor: Liefmann, Else

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zu glauben: Also hat Gott die Welt geliebet. Dieser Glaube ist
der Sieg, welcher die Welt überwunden hat" 75.

Die Legende vom Antichrist und die Sage

von Ahasver
Ihre Bedeutung für den Antisemitismus.

Von Dr. med. et phil. ELSE LIEFMANN, Zürich

Wer hat nicht schon viele Male von dem Ahasver-Schicksal der
Juden gehört oder gelesen, heute öfter als je zuvor? Von dem
Schicksal des Ewigen Juden, der nie zur Ruhe kommt und
nirgends eine Heimat findet? Im allgemeinen ist über die Sage von
Ahasver wenig bekannt. Aber es lohnt sich, in alte Urkunden sich

zu vertiefen, und je länger je mehr wird man von diesem Stoff
gepackt. Es war aber noch etwas anderes, was die Verfasserin
bei diesem Studium beschäftigte. Das war die Frage: Wurden
nicht auch in diese Sagenfigur antisemitische Tendenzen
verwoben? Geschah dies von Anfang, d.h. vom Auftauchen der Sage

an, oder erst in späterer Zeit? Ursprünglich, so war aus den
Quellen zu ersehen, waren diese Tendenzen in der Ahasver-Erzäh-
lung nicht vorhanden, sie schlichen sich aber sehr bald ein. Die
Gestalt des Ahasver bekam mit der Zeit immer mehr eine
christusfeindliche und damit auch christenfeindliche Note und gab
damit Anlaß zu immer neuen judenfeindlichen Beifügungen, die
der Figur ein ganz anderes Gesicht verliehen. Als Christusleugner

und Christusfeind rückte sie so in die Nähe einer anderein

legendär-mittelalterlichen Gestalt, die aber nicht wie der Ahasver
profanen, sondern religiösen Ursprungs ist — des Antichrist;
Die Verfasserin begann sich auch mit dieser Legende zu beschäf-

75 Die Zitate aus Hamanns Golgatha und Scheblimini sind der Ausgabe 1818

entnommen. Wer sich für diese Schrift interessiert, möge auch das
Vorwort zu dieser Ausgabe lesen, welches wahrscheinlich dem Exegeten J. F.
v. Meyer zuzuschreiben ist, und das an Deutlichkeit Hamann zum mindesten
erreicht, wenn nicht übertrifft. Hauck: Realenzyklopädie 13, 42/43 und De
le Roi: Die evangelische Christenheit und die Juden, Berlin 1891, 11, 12.

122



tigen und sah, wie hier noch in erhöhtem Maße sich der Judenhaß
dieser Figur bemächtigt hat.

Beide Gestalten schèinen für den mittelalterlichen Menschen Symbole

für das jüdische Volk im allgemeinen wie für den einzelnen
Juden geworden zu sein. Und diese Symbolhaftigkeit haftet diesen
beiden Figuren auch heute noch in der Vorstellung der christlichen

Menschen an. Wir erinnern uns an ein Wort von C. G.

Jung1: „Alles, was wir denken, ist die Frucht des Mittelalters
und zwar des christlichen Mittelalters. Das lebt in uns, ist uns
eingeprägt für immer und wird stets eine lebendige Schicht
unserer Psyche bilden. So ist auch' die ganze Geistesart, die Art,
wie wir die Dinge betrachten, durch das christliche Mittelalter in
uns entstanden, ob man das weiß oder nicht, das ist vollkommen
einerlei...".
So also leben diese Gestalten auch noch heute im Unbewußten
der Seele der christlichen Menschen, und diese Symbolik wird
auf die Juden, wie auf den einzelnen Juden übertragen. Verdeutlichen

wir uns das Gesagte, wenn auch etwas grob: wie ein kleines
Kind, das sich an einer Tischkante stößt, diese schlägt, weil es in
sich eine Wut fühlt und diese nun auf den personifizierten Tisch
überträgt, den es als den bösen Anderen empfindet, so gibt es

auch Erwachsene, deren Seelenleben ja sehr oft über eine
infantile Stufe nicht herauskommt, die ihre bewußten wie vor allem
ihre unbewußten Affekte auf Personen und Verhältnisse
übertragen, anstatt in sich selbst die Ursache ihrer Mißstimmung zu
erkennen. So übertragen sie alle ihre Enttäuschungen, ihr
Mißvergnügen, ja ihre Wut, daß es ihnen nicht so geht, wie sie möchten,

auf den Juden. Und dies wird ihnen leicht gemacht. Nicht
nur, weil jene als Minderheit sich wenig wehren können, sondern
auch, weil sich in der Seele der Christen schon jenes tiefeinge-

1 a) C. G. Jung: Psychologische Betrachtungen, herausg. v. J. Jakobi, S. 386.
Zürich 1945. b) J. Jakobi: Komplex, Archetypus, Symbol. Schweizer. Zeit-
schr. f. Psychologie. Festnummer f. C. G. Jung, Nr. 3/4, 1945. c) C. G. Jung:
Die Psychologie der unbew. Prozesse. Leipzig 1917; d) Die Beziehungen
zwischen dem Es und dem Unbewußten. II. Aufl. Zürich 1939; e) Seelen-
probleme der Gegenwart. Zürich 1946.

123



wurzelte Symbol findet, ob als Ahnenerbe, ob als Produkt der
Umwelt ihnen von Jugend an mitgegeben, wollen wir hier nicht
untersuchen, ein Symbol, das als „neuralgischer Punkt" ihnen
in der Seele ruht und sich wiederbeleben kann. Ein „Komplex",
wie dies Jung nennt, bedrängt vor allem in chaotischen Zeiten die
Menschen, wenn Not und Unsicherheit und damit Angst sie anfällt.
Also möchten wir die Ansicht auszusprechen wagen, daß dies
vielleicht mit ein Grund des anscheinend nicht ausrottbaren Judenhasses

ist, der uns heute wieder — trotz der Niederlage des
Hitlerismus — entgegentritt, als wäre nichts geschehen. Es liegt
der Verfasserin fern, zu glauben, damit d i e Ursache des Antisemitismus

gedeutet zu haben. Einen Judenhaß hat es lange vor dem
Christentum gegeben, und seine Ursachen sind außerordnetlich
komplex. Wir geben hier nur zu bedenken, daß das Gesagte auch
ein Aspekt ist, der bisher kaum bemerkt worden ist. (S. auch H.
Ornsteio : Der Antisemitismus. Deutung und Überwindung. Zürich
1946.)

Wenn wir nun aber von der Geschichte jener beiden, Legende
und Sage, berichten, und was die Jahrhunderte daraus gemacht
haben, so wollen wir dabei das hier Bemerkte vor Augen halten.,
Nicht nur die Provenienz beider ist eine ganz andere, der Figur
des Ewigen Juden fehlt auch vollkommen der dämonische
Charakter, den die Gestalt des Antichrist besitzt. Freilich entbehrt
sie nicht des Geheimnisvollen, bewirkt durch den göttlichen Befehl
Jesu: „Du sollst wandern". Diese scheinbar religiöse Grundlage
gab der Einbildungskraft des mittelalterlichen Menschen reiche
Nahrung, aber in Wahrheit kann sich die Sage nicht auf einen
biblischen Text stützen, denn diese Worte finden sich nirgends in
der Bibel. Doch ist allerdings auch hier wenigstens der biblische
Hintergrund vorhanden, wenn man die Gestalt des Ewigen Juden
als die Personifikation des Volkes Israel sieht, das warten muß
und dem erst dann das Heil widerfahren wird, nachdem alle
Heiden sich zu Christen bekannt haben (Rom. II, 25. 26).

Während die mittelalterlichen Menschen im Antichrist, als Juden
dargestellt, den dämonischen Feind Christi erblickten, sahen sie

in Ashaver den von Gott Verdammten, den Gehetzten, den Aus-

124



gestoßenen, der aber nicht zu fürchten ist, wie der Antichrist.
Denn dieser ist, wie ihn die Antichrist-Spiele zeigten, mit dem
Teufel im Bunde oder gar selbst der Teufel, jener aber ist nicht
einmal zu bemitleiden, denn er ist selbst schuld an seinem Leiden
und trägt seine Strafe zu recht. So ist er höchstens zu verachten.
Nach diesen Vorbemerkungen wollen wir uns mit jenen symbolhaften

Figuren beschäftigen. Aus uralter Zeit stammt die eine.
Wir nehmen sie voraus. Der Wunschtraum nach dem Retter, dem
Führer, ließ auch sein Gegenbild entstehen, den Ver-Führer, den
Bösen. Wie er das Gesicht des Juden bekam, soll das Folgende
dartun :

Die Legende vom Antichrist
Diese Legende ist älter als das Christentum und hängt, wenigstens
nach einigen Forschern (Gunkel, Bausset2) mit einem alten
babylonischen Schöpfungsmythos zusammen, in dem der chtho-
nische Drache bei der Schöpfung der Welt mit dem Lichtgott,
also das böse Prinzip gegen das gute, kämpft und endlich das
gute den Sieg erringt. Der Böse ist der Gegensatz zu Gott,
zugleich Träger alles Widersprüchlichen, dem menschlichen Denken

eingeboren, wie das Nein dem Ja. Ähnliche Gestalten finden wir
z. B. in der griechischen Mythologie wie in der Edda. Midgard-
schlange und Fenriswolf liegt wahrscheinlich uraltes, nicht
germanisches Gedankengut zugrunde. Diese in der mythologischen
Tradition aller Völker sich findenden Figuren haben sich im Laufe
der Zeiten gewandelt, wir begegnen ihnen in den eschatologischen
Büchern des Alten wie des Neuen Testamentes und in den apo-
kryphischen und sibyllinischen Schriften.

2 H. Gunkel: Schöpfung und Chaos in Neuzeit und Endzeit. Göttingen

1895. — W. Bousset: Der Antichrist in der Oberlieferung des Judentums,
des Neuen Testamentes und der alten Kirche. Göttingen 1895. — Für die
Darstellung der Anttehristlegende auch: Encyclopädia Judaica. Berlin 1928.

— M. Friedländer: Der Antichrist in den vorchristlichen jüdischen Quellen.
Göttingen 1901. — A. Jeremias: Der Antichrist in Geschichte und Gegenwart.

Leipzig 1930. — H. Preuss: Die Vorstellungen vom Antichrist im
späteren Mittelalter, bei Luther und in der konfessionellen Polemik. Leipzig
1906.

125



Die Legende vom Antichrist ist durchaus nicht von einheitlicher
Art, sondern offenbart ihre sehr verschiedenen Wurzeln 3. In der
jüdischen Mythologie wird das Böse — das chthonische Tier —
zum bösen Menschen individualisiert, sei es, daß er von Satan

besessen, oder als dieser selbst, mit dem Namen Belial bezeichnet,

als Inkarnation alles Bösen angesehen wird. Wir finden ihn
als bösen Engel, Beherrscher des Luftreiches, bösen Fürst dieser
Welt, dämonischen Führer und Verführer. Politische Tendenzen
verflechten sich mit dieser Figur. Aus dem Bösen schlechthin wird
der Erzfeind der Juden — in früher Zeit der hochmütige Assyrer-
könig Sanherib, in späterer Zeit der römische Herrscher, sei es

Calligula, oder Nero, der als Nero redivivus die Züge dieses!
Kaisers erhält, vermischt mit den dämonischen Satanszügen. In
späteren Jahrhunderten heißt er Armillos, der jüdische Name für
Romulus, als Vertreter für das von den Juden gehaßte Römische
Reich. Er wird dargestellt als der Teufelssohn, der sich als der
von den Juden erwartete Messias ausgibt, von den Juden aber als
Verführer erkannt wird. Er besiegt den Messias aus dem Hause
Josef, wird aber dann von dem wahren Messias aus dem Hause
David „durch den Hauch seines Mundes" vernichtet. Wahrscheinlich

ist die Legende in dieser Form schon vom Christentum
beeinflußt. In der früh-jüdischen Legende wird in dem PseudoMessias

ein Heidenkönig gesehen, der gegen Gott und Israel
anstürmt. Es ist der Herrscher Gog des sagenhaften Landes Magog,
der als die gottbekämpfende, heidnische Macht der Endzeit
betrachtet wird.

Die Herkunft des falschen Messias aus dem Stamme Dan
entstammt der spät-jüdischen Zeit, sie stützt sich auf verschiedene
alttestamentliche Stellen (1. Moses 49, 17.2. Mose 32, 22 u.a.).
Der Stamm Dan war bei den Juden verachtet, da er schon früh in

3 Im Alten Testament ist das Wort Anti- oder Pseudomessias nicht zu
finden. Für die gottesfeindliche Macht der Endzeit wird das Symbol des
Drachens und der Schlange verwendet, wie auch in der Offenbarung des

Johannes. Im Neuen Testament finden wir das Wort Widerchrist im 1. Joh.
2, 18 und 22; 1. Joh. 4, 3; 2. Joh. 7. Im 2. Thess. 2, 3—12 fehlt die Bezeichnung

Widerchrist. Matthaeus 24, 24 und Markus 13, 22 heißt es: „Es werden
aber falsche Christi und falsche Propheten auftreten...".

126



der jüdischen Geschichte zum Abfall von den religiösen Vorschriften

neigte. In der christlichen Legende, die diese Abstammung
aus der spät-jüdischen übernimmt, gewinnt die jüdische Herkunft
des Antichrist natürlich besondere Bedeutung. Wahrscheinlich
beruht auch die Schiliderung, wie der falsche Messias sich im
Tempel zu Jerusalem niederläßt und von da aus viele Völker
unterjocht, auf christlichen Einflüssen. Er wird dann in der christlichen

Lehre, die noch heute ihre Gültigkeit hat, vom wiederkehrenden

Heiland besiegt. Nun bricht das Reich des Guten auf der
Welt an, dies ist die 2. Erdenzeit Christi, in der auch alle Juden
sich zu ihm bekennen und erst dann beginnt das Weltgericht.

Da für die Christen der späteren Zeit das inzwischen christlich
gewordene Römerreich kein Feind mehr war, fehlten dem
Antichrist die Züge des Nero, vielmehr ist hier der christusleugnende
Jude der Feind. Er wird in dieser christlichen Legende von den
Juden als wahrer Messias begrüßt und nicht als Gesandter des
Bösen erkannt. Diese Einsichtslosigkeit wird als eine von Gott den
Juden auferlegte Strafe gesehen für ihre Blindheit, die sie schon,
damals bewiesen, als sie Jesus als den wahren Messias seiner Zeit
nicht erkannten. Ob die Zeugenschaft jüdischer Propheten in
dieser Endzeit eine jüdische oder christliche Zutat ist, steht dahin.
In der christlichen Weiterbildung sind Elias und Henoch Zeugen
der Herrschaft des Antichrist und der Wiederkehr Christi. In
anderer Version sind es Moses und Elias, der häufig mit
Johannes dem Täufer identifiziert wird. Diese Zeugenschaft beruht
jedenfalls auf einer alt-jüdischen Erwartung, daß Elias Zeuge der
Endzeit wird. Der Erzengel Michael erweckt die alten Propheten
wieder zum Leben. Auch er ist in der jüdischen Legende bedeutsam
als Streiter für Israel in der Endzeit, zusammen mit Gabriel.

Es gibt noch eine andere Darstellung der Herkunft des
Antichrist, nämlich die Geburt desselben in Galiläa in der Stadt Chora-
zin. In Bethsaida sei er erzogen und in Kapernaum am See Ge-
nezareth habe er sein Szepter geführt. Es handelt sich in dieser
Form der Legende um eine Anspielung auf die Herrschaft der
gnostischen Sekte der Minäer. Diese, sagt M. Friedländer (siehe
Anmerkung 2), war älter als das Christentum und richtete ihre

127



Angriffe sowohl gegen die Juden wie später auch gegen die
Christen. In jenen Orten war sie besonders zahl- und einflußreich
und erregte bei Juden wie bei Christen großes Ärgernis. Auch
Jesus richtet seinen Fluch gegen diese Städte (Math. 11,20—25),
die ihn nicht anerkennen wollten und in ihrer Sittenlosigkeit
verharrten. Im Mittelalter lagen sie in Ruinen, und es haftete ihnen
diese alte Legende vom Antichrist an. Sie wurde durch Pilger
und Kreuzfahrer nach dem Abendland gebracht.

In den Mysterienreligionen des Manichäismus ist ebenfalls von
einem Pseudo- oder Anti-Messias die Rede. Reitzenstein meint
in seinem Buch: „Die hellenistischen Mysterienreligionen" 4 bei
der Erörterung der Frage, woher die Idee des Anti-Messias
stamme, „daß das Judentum mit der Vorstellung des Messias
zugleich die seines Gegners indirekt aus Iran übernahm. Die
Mittelquelle freilich bleibt bis auf weitere Funde im Dunkel"
(S. 219).

Es darf hier nicht unerwähnt bleiben, daß nach christlichem Glauben

der Antichrist eine Realität der Zukunft ist. Der Glaube an
einen Versuch desselben, die Herrschaft des Bösen auf der Welt
zu befestigen, die erst durch das Eingreifen der göttlichen Macht
Christi endgültig zu Schanden wird und daß sich dann alle Völker
in der Endzeit zu Ihm bekennen, ist eine der Grundlagen christlicher

Lehre und christlicher Hoffnung bis auf den heutigen Tag.
Im 10. und 11. Jahrhundert war der Glaube und die Angst, daß
die Endzeit und damit auch das Jüngste Gericht nahe sei, im
Abendland ungeheuer verbreitet. Daher beschäftigte diese
Legende die Menschen sehr stark, und es gab zahlreiche
Weiterbildungen. Vor allem spiegeln sich auch in ihnen politische
Ereignisse, wie die Ausbreitung des Islam, der Einfall der Hunnen
und die Kreuzzüge. In dem Gedicht Muspilli aus dem Bayrischen
im 9. Jahrhundert finden wir den Antichrist im Kampf mit Elias.
In den Visionen der hl. Hildegard aus dem 12. Jahrhundert
verknüpft sich die Antichristlegende mit der vom Simeon Magus.
Dieser spielt in den apokalyptischen Apostellegenden im 2. Jahr-

4 R. Reitzenstein: Die hellenistischen Mysterienreligionen. Leipzig 1927.

128



hundert eine Rolle. Simeon Magus ist ein Magier, der sich in
seiner Vermessenheit gottähnlich glaubt wie der Antichrist und
auch wie dieser „nutzlose Wunder" tut. Er will sogar gen Himmel
auffahren, wird aber dabei auf Satans Gebot gestürzt, nach
anderer Version durch Petrus. Er wird auch mit Judas Ischariot
identifiziert. Bei der hl. Hildegard tritt er in dem alten Symbol

als Drache auf und wird, als er gen Himmel stürmt,
herabgestürzt. In den spälteren Jahrhunderten wird die Gestalt des
Antichrist immer mehr verweltlicht. So glaubten die Franziskaner,

in dem üppigen Treiben der Päpste jener Zeit die Vorboten
des Antichrist zu sehen. Luther hat in seiner leidenschaftlichen,
Ausdrucksweise den Papst als Antichrist bezeichnet, und dafür
wurde er selbst dann von einigen katholischen Schriftstellern mit
demselben Schimpfwort belegt5.

Wir können uns heute kaum eine Vorstellung machen, wie stark
die mythologischen und religiösen Vorstellungen die Menschen

jener Zeit beschäftigten, ja bedrängten. So sagt Seb. Brant,
damals in tiefem Ernst:

Die Zyt, die kummt,
es kummt die Zyt,
ich förcht die Endzyt
sy nit wyt.

Außer dem Zwiespalt im eigenen Volke, den Kämpfen und Kriegen
bildeten auch Seuchen, wie die damals wütende Pest, denen die
Menschen schutzlos ausgeliefert waren, eine Quelle tiefer Beun-

5 So erhielt der Begriff des Antichrist in der Reformationszeit einen
auf die Zeit bezogenen persönlichen und polemischen Sinn. In späterer
Zeit trat, wie v. Balthasar (H. U. v. Balthasar: Apokalypse der deutschen
Seele. Salzburg-Leipzig 1927) sagt, der dämonologische Begriff des
Antichrist überhaupt zurück, und er wurde zum Symbol einer allgemeinen Tu-
gendlosigkeit reduziert. Erst Nietzsche lenkt den Blick wieder auf die
endzeitliche dämonische Bedeutung, und damit verdichtet sich der Begriff
des Antichrist zum Grundproblem des Bösen, wie bei Kierkegaard und
Dostojewsky. Die eigentliche Beschäftigung mit dem Antichrist-Problem

der neueren Zeit, so meint v. B., „fällt aber doch erst in die Periode)
nach Nietzsche und ist in der Problemstellung von ihm abhängig (Ibsen,
Mereschowsky, George, Ric. Huch, Ramuz u.a.)".

129



ruhigung. Der Antichrist war nahe. Das Luthertum in jener Zeit
sah ihn nicht im Judentum, denn sein Feind war der Katholizismus,

obgleich Luther in der 2. Hälfte seines Lebens von einem
fanatischen Judenhaß beseelt war. Dagegen wurden besonders
in katholischen Landen die Menschen von der Legende des
Antichrist resp. des Endchrist in der alten mythischen Gestalt
beeindruckt. Er trat ihnen vor allem in den geistlichen Spielen
vor Augen, die in jenen Zeiten einen Teil der kirchlichen Handlungen

bedeuteten. Es waren dies neben den zu Ostern gespielten
Passionsspielen die eschatologischen Spiele der Zehnjungfrauen,
des Antichrist und die sogenannten Weltgerichtsspiele6. Eines
der frühen Antichristspiele ist das Libellus Antichristo des
französischen Abtes Ad so, vom Jahre 954. Im 12. Jahrhundert wurde
vor der Galluspforte des Münsters in Basel ein Antichristspiel
aufgeführt. Aus dem 13. Jahrhundert hören wir von einem
bedeutsamen Spiel in England unter den Charter Plays. Ein
Antichristspiel von Zacharias B 1 e t z kam 1549 in Luzern zur Aufführung.

Berühmt war auch schon ein Antichristspiel eines Tegern-
seer Mönches im 14. Jahrhundert. Dies sind nur einige Beispiele,
um zu zeigen, wie durch die Jahrhunderte das Interesse für diese
Spiele rege und wie verbreitet es war.

In allen diesen Spielen war der Antichrist natürlich als Jude
dargestellt, und so ist es nicht zu verwundern, wenn sich sehr bald,
ausgelöst durch diese Darstellungen, antisemitische Tendenzen
beim Volke zeigten. Allmählich verloren diese Spiele ihren
religiösen und ernsthaften Charakter. Es werden allerhand komische,
derbe und unflätige Witze und Szenen hineingebracht, sie werden
zu Fastnachtsspielen und dienen allein der Volksbelustigung. Ein
solches „Spiel von den Herzogen von Burgund" wurde 1491 in
Nürnberg aufgeführt. Reuchel6 (s.o.), dem wir hier folgen, sagt
darüber: „Der Verfasser Hans Volz aus Nürnberg scheint ein

Judenfeind grimmigster Art gewesen zu sein. Sein Stück diente
einzig zur Verhöhnung und Beschimpfung der Hebräer. Alle
bösen Beschuldigungen gegen die Juden wurden darin wiederholt,

6 K. Reuchel: Die Weltgerichtsspiele im Mittelalter und der Reformationszeit.

Leipzig 1906.

130



wie z. B. die Brunnenvergiftung". (Dieser Volz scheint also ein
würdiger Vorläufer seines späteren Landsmannes Julius Streicher

gewesen zu sein.) „Man muß es", schreibt Reuchel weiter,
„bei der hetzerischen, aller Menschlichkeit baren Tendenz dieses
Stückes, die zu einem Abgrund der Gemeinheit führte, als ein
Glück bezeichnen, daß im Jahre 1498 die Juden aus Nürnberg
ausgewiesen wurden und dadurch die Nürnberger Fastnachtsspiele
vor weiterer Behandlung der Judenfrage bewahrte". (Der
Gedanke, daß es wohl noch andere Möglichkeiten gegeben hätte,
diesem Übel zu wehren, ist anscheinend niemand, auch Reuchel

nicht, gekommen.)

Die Wirkung solcher Spiele auf die Einbildungskraft des Publikums

kann man sich gar nicht stark genug vorstellen. Diese
Veranstaltungen dauerten oft tagelang, sie waren von der ganzen
Autorität der Obrigkeit wiie der Kirche getragen und wurden mit
der naiven Gläubigkeit des mittelalterlichen Menschen aufgenommen.

Aus diesen Darstellungen bildete sich das Volk sein Urteil
über die Juden, die abgesondert von ihm lebten, als Menschen
minderen Rechtes und verachtet. Es ergab sich aus diesen Vorführungen

nicht nur ihr „Untermenschentum", sondern auch ihre nächste

Beziehung zum Teufel. Zudem konnte die immer wiederholte
Lehre (die auch heutzutage im Religionsunterricht der Kinder
keine kleine Rolle spielt) von der göttlichen Verwerfung „der
Juden", weil sie Christus gekreuzigt haben, nichts anderes als
Judenhaß erzeugen. Ja, sie mußte in primitiven Gemütern den
Gedanken erwecken, daß die Judenverfolgungen, wenn nicht Gott
wohlgefällig, doch wenigstens von Gott zugelassen würden, so
daß ihnen von vornherein Absolution zuteil war. Dabei hat Jesus,
laut biblischer Überlieferung, keinen Fluch über Gesamt-Israel
ausgesprochen (trotz seines Wehrufes über Jerusalem Math. 23,
37—39). Die bekannten verzeihenden Worte am Kreuz beweisen
die Milde seiner Gesinnung, und eine Verdammung seines Volkes
bis in die fernsten Jahrhunderte ist nicht zu ersehen. Die
„Enteignung Israels" in Bezug auf sein Vorzugsrecht als alleiniges
Gottesvolk und seine Verschuldung durch seine „Verstocktheit",
weil es die Heilsbotschaft nicht annehmen wollte, ist vor allem

131



paulinisch und hängt mit der Erlösungslehre dieses Apostels
zusammen. Er, früher ganz seinen jüdischen Lehrern ergeben, kannte
wie kein Zweiter die Prophétie der alten heiligen Schriften und
die dort angekündigte Verwerfung Israels durch die Schuld seines
Ungehorsams gegen Gottes Gebote. Als späterer leidenschaftlicher

Anhänger Christi bezog er diese Prophétie auf den Heiland
allein, den er als Erlöser der Welt erkannt hatte, und die Schuld
Israels wurde ihm zur Schuld, diesen Erlöser nicht angenommen
zu haben. (Dabei darf allerdings nicht vergessen werden, daß

gerade der Apostel Paulus auch immer wieder die nie verlöschende
Gnade Gottes gegenüber Israel betont.) Die Geschichte Israels
wird von Seiten der christlichen Kirche ganz unter dem Gesichtspunkt

der Lehre dieses Apostels gesehen. Das Geheimnis, das
über Israel liegt, ist das Geheimnis seiner ursprünglichen
Erwählung, „deren Bedeutung der Schwere des auf ihm lastenden
Fluches entspricht".

Es ist vielleicht nicht unnötig, hier auf dieses merkwürdige
ineinandergreifen weltlicher und religiöser Ideen in der Judenfrage
hinzuweisen und sich klar zu machen, wie sich der weltliche
Antisemitismus mit religiösen Lehren verband und in ihnen eine
vermeintliche Billigung finden wollte.

War es schon leicht, der Darstellung der Passion Christi einen

judenfeindlichen Charakter zu geben, so bot sich in den Antichristspielen

eine weit günstigere Gelegenheit, dem Haß Luft zu machen.

„Seit dem 14. Jahrhundert", so schreibt Reuchel, „tritt die
Abneigung gegen die Juden immer unverhüllter zu Tage". Reuchel ist
nun leider durchaus kein objektiver Berichterstatter. Seine

Behauptung, daß die Juden jener Zeit reich und mächtig waren und
durch ungeheuren Wucher die immer mehr in Armut versinkenden
Christen übervorteilt und begaunert hätten, ist gewiß eine krasse

Verallgemeinerung und Übertreibung. Jeder kann begreifen, daß
die in den Ghettomauern eingeschlossenen Juden, unter ihnen
feindlichen Gesetzen lebend, einem willkürlichen Steuer- und
Abgabendruck ausgesetzt, gar nicht mehrheitlich große Reichtümer
ansammeln konnten, ohne daß sie ihnen nicht sofort wieder entzogen
wurden. Natürlich wird auch viel Gaunerei vorgekommen sein,

132



aber es macht sich hier die alte Tendenz bemerkbar, schlechte
Gesinnung und Taten Einzelner der Gesamtheit zur Last zu legen.
Reuchel verschweigt auch völlig, wie es kam, daß die Juden das

Geldgeschäft betrieben, nämlich weil man ihnen jeden anderen
Erwerb unmöglich machte7. Er verschweigt, daß diese jüdischen
Geldeintreiber in der Regel gar nicht in eigenen Geschäften tätig
waren, sondern, vor allem wo es sich um große Beträge handelte,
von Fürsten und Adeligen und geistlichen Würdenträgern dazu

beauftragt waren, von ihren Schuldnern das Geld einzutreiben.
Auf diese Weise blieben diese Herren im Hintergrund, während
sich der Zorn der Schuldner, d. h. der Bürger und Bauern, auf den
Juden ergoß, der zu Recht oder Unrecht (und wahrscheinlich oft
zu Unrecht) das Geld für seine Brotherren eintreiben mußte. Wie
deutlich macht sich die Gesinnung Reuchels bemerkbar, wenn er
schreibt: „Die Einführung der Geldwirtschaft und die durch sie

bedingten sozialen Umwälzungen spiegeln sich in den Antichristdramen

wieder. Einen kleinen Teil des Volkes aber gab es, für
den die neuen Verhältnisse besonders vorteilhaft zu werden
schienen, denen es seine Vergangenheit leicht machte, sich ihnen

anzupassen — die Juden. Die Mißachtung gegen die hebräischen

Fremdlinge wuchs zusehends, als um die Mitte des 14. Jahrhunderts

die furchtbare Volksseuche (gemeint ist die Pest) in den
deutschen Marken Einzug hielt... Da machte sich aller Haß gegen
die Bedrücker (gemeint sind die Juden) geltend". Reuchel schildert

dann allerdings die furchtbaren Auswirkungen des Hasses,
aber sogleich beschönigt er ihn auch mit den Worten: „Es war
nur ein Ausfluß des allgemeinen Hasses gegen die privilegierten
Wucherer". (Es würde hier zu weit führen, zu schildern, was
es mit diesen „Privilegien" auf sich hatte.) Wahrheitsgetreu ist
es aber wohl, wenn Reuchel dann fortfährt: „Die Obrigkeit, die
häufig durch Verfolgung der Fremden nur zu gewinnen hatte,
weil sie damit lästiger Gläubiger ledig wurde, begünstigte die

7 O. Stobbe: Die Juden in Deutschland während des Mittelalters.
Braunschweig 1866. — H. Oraetz: Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten
bis zur Gegenwart. Leipzig 1874—1876. — Joseph Kastein: Eine Geschichte
der Juden. Wien 1935. — Simon Auberer: Weltgeschichte des jüdischen
Volkes. Jerusalem 1937/38. 3 Bde.

133



blinde Raserei des Pöbels in den meisten Fällen, und wenn sie den
Verhaßten Schutz boten, so haben sie es nicht aus menschenfreundlichen

Beweggründen getan, sondern es bestimmte sie nur die
kluge Rücksicht auf die von den Juden entrichteten hohen Schutzgelder

und Steuern" 6. Die Antichristspiele waren also ein
willkommenes Mittel zur Verbreitung einer PogromStimmung, die der
Obrigkeit recht genehm kam.

Wenn wir hier so nachdrücklich auf jene Zeitereignisse hinweisen,
so deshalb, weil uns die Frage beschäftigt: Ist es möglich, daß

die Menschen noch heute von jenen Energien beeinflußt sind, daß

noch heute jene Projektionen, die der mittelalterliche Mensch

von sich auf den Juden übertrug, unbewußt in der Seele weiterwirken

und zu gewissen Zeiten von neuem an die Oberfläche des

Bewußtseins treten? Wir erinnern uns dabei an die Worte Jungs:
„Alles, was wir denken, ist die Frucht des Mittelalters und zwar
des christlichen Mittelalters Das lebt in uns, ist uns eingeprägt
für immer und für alle Zeiten und wird stets eine lebendige Schicht

unserer Psyche bilden, ganz wie irgend welche stammesgeschichtliche

Überbleibsel in unserem Körper. So ist auch die ganze
Geistesart, die Art, wie wir die Dinge betrachten, durch das

christliche Mittelalter in uns entstanden, ob man es weiß oder

nicht, das ist vollkommen einerlei". (Aus C. G. Jung:
Psychologische Betrachtungen, herausgegeben von J. Jakobi, S. 386. Siehe

Anmerkung 1.)

Uns scheint, daß es besonders der dämonische Charakter ist,
der in jenen Spielen den Juden gegeben wurde, der eine so tiefe
Wirkung auslöste. Mystik und Dämonie, die dem Judentum seit
jener Zeit anhingen, scheinen uns jene Komplexbildung, von der
wir sprachen, so stark begünstigt zu haben.

Einen Judenhaß gab es schon lange, er ist sogar älter als das

Christentum. Aber im Altertum war es ein nationaler Haß

gewesen. Artaxerxes z. B. hat die Juden auszurotten befohlen,
weil sie feindselig gegen ihn, den König, gesonnen, andere Gesetze

haben, die Verordnungen des Königs nicht beobachten und daher
als Staatsfeinde zu betrachten seien. Im Mittelalter wurde aus

134



dem nationalen ein re 1i giö s er Haß gegen die Andersgläubigen,
in den durch die religiösen Vorstellungen der vermeintlichen Endzeit

so stark beunruhigten Ländern. Wenn sich dem ein
wirtschaftlicher Antisemitismus im Beginn der Neuzeit anschloß,
(von dem Rassenantisemitismus soll hier nicht die Rede sein, zu
einem Teil ist auch er nur ein verkappter wirtschaftlicher
Antisemitismus) so blieb ein Rest des religiösen Judenhasses
zurück, besonders, so scheint es uns, weil sich, wie gesagt, mythische
Vorstellungen mit ihm verknüpften und sich in die für das

Magische und Mythische stets offene Phantasie der Menschen
eingegraben hatten. Wenn nun die Menschen von heute nicht mit
ihrem Komplex des Antisemitismus fertig werden, so liegt das
vielleicht wenigstens zum Teil daran, daß er so fest in ihrem
Unbewußten haftet. Er hatte sich aus Angst- und Schuldgefühlen
gebildet, hat sich alter Formen bemächtigt und daraus ein symbolisches,

mythisch-magisches Bild geschaffen. Krankhaft ist dieser
Komplex, weil er auch heute wieder in einer seelisch so aufwühlenden

Zeit eine Überbetonung erfährt, aber andererseits die
Menschen ihn nicht wahrhaben wollen, seine aktuelle Bedeutung in
ihrem Seelenleben nicht erkennen und ihn daher nicht überwinden
können.

Der ewige Jude
Wir kommen nun zu einer zweiten Figur, die ebenfalls die
Menschen im Mittelalter aufs höchste beeindruckte und beschäftigte:
der Ewige Jude, der aber ganz anderer Provenienz ist als der
Antichrist. Die Sage von Ahasver ist ausschließlich christlichen und
mittelalterlichen Ursprungs, wenn sich auch Ideen darin finden,
die anderen Völkern und Zeiten zukommen. Auch die Sage von
Ahasver stammt nicht aus einheitlicher Quelle 8. Der Figur des

8 a) Encyclopädia Judaica. Berlin 1928. — b) Chrysostomus Duduläus West-
phalus: Gründliche und wahrhaftige Relationen von einem Juden aus
Jerusalem mit Namen Ahasvérus. Erinnerung an den christlichen Leser von diesem

Juden. Bericht von den 12 jüdischen Stämmen, Verzeichnis der
Bluturteile über Christus. 1634. — c) ein Volksbüchlein enthaltend die
Geschichte des Ewigen Juden. 2. Aufl. München 1835. — d) J.G. Grässe: Die
Sage vom Ewigen Juden, historisch entwickelt, mit verwandten Mythen ver-

135



Ewigen Juden fehlt vollkommen der dämonische Charakter, den
der Antichrist besitzt, vielmehr ist seine Gestalt von einer tiefen
Tragik umgeben. Freilich entbehrt sie nicht des Geheimnisvollen,

bewirkt durch den göttlichen Befehl Jesu: „Du sollst
wandern ...". Die religiöse Grundlage dieser Erzählung gab der
Einbildungskraft des Volkes reiche Nahrung, aber diese Sage
kann sich nicht in dem Sinne auf einen biblischen Text stützen,
daß sich diese Worte Jesu im Neuen Testament finden. Doch
ist auch hier der biblische Hintergrund vorhanden, wenn man
die Gestalt des Ewigen Juden als die Personifikation des Volkes
Israel sieht, das warten muß und dem erst dann das Heil widerfahren

wird, nachdem alle Heiden sich zu Christus bekannt haben.
Während die Menschen im Antichrist den dämonischen Feind
Christi sahen, erblickten sie im Ahasver den von Gott Verdammten,

den Gehetzten, den Ausgestoßenen, der aber nicht zu fürchten
ist, wie der Antichrist. Denn dieser ist mit dem Teufel im Bunde
oder gar selbst der Teufel, jener aber ist nicht einmal zu
bemitleiden, sondern vielmehr zu verachten, denn er ist ja selbst schuld
an seinem Leiden und trägt seine Strafe zurecht. Erst allmählich,
im Lauf der Zeiten, bekommt diese Gestalt ihren christusfeindlichen

Charakter und rückt daher für unsere Betrachtung in die
Nähe des Antichrist.

Die erste Mitteilung von einem Menschen, der seit Christi Zeiten
auf der Welt lebt zur Strafe für sein gegen Christus begangenes

glichen und kritisch beleuchtet. Dresden und Leipzig 1835. — e) K. Sim-
rock: Kurze Erzählung von einem Juden aus Jerusalem mit Namen Ahasver.
Frankfurt 1846. — f) H. Dalton: Der Ewige Jude und der Ewige Johannes.
St. Petersburg 1867. — g) Fr. Heibig: Die Sage vom Ewigen Juden, ihre
poetische Wandlung und Fortbildung. Berlin 1874. — h) P. Cassel:
Ahasvérus, die Sage vom Ewigen Juden. Berlin 1885. — i) L. Neubaur: I: Die
Sage vom Ewigen Juden. Leipzig 1864. II: Neue Mitteilungen über die Sage
vom Ewigen Juden. Leipzig 1893. — k) J. Prost: Die Sage vom Ewigen,
Juden in der neueren Literatur. Leipzig 1905. — 1) Th. Kappstein: Ahasver
in der Weltpoesie. Berlin 1906. — m) J. J. Schudt: Jüdische Merkwürdigkeiten.

Frankfurt 1914—1918. — n) W. Zirrus: Der Ewige Jude in der Dichtung,

vornehmlich der englischen und der deutschen. Leipzig 1928. — o) H.
Hug : Die Sage vom Ewigen Juden und ihre Bedeutung. Reformierte Schweiz.
Heft 11. 1945.

136



Vergehen, stammt aus England. Aus dem Kloster St. Albans bet
London kommt 1228 ein Bericht, daß ein armenischer Erzbischof
das Kloster besucht und erzählt habe, in seiner Heimat lebte ein
Mann mit dem Namen Cartaphilus9, der ein römischer
Türhüter bei Pontius Pilatus zu Jesu Zeiten gewesen sei. Dieser Mann
habe in Christus einen Aufrührer gesehen, und als Jesus auf seinem
Leidensweg an seinem Haus vorbeigekommen sei, habe er ihn
mit der Faust ins Gesicht geschlagen und ihm zugerufen: Vade,
Jesu, citum vade, quid moraris? Worauf Jesus ihm geantwortet
habe: Ego vado et expectabis donec veniam. Darauf habe er,
Cartaphilus, von einer inneren Gewalt getrieben, sein Haus
verlassen und seither durch die Länder wandern müssen. Er habe
sich zum Christentum bekehrt, sei von Ananias, der auch Paulus
getauft hat, getauft worden und lebe nun unter dem Namen Josef
in Ruhe in Armenien. Er sei ein stiller, in sich zurückgezogener,
frommer Mann. Er wisse, daß er an Jesus gesündigt habe, meine
aber, da er nicht gewußt habe, wer Jesus eigentlich war, daß er
deshalb auf Gnade hoffen dürfe, um endlich in die ersehnte Ruhe

eingehen zu können. Diesen Bericht schrieb der Mönch Roger
de Wendover (f 1236) nieder für die Flores Historiarum. Sein
Famulus Matthaeus Parisiensis erweiterte ihn zu einer Chronica

Majora, die zuerst in London 1571 gedruckt wurde, 1586 in
Zürich. Jener armenische Erzbischof sei schon vor seinem
Besuch in England in Belgien gewesen und in Italien. Dort hätten
schon 1223 armenische Pilger von einem in ihrem Land lebenden
Mann erzählt, der von Jesus verdammt sei zu dauerndem Leben
auf dieser Erde, weil er ihn auf seinem Leidensweg verhöhnt
habe. Matthaeus Parisiensis schreibt dann 1252 einen weiteren
Bericht, daß der Bruder des Erzbischofs mit fahrenden Armeniern

nach England gekommen sei und erzählt habe, jener Cartaphilus

lebe dort noch immer und seine Existenz sei ein Wunder

9 P. Cassel weist darauf hin, daß dieser Name mit Cartaphylax zusammenhängt.

Es war das ein berühmtes byzantinisches Amt, nämlich das eines
Archivars. Er hatte unter sich alle Papiere, in welchen die Rechte und
Privilegien der Kirche enthalten waren. Als ein solcher Cartaphylax wurde das
Judentum personifiziert. Dazu stimmt freilich nicht, daß dieser Cartaphilus
ein römischer Türhüter gewesen sei.

137

Judaica, Bd. III, 2 4



und ein wichtiges Zeugnis für den christlichen
Glauben. Der Name Cartaphilus kann, wie manche Forscher
meinen, als Liebhaber des Testamentes gedeutet werden (S. Anm.
8a). Der Name Josef erinnert an Josef von Arimathia, der als
besonders treuer Nachfolger Jesu galt und später als Apostel nach

England ging.

Bald tauchten hier und dort Mitteilungen auf, daß ein solcher Mann
gesehen worden sei. So wurde berichtet, daß im Winter 1542
in Hamburg der Bischof Paulus von Eitzen einen Mann in seiner
Kirche gesehen habe, schlecht bekleidet und barfuß trotz der Kälte.
Er sei ihm durch seine Andacht aufgefallen. Er habe ihn dann
später gemeinsam mit einem Mitglied der Schulbehörde gesprochen

und über sein Leben befragt. Zur Antwort wurde ihm
gegeben, er sei der Schuster Ah as ver, ein Jude aus Jerusalem. Er
habe den kreuztragenden Jesus, der sich ermattet an die Wand
seines Hauses gelehnt habe, mit harten Worten weggewiesen.
Jesus aber habe ihn angesehen und gesagt: „Ich will sterben und
ruhen, Du aber sollst wandern". Darauf habe er, Ahasvérus, sein

Kind, das er auf dem Arm trug, zu Boden gesetzt und, von einer
inneren Macht getrieben, habe er Haus und Heimat verlassen, und
seither wandere er und dürfe nirgends lange ruhen. Der
unbekannte Berichterstatter bemerkt dazu, daß dieser Mann getauft
und sehr fromm sei und nicht leide, daß in seiner Gegenwart
geflucht werde. Diese Erzählung wurde zu einem Volksbuch, das

1602 zuerst in Leyden erschien. Eine Überarbeitung stammt von

Chrysostomus Dud'ulaeus Westphalus (S. Anm. 8b).
Wie dieser angibt, habe der Bischof Paulus ihm seine Begegnung
mit Ahasvérus selbst berichtet. Sie wurde in Reval gedruckt, dann
in Danzig und1 an vielen anderen Orten. Dieses Volksbuch war sehr
verbreitet.

Aus dem 15. Jahrhundert stammt eine italienische Handschrift,
die im Staatsarchiv in Florenz aufgefunden wurde. Sie wurde
von Antonius di Frascati verfaßt. Dies ist eine kleine
Stadt nördlich von Florenz. Der Bericht erzählt von einem
Zusammentreffen mit einem Mann, der sich Giovanni Botta-
dio nannte. Er trägt das Gewand eines Ordensbruders. Er be-

138



sitzt übernatürliche Kräfte, ist hellsehend, heilt Kranke, spricht
alle Sprachen. Gefragt, ob er wirklich der Bottadio (oder Butta-
dio der von Gott Geschlagene) sei, der Wanderer, der schon
seit dem 13. Jahrhundert in Italien viel genannt und oft gesehen
worden sei, antwortet er, daß er eigentlich Butté Iddio heißen
müsse den, der Gott schlug. Er, Giovanni, habe Christus auf
seinem Kreuzweg geschlagen und zu ihm gesagt: Vade vito.
Worauf Christus geantwortet habe: Ego vado e tu andrai tanto
tosto que tu m'aspetterai. Er darf nur 3 Tage an einem Orte
verweilen. Er hat kein Geld, kann aber im Wirtshaus nach
Belieben ausgeben, er öffnet die Hand und gibt, was der Wirt
verlangt.

Der Name Buttadio wird von manchen Forschern zu Recht oder
Unrecht mit Buddha in Beziehung gebracht. Die Idee des zu langen
Lebens, das sich nach Vernichtung sehnt, sei ein buddhistischer
Gedanke. Dieser nie zur Ruhe kommende Mensch sei nach der
Legende ein Schüler Buddhas namens Pindola gewesen. Buddha
habe ihn verdammt zu dauerndem Leben, da er „unnütze Wunder"
getan habe. Der indische Ursprung der Sage wird auch damit
noch bekräftigt, daß in Sizilien dieser Buttadeus als Aributtadeu
bezeichnet wurde und dieser Name vom indischen Arya Buddha-
deva abgeleitet wird. Auch habe es in jener Zeit eine indische
Kolonie in Osteuropa gegeben.

In Frankreich kannte man schon im 13. Jahrhundert eine Chronique

rimée von Philipp Monsques, Bischof von Tournai
(f 1263). Dort wird schon von dem „falschen Juden" gesprochen.
Auch sie bezieht sich aber auf armenische Gewährsleute.
Bemerkenswert ist also, daß jetzt von einem Juden die Rede ist, während

die Armenier von einem Römer, also einem Heiden, gesprochen

hatten. Hier eine Probe dieser gereimten Chronik (aus Neu-
baur (S. Anm. 8i) :

Je fay, dit-il icibas penitence
Touché ie suis de vraye repentence
je ne fay rien que d'aller tracassant
de pays en autre demandant en passant.

139



Quand l'univers je regarde et contemple
je croy que Dieu me fait servir d'exemple
pour témoigner sa Mort et Passion
en attandant la Resurrection.

Seit jener Zeit etwa ist der ewige Wanderer ein Jude. In den
Niederlanden hieß er Isaak Laquedam. Ob der Name aus
dem Hebräischen kedem zur Vorwelt gehörig) stammt oder
verwandt mit unserem Lakai, der Läufer, ist nicht erwiesen.
Die Gestalt wird im Lauf der Zeit mit neuen Eigenschaften
ausgestattet, z. B. soll der Ewige Jude dicke Schwielen an den Fersen
haben vom langen Wandern, niemand sieht ihn je lachen. Das
Alter wird verschieden angegeben. In einigen Chroniken ist er
steinalt, in anderen noch ein rüstiger Mann. Es wird auch berichtet,

sobald er 100 Jahre alt werde, falle er in eine tiefe
Ohnmacht, woraus er dann verjüngt erwache in dem Alter, in dem
Christus in seiner letzten Lebenszeit gewesen war. In Spanien
heißt er Juan Espéra en Dios. Der Name kommt daher, daß der
ewige Wanderer in jedem Jahr am Karfreitag zum Kalvarienberg
nach Palästina zurückkehren muß. Dort steht eine schöne Frau,
die ihm zuruft: „Juan, hoffe auf Gott', und dann tritt er wieder
von neuem seine Wanderung an. Er trägt eine schwarze Binde
um die Stirn. Sie verdeckt ein flammendes Kreuz, das sein Gehirn
verzehrt, das sich jedoch immer wieder ersetzt.

Die deutsche Sage in Form des deutschen Volksbuches von dem
wandernden Juden kam nach England, wo bisher die Erzählung
des armenischen Erzbischofs sich verbreitet hatte. Jene erste
armenisch-englische Form scheint dann allmählich vergessen worden

zu sein, auch leuchtete wohl dem Volke jene zweite Form
besser ein. Im 17. Jahrhundert entstand in England eine Ballade:
„The Wandering Jew, or the shoemaker of Jerusalem" mit
folgendem Kehrreim (aus W. Zirrus, S. Anm. 8n) :

„Repent therefore, o England, repent while you have

space;
And do not like the wicked Jews despice God's proffered

grace".
Die antisemitische Tendenz wird hierin deutlich.

140



Auch in der Schweiz wurde der Ewige Jude gesehen. Er habe
einst in Bern beim Durchreisen seine Schuhe abgelegt und
vergessen. Sie wurden dort noch im 18. Jahrhundert gezeigt. In
Lustenau verfiel Ahasver beim Anblick eines Kruzifixes in einem
Bauernhaus, wo er Nahrung heischte, in Wut. In einem Kinderbuch:

„Alpensagen und Sennengeschichten aus der Schweiz"
(1941) fanden wir folgenden Bericht von dem Ewigen Juden:
„Als er das Bild des Gekreuzigten in der Ecke sah, da packte ihn
die wilde Wut, daß er am ganzen Leibe lottelte und aufstampfend
stürzte er mit einem wilden Fluch zur Tür hinaus, so daß es der
Frau grauste". (Ob diese Erzählung in einem heutigen Kinderbuch
wohl der Bekämpfung des Antisemitismus dienlich ist?) Wir
sehen auch, wie sie vom Urtext des ursprünglichen Volksbuches
abweicht. Dort ist Ahasver getauft, ein frommer Mann, der nicht
leidet, daß in seiner Gegenwart geflucht wird. Er ist dort kein
Bettler. In G. Keller's Grünem Heinrich kommt der Ewige Jude
auch vor: Die Händlerin Margret wartet zwei Stunden auf ihn
vor dem Schwarzen Bären in Zürich, bekommt ihn aber nicht zu
Gesicht. Laut Schweizer Idiotikon soll der Grimselsee sich aus
seinen Tränen gebildet haben.

Nach Finnland, ja bis nach Island ist der Ewige Jude gekommen.
Zuletzt hören wir aus Amerika von ihm. Dort brachte eine
mormonische Zeitung 1868 die Nachricht, daß Ahasver den Pächter

O'Grady besucht und ihm als Anerkennung für seine gastliche
Aufnahme einen in Schweinsleder gebundenen Auszug aus dem
Talmud gegeben habe, sowie ein Zeugnis, daß der Geber der echte
Ahasver sei. Anscheinend wurde auch in Amerika, wie das im
Lauf der Jahrhunderte von überall her berichtet wurde, ein
reichlicher Mißbrauch mit diesem Namen getrieben.

Auch Legenden biblischen Inhaltes vermischen sich im Lauf der
Zeit mit der Sage vom Ewigen Juden, wie die von Malchus, dem
römischen Kriegsknecht, dem der Apostel Petrus im Garten
Gethsemane ein Ohr abschlug. So bekommt in einer andern Version
der Sage vom Ewigen Juden derselbe den Namen Malchus. Er muß

zur Strafe ewig um die in die Tiefe gesunkene Säule herumlaufen,

an der Jesus angebunden war. In einer anderen Erzählung

141



handelt es sich um einen Mann, den ein nach Palästina gereister
österreichischer Baron im Jahre 1643 in Jerusalem gesehen haben
will. Er habe das Haus des Hohepriesters seit Jesu Zeiten nicht
mehr verlassen. Er sitzt in einem Raum, der unter die Erde
gesunken ist. Er bietet einen schrecklichen Anblick, ist halbnackt,
rothaarig, mit langem Bart. Er spricht nicht, nur am Karfreitag
und nur um zu fragen, ob der Mann am Kreuz noch immer nicht
zurückgekehrt sei und ob die Weiber immer noch Kinder gebären.
Denn so lange, habe Jesus ihm gesagt, müsse er am Leben bleiben.
Wenn ein Nichtchrist diesen Mann sieht, so muß er sich durch
eine unerklärliche Eingebung zu Christus bekennen. In einem
französischen Text heißt er nicht Malchus, sondern Jan Baudewyn.
Auch die Legende vom Ewigen Johannes wird mit der von Ahasver
in Beziehung gebracht. In der Sage bleibt Johannes, der
Lieblingsjünger des Heilandes, am Leben, um seine Lehre zu verbreiten

und auf Jesus zu warten. (Nach Joh. 1, 8—10, 2, 1 und
Math. 16, 28.) Auch Johannes wird da und dort im Land
gesehen. Aber für Johannes ist es natürlich kein Fluch, der auf ihm
lastet. Johannes ist vielmehr der christliche Oegenpart vom
Ewigen Juden. Der Jude hat das Leben aus Christus zurückgewiesen,

deshalb darf er nicht sterben. Er muß hinter dem Heiland
herwandern und ist gebannt. In einigen Erweiterungen der Sage
ist Ahasver zwar getauft, kann aber nicht das Abendmahl nehmen
und auch nicht beten. Johannes hingegen ist der Erbe des
Lebensspenders. Er wartet auf ihn als Zeuge seiner Herrlichkeit auf
Erden. Der Jude lebt ein Leben ohne Hoffnung, Johannes ein
Leben aus der Fülle von Jesu Liebe, dort der Fluch, hier der
Segen. Wenn der Fluch ein Ende gefunden hat, darf Ahasver
sterben, Johannes geht mit Jesus in das ewige Leben ein. Der Jude
ist so etwas wie ein Wanderer zwischen zwei Welten, eine Art
Gespenst 9a. Eir ist Jude, aber er ist getauft, d.h. nicht mehr in
jüdischem Denken befangen. Als Christ anerkennt er Christus
und doch gehört er nicht zu ihm. Die besondere Tragik, die
dadurch in seiner Gestalt liegt, wurde aber wohl kaum in jenen Jahr-

9a Jesus sagt zu Petrus: „Wenn es mir beliebt, daß er (Johannes) bleibe bis
ich wiederkomme, was geht es dich an? Folge mir nach". Da verbreitete
sich die Rede unter den Brüdern, daß dieser Jünger nicht sterbe.

142



hunderten klar gesehen. Die Sage vom Ewigen Johannes wurde
allmählich vergessen. Doch der Name Johannes, den der ewige
Jude wenigstens außerhalb Deutschlands meist trägt, deutet auf
diese Beziehung hin. Ganz unklar ist jedoch der Name Ahasver für
den Ewigen Juden. Es ist der jüdische Name des Königs Xerxes
im Buche Esther. Man könnte sich wohl denken, daß die
bibelkundigen ersten Verbreiter dieser Erzählung dabei an den größten
Feind der Juden im Altertum, den „bösen Hamann", gedacht
haben. Der König Ahasver aber hat im Buch Esther, der Königin
zuliebe, die jüdischen Stammes war, seinem Ratgeber nicht
gefolgt, vielmehr ihn und1 seine Sippe vernichtet, wofür die
Juden ihm Dank schulden. Vielleicht ist diese Erklärung etwas
einleuchtender als jene, die man in der Ahasver-Literatur finden
kann, daß das klangvolle Wort Ahasver zur Wahl des Namens
geführt haben könne10.

Gegen Ausgang des Mittelalters warf man in gelehrten Disputationen

die Frage auf, ob ein Mensch überhaupt so lange wie der
Ewige Jude leben könne. So wurde 1689 diese Frage in einer
Dissertation von einem gewissen Schultz aus Königsberg behandelt

und mit einem Nein beantwortet. 1755 hat ein Professor
Anton von der Universität Helmstedt dieser Frage eine
akademische Schrift gewidmet11, die anscheinend Anlaß zu einem Skandal

an dieser Universität wurde. Denn die Gattin eines anderen
Professors, Marie Krügerin, verfaßte eine Gegenschrift12, in der sie

10 Ahasver wird im Talmud von bösem, launenhaftem Charakter geschildert,
der den Juden im allgemeinen übel gesinnt war und zu Beginn seiner Regierung

(486—464 v. Chr.) befahl, den Wiederaufbau der Stadt Jerusalem und
des Tempels zu unterlassen. Aber es gibt außer diesem Perserkönig, von den
Juden Ahasver genannt, der mit Artaxerxes identisch sein soll und der als
der Oemahl Esthers gilt, auch noch einen anderen persischen König gleichen
Namens (529—521 v.Chr.), der als Kambyses in der Geschichte bekannt ist.
(Aus J.Hamburger: Real-Enzykl. des Judentums I, Leipzig 1896). Vielleicht
ist der Name Ahasvérus eine Verstümmelung des Namens Artaxerxes. (S.
Anm. 8a.)
11 Carolo Antonio: Commentatio historica de Judaeo immortali in qua haec
fabula examinatur et confutatur. Helmstadt 1756.
12 M. R. Krügerin, Schreiben an den Hofrat Prof. Carl Anton, darin bewiesen

wird, daß es einen Ewigen Juden gebe. Halle u. Helmstadt 1756.

143



behauptete, daß der Ewige Jude noch 1747 gelebt habe. In einem
Supplement dazu kommt sogar noch eine „Ewige Jüdin" hinzu,
denn die Schwester der Krügerin habe den Ewigen Juden
geheiratet. Diesem Schreiben wurde nun aber im Druck ein
weiteres Supplement beigefügt, indem dieser Verfasserin „Märchen"
vorgeworfen wird, daß sie in ihrem Eintreten für den Ewigen
Juden sehr unklug gehandelt, indem sie ihre bisher mit Glück
verheimlichte jüdische Abkunft nun offen kundgetan habe. (Man
sieht, Ben Akiba hat recht: Es ist alles schon einmal dagewesen.)
Das alte Volksbuch von Dudulaeus erhielt wahrscheinlich um
1614 oder 1618 einen Anhang, betitelt: „Erinnerung an den christlichen

Leser von diesem Juden". Dieser Anhang beschäftigt
sich mit der Frage, warum Gott gerade einen Juden auserwählt
habe, um für Christus zu zeugen? Der unbekannte Verfasser lobt
den Ahasver, der sich doch wenigstens zu Christus bekannt habe
im Gegensatz zu der sonstigen Judenschaft. Er nennt diese „die
heutigen, abschlägigen und abartigen Gesellen in ihrer Unbuß-
fertigkeit, die alle abgewichen und allesamt untüchtig geworden
sind. Da ist keiner, der Gutes tue, auch nicht einer Ihr Schlund
ist ein offenes Grab, mit ihren Zungen heucheln sie ...". „Aber",
so meint der Verfasser, „der Ahasver dient vielleicht nach Gottes
Ratschluß dazu, daß diese verstockten und verblendeten Juden
in allen Ländern, wohin er kommt, die großen Wunder Gottes in
allerlei Sprachen anhören möchten, ob sie vielleicht noch könnten
bekehret werden". Auch erhebt er die Frage, warum Jesus denn
hier so scharf strafe, wo er doch sonst so milde sei. Und er
antwortet, daß Gottes Wege für uns unfaßlich sind. Auch auf die
Überlegung, ob denn ein so langes Leben überhaupt möglich sei,
heißt es, bei Gott sind alle Dinge möglich. Dann werden
verschiedene Gestalten aufgezählt, die auch nicht sterben, wie die
Siebenschläfer, Barbarossa etc. Auch habe Gott vielleicht einen
Juden erhalten wollen, der die Zerstörung Jerusalems wirklich
erlebt habe. Die heutigen Juden seien keine „natürlichen"
Juden mehr, „sondern eher Bastarde, die von den übrigen über
geblieben sind". Die Bitte Jesu am Kreuz, so meint der Verfasser,
„gilt nur für die Bußfertigen, aber für die Unbußfertigen, die Ihn
schon zu Lebzeiten verspotteten, die Pharisäer sowie den unbuß-

144



fertigen Haufen der gottlosen Juden gilt das nicht". Den Schluß
bildet eine Drohung: Die unbußfertigen Juden hätten sich in-
acht zu nehmen, „da sonst Gott der Herr wird regnen lassen auf
sie Blitz, Feuer und Schwefel und wird ihnen ein Wetter zum Lohn
geben".

Außerdem wird dort in einem weiteren Anhang13 das Verzeichnis
der Strafen angefügt, die die 12 Stämme Israels zu erdulden haben,
weil sie zu dem großen Leiden des Herrn geholfen haben. Dies,
so heißt es, „hat ein berühmter Medicus im Welschland, ein
geborener Jude, zu Mantua mündlich und schriftlich geoffenbart und
ohnlängst in Druck gegeben, wie folgt" (wir geben hier nur
Weniges davon wieder): „Stamm Ruben: Sie waren dabei, da Jesus
im Garten ergriffen und in schwarzer Bosheit geschlagen haben.
Sie haben 3 Plagen in ihrem Geschlecht. Alles Gemüse verdorrt
ihnen nach 3 Tagen. Alles, was sie säen, hat kein Gedeihen. Nichts
Grünes wächst auf ihren Gräbern. Stamm Zebuion: Sie haben
das Los über den Rock Christe geworfen. Zur Strafe müssen sie

jährlich am 15. März Blut speien vom Morgen bis zum Abend.
Stamm Joseph : Sie haben die Nägel geschmiedet, mit denen Christus

ans Kreuz geschlagen wurde. Unter ihnen war Beatrix, welche

riet, die Nägel stumpf zu machen, damit Christus noch mehr
leiden müsse. Alle Weiber aus diesem Stamm haben zur Strafe,
wenn sie über 33 Jahre kommen, nachts im Schlaf den Mund voll
lebendiger Würmer". Usw. Auch wird noch mitgeteilt, Jesus
habe 5000 Streiche empfangen und 5475 Wunden am Körper
gehabt. Dennoch haben die Juden geschrien: Kreuzige ihn! Pilatus

habe sich aus Verzweiflung erstochen. Die Leiche sei dann
in den Tiber geworfen worden. „Aber die Teufel haben im Fluß
ein solches Toben angefangen, da hat man den Leichnam wieder
herausgeholt und ins Meer geworfen. Aber die Teufel haben das
Meer aufgewühlt. Da hat man den Körper in die Schweiz gebracht,

13 K. Simrock (vgl. Anm. 8e) sagt in seiner Neuherausgabe des altes
Volksbuches 1846; „Die erste Ausgabe ist vielleicht 1564 erschienen. Aber diese
frühe Ausgabe ist nur eine Vermutung". Zu dem ersten Anhang kam noch der
zweite hinzu, der wohl erstmalig dem Volksbuch 1634 bei einem Druck in
Refel (Reval) beigefügt wurde.

145



in den Luzerner See. Dort soll er noch heute liegen. Zu gewissen
Zeiten ist der See wütend, und es gibt auch noch etliche Mirakel
allda also, daß der böse Feind dort noch immer sein Wesen
treibt". Den Schluß dieser Anhänge bildet eine „Abschrift oder
Gopey des Urteils, welches Pontius Pilatus der Landpfleger in
jüdischem Land im 17. Jahr der Regierung des Kaysers Tiberius,
das ist im 34. Jahr des Alters Christi über unseren Herrn und
Heiland Jesus Christus, zum Tode gefaßt, gegeben und
ausgesprochen hat". Dieses Urteil sei „eine gefundene Antiquität, in
Felsen und Marmorstein verwahrlich eingemacht in der Stadt
Aquila". Dann folgen die Namen der 20 Juden, die als Zeugen
in diesem Prozeß aufgeführt werden. Von diesen Zeugen sind 8,

die das Urteil anfechten wollen „damit Recht gesprochen werde".
Aber nur 2, darunter Joseph von Arimathia, nehmen eindeutig für
Jesus Partei. Man kann sich wohl vorstellen, wie solche „Beweise"
und „Zeugnisse" auf die naiven Gemüter jener Zeit gewirkt haben.
Die geschilderten „abgründigen Bosheiten der Juden" taten ihre
Wirkung.

Es sei auchi erinnert an 5. Mose 28,64. 65, wo Moses von der
Strafe Gottes spricht, wenn das Volk Israel nicht Seine Gebote
befolgt: „Und der Herr wird Dich unter alle Völker zerstreuen
von einem Ende der Erde zum anderen, da wirst Du anderen Göttern

dienen, die Deine Väter nicht gekannt haben. Und unter diesen
Völkern wirst Du keine Ruhe haben und es wird keine Stätte sein,
da Dein Fuß rasten kann". Ferner an Matthäus 16,18: Jesus
sagt: „Unter denen, die hier stehen sind einige, die den Tod nicht
schmecken werden, bis sie den Sohn des Menschen mit seiner

Königsherrschaft haben kommen sehen". Solche Bibelstellen mögen

in einer gegen heute sehr viel bibelkundigeren und dem

Religiösen ungleich verhafteteren abendländischen Menschheit bei der
Umwandlung der Ahasversage mitgewirkt haben. Denn, wie wir
sahen, hatte sie ursprünglich einen anderen Sinn, nämlich auf einen
lebenden Zeugen für den Wandel Christi auf Erden hinweisen
zu können. Der Gestalt des wandernden Juden liegt jedoch ein
anderer Gedanke zugrunde, in dem die menschliche Schuldhaftigkeit,

personifiziert in einem Juden, im Vordergrund steht. Die ät-

146



tere Absicht und die Gestalt des römischen Türhüters gerieten
damit in Vergessenheit.

Weder die Erzählung vom Antichrist noch vom Ahasver hatten
von vornherein eine antisemitische Tendenz, sie bekamen sie erst
durch den Geist der Zeit. Die Figur des Ahasver verlor mehr und
mehr ihre tragische Note und, ähnlich wie bei der Legende vom
Antichrist, mischten sich derbe Scherze und rohe antisemitische
Anspielungen hinein. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts wurde
der Ahasver sogar zu einem „ergötzlichen" Gesellschaftsspiel.

Wie der Antichrist letztlich zum Grundmotiv den Kampf zwischen
Gut und Böse, Licht und Schatten hat, so besitzt auch der ewige
Wanderer einen allgemeinen seelischen Hintergrund. Das Schuldgefühl

läßt den Menschen nicht zur Ruhe kommen, dauernd
verfolgt ihn der Fluch der Gottheit. Wir erwähnten schon den

Buddhajünger Pindola in der indischen Mythologie. Im Arabischen

gibt es folgende Legende: Der Jude Samari, der in der
Wüste das goldene Kalb verfertigt hatte, sei von Moses verurteilt
worden, ewig unterwegs zu sein. In der Bibel ist Aaron der
Verfertiger des goldenen Kalbes, und von einem Fluch hören wir
nichts. Dagegen ist Kain der mit einem Fluch Beladene, der „unstet

und flüchtig" (I. Mose 4,12) auf der Erde umherirren muß.
Doch hören wir nichts in der Bibel von einem Fluch der ewigen
Wanderung. Aber sicher hat die Gestalt des Kain zur phantastischen

Figur des Ahasver beigetragen.

In vielen Kulturkreisen und bei vielen Völkern gibt es Sagen von
Menschen, die nicht sterben können, oder Toten, die im Grabe
keine Ruhe finden. In einer jüdischen Sage14 dürfen mehrere
Menschen, die den Sabbath entheiligt haben, nicht im Grabe
ruhen. Sie müssen als Lebende leiden, bis sie ihre Schuld abgebüßt

haben, und dann erst sinken sie ins Grab. Eine arabische Sage

w Legenden und Sagen der Juden: J. Bergmann: Die Legenden der Juden.
Berlin 1919. — M. J. bin Oorion: Die Sagen der Juden. 5 Bde. Frankfurt
1913—27. — C. Krafft: Jüdische Sagen und Dichtungn. Ansbach 1839. —
A.Wünsche: Aus Israels Lehrhallen. Leipzig 1907—10.

147



handelt von Chidher oder Chadhir, dem Wanderer15. Er ist uns
bekannt durch das Rückertsche Gedicht. Von 500 zu 500 Jahren
kommt er in dieselbe Gegend zurück und findet dann jedesmal
das Land durch das Treiben der Menschen verändert. P. Cas-
s e 1 weist in seiner lesenswerten Arbeit auf die Beziehung
der Sage vom Ewigen Juden zu der des wilden Jägers hin. Es ist
die germanische Wandlung desselben religiösen Gedankens, der
schon in der Gestalt des Kain ein Vorbild hat, daß die Verfolger,
nicht die Verfolgten ein ruheloses Leben führen müssen und daß
auf ihnen ein Fluch lastet. Das weibliche Gegenstück zum wilden
Jäger Rode ist Perachta (Bertha), die wie Merodes die Kinder
verfolgt und daher in der Phantasie des Volkes als Kinderschreck
lebte. Auch die ruhelosen Zigeuner werden in diesen Sagenkreis
mit einbezogen. Sie waren als Kesselflicker und Grobschmiede
bekannt. Ein solcher Grobschmied habe zu Jesu Zeit die Nägel zu
seiner Kreuzigung machen sollen, und er habe mehr dazu gebraucht,
als notwendig war, „darum ist er mit seiner ganzen Zunft zur
Ruhelosigkeit verurteilt worden". Denken wir auch an die Sage

vom Fliegenden Holländer. Ihm aber winkt — wenigstens nach
einem späteren Zusatz — die Erlösung durch ein liebendes Weib,
wie überhaupt in den meisten Märchen und Sagen eine Erlösung in
dieser Zeitspanne erreicht wird. Der Ewige Jude aber muß auf
die Endzeit warten.

15 Im Koran ist Chadir, der Grüne, ewig lebend, ein Meeresdämon. Diese
legendarische Figur ist wohl abhängig von der griechischen Sage vom
Fischer Glaueos, der von dem Kraut aß, das dauerndes Leben verleiht!
Vor Freude über sein Glück springt G. ins Meer, aber er wird vom Wasser
festgehalten und lebt weiter als Dämon im Meer. Ähnlich die Sage von
König Alexander, der auszieht, die Lebensquelle zu suchen. Er selbst
verfehlt sie, aber sein Koch trinkt von dem Wasser. Der ergrimmte König will
den Koch töten; das kann ihm nicht gelingen, und so wirft er ihn in das
Meer, wo er fortan als Dämon lebt (Die oben erwähnte Sage von Pilatus
als Wasserdämon zeigt hier Zusammenhänge.) Wir weisen aber vor allem
darauf hin, daß diese Sagen zeigen wollen, wie das dauernde Leben kein
Glück bringt, weder dem Einzelnen noch den Mitmenschen. (Siehe J.
Friedländer: Alexanders Zug nach der Lebensquelle und die Chadirlegende. Arch,
f. Religionswiss. 13, Heft 1, 1910.)

148



Diese Sage beflügelte die Phantasie der Dichter in fast allen
Kulturländern seit dem Mittelalter. (Bei den slawischen
Völkern sollen sich keine Ahasver-Sagen finden.) Auf das Volksbuch
mit seiner naiven Darstellungsweise erfolgten die allerverschie-
densten Dichtungen in Poesie und Prosa, die von Ahasver handeln,
ganz besonders in England und in Deutschland, von Wordsworth,
Byron, Shelley bis zu Galsworthy und von Goethe, Auerbach,
Hauff bis zu Heyse, Lienhardt und Kassner. In über 200 Werke
der Weltliteratur soll die Gestalt des Ewigen Juden eingegangen
sein. Zu der lastenden Schuld tritt die Unseligkeit der ewigen
Fortdauer in diesen Werken hervor, die Sehnsucht nach Ausruhen
von den Leiden der Welt, aber auch das Bedürfnis nach ewigem
Wechsel und die ewige Unzufriedenheit des Menschen mit seinem
Los. Dabei klingt eine Verwandtschaft mit dem Faustmotiv an16.
Goethe war schon in seiner Jugend von der Ahasver-Sage
beeindruckt worden. Er kannte sie aus einem judenfeindlichen
Gedicht, das der Herausgeber von des Knaben Wunderhorn als ein
fliegendes Blatt veröffentlicht hatte. Viele Jahre lang lag ein
angefangenes Manuskript in seinem Schreibtisch. Auf seiner
Reise in Italien kommt er 1786 wieder darauf zurück. Der
wiederkehrende Heiland tritt nun in diesem Manuskript ganz in den

Vordergrund. Jesus findet nicht den Geist der Liebe auf dieser
Welt:

„Wo man vor lauter Kreuz und Christ
Ihn eben und sein Kreuz vergißt".

Und endlich denkt Goethe 1812 bei Abfassung von „Wahrheit
und Dichtung" wieder an den Ewigen Juden. Welche Erlösung
der Dichter für ihn im Auge hatte, ist nicht bekannt, aber er
wollte zum Schluß dieses leider kaum ausgeführten Werkes
darstellen, daß Gioitt an seiner Welt, in der die Liebe fehlt, keine
Freude mehr habe und endlich alles zusammenschlägt, um mit
einer verjüngten Schöpfung neu zu beginnen.

16 Ober Goethes Faust und seine Fortsetzung, nebst einem Anhang von dem
Ewigen Juden. Leipzig 1824. Verf. nicht angegeben (K. Simrock?). — J.
Minor: Goethes Fragment vom Ewigen Juden und vom wiederkehrenden
Heiland. Stutgart/Berlin 1904.

149



Ahasver wird in vielen Dichterwerken nicht nur als Repräsentant
seines Stammes angesehen, sondern er wird auch zum Repräsentanten

der Menschheit überhaupt, der Sehnsucht der leidenden
Kreatur. In phantasievoller Weiterbildung wird er zum Märtyrer,
ja sogar zum Helden. In den neuern Werken mischen sich auch

politische Motive ein, wie auch die Frage: Wann endet der Fluch,
der auf ihm lastet, dann zeitgemäß beantwortet wird: Wenn auf
der Erde die Herrschaft von Wahrheit und Freiheit anbricht. In
einem Versroman von Albrecht Schäfer (1924), der von
Wagner beeinflußt ist (s. W. Zirrus), entdeckt Parzival in einem
Gemach bei Trevrizent ein halbverfaultes Gerippe mit glühenden
Augen — Ahasver, der auf Erlösung wartet. Nach Jahren
zurückgekehrt, findet Parzival ihn wieder. Er nimmt ihn mit in
den Wald seiner Kindheit und dort in Pärzivals eigener Verklärung
findet auch der Jude Erlösung17.

Die Bildhaftigkeit der Gestalt des Ahasver war dazu geeignet,
nicht nur bewußten Problemen, sondern auch im Unbewußten
wirkenden Trieben Form zu geben. Und so würde es uns nicht
wundern, wenn in der kommenden Zeit uns einmal wieder ein Dichter
einen neuen Ahasver bescherte.

* **

Wir haben uns hier diese beiden Erzählungen vom Antichrist und
von Ahasver vergegenwärtigt und gesehen, was die Zeiten daraus
gemacht haben. Wir drücken den allerdings nicht zu beweisenden

Gedanken aus, daß ein Niederschlag jenes alten Judenhasses,
der sich in jenen Gestalten austobte, in den Menschen heute noch
lebt und wirkt und durch seine Bildhaftigkeit so fest verankert

17) v. Balthasar (s. Anm. 5) weist darauf hin, „daß die Ahasverdichtungen
sich oft der Antichrist-Idee näherten, zumal wenn Ahasver als
Stellvertreter der Menschheit dem Göttlichen unversöhnlich gegenübertritt, oder

die Gestalt eines unsterblichen Rebellen annimmt" (S. 33). Auch
bemerkt derselbe Autor, daß diese Sage Anlaß gegeben hat, dem Motiv von
der Wanderung Gottes durch die Zeiten in der Person Christi und seiner
Gegenwart im Menschen Gestalt zu geben. So wird Christus selber zum
Ahasver, z. B. bei Buchanan: „The wandering Jew" (1893) oder bei G. Renner:

„Ahasver" (1902), S. 41/42).

150



ist, daß selbst bessere Einsicht wenig dagegen vermag, vor allem
in Zeiten, in denen Angst und Unsicherheit den Menschen anfällt.
Furcht und Verachtung, wohl die Grundelemente jeglichen Hasses,
fanden in den Figuren des Antichrist und des Ahasver eine
Symbolik von tiefer seelischer Wirkung. Wir versuchten hier an Hand
der Jung'schen Lehre uns ihre Wirksamkeit bis auf den heutigen
Tag zu erklären und damit einen Beitrag zu liefern zum
Verständnis des bestehenden Antisemitismus.

Unsere Überlegung wäre unvollständig, wenn wir nicht daran
denken wollten, ob sich nicht doch auch Reaktionen auf der
Gegenseite, bei den Juden, zeigten. Können wir etwa in den jüdischen
Legenden und Sagen Niederschläge finden von Christenhaß und
von Rache oder doch zum wenigsten Reaktionen auf die furchtbaren

Verfolgungen, denen sie durch alle Jahrhunderte ausgesetzt

waren? Wenn wir meinten, daß die unbewußte Triebhaftigkeit
ihren Niederschlag in Märchen, Sagen und Legenden findet,

wie steht es damit in dem Gedankengut, das die Phantasie der
jüdischen Menschen geschaffen hat? (siehe Anm. 14) Ihre Sagen
und Legenden beschäftigen sich fast stets mit Verfolgungen, z. B.

mit Erzählungen von Pogromen unter Kaiser Hadrian. Aber fast
immer geht es in diesen Erzählungen letztlich um religiöse und
um didaktische Probleme. Sie haben den Zweck, alte geschichtliche

Überlieferungen, vor allem das Gedächtnis ihrer Märtyrer,
lebendig zu erhalten oder pädagogisch zu wirken, Glaubenstreue
und Zuversicht zu stärken. Naive Märchen, aus reiner Fabulierfreude

entstanden, finden wir, wie uns scheint, überhaupt bei'
den Juden im christlichen Zeitalter nicht. Aber wie wäre dies
auch möglich bei einem ewig gehetzten Volk, zusammengepfercht,
fern von Geborgenheit und Muße, das nur den einen Wunsch vor
Augen hatte, mit Einsatz aller Kräfte sich am Leben zu erhalten
und seinen Kindern ein besseres Los zu ermöglichen, bedrückt
von ewiger Ungerechtigkeit, ausgesetzt jeder Willkür! So begreift
man, daß eine Fabulierfreude kaum vorhanden sein konnte, die
Ausdruck eines frohen und unbeschwerten Gemütes ist. Man
könnte diesen Mangel auch so deuten, daß diese geknechteten
Seelen es gar nicht wagen durften, sich ihrem Unbewußten zu

151



überlassen. Sie mußten vielmehr immer wach, immer in der
Abwehr sein, immer ihrer Situation bewußt. Die lehrhafte
Bemühung geht darauf aus, Einsieht und Mäßigkeit in den Vordergrund

zu stellen und in der Erfüllung der religiösen Vorschriften
die Befriedigung im menschlichen Dasein zu finden. So wurde
das religiöse Empfinden gestärkt und mit Recht triebhafte
Äußerungen unterdrückt, die sich vielleicht verheerend bemerkbar
gemacht hätten, wenn nicht diese Ableitung gefunden worden wäre.
Die unbeirrte Frömmigkeit, ja, das uns stur erscheinende
Festhalten an alten Formen erklärt sich aus dieser Situation, und in
der Tat ist es den Juden gelungen, sich durch Jahrhunderte vor
Ausbrüchen ihrer unbewußten Triebe weitgehend zu bewahren.
In den Legenden wird oft gezeigt, wie Gott die Menschen vor
schweren Verfolgungen bewahrt hat. Da treten z. B. unbekannte
Männer hinzu, es sind die Propheten. Sie nehmen die den Juden
vorgeworfene Schuld auf sich und erretten so die Bedrängten.
Oder die Legende stellt einen Wunschtraum dar, etwa wenn
gezeigt wird, daß der von den jüdischen Wissenschaftlern so hoch
verehrte Aristoteles eigentlich ein Jude gewesen sei.

Es gibt allerdings auch Haß- und Racheschriften, vor allem aus
den ersten Jahrhunderten der Glaubenskämpfe18. In dieser Zeit
wurde den Christen von den Juden gottlose Häresie vorgeworfen,
Es war (und ist noch heute) für die Juden untragbar, daß Gott
sich als Mensch sollte offenbart haben, denn die göttliche
Substanz sei viel zu erhaben, als daß dies möglich wäre. Auch der
jüdische strenge Monotheismus kann die Dreieinigkeit Gottes
nicht anerkennen. Wahrscheinlich im 5. Jahrhundert entstand eine
Urkunde des Lebens Jesu, bekannt als Tolodoth Jeschu, die darauf

ausging, Jesu Göttlichkeit zu verhöhnen und seine Herkunft
zu verunglimpfen. Andere Tolodothschriften kamen im Lauf der
Zeit hinzu, sie wurden z. T. als Geheimschriften verbreitet und
erregten zu ihrer Zeit Aufsehen. Sie stützten sich auf die aller-
verschiedensten Quellen. Solche Schriften waren natürlich dazu

18 J. Klaussner: Jesus von Nazareth, seine Zeit, sein Leben und seine Lehre.
Berlin 1930. — S. Kraus: Das Leben Jesu nach jüdischen Quellen. Berlini
1902.

152



angetan, die Kluft zwischen Juden und Christen zu erweitern.
Wenn H. Hug meint, daß nicht der Haß der Juden, sondern zuerst
der Haß der Christen an der Entstehung solcher Schriften schuld
war, so ist doch vielleicht die Schuldfrage in jener geschichtlichen
Epoche verwickelter. Immerhin — wer möchte es den Juden
verargen, wenn auch sie ihren aggressiven Gefühlen Ausdruck gaben?

Es sollte, wie wir oben sagten, hier nicht die Frage des
Antisemitismus in seiner Vieldeutigkeit und Weitschichtigkeit erörtert

werden. Vielmehr war es uns darum zu tun, auf eine besondere
Seite dieses Problems hinzuweisen, die nach unserer Meinung,
bisher wenig Beachtung gefunden hat. Sie gehört zur Problematik
dessen, was Picard den „Hitler in uns selbst" genannt hat/
Dieser „Hitler in uns selbst" scheint nun aber mit jenen Gestalten,

deren Geschichte wir hier widergaben, in Konnex zu stehen,
einem Konnex, der dem Bewußtsein der heutigen Menschheit
weitgehend verloren gegangen ist, aber in ihrem Unbewußten sein
Wesen treibt. Diesen Aspekt dürften wir gerade dann nicht
unterlassen, ins Auge zu fassen, wenn wir uns klar sind, daß wir
uns von dem „Hitler in uns selbst" ebenso wie von dem Hitlerismus

in der Außenwelt befreien sollten.

Hitler selbst hatte sich als eine Art Antichrist gefühlt, ohne wohl
zu wissen, welch tiefere Bedeutung dieser Gestalt innewohnt. Man
kann in der Tat, von ihr ausgehend, vielleicht am besten verstehen,
wie er es vermochte, seinen verhängnisvollen Einfluß auf das
deutsche Volk und darüber hinaus auszuüben. Die magische und
mythische Atmosphäre, mit der er sich umgab und die seine
Anhänger bewußt verstärkten, seine Erhebung zu einer göttlichen
Person anstelle von Christus, seine proklamierte Allwissenheit
und Unfehlbarkeit wirkten auf die unbewußten Seelenkräfte ein,
je mehr sich die Menschen von der Religion ihrer Kindheit
entfernten. Alte Kyffhäusersehnsucht erwachte, und im Judenhaß
entdeckte man die alte Pogromstimmung des Mittelalters. Wieder
machte man die Juden als Erzschelme und Erzfeinde für alles
verantwortlich, was sich Böses je ereignet hatte, und so empfand
der aufgereizte Pöbel es wieder wie einst als sein gutes Recht, sie
ans Kreuz zu schlagen. Diesmal aber war das Volk nicht in der

153

Judaica, Bd. III, 2 5



Angst vor der Endzeit, sondern es fühlte sieh selbst als das rassisch

„auserwählte Volk", dessen Held nun endlich gekommen war,
um es in ein tausendjähriges Reich zu führen. Nicht zu verwundern,

daß man beim mittelalterlichen Denken nicht stehen blieb,
sondern noch viel ältere mythologische Ideen jetzt neue Nahrung
fanden und ein neuer Wotansglaube erwachte.

Mit Recht weist M. Susmann19 in ihrem „Buch Hiob" auf die
merkwürdigen Worte Hitlers hin, die der ganz aus seinem
dämonischen Instinkt Lebende zu Rauschning gesprochen habe: „Jeder
von uns trägt den Juden in sich, er ist nur draußen leichter zu

verfolgen als drinnen". Jung (siehe Anmerkung 1) spricht in seiner
Psychologie von einem Schatten, der jeden Menschen begleitet,

seine dunkle Seite, der er entfliehen und sie möglichst negieren
möchte. Diesem Schatten, als der böse Andere, hat bei den Christen

seit Jahrhunderten das kollektive Symbol des Juden bekommen.

Diese Schatfenfigur wird zum krankhaften Komplex vor
allem in Zeiten tiefgreifender Veränderungen im Leben der Völker,

wenn durch beängstigende Änderungen der Lebens- und
Anschauungsweisen Inhalte des kollektiven Unbewußten neu belebt
werden. Der Judenhaß hat jene Symbolform angenommen, wie
sie das Mittelalter geprägt hat, und als solche lebt er deutlicher
oder undeutlicher im Unbewußten der menschlichen Seele. So

versteht sich auch wohl die immer wieder zu beobachtende
Tatsache, daß stets für die schlechte Tat eines Juden gleich die
jüdische Allgemeinheit verantwortlich gemacht wird. Zwar neigt
der Mensch überhaupt zu Verallgemeinerungen, aber er ist sich
in der Regel dessen bewußt. Den Juden gegenüber aber bleibt
diese Selbstkritik so gut wie immer aus. Denn letztlich fließt
die bewußt gegen sie gerichtete seelische Energie jenem
persönlich-unpersönlichen Symbol zu, aus der Gestalt des Antichrist
wie des Ahasver gewoben, das im Unbewußten lebt und seine

Wirkung ausübt.

Das jüdische Problem und damit auch der Antisemitismus ist nicht
von einer Seite allein zu erklären, da darin noch ungelöste Fra->

19 M. Susmann: Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes.
Zürich 1946.

154



gen stecken, denen wir überhaupt, selbst von den verschiedensten
wissenschaftlichen Aspekten aus, nicht vollständig auf den Grund
kommen. Man hat mit Recht von einem Geheimnis gesprochen,
das ihm zu Grunde liegt. In der Bibel wird auf den Fortbestand
der jüdischen Gemeinschaft bis gegen das Ende aller Tage
prophetisch hingedeutet. Der Arzt Friedrichs des Großen antwortete
auf die Frage des Königs nach einem Beweis für das Wirken
Gottes: Das Fortbestehen der Juden. Und er hat damit
ausgedrückt, daß wir hier tatsächlich an etwas rühren, das uns mit all
unserer wissenschaftlicher Erkenntnis auf welchem Gebiete auch
immer an eine Schranke führt, die wir nicht zu übersteigen
vermögen.

Wie kann nun endlich jener krankhafte Komplex des Antisemitismus

von unserer menschlichen Einsicht aus in der menschlichen

Seele überwunden werden? Wie können die seelischen
Energien von jenem Symbol abgelenkt und den Menschen als ihr
ureigenster Konfliktstoff erkennbar gemacht werden, die sie zu
überwinden haben? Es scheint uns dies nur möglich, wenn die
Menschen, wie Jung in einem anderen Zusammenhang meint,
wieder einen „klaren Richtungssinn" (siehe Anm. 1 c) gewinnen.
Mit Recht setzt er ihn in Beziehung mit der „Christusidee", als
einem „angeborenen Element in der europäischen Psyche". Wenn
diese „Idee" verleugnet wird, wie es in unserer Zeit weitgehend
der Fall ist, dann verliert die menschliche Psyche leicht ihr
Gleichgewicht, denn sie besitzt im allgemeinen keine andere, die ihr
den notwendigen Halt gibt und dem transcendentalen Bedürfnis
des abendländischen Menschen in ähnlicher Weise entspricht.
Macht der Mensch sich los von dieser heilsamen Bindung, so fällt
er herab auf die Ebene des Materialismus und überläßt sich einer
Dämonie der niedersten Instinkte, deren Macht sich zur
individuellen wie kollektiven Neurose steigern kann.

Die „Christusidee" gipfelt in der Bruderliebe, die Jesus aus der
jüdischen Lehre (3. Mose 19.18) übernommen und in seinem
Leben zur sichtbaren Tat werden ließ, als ein Beispiel für alle.
Aber die Menschheit ist diesem Beispiel nicht gefolgt, sondern

155



hat, mit Blindheit geschlagen, durch ihren Bruderhaß tausendmal
Christus ans Kreuz geheftet.

Erst ein Bekenntnis zur wahren Bruderliebe und ein Leben in
diesem Sinn kann diesen Konfliktstoff der Seele überwinden. Eine

Heilung wird aber wohl erst dann wirklich möglich sein, wenn der
Mensch, Christ wie Jude, sich zudem zu der Einsicht durchringt
von der Notwendigkeit, sein Selbst zu erforschen und wenn er
anerkennt, daß er zwar Atombomben konstruieren kann, aber daß

es wenig Wert hat, „wenn er die ganze Welt gewänne und nähme
doch Schaden an seiner Seele".

Der soziologische Aspekt
des jüdischen Aufbauwerkes in Palästina

von Dr. :H. K. BARAZON, Tel-Aviv.

Die jüdische Siedlung in Palästina stellt, obwohl sie oftmals mit
anderen historischen Kolonisationsversuchen verglichen wird, in
ihrer Art ein Novum dar. Nicht so sehr der Umstand der gewaltlosen

Besiedlung des Landes und auch nicht die Tatsache, daß

Palästinawanderung für die meisten Menschen grundsätzliche
Umschichtung in beruflicher und gesellschaftlicher Hinsicht bedeutet,

stellen die Besonderheit dieses Experiments dar, sondern der
Umstand, daß die Besiedlung Palästinas seitens der Juden zur
Schaffung neuartiger Typen von Siedlungen geführt hat, die
sowohl die ökonomischen als auch die gesellschaftlichen Probleme
des Zusammenlebens der Mienschen in neuartiger Weise lösen,
wollen und bis zu einem hohen Grade auch gelöst haben.

Unter diesem Gesichtswinkel gesehen, zerfällt das jüdische
Palästina in zwei Teile, die meistenteils nebeneinander bestehen und,
soweit sie Kontakt haben, dieser sich oftmals in Konflikten
manifestiert. Der eine Sektor — ich möchte ihn kurzweg den
privatwirtschaftlichen bezeichnen — ist vertreten durch die drei großen
Städte des Landes, Jerusalem, Tel Aviv und Haifa und diejenigen
haibstädtischen landwirtschaftlichen Siedlungen, die vor dem

156


	Die Legende vom Antichrist und die Sage von Ahasver : ihre Bedeutung für den Antisemitismus

