Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 3(1947)

Artikel: Die Legende vom Antichrist und die Sage von Ahasver : ihre Bedeutung
fur den Antisemitismus

Autor: Liefmann, Else

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961325

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zu glauben: Also hat Gott die Welt geliebet. Dieser Glaube ist
der Sieg, welcher die Welt iiberwunden hat‘ 75,

Die Legende vom Antichrist und die Sage
von Ahasver
Ihre Bedeutung fiir den Antisemitismus.
Von Dr. med. et phil. ELSE LIEFMANN, Ziirich

Wer hat nicht schon viele Male von dem Ahasver-Schicksal der
Juden gehort oder gelesen, heute ofter als je zuvor? Von dem:
Schicksal des Ewigen Juden, der nie zur Ruhe kommt und nir-
gends eine Heimat findet? Im allgemeinen ist iiber die Sage von
Ahasver wenig bekannt. Aber es lohnt sich, in alte Urkunden sich
zu vertiefen, und je linger je mehr wird man von diesem Stoff
gepackt. Es war aber noch etwas anderes, was die Verfasserin
bei diesem Studium beschiftigte. Das war die Frage: Wurden
nicht auch in diese Sagenfigur antisemitische Tendenzen ver-
woben? Geschah dies von Anfang, d.h. vom Auftauchen der Sage
an, oder erst in spiterer Zeit? Urspriinglich, so war aus den
Quellen zu ersehen, waren diese Tendenzen ‘in der Ahasver-Erzah-
lung nicht vorhanden, sie schlichen sich aber sehr bald ein. Die
Gestalt des Ahasver bekam mit der Zeit immer mehr eine chri-
stusfeindliche und damit auch christenfeindliche Note und gab
damit AnlaB zu immer neuen judenfeindlichen Beifiigungen, die
der Figur ein ganz anderes Gesicht verliehen. Als Christusleug-
ner und Christusfeind riickte sie so in die Nidhe einer anderen
legendir-mittelalterlichen Gestalt, die aber nicht wie der Ahasver
profanen, sondern religiosen Ursprungs ist — des Antichrists
Die Verfasserin begann sich auch mit dieser Legende zu beschif-

7 Die Zitate aus Hamanns Golgatha und Scheblimini sind der Ausgabe 1818
entnommen. Wer sich fiir diese Schrift interessiert, moge auch das Vor-
wort zu dieser Ausgabe lesen, welches wahrscheinlich dem Exegeten ].F.
v. Meyer zuzuschreiben ist, und das an Deutlichkeit Hamann zum mindesten
erreicht, wenn nicht iibertrifft. Hauck: Realenzyklopidie 13, 42/43 und De
le Roi: Die evangelische Christenheit und die Juden, Berlin 1801, II, 12.

122



tigen und sah, wie hier noch in erhohtem MaBe sich der JudenhaB
dieser Figur bemachtigt hat.

Beide Gestalten scheinen fiir den mittelalterlichen Menschen Sym-
bole fiir das jiidische Volk im allgemeinen wie fiir den einzelnen
Juden geworden zut sein. Und diese Symbolhaftigkeit haftet diesen
beiden Figuren auch heute noch in der Vorstellung der christ-
lichen Menschen an. Wir erinnern uns an ein Wort von C. G.
Jung?t: Alles, was wir denken, ist die Frucht des Mittelalters
und zwar des christlichen Mittelalters. Das lebt in uns, ist uns
eingepragt fiir immer und wird stets eine lebendige Schicht un-
serer Psyche bilden. So ist auch die ganze Geistesart, die Art,
wie wir die Dinge betrachten, durch das christliche Mittelalter in
uns entstanden, ob man das weiB oder nicht, das ist vollkommen
einerlei. . .*.

So also leben diese Gestalten auch noch heute im UnbewuBten
der Seele der christlichen Menschen, und diese Symbolik wird
auf die Juden, wie auf den einzelnen Juden iibertragen. Verdeut-
lichen wir uns das Gesagte, wenn auch etwas grob: wie ein kleines
Kind, das sich an einer Tischkante stoBt, diese schlagt, weil es in
sich eine Wut fithlt und diese nun auf den personifizierten Tisch
iibertrigt, den es als den bdsen Anderen empfindet, so gibt es
auch Erwachsene, deren Seelenleben ja sehr oft iiber eine in-
fantile Stufe nicht herauskommt, die ihre bewuBten wie vor allem
ihre unbewuBten Affekte auf Personen und Verhiltnisse iiber-
tragen, anstatt in sich selbst die Ursache ihrer MiBstimmung zu
erkennen. So iibertragen sie alle ihre Enttiuschungen, ihr MiB-
vergniigen, ja ihre Wut, daB es ihnen nicht so geht, wie sie méch-
ten, auf den Juden. Und dies wird ihnen leicht gemacht. Nicht
nur, weil jene als Minderheit sich wenig wehren kénnen, sondern
auch, weil sich in der Seele der Christen schon jenes tiefeinge-

ta) C.G. Jung: Psychologische Betrachtungen, herausg. v. J. Jakobi, S. 386.
Ziirich 1945. b) J. Jakobi: Komplex, Archetypus, Symbol. Schweizer. Zeit-
schr. f. Psychologie. Festnummer f. C. G. Jung, Nr. 3/4, 1945. ¢) C. G. Jung:
Die Psychologie der unbew. Prozesse. Leipzig 1917; d) Die Bezichungen
zwischen dem Es und dem UnbewuBten. II. Aufl. Ziirich 1939; €) Seelen-
probleme der Gegenwart. Ziirich 1946.

123



wurzelte Symbol findet, ob als Ahnenerbe, ob als Produkt der
Umwelt ihnen von Jugend an mitgegeben, wollen wir hier nicht
untersuchen, ein Symbol, das als ,neuralgischer Punkt‘ ihnen
in der Seele ruht und sich wiederbeleben kann. Ein , Komplex®,
wie dies Jung nennt, bedriangt vor allem in chaotischen Zeiten die
Menschen, wenn Not und Unsicherheit und damit Angst sie anfillt.
Also mo6chten wir die Ansicht auszusprechen wagen, daB dies viel-
leicht mit ein Grund des anscheinend micht ausrottbaren Juden-
hasses ist, der uns heute wieder — trotz der Niederlage des
Hitlerismus — entgegentritt, als wire nichts geschehen. Es liegt
der Verfasserin fern, zu glauben, damit d i e Ursache des Antisemi-
tismus gedeutet zu haben. Einen JudenhaB hat es lange vor dem
Christentum gegeben, und seine Ursachen sind auBerordnetlich
komplex. Wir geben hier nur zu bedenken, daBl das Gesagte auch
ein Aspekt ist, der bisher kaum bemerkt worden ist. (S. auch H.
Ornstein: Der Antisemitismus. Deutung und Uberwindung. Ziirich
1946.)

Wenn wir nun aber von der Geschichte jener beiden, Legende
und Sage, berichten, und was die Jahrhunderte daraus gemacht
haben, so wollen wir dabei das hier Bemerkte vor Augen halten.
Nicht nur die Provenienz beider ist eine ganz andere, der Figur
des Ewigen Juden fehlt auch vollkommen der dimonische Cha-
rakter, den die Gestalt des Antichrist besitzt. Freilich entbehrt
sie nicht des Geheimnisvollen, bewirkt durch den gottlichen Befehl
Jesu: ,,Du sollst wandern‘‘. Diese scheinbar religiose Grundlage
gab der Einbildungskraft des mittelalterlichen Menschen reiche
Nahrung, aber in Wahrheit kann sich die Sage nicht auf einen bib-
lischen Text stiitzen, denn diese Worte finden sich nirgends in
der Bibel. Doch ist allerdings auch hier wenigstens der biblische
Hintergrund vorhanden, wenn man die Gestalt des Ewigen Juden
als die Personifikation des Volkes Israel sieht, das warten muf
und dem erst dann das Heil widerfahren wird, nachdem alle
Heiden sich zu Christen bekannt haben (Rom. II, 25. 26).

Wihrend die mittelalterlichen Menschen im Antichrist, als Juden
dargestellt, den damonischen Feind Christi erblickten, sahen sie
in Ashaver den von Gott Verdammten, den Gehetzten, den Aus-

124



gestoBenen, der aber nicht zu furchten ist, wie der Antichrist.
Denn dieser ist, wie ihn die Antichrist-Spiele zeigten, mit dem
Teufel im Bunde oder gar selbst der Teufel, jener aber ist nicht
einmal zu bemitleiden, denn er ist selbst schuld an seinem Leiden
und tragt seine Strafe zu recht. So ist er hochstens zu verachten.
Nach diesen Vorbemerkungen wollen wir uns mit jenen symbol-
haften Figuren beschiftigen. Aus uralter Zeit stammt die eine.
Wir nehmen sie voraus. Der Wunschtraum nach dem Retter, dem
Fiihrer, lieB auch sein Gegenbild entstehen, den Ver-Fiihrer, den
Bésen. Wie er das Gesicht des Juden bekam, soll das Folgende
dartun:

Die Legende vom Antichrist

Diese Legende ist alter als das Christentum und hingt, wenigstens
nach einigen Forschern (Gunkel, Bousset?) mit einem alten
babylonischen Schépfungsmythos zusammen, in dem der chtho-
nische Drache bei der Schépfung der Welt mit dem Lichtgott,
also das bose Prinzip gegen das gute, kimpft und endlich dag
gute den Sieg erringt. Der Bose ist der Gegensatz zu Gott, zu-
gleich Triger alles Widerspriichlichen, dem menschlichen Denken
eingeboren, wie das Nein dem Ja. Ahnliche Gestalten finden wir
z. B. in der griechischen Mythologie wie in der Edda. Midgard-
schlange und Fenriswolf liegt wahrscheinlich uraltes, nicht ger-
manisches Gedankengut zugrunde. Diese in der mythologischen
Tradition aller Volker sich findenden Figuren haben sich im Laufe
der Zeiten gewandelt, wir begegnen ihnen in den eschatologischen
Biichern des Alten wie des Neuen Testamentes und in den apo-
kryphischen und sibyliinischen Schriften.

¢ H. Gunkel: Schépfung und Chaos in Neuzeit und Endzeit. Géttin-
gen 1895. — W. Bousset: Der Antichrist in der Uberlieferung des Judentums,
des Neuen Testamentes und der alten Kirche. Gottingen 1895. — Fiir die
Darstellung der Antichristlegende auch: Encyclopidia judaica. Berlin 1928.
— M. Friedlinder: Der Antichrist in den vorchristlichen jiidischen Quellen.
Gottingen 1001. — A. Jeremias: Der Antichrist in Geschichte und Gegen-
wart. Leipzig 1930. — H. Preuss: Die Vorstellungen vom Antichrist im
spiteren Mittelalter, bei Luther und in der konfessionellen Polemik. Leipzig
1906. ; '

125



Die Legende vom Antichrist ist durchaus nicht von einheitlicher
Art, sondern offenbart ihre sehr verschiedenen Wurzeln 3. In der
jidischen Mythologie wird das Bose — das chthonische Tier —
zum bosen Menschen individualisiert, sei es, daB er von Satan
besessen, oder als dieser selbst, mit dem Namen Belial bezeich-
net, als Inkarnation alles Bésen angesehen wird. Wir finden ihn
als bosen Engel, Beherrscher des Luftreiches, bosen Fiirst dieser
Welt, dimonischen Fiithrer und Verfithrer. Politische Tendenzen
verflechten sich mit dieser Figur. Aus dem Bosen schlechthin wird
der Erzfeind der Juden — in frither Zeit der hochmiitige Assyrer-
konig Sanherib, in spiterer Zeit der romische Herrscher, sei es
Calligula, oder Nero, der als Nero redivivus die Ziige dieses
Kaisers erhilt, vermischt mit den ddmonischen Satansziigen. In
spateren Jahrhunderten heit er Armillos, der jiidische Name fiir
Romulus, als Vertreter fiir das von den Juden gehaBte Rémische
Reich. Er wird dargestellt als der Teufelssohn, der sich als der
von den Juden erwartete Messias ausgibt, von den Juden aber als
Verfithrer erkannt wird. Er besiegt den Messias aus dem Hause
Josef, wird aber dann von dem wahren Messias aus dem Hause
David ,,durch den Hauch seines Mundes*‘ vernichtet. Wahrschein-
lich ist die Legende in dieser Form schon vom Christentum be-
einfluBt. In der friih-jiidischen Legende wird in dem Pseudo-
Messias ein Heidenkonig gesehen, der gegen Gott und Israel an-
stitrmt. Es ist der Herrscher Gog des sagenhaften Landes Magog,
der als die gottbekimpfende, heidnische Macht der Endzeit be-
trachtet wird.

Die Herkunft des falschen Messias aus dem Stamme Dan ent-
stammt der spéit-jiidischen Zeit, sie stiitzt sich auf verschiedene
alttestamentliche Stellen (1. Moses 49, 17.2. Mose 32,22 u.a.).
Der Stamm Dan war bei den Juden verachtet, da er schon friih in

3 Im Alten Testament ist das Wort Anti- oder Pseudomessias nicht zu
finden. Fiir die gottesfeindliche Macht der Endzeit wird das Symbol des
Drachens und der Schlange verwendet, wie auch in der Offenbarung des
Johannes. Im Neuen Testament finden wir das Wort Widerchrist im 1. Joh.
2,18 und 22; 1. Joh. 4,3; 2. Joh. 7. Im 2. Thess. 2, 3—12 fehlt die Bezeich-
nung Widerchrist. Matthaeus 24, 24 und Markus 13, 22 heiBit es: ,,Es werden
aber falsche Christi und falsche Propheten auftreten. . .“.

126



der jiidischen Geschichte zum Abfall von den religiésen Vorschrif-
ten neigte. In der christlichen Legende, die diese Abstammung
aus der spit-jiidischen iibernimmt, gewinnt die jiidische Herkunft
des Antichrist natiirlich besondere Bedeutung. Wahrscheinlich
beruht auch die Schilderung, wie der falsche Messias sich im
Tempel zu Jerusalem niederlaBt und von da aus viele Volker un-
terjocht, auf christlichen Einfliissen. Er wird dann in der christ-
lichen Lehre, die noch heute ihre Giiltigkeit hat, vom wiederkeh-
renden Heiland besiegt. Nun bricht das Reich des Guten auf der
Welt an, dies ist die 2. Erdenzeit Christi, in der auch alle Juden
sich zu ihm bekennen und erst dann beginnt das Weltgericht.

Da fiir die Christen der spiteren Zeit das inzwischen christlich
gewordene Romerreich kein Feind mehr war, fehlten dem Anti-
christ die Ziige des Nero, vielmehr ist hier der christusleugnende
Jude der Feind. Er wird in dieser christlichen Legende von den
Juden als wahrer Messias begriiBt und nicht als Gesandter des
Bosen erkannt. Diese Einsichtslosigkeit wird als eine von Gott den
Juden auferlegte Strafe gesehen fiir ihre Blindheit, die sie schon
damals bewiesen, als sie Jesus als den wahren Messias seiner Zeit
nicht erkannten. Ob die Zeugenschaft jiidischer Propheten in
dieser Endzeit eine jiidische oder christliche Zutat ist, steht dahin.
In der christlichen Weiterbildung sind Elias und Henoch Zeugen
der Herrschaft des Antichrist und der Wiederkehr Christi. In
anderer Version sind es Moses und Elias, der hiufig mit Jo-
hannes dem Taufer identifiziert wird. Diese Zeugenschaft beruht
jedenfalls auf einer alt-jiidischen Erwartung, daB Elias Zeuge der
Endzeit wird. Der Erzengel Michael erweckt die alten Propheten
wieder zum Leben. Auch er ist in der jitdischen Legende bedeutsam
als Streiter fiir Israel in der Endzeit, zusammen mit Gabriel.

Es gibt noch eine andere Darstellung der Herkunft des Amti-
christ, nimlich die Geburt desselben in Galilda in der Stadt Chora-
zin. In Bethsaida sei er erzogen und in Kapernaum am See Ge-
nezareth habe er sein Szepter gefithrt. Es handelt sich in dieser
Form der Legende um eine Anspielung auf die Herrschaft der
gnostischen Sekte der Minder. Diese, sagt M. Friedlinder (siehe
Anmerkung 2), war ilter als das Christentum und richtete ihre

LT



Angriffe sowohl gegen die Juden wie spater auch gegen die
Christen. In jenen Orten war sie besonders zahl- und einfluBireich
und erregte bei Juden wie bei Christen groBes Argernis. Auch
Jesus richtet seinen Fluch gegen diese Stidte (Math. 11,20—25),
die ihn nicht anerkennen wollten und in ihrer Sittenlosigkeit ver-
harrten. Im Mittelalter lagen sie in Ruinen, und es haftete ihnen
diese alte Legende vom Antichrist an. Sie wurde durch Pilger
und Kreuzfahrer nach dem Abendland gebracht.

In den Mysterienreligionen des Manichdismus ist ebenfalls von
einem Pseuwdo- oder Anti-Messias die Rede. Reitzenstein meint
in seinem Buch: , Die hellenistischen Mysterienreligionen‘‘ ¢ bei
der Erorterung der Frage, woher die Idee des Anti-Messias
stamme, ,,daB das Judentum mit der Vorstellung des Messias zu-
gleich die seines Gegners indirekt aus Iran iibernahm. Die
Mittelquelle freilich bleibt bis auf weitere Funde im Dunkel‘
(S. 2190).

Es darf hier nicht unerwihnt bleiben, daB nach christlichem Glau-
ben der Antichrist eine Realitit der Zukunft ist. Der Glaube an
einen Versuch desselben, die Herrschaft des Bosen auf der Wielt
zu befestigen, die erst durch das Eingreifen der gottlichen Macht
Christi endgiiltig zu Schanden wird und daB sich dann alle Volker
in der Endzeit zu Ihm bekennen, ist eine der Grundlagen christ-
licher Lehre und christlicher Hoffnung bis auf den heutigen Tag.
Im 10. und 11. Jahrhundert war der Glaube und die Angst, daB
die Endzeit und damit auch das Jiingste Gericht nahe sei, im
Abendland ungeheuer verbreitet. Daher beschiftigte diese Lie-
gende die Menschen sehr stark, und es gab zahlreiche Weiter-
bildungen. Vor allem spiegeln sich auch in ihnen politische Er-
eignisse, wie die Ausbreitung des Islam, der Einfall der Hunnen
und die Kreuzziige. In dem Gedicht Muspilli aus dem Bayrischen
im 9. Jahrhundert finden wir den Antichrist im Kampf mit Elias.
In den Visionen der hl. Hildegard aus dem 12. Jahrhundert ver-
kniipft sich die Antichristlegende mit der vom Simeon Magus.
Dieser spielt in den apokalyptischen Apostellegenden im 2. Jahr-

4 R. Reitzenstein: Die hellenistischen Mysterienreligionen. Leipzig 1927.

128



hundert eine Rolle. Simeon Magus ist ein Magier, der sich in
seiner Vermessenheit gottahnlich glaubt wie der Antichrist und
auch wie dieser ,,nutzlose Wunder‘‘ tut. Er will sogar gen Himmel
auffahren, wird aber dabei auf Satans Gebot gestiirzt, nach an-
derer Version durch Petrus. Er wird auch mit Judas Ischariot
identifiziert. Bei der hl. Hildegard tritt er in dem alten Sym-
bol als Drache auf und wird, als er gen Himmel stiirmt, herab-
gestiirzt, In den spateren Jahrhunderten wird die Gestalt des
Antichrist immer mehr verweltlicht. So glaubten die Franzis-
kaner, in dem iippigen Treiben der Papste jener Zeit die Vorboten
des Antichrist zu sehen. Luther hat in seiner leidenschaftlichen
Ausdrucksweise den Papst als Antichrist bezeichnet, und dafiir
wurde er selbst dann von einigen katholischen Schriftstellern mit
demselben Schimpfwort belegt °.

Wir kénnen uns heute kaum eine Vorstellung machen, wie stark
die mythologischen und religiosen Vorstellungen die Menschen
jener Zeit beschiftigten, ja bedringten. So sagt Seb. Brant,
damals in tiefem Ernst:

Die Zyt, die kummt,
es kummt die Zyt,
ich fércht die Endzyt
sy nit wyt.

AuBer dem Zwiespalt im eigenen Volke, den Kampfen und Kriegen
bildeten auch Seuchen, wie die damals wittende Pest, denen die
Menschen schutzlos ausgeliefert waren, eine Quelle tiefer Beun-

5 So erhielt der Begriff des Antichrist in der Reformationszeit einen
auf die Zeit bezogenen persdnlichen und polemischen Sinn. In spiterer
Zeit trat, wie v. Balthasar (H.U. v. Balthasar: Apokalypse der deutschen
Seele. Salzburg-Leipzig 1927) sagt, der dimonologische Begriff des Anti-
christ iiberhaupt zuriick, und er wurde zum Symbol einer allgemeinen Tu-
gendlosigkeit reduziert. Erst Nietzsche lenkt den Blick wieder auf die
endzeitliche dimonische Bedeutung, und damit verdichtet sich der Begriff
des Antichrist zum Grundproblem des Bosen, wie bei Kierkegaard und
Dostojewsky. Die eigentliche Beschiftigung mit dem Antichrist-Pro-
blem der neueren Zeit, so meint v. B., ,,fallt aber doch erst in die Periode
nach Nietzsche und ist in der Problemstellung von ihm abhingig (Ibsen,
Mereschowsky, George, Ric. Huch, Ramuz u.a.)%

129



ruhigung. Der Antichrist war nahe. Das Luthertum in jener Zeit
sah ihn nicht im Judentum, denn sein Feind war der Katholizis-
mus, obgleich Luther in der 2. Hilfte seines Lebens von einem
fanatischen JudenhaB beseelt war. Dagegen wurden besonders
in katholischen Landen die Menschen von der Legende des Anti-
christ resp. des Endchrist in der alten mythischen Gestalt be-
eindruckt. Er trat ihnen vor allem in den geistlichen Spielen
vor Augen, die in jenen Zeiten einen Teil der kirchlichen Handlun-
gen bedeuteten. Es waren dies neben den zu Ostern gespielten
Passionsspielen die eschatologischen Spiele der Zehnjungfrauen,
des Antichrist und die sogenannten Weltgerichtsspiele ¢. Eines
der frithen Antichristspiele ist das Libellus Antichristo des fran-
zosischen Abtes A dso, vom Jahre 954. Im 12. Jahrhundert wurde
vor der Galluspforte des Miinsters in Basel ein Antichristspiel
aufgefiihrt. Aus dem 13. Jahrhundert héren wir von einem be-
deutsamen Spiel in England unter den Charter Plays. Ein Anti-
christspiel von Zacharias Bletz kam 1549 in Luzern zur Auffiih-
rung. Berithmt war auch schon ein Antichristspiel eines Tegern-
seer Monches im 14. Jahrhundert. Dies sind nur einige Beispiele,
um zu zeigen, wie durch die Jahrhunderte das Interesse fiir diese
Spiele rege und wie verbreitet es war.

In allen diesen Spielen war der Antichrist matiirlich als Jude dar-
gestellt, und so ist es nicht zu verwundern, wenn sich sehr bald,
ausgelost durch diese Darstellungen, antisemitische Tendenzen
beim Volke zeigten. Allmaihlich verloren diese Spiele ihren reli-
giosen und ernsthaften Charakter. Es werden allerhand komische,
derbe und unfliatige Witze und Szenen hineingebracht, sie werden
zut Fastnachtsspielen und dienen allein der Violksbelustigung. Ein
solches ,,Spiel von den Herzogen von Burgund‘ wurde 1491 in
Niirnberg aufgefiihrt. Reuchel® (s.0.), dem wir hier folgen, sagt
dariiber: ,,Der Verfasser Hans Volz aus Niirnberg scheint ein
Judenfeind grimmigster Art gewesen zu sein. Sein Stiick diente
einzig zur Verhohnung und Beschimpfung der Hebrier. Alle
bosen Beschuldigungen gegen die Juden wurden darin wiederholt,

¢ K. Reuchel: Die Weltgerichtsspiele im Mittelalter und der Reformations-
zeit. Leipzig 1906.

130



wie z. B. die Brunnenvergiftung‘‘. (Dieser Violz scheint also ein
wiirdiger Vorlaufer seines spateren Landsmannes Julius Strei-
cher gewesen zu sein.) ,,Man mufl es‘‘, schreibt Reuchel weiter,
,,bei der hetzerischen, aller Menschlichkeit baren Tendenz dieses
Stiickes, die zu einem Abgrund der Gemeinheit fithrte, als ein
Gliick bezeichnen, daB im Jahre 1498 die Juden aus Niirnberg aus-
gewiesen wurden und dadurch die Niirnberger Fastnachtsspiele
vor weiterer Behandlung der Judenfrage bewahrte’. (Der Ge-
danke, daB es wohl noch andere Moglichkeiten gegeben hitte,
diesem Ubel zu wehren, ist anscheinend niemand, auch Reuchel
nicht, gekommen.)

Die Wirkung solcher Spiele auf die Einbildungskraft des Publi-
kums kann man sich gar nicht stark genug vorstellen. Diese Ver-
anstaltungen dauerten oft tagelang, sie waren von der ganzen Au-
toritit der Obrigkeit wie der Kirche getragen und wurden mit
der naiven Gliubigkeit des mittelalterlichen Menschen aufgenom-
men. Aus diesen Darstellungen bildete sich das Volk sein Urteil
iiber die Juden, die abgesondert von ihm lebten, als Menschen min-
deren Rechtes und verachtet. Es ergab sich aus diesen Vorfiithrun-
gen nicht nur ihr ,,Untermenschentum‘‘, sondern auch ihre nichste
Beziehung zum Teufel. Zudem konnte die immer wiederholte
Lehre (die auch heutzutage im Religionsunterricht der Kinder
keine kleine Rolle spielt) von der gottlichen Verwerfung ,.der
Juden‘‘, weil sie Christus gekreuzigt haben, nichts anderes als
JudenhaB erzeugen. Ja, sie muBte in primitiven Gemiitern den
Gedanken erwecken, daB die Judenverfolgungen, wenn nicht Gott
wohlgefillig, doch wenigstens von Gott zugelassen wiirden, so
daB ihnen von vornherein Absolution zuteil war. Dabei hat Jesus,
laut biblischer Uberlieferung, keinen Fluch iiber Gesamt-Israel
ausgesprochen (trotz seines Wehrufes iiber Jerusalem Math. 23,
37—39). Die bekannten verzeihenden Worte am Kreuz beweisen
die Milde seiner Gesinnung, und eine Verdammung seines Volkes
bis in die fernsten Jahrhunderte ist nicht zu ersehen. Die ,,Ent-
eignung Israels’“ in Bezug auf sein Vorzugsrecht als alleiniges
Gottesvolk und seine Verschuldung durch seine , Verstocktheit‘,
weil es die Heilsbotschaft nicht annehmen wollte, ist vor allem

131



paulinisch und hingt mit der Eriésungslehre dieses Apostels zu-
sammen. Er, frither ganz seinen jidischen Lehrern ergeben, kannte
wie kein Zweiter die Prophetie der alten heiligen Schriften und
die dort angekiindigte Verwerfung Israels durch die Schuld seines
Ungehorsams gegen Gottes Gebote. Als spaterer leidenschaft-
licher Anhidnger Christi bezog er diese Prophetie auf den Heiland
allein, den er als Erloser der Welt erkannt hatte, und die Schuld
Israels wurde ihm zur Schuld, diesen Erléser nicht angenommen
zu haben. (Dabei darf allerdings nicht vergessen werden, daB
gerade der Apostel Paulus auch immer wieder die nie verléschende
Gnade Gottes gegeniiber Israel betont.) Die Geschichte Israels
wird von Seiten der christlichen Kirche ganz unter dem Gesichts-
punkt der Lehre dieses Apostels gesehen. Das Geheimnis, das
tiber Israel liegt, ist das Geheimnis seiner urspriinglichen Er-
wahlung, ,deren Bedeutung der Schwere des auf ihm lastenden
Fluches entspricht*‘.

Es ist vielleicht nicht unnoétig, hier auf dieses merkwiirdige In-
einandergreifen weltlicher und religioser Ideen in der Judenfrage
hinzuweisen und sich klar zu machen, wie sich der weltliche Anti-
semitismus mit religiosen Lehren verband und in ihnen eine ver-
meintliche Billigung finden wollte.

War es schon leicht, der Darstellung der Passion Christi einen
judenfeindlichen Charakter zu geben, so bot sich in den Antichrist-
spielen eine weit giinstigere Gelegenheit, dem HaB Luft zu machen.
,,oeit dem 14. Jahrhundert‘‘, so schreibt Reuchel, ,tritt die Ab-
neigung gegen die Juden immer unverhiillter zu Tage‘‘. Reuchel ist
nun leider durchaus kein objektiver Berichterstatter. Seine Be-
hauptung, daB die Juden jener Zeit reich und machtig waren und
durch ungeheuren Wucher die immer mehr in Armut versinkenden
Christen iibervorteilt und begaunert hitten, ist gewiB eine krasse
Verallgemeinerung und Ubertreibung. Jeder kann begreifen, daBi
die in den Ghettomauern eingeschlossenen Juden, unter ihnen
feindlichen Gesetzen lebend, einem willkiirlichen Steuer- und Ab-
gabendruck ausgesetzt, gar nicht mehrheitlich groBe Reichtiimer an-
sammeln konnten, ohne daf sie ihnen nicht sofort wieder entzogen
wurden. Natiirlich wird auch viel Gaunerei vorgekommen sein,

132



aber es macht sich hier die alte Tendenz bemerkbar, schlechte Ge-
sinnung und Taten Einzelner der Gesamtheit zur Last zu legen.
Reuchel verschweigt auch vollig, wie es kam, daB die Juden das
Geldgeschaft betrieben, namlich weil man ihnen jeden anderen Er-
werb unmoglich machte 7. Er verschweigt, daB diese jiidischen
Geldeintreiber in der Regel gar nicht in eigenen Geschiften tatig
waren, sondern, vor allem wo es sich um groBBe Betrage handelte,
von Fiirsten und Adeligen und geistlichen Wiirdentrigern dazu
beauftragt waren, von ihren Schuldnern das Geld einzutreiben.
Auf diese Weise blieben diese Herren im Hintergrund, wihrend
sich der Zorn der Schuldner, d. h. der Biirger und Bauern, auf den
Juden ergoB, der zu Recht oder Unrecht (und wahrscheinlich oft
zu Unrecht) das Geld fiir seine Brotherren eintreiben muBte. Wie
deutlich macht sich die Gesinnung Reuchels bemerkbar, wenn er
schreibt: ,,Die Einfiihrung der Geldwirtschaft und die durch sie
bedingten sozialen Umwilzungen spiegeln sich in den Antichrist-
dramen wieder. Einen kleinen Teil des Volkes aber gab es, fiir
den die neuen Verhiltnisse besonders vorteilhaft zu werden
schienen, denen es seine Vergangenheit leicht machte, sich ihnen
anzupassen — die Juden. Die MiBachtung gegen die hebriischen
Fremdlinge wuchs zusehends, als um die Mitte des 14. Jahrhun-
derts die furchtbare Volksseuche (gemeint ist die Pest) in den
deutschen Marken Einzug hielt ... Da machte sich aller Hafl gegen
die Bedriicker (gemeint sind die Juden) geltend’. Reuchel schil-
dert dann allerdings die furchtbaren Auswirkungen des Hasses,
aber sogleich beschonigt er ihn auch mit den Worten: ,,Es war
nur ein AusfluB des allgemeinen Hasses gegen die privilegierten
Wucherer. (Es wiirde hier zu weit fithren, zu schildern, was
es mit diesen ,,Privilegien‘ auf sich hatte.) Wahrheitsgetreu ist
es aber wohl, wenn Reuchel dann fortfahrt: ,Die Obrigkeit, die
haufig durch Verfolgung der Fremden nur zu gewinnen hatte,
weil sie damit lastiger Glaubiger ledig wurde, begiinstigte die
7 Q. Stobbe: Die Juden in Deutschland wihrend des Mittelalters. Braun-
schweig 1866. — H. Graetz: Geschichte der Juden von den iltesten Zeiten
bis zur Gegenwart. Leipzig 1874—1876. — Joseph Kastein: Eine Geschichte
der Juden. Wien 1935. — Simon Auberer: Weltgeschichte des jiidischen
Volkes. Jerusalem 1937/38. 3 Bde.

133



blinde Raserei des Pobels in den meisten Fillen, und wenn sie den
VerhaBten Schutz boten, so haben sie es nicht aus menschenfreund-
lichen Beweggriinden getan, sondern es bestimmte sie nur die
kluge Riicksicht auf die von den Juden entrichteten hohen Schutz-
gelder und Steuern‘ 6. Die Antichristspiele waren also ein will-
kommenes Mittel zur Verbreitung einer Pogromstimmung, die der
Obrigkeit recht genehm kam.

Wenn wir hier so nachdriicklich auf jene Zeitereignisse hinweisen,
s0 deshalb, weil uns die Frage beschiftigt: Ist es moglich, daB
die Menschen noch heute von jenen Energien beeinfluBt sind, daB
noch heute jene Projektionen, die der mittelalterliche Mensch
von sich auf den Juden iibertrug, unbewuBt in der Seele weiter-
wirken und zu gewissen Zeiten von neuem an die Oberfliche des
BewuBtseins treten? Wir erinnern uns dabei an die Worte Jungs:
,,Alles, was wir denken, ist die Frucht des Mittelalters und zwar
des christlichen Mittelalters... Das lebt in uns, ist uns eingepragt
fiir immer und fiir alle Zeiten und wird stets eine lebendige Schicht
unserer Psyche bilden, ganz wie irgend welche stammesgeschicht-
liche Uberbleibsel in unserem Korper. So ist auch die ganze
Geistesart, die Art, wie wir die Dinge betrachten, durch das
christliche Mittelalter in uns entstanden, ob man es weiBl oder
nicht, das ist vollkommen einerlei. (Aus C.G. Jung: Psycho-
logische Betrachtungen, herausgegeben von J. Jakobi, S. 386. Siehe
Anmerkung 1.)

Uns scheint, daB es besonders der damonische Charakter ist,
der in jenen Spielen den Juden gegeben wurde, der eine so tiefe
Wirkung ausloste. Mystik und Dédmonie, die dem Judentum seit
jener Zeit anhingen, scheinen uns jene Komplexbildung, von der
wir sprachen, so stark begiinstigt zu haben.

Einen JudenhaB gab es schon lange, er ist sogar élter als das
Christentum. Aber im Altertum war es ein nationaler HaB
gewesen. Artaxerxes z. B. hat die Juden auszurotten befohlen,
weil sie feindselig gegen ihn, den K6nig, gesonnen, andere Gesetze
haben, die Verordnungen des Konigs nicht beobachten und daher
als Staatsfeinde zu betrachten seien. Im Mittelalter wurde aus

134



dem nationalen einreligidser HaB gegen die Andersglaubigen,
in den durch die religiosen Vorstellungen der vermeintlichen End-
zeil so stark beunruhigten Lindern. Wenn sich dem ein wirt-
schaftlicher Antisemitismus im Beginn der Neuzeit anschloB,
(von dem Rassenantisemitismus soll hier nicht die Rede sein, zu
einem Teil ist auch er nur ein verkappter wirtschaftlicher Anti-
semitismus) so blieb ein Rest des religidsen Judenhasses zu-
riick, besonders, so scheint es uns, weil sich, wie gesagt, mythische
Vorstellungen mit ihm verkniipften und sich in die fiir das Ma-
gische und Mythische stets offene Phantasie der Menschen ein-
gegraben hatten. Wenn nun die Menschen von heute nicht mit
ihrem Komplex des Antisemitismus fertig werden, so liegt das
vielleicht wenigstens zum Teil daran, dabB er so fest in ihrem Un-
bewuBten haftet. Er hatte sich aus Angst- und Schuldgefiihlen ge-
bildet, hat sich alter Formen bemachtigt und daraus ein symboli-
sches, mythisch-magisches Bild geschaffen. Krankhaft ist dieser
Komplex, weil er auch heute wieder in einer seelisch so aufwiih-
lenden Zeit eine Uberbetonung erfihrt, aber andererseits die Men-
schen ihn nicht wahrhaben wollen, seine aktuelle Bedeutung in
ihrem Seelenleben nicht erkennen und ihn daher nicht iiberwinden
konnen.

Der ewige Jude

Wir kommen nun zu einer zweiten Figur, die ebenfalls die Men-
schen im Mittelalter aufs hochste beeindruckte und beschiftigte:
der Ewige Jude, der aber ganz anderer Provenienz ist als der Anti-
christ. Die Sage von Ahasver ist ausschlieBlich christlichen und
mittelalterlichen Ursprungs, wenn sich auch Ideen darin finden,
die anderen Volkern und Zeiten zukommen. Auch die Sage von
Ahasver stammt nicht aus einheitlicher Quelle 8. Der Figur des

8 a) Encyclopidia Judaica. Berlin 1928. — b) Chrysostomus Dudulius West-
phalus: Griindliche und wahrhaftige Relationen von einem Juden aus Jeru-
salem mit Namen Ahasverus. Erinnerung an den christlichen Leser von die-
sem Juden. Bericht von den 12 jiidischen Stimmen, Verzeichnis der Blut-
urteile iiber Christus. 1634. — c¢) ein Volksbiichlein enthaltend die Ge-
schichte des Ewigen Juden. 2. Aufl. Miinchen 1835. — d) J. G. Grisse: Die
Sage vom Ewigen Juden, historisch entwickelt, mit verwandten Mythen ver-

135



Ewigen Juden fehlt vollkommen der diamonische Charakter, den
der Antichrist besitzt, vielmehr ist seine Gestalt von einer tiefen
Tragik umgeben. Freilich entbehrt sie nicht des Geheimnis-
vollen, bewirkt durch den géttlichen Befehl Jesu: ,,Du sollst
wandern . ..“. Die religitse Grundlage dieser Erzihlung gab der
Einbildungskraft des Volkes reiche Nahrung, aber diese Sage
kann sich nicht in dem Sinme auf einen biblischen Text stiitzen,
daB sich diese Wiorte Jesu im Neuen Testament finden. Doch
ist auch hier der biblische Hintergrund vorhanden, wenn man
die Gestalt des Ewigen Juden als die Personifikation des Volkes
Israel sieht, das warten mufi und dem erst dann das Heil wider-
fahren wird, nachdem alle Heiden sich zu Christus bekannt haben.
Waihrend die Menschen im Antichrist den damonischen Feind
Christi sahen, erblickten sie im Ahasver den von Gott Verdamm-
ten, den Gehetzten, den AusgestoBenen, der aber nicht zu fiirchten
ist, wie der Antichrist. Denn dieser ist mit dem Teufel im Bunde
oder gar selbst der Teufel, jener aber ist nicht einmal zu bemit-
leiden, sondern vielmehr zu verachten, denn er ist ja selbst schuld
an seinem Leiden und tragt seine Strafe zurecht. Erst allmahlich,
im Lauf der Zeiten, bekommt diese Gestalt ihren christusfeind-
lichen Charakter und riickt daher fiir unsere Betrachtung in die
Nihe des Antichrist.

Die erste Mitteilung von einem Menschen, der seit Christi Zeiten
auf der Welt lebt zur Strafe fiir sein gegen Christus begangenes

glichen und kritisch beleuchtet. Dresden und Leipzig 1835. — €) K. Sim-
rock: Kurze Erzihlung von einem Juden aus Jerusalem mit Namen Ahasver.
Frankfurt 1846. — f) H. Dalton: Der Ewige Jude und der Ewige Johannes.
St. Petersburg 1867. — g) Fr. Helbig: Die Sage vom Ewigen Juden, ihre
poetische Wandlung und Fortbildung. Berlin 1874. — h) P. Cassel: Ahas-
verus, die Sage vom Ewigen Juden. Berlin 1885. — i) L. Neubaur: [: Die
Sage vom Ewigen Juden. Leipzig 1864. II: Neue Mitteilungen iiber die Sage
vom Ewigen Juden. Leipzig 1893. — k) J. Prost: Die Sage vom Ewigen
Juden in der neueren Literatur. Leipzig 1905. — 1) Th. Kappstein: Ahasver
in der Weltpoesie. Berlin 1906. — m) J. J. Schudt: Jiadische Merkwiirdig-
keiten. Frankfurt 1914—1918. — n) W. Zirrus: Der Ewige Jude in der Dich-
tung, vornehmlich der englischen und der deutschen. Leipzig 1928. — o) H.
Hug: Die Sage vom Ewigen Juden und ihre Bedeutung. Reformierte Schweiz.
Heft 11. 1945.

136



Vergehen, stammt aus England. Aus dem Kloster St. Albans bei
London kommt 1228 ein Bericht, daB ein armenischer Erzbischof
das Kloster besucht und erzihlt habe, in seiner Heimat lebte ein
Mann mit dem Namen Cartaphilus?, der ein rémischer Tiir-
hiiter bei Pontius Pilatus zu Jesu Zeiten gewesen sei. Dieser Mann
habe in Christus einen Aufriihrer gesehen, und als Jesus auf seinrem
Leidensweg an seinem Haus vorbeigekommen sei, habe er ihn
mit der Faust ins Gesicht geschlagen und ihm zugerufen: Vade,
Jesu, citum vade, quid moraris? Worauf Jesus ihm geantwortet
habe: Ego vado et expectabis donec veniam. Darauf habe er,
Cartaphilus, von einer inneren Gewalt getrieben, sein Haus ver-
fassen und seither durch die Linder wandern miissen. Er habe
sich zum Christentum bekehrt, sei von Ananias, der auch Paulus
getauft hat, getauft worden und lebe nun unter dem Namen Josef
in Ruhe in Armenien. Er sei ein stiller, in sich zuriickgezogener,
frommer Mann. Er wisse, daB er an Jesus gesiindigt habe, meine
aber, da er nicht gewuBt habe, wer Jesus eigentlich war, daB§ er
deshalb auf Gnade hoffen diirfe, um endlich in die ersehnte Ruhe
eingehen zu konnen. Diesen Bericht schrieb der Monch Roger
de Wendover (} 1236) nieder fiir die Flores Historiarum. Sein
Famulus Matthaeus Parisiensis erweiterte ihn zu einer Chro-
nica Majora, die zuerst in London 1571 gedruckt wurde, 1586 in
Ziirich. Jener armenische Erzbischof sei schon vor seinem Be-
such in England in Belgien gewesen und in Italien. Dort hitten
schon 1223 armenische Pilger von einem in ihrem Land lebenden
Mann erzihlt, der von Jesus verdammt sei zu dauerndem Leben
auf dieser Erde, weil er ihn auf seinem Leidensweg verhohnt
habe. Matthaeus Parisiensis schreibt dann 1252 einen weiteren
Bericht, daB der Bruder des Erzbischofs mit fahrenden Arme-
niern nach England gekommen sei und erzihlt habe, jener Carta-
philus lebe dort noch immer und seine EXistenz sei ein Wunder

9 P. Cassel weist darauf hin, daB dieser Name mit Cartaphylax zusammen-
hingt. Es war das ein berithmtes byzantinisches Amt, nimlich das eines
Archivars. Er hatte unter sich alle Papiere, in welchen die Rechte und Pri-
vilegien der Kirche enthalten waren. Als ein solcher Cartaphylax wurde das
Judentum personifiziert. Dazu stimmt freilich nicht, daB dieser Cartaphilus
ein romischer Tiirhiiter gewesen sei.

137

Judaica, Bd. III, 2 4



und ein wichtiges Zeugnis fiir den christlichen
Glauben. Der Name Cartaphilus kann, wie manche Forscher
meinen, als Liebhaber des Testamentes gedeutet werden (S. Anm.
8a). Der Name Josef erinnert an Josef von Arimathia, der als be-
sonders treuer Nachfolger Jesu galt und spiater als Apostel nach
England ging.

Bald tauchten hier und dort Mitteilungen auf, daB ein solcher Mann
gesehen worden sei. So wurde berichtet, da im Winter 1542
in Hamburg der Bischof Paulus von Eitzen einen Mann in seiner
Kirche gesehen habe, schlecht bekleidet und barfuBl trotz der Kilte.
Er sei ihm durch seine Andacht aufgefallen. Er habe ihn dann
spater gemeinsam mit einem Mitglied der Schulbehérde gespro-
chen und iiber sein Leben befragt. Zur Antwort wurde ihm ge-
geben, er sei der Schuster Ahasver, ein Jude aus Jerusalem. Er
habe den kreuztragenden Jesus, der sich ermattet an die Wand
seines Hauses gelehnt habe, mit harten Worten weggewiesen.
Jesus aber habe ihn angesehen und gesagt: ,,Ich will sterben und
ruhen, Du aber sollst wandern‘‘. Darauf habe er, Ahasverus, sein
Kind, das er auf dem Arm trug, zu Boden gesetzt und, von einer
inneren Macht getrieben, habe er Haus und Heimat verlassen, und
seither wandere er und diirfe nirgends lange ruhen. Der unbe-
kannte Berichterstatter bemerkt dazu, daB dieser Mann getauft
und sehr fromm sei und nicht leide, daB in seiner Gegenwart ge-
flucht werde. Diese Erzihlung wurde zu einem Volksbuch, das
1602 zuerst in Leyden erschien. Eine Uberarbeitung stammt von
Chrysostomus Dudulaeus Westphalus (S. Anm. 8b).
Wie dieser angibt, habe der Bischof Paulus ihm seine Begegnung
mit Ahasverus selbst berichtet. Sie wurde in Reval gedruckt, dann
in Danzig und an vielen anderen Orten. Dieses Volksbuch war sehr
verbreitet.

Aus dem 15. Jahrhundert stammt eine italienische Handschrift,
die im Staatsarchiv in Florenz aufgefunden wurde. Sie wurde
von Antonius di Frascati verfaBt. Dies ist eine kleine
Stadt noérdlich von Florenz. Der Bericht erzdhlt von einem Zu-
sammentreffen mit einem Mann, der sich Giovanni Botta-
dio nannte. Er trigt das Gewand eines Ordensbruders. Er be-

138



sitzt Gbernatirliche Krafte, ist hellsehend, heilt Kranke, spricht
alle Sprachen. Gefragt, ob er wirklich der Bottadio (oder Butta-
dio = der von Gott Geschlagene) sei, der Wanderer, der schon
seit dem 13. Jahrhundert in Italien viel genannt und oft gesehen
worden sei, antwortet er, daB er eigentlich Butté Iddio heiBen
miisse = den, der Gott schlug. Er, Giovanni, habe Christus auf
seinem Kreuzweg geschlagen und zu ihm gesagt: Vade vito.
Worauf Christus geantwortet habe: Ego vado e tu andrai tanto
tosto que tu m’aspetterai. Er darf nur 3 Tage an einem Orte
verweilen. Er hat kein Geld, kann aber im Wirtshaus nach Be-
lieben ausgeben, er 6ffnet die Hand und gibt, was der Wirt
verlangt. '

Der Name Buttadio wird von manchen Forschern zu Recht oder
Unrecht mit Buddha in Beziehung gebracht. Die Idee des zu langen
Lebens, das sich nach Vernichtung sehnt, sei ein buddhistischer
Gedanke. Dieser nie zur Ruhe kommende Mensch sei nach der
Legende ein Schiiler Buddhas namens Pindola gewesen. Buddha
habe ihn verdammt zu dauerndem Leben, da er ,unniitze Wunder
getan habe. Der indische Ursprung der Sage wird auch damit
noch bekraftigt, daB in Sizilien dieser Buttadeus als Aributtadeu
bezeichnet wurde und dieser Name vom indischen Arya Buddha-
deva abgeleitet wird. Auch habe es in jener Zeit eine indische
Kolonie in Osteuropa gegeben.

In Frankreich kannte man schon im 13. Jahrhundert eine Chro-
nique rimée von Philipp Monsques, Bischof von Tournai
(f 1263). Dort wird schon von dem ,,falschen Juden‘ gesprochen.
Auch sie bezieht sich aber auf armenische Gewihrsleute. Be-
merkenswert ist also, daf jetzt von einem Juden die Rede ist, wih-
rend die Armenier von einem Romer, also einem Heiden, gespro-
chen hatten. Hier eine Probe dieser gereimten Chronik (aus Neu-
baur (S. Anm. 8i):

Je fay, dit-il icibas penitence

Touché ie suis de vraye repentence

je ne fay rien que d’aller tracassant

de pays en autre demandant en passant.

139



Quand Punivers je regarde et contemple
je croy que Dieu me fait servir d’exemple
pour temoigner sa Mort et Passion

en attandant la Resurrection.

Seit jener Zeit etwa ist der ewige Wanderer ein Jude. In den
Niederlanden hieB er Isaak Laquedam. Ob der Name aus
dem Hebriischen kedem (= zur Vorwelt gehoérig) stammt oder
verwandt mit unserem Lakai, der Laufer, ist nicht erwiesen.
Die Gestalt wird im Lauf der Zeit mit neuen Eigenschaften aus-
gestattet, z. B. soll der Ewige Jude dicke Schwielen an den Fersen
haben vom langen Wandern, niemand sieht ihn je lachen. Das
Alter wird verschieden angegeben. In einigen Chroniken ist er
steinalt, in anderen noch ein riistiger Mann. Es wird auch berich-
tet, sobald er 100 Jahre alt werde, falle er in eine tiefe Ohn-
macht, woraus er dann verjiingt erwache in dem Alter, in dem
Christus in seiner letzten Lebenszeit gewesen war. In Spanien
heiBt er Juan Espera en Dios. Der Name kommt daher, daB der
ewige Wanderer in jedem Jahr am Karfreitag zum Kalvarienberg
nach Paldstina zuriickkehren muf. Dort steht eine schone Frau,
die ihm zuruft: , Juan, hoffe auf Gott‘, und dann tritt er wieder
von neuem seine Wanderung an. Er trigt eine schwarze Binde
um die Stirn. Sie verdeckt ein flammendes Kreuz, das sein Gehirn
verzehrt, das sich jedoch immer wieder ersetzt.

Die deutsche Sage in Form des deutschen Volksbuches von dem
wandernden Juden kam nach England, wo bisher die Erzihlung
des armenischen Erzbischofs sich verbreitet hatte. Jene erste
armenisch-englische Form scheint dann allmihlich vergessen wor-
den zu sein, auch leuchtete wohl dem Volke jene zweite Form
besser ein. Im 17. Jahrhundert entstand in England eine Ballade:
», The Wandering Jew, or the shoemaker of Jerusalem‘‘ mit fol-
gendem Kehrreim (aus W. Zirrus, S. Anm. 8n):
s, Repent therefore, o England, repent while you have
space;
And do not like the wicked Jews despice God’s proffered
grace‘’,
Die antisemitische Tendenz wird hierin deutlich.

140



Auch in der Schweiz wurde der Ewige Jude gesehen. Er habe
einst in Bern beim Durchreisen seine Schuhe abgelegt und ver-
gessen. Sie wurden dort noch im 18. Jahrhundert gezeigt. In
Lustenau verfiel Ahasver beim Anblick eines Kruzifixes in einem
Bauernhaus, wo er Nahrung heischte, in Wut. In einem Kinder-
buch: ,Alpensagen und Sennengeschichten aus der Schweiz‘
(1941) fanden wir folgenden Bericht von dem Ewigen Juden:
,Als er das Bild des Gekreuzigten in der Ecke sah, da packte ihn
die wilde Wut, daB er am ganzen Leibe lottelte und aufstampfend
stiirzte er mit einem wilden Fluch zur Tiir hinaus, so daB es der
Frau grauste‘. (Ob diese Erzihlung in einem heutigen Kinderbuch
wohl der Bekampfung des Antisemitismus dienlich ist?) Wir
sehen auch, wie sie vom Urtext des urspriinglichen Volksbuches
abweicht. Dort ist Ahasver getauft, ein frommer Mann, der nicht
Teidet, daB in seiner Gegenwart geflucht wird. Er ist dort kein
Bettler. In G. Keller’s Griinem Heinrich kommt der Ewige Jude
auch vor: Die Hindlerin Margret wartet zwei Stunden auf ihn
vor dem Schwarzen Biren in Ziirich, bekommt ihn aber nicht zu
Gesicht. Laut Schweizer Idiotikon soll der Grimselsee sich aus
seinen Tridnen gebildet haben.

Nach Finnland, ja bis nach Island ist der Ewige Jude gekommen.
Zuletzt horen wir aus Amerika von ihm. Dort brachte eine mor-
monische Zeitung 1868 die Nachricht, dai Ahasver den Pichter
O’Grady besucht und ihm als Anerkennung fiir seine gastliche
Aufnahme einen in Schweinsleder gebundenen Auszug aus dem
Talmud gegeben habe, sowie ein Zeugnis, daBl der Geber der echte
Ahasver sei. Anscheinend wurde auch in Amerika, wie das im
Lauf der Jahrhunderte von iiberall her berichtet wurde, ein reich-
licher MiBbrauch mit diesem Namen getrieben.

Auch Legenden biblischen Inhaltes vermischen sich im Lauf der
Zeit mit der Sage vom Ewigen Juden, wie die von Malchus, dem
romischen Kriegsknecht, dem der Apostel Petrus im Garten Geth-
semane ein Ohr abschlug. So bekommt in einer andern Version
der Sage vom Ewigen Juden derselbe den Namen Malchus. Er muB
zur Strafe ewig um die in die Tiefe gesunkene Saule herum-
laufen, an der Jesus angebunden war. In einer anderen Erzihlung

141



handelt es sich um einen Mann, den ein nach Palidstina gereister
osterreichischer Baron im Jahre 1643 in Jerusalem gesehen haben
will. Er habe das Haus des Hohepriesters seit Jesu Zeiten nicht
mehr verlassen. Er sitzt in einem Raum, der unter die Erde ge-
sunken ist. Er bietet einen schrecklichen Anblick, ist halbnackt,
rothaarig, mit langem Bart. Er spricht nicht, nur am Karfreitag
und nur um zu fragen, ob der Mann am Kreuz noch immer nicht
zuriickgekehrt sei und ob die Weiber immer noch Kinder gebiren.
Denn so lange, habe Jesus ihm gesagt, miisse er am Leben bleiben.
Wenn ein Nichtchrist diesen Mann sieht, so mubB er sich durch
eine unerklirliche Eingebung zu Christus bekennen. In einem fran-
zosischen Text heiBt er nicht Malchus, sondern Jan Baudewyn.
Auch die Legende vom Ewigen Johannes wird mit der von Ahasver
in Beziehung gebracht. In der Sage bleibt Johannes, der Lieb-
lingsjiinger des Heilandes, am Leben, um seine Lehre zu verbrei-
ten und auf Jesus zu warten. (Nach Joh. 1, 8—10, 2, 1 und
Math. 16, 28.) Auch Johannes wird da und dort im Land ge-
sehen. Aber fiir Johannes ist es natiirlich kein Fluch, der auf ihm
lastet. Johannes ist vielmehr der christliche Gegenpart vom
Ewigen Juden. Der Jude hat das Leben aus Christus zuriickge-
wiesen, deshalb darf er nicht sterben. Er muB8 hinter dem Heiland
herwandern und ist gebannt. In einigen Erweiterungen der Sage
ist Ahasver zwar getauft, kann aber nicht das Abendmahl nehmen
und auch nicht beten. Johannes hingegen ist der Erbe des Lebens-
spenders. Er wartet auf ihn als Zeuge seiner Herrlichkeit auf
Erden. Der Jude lebt ein Leben ohne Hoffnung, Johannes ein
Leben aus der Fiille von Jesu Liebe, dort der Fluch, hier der
Segen. Wenn der Fluch ein Ende gefunden hat, darf Ahasver
sterben, Johannes geht mit Jesus in das ewige Leben ein. Der Jude
ist so etwas wie ein Wanderer zwischen zwei Welten, eine Art
Gespenst 92, Er ist Jude, aber er ist getauft, d.h. nicht mehr in
jitdischem Denken befangen. Als Christ anerkennt er Christus
und doch gehért er nicht zu ihm. Die besondere Tragik, die da-
durch in seiner Gestalt liegt, wurde aber wohl kaum in jenen Jahr-

9 Jesus sagt zu Petrus: ,,Wenn es mir beliebt, daB er (Johannes) bleibe bis
ich wiederkomme, was geht es dich an? Folge mir nach‘. Da verbreitete
sich die Rede unter den Briidern, daf} dieser Jiinger nicht sterbe.

142



hunderten klar gesehen. Die Sage vom Ewigen Johannes wurde
allmihlich vergessen. Doch der Name Johannes, den der ewige
Jude wenigstens auBlerhalb Deutschlands meist trigt, deutet auf
diese Beziehung hin. Ganz unklar ist jedoch der Name Ahasver fiir
den Ewigen Juden. Es ist der jiidische Name des Konigs Xerxes
im Buche Esther. Man kénnte sich wohl denken, daB die bibel-
kundigen ersten Verbreiter dieser Erzihlung dabei an den groBten
Feind der Juden im Altertum, den ,bdésen Hamann‘, gedacht
haben. Der Konig Ahasver aber hat im Buch Esther, der Konigin
zuliebe, die jiidischen Stammes war, seinem Ratgeber nicht ge-
folgt, vielmehr ihn wund seine Sippe vernichtet, wofiir die
Juden ihm Dank schulden. Vielleicht ist diese Erkliarung etwas
einleuchtender als jene, die man in der Ahasver-Literatur finden
kann, daB das klangvolle Wort Ahasver zur Wahl des Namens
gefithrt haben kénnet0,

Gegen Ausgang des Mittelalters warf man in gelehrten Disputa-
tionen die Frage auf, ob ein Mensch iiberhaupt so lange wie der
Ewige Jude leben kénne. So wurde 1689 diese Frage in einer Dis-
sertation von einem gewissen Schultz aus Konigsberg behan-
delt und mit einem Nein beantwortet. 1755 hat ein Professor
Anton von der Universitit Helmstedt dieser Frage eine akade-
mische Schrift gewidmet!, die anscheinend AnlaB zu einem Skan-
dal an dieser Universitit wurde. Denn die Gattin eines anderen
Professors, Marie Kriigerin, verfaBte eine Gegenschrift12, in der sie

10 Ahasver wird im Talmud von bésem, launenhaftem Charakter geschildert,
der den Juden im allgemeinen iibel gesinnt war und zu Beginn seiner Regie-
rung (486—464 v. Chr.) befahl, den Wiederaufbau der Stadt Jerusalem und
des Tempels zu unterlassen. Aber es gibt auBer diesem Perserkénig, von den
Juden Ahasver genannt, der mit Artaxerxes identisch sein soll und der als
der Gemahl Esthers gilt, auch noch einen anderen persischen Konig gleichen
Namens (520—521 v. Chr.), der als Kambyses in der Geschichte bekannt ist.
(Aus J. Hamburger: Real-Enzykl. des Judentums I, Leipzig 1896). Vielleicht
ist der Name Ahasverus eine Verstiimmelung des Namens Artaxerxes. (S.
Anm. 8a.)

1 Carolo Antonio: Commentatio historica de Judaeo immortali in qua haec
fabula examinatur et confutatur. Helmstadt 1756.

12 M. R. Kriigerin, Schreiben an den Hofrat Prof. Carl Anton, darin bewie-
sen wird, daB es einen Ewigen Juden gebe. Halle u. Helmstadt 1756.

143



behauptete, daB der Ewige Jude noch 1747 gelebt habe. In einem
Supplement dazu kommt sogar noch eine , Ewige Jiidin‘‘ hinzu,
denn die Schwester der Kriigerin habe den Ewigen Juden ge-
heiratet. Diesem Schreiben wurde nun aber im Druck ein wei-
teres Supplement beigefiigt, indem dieser Verfasserin ,,Marchen**
vorgeworfen wird, daB sie in ihrem Eintreten fiir den Ewigen
Juden sehr unklug gehandelt, indem sie ihre bisher mit Gliick
verheimlichte jiidische Abkunft nun offen kundgetan habe. (Man
sieht, Ben Akiba hat recht: Es ist alles schon einmal dagewesen.)
Das alte Volksbuch von Dudulaeus erhielt wahrscheinlich um
1614 oder 1618 einen Anhang, betitelt: , Erinnerung an den christ-
lichen Leser von diesem Juden‘‘. Dieser Anhang beschaftigt
sich mit der Frage, warum Gott gerade einen Juden auserwihlt
habe, um fiir Christus zu zeugen? Der unbekannte Verfasser lobt
den Ahasver, der sich doch wenigstens zu Christus bekannt habe
im Gegensatz zu der sonstigen Judenschaft. Er nennt diese ,,die
heutigen, abschligigen und abartigen Gesellen in ihrer Unbuf3-
fertigkeit, die alle abgewichen und allesamt untiichtig geworden
sind. Da ist keiner, der Gutes tue, auch nicht einer. .. Ihr Schlund
ist ein offenes Grab, mit ihren Zungen heucheln sie .. ..  /Aber*,
so meint der Verfasser, ,,der Ahasver dient vielleicht nach Gottes
Ratschlufl dazu, daB diese verstockten und verblendeten Juden
in allen Lindern, wohin er kommt, die groBen Wunder Gottes in
allerlei Sprachen anh6ren mochten, ob sie vielleicht noch kénnten
bekehret werden‘‘. Auch erhebt er die Frage, warum Jesus denn
hier so scharf strafe, wo er doch sonst so milde sei. Und er ant-
wortet, dal Gottes Wege fiir uns unfaBlich sind. Auch auf die
Uberlegung, ob denn ein so langes Leben iiberhaupt moglich sei,
heifit es, bei Gott sind alle Dinge moglich. Dann werden ver-
schiedene Gestalten aufgezihlt, die auch nicht sterben, wie die
Siebenschliafer, Barbarossa etc. Auch habe Gott vielleicht einen
Juden erhalten wollen, der die Zerstérung Jerusalems wirklich
erlebt habe. Die heutigen Juden seien keine ,matiirlichen*
Juden mehr, ,sondern eher Bastarde, die von den fiibrigen iiber
geblieben sind‘. Die Bitte Jesu am Kreuz, so meint der Verfasser,
,,gilt nur fiir die BuBifertigen, aber fiir die UnbubBfertigen, die Ihn
schon zu Lebzeiten verspotteten, die Pharisaer sowie den unbuB-

144



fertigen Haufen der gottlosen Juden gilt das nicht‘“. Den SchluB
bildet eine Drohung: Die unbuBfertigen Juden hiatten sich in-
acht zu nehmen, ,,da sonst Gott der Herr wird regnen lassen auf
sie Blitz, Feuer und Schwefel und wird ihnen ein Wetter zum Lohn
geben‘‘.

AuBerdem wird dort in einem weiteren Anhang!? das Verzeichnis
der Strafen angefiigt, die die 12 Stimme Israels zut erdulden haben,
weil sie zu dem groBen Leiden des Herrn geholfen haben. Dies,
so heiBt es, ,hat ein berithmter Medicus im Welschland, ein ge-
borener Jude, zu Mantua miindlich und schriftlich geoffenbart und
ohnlingst in Druck gegeben, wie folgt (wir geben hier nur We-
niges davon wieder): ,,Stamm Ruben: Sie waren dabei, da Jesus
im QGarten ergriffen und in schwarzer Bosheit geschlagen haben.
Sie haben 3 Plagen in ihrem Geschlecht. Alles Gemiise verdorrt
ihnen nach 3 Tagen. Alles, was sie sden, hat kein Gedeihen. Nichts
Griines wichst auf ihren Gribern. Stamm Zebulon: Sie haben
das Los iiber den Rock Christe geworfen. Zur Strafe miissen sie
jahrlich am 15. Mirz Blut speien vom Morgen bis zum Abend.
Stamm Joseph: Sie haben die Nigel geschmiedet, mit denen Chri-
stus ans Kreuz geschlagen wurde. Unter ihnen war Beatrix, welche
riet, die Nigel stumpf zu machen, damit Christus noch mehr
leiden miisse. Alle Weiber aus diesem Stamm haben zur Strafe,
wenn sie iiber 33 Jahre kommen, nachts im Schlaf den Mund voll
lebendiger Wiirmer‘. Usw. Auch wird noch mitgeteilt, Jesus
habe 5000 Streiche empfangen und 5475 Wunden am Korper ge-
habt. Dennoch haben die Juden geschrien: Kreuzige ihn! Pila-
tus habe sich aus Verzweiflung erstochen. Die Leiche sei dann
in den Tiber geworfen worden. ,,Aber die Teufel haben im Fluf
ein solches Toben angefangen, da hat man den Leichnam wieder
herausgeholt und ins Meer geworfen. Aber die Teufel haben das
Meer aufgewiihlt. Da hat man den Korper in die Schweiz gebracht,

13 K. Simrock (vgl. Anm. 8e¢) sagt in seiner Neuherausgabe des altes Volks-
buches 1846; ,,Die erste Ausgabe ist vielleicht 1564 erschienen. Aber diese
frithe Ausgabe ist nur eine Vermutung*. Zu dem ersten Anhang kam noch der
zweite hinzu, der wohl erstmalig dem Volksbuch 1634 bei einem Druck in
Refel (Reval) beigefiigt wurde.

145



in den Luzerner See. Dort soll er noch heute liegen. Zu gewissen
Zeiten ist der See wiitend, und es gibt auch noch etliche Mirakel
allda also, daB der bose Feind dort noch immer sein Wesen
treibt“. Den SchluB dieser Anhange bildet eine ,,Abschrift oder
Copey des Urteils, welches Pontius Pilatus der Landpfleger in
jidischem Land im 17. Jahr der Regierung des Kaysers Tiberius,
das ist im 34. Jahr des Alters Christi iiber unseren Herrn und
Heiland Jesus Christus, zum Tode gefaBt, gegeben und ausge-
sprochen hat‘‘. Dieses Urteil sei ,eine gefundene Antiquitit, in
Felsen und Marmorstein verwahrlich eingemacht in der Stadt
Aquila‘““. Dann folgen die Namen der 20 Juden, die als Zeugen
in diesem ProzeB aufgefithrt werden. Von diesen Zeugen sind 8§,
die das Urteil anfechten wollen ,,damit Recht gesprochen werde*‘.
Aber nur 2, darunter Joseph von Arimathia, nehmen eindeutig fiir
Jesus Partei. Man kann sich wohl vorstellen, wie solche , Beweise‘f
und ,,Zeugnisse‘‘ auf die naiven Gemiiter jener Zeit gewirkt haben.

Die geschilderten ,,abgriindigen Bosheiten der Juden‘ taten ihre
Wirkung.

Es sei auch erinnert an 5. Mose 28, 64.65, wo Moses von der
Strafe Gottes spricht, wenn das Volk Israel nicht Seine Gebote
befolgt: ,,Und der Herr wird Dich unter alle Voélker zerstreuen
von einem Ende der Erde zum anderen, da wirst Du anderen Got-
tern dienen, die Deine Viter nicht gekannt haben. Und unter diesen
Volkern wirst Du keine Ruhe haben und es wird keine Stitte sein,
da Dein FuB rasten kann‘‘. Ferner an Matthaus 16, 18: Jesus
sagt: ,,Unter denen, die hier stehen sind einige, die den Tod nicht
schmecken werden, bis sie den Sohn des Menschen mit seiner
Konigsherrschaft haben kommen sehen‘. Solche Bibelstellen mo-
gen in einer gegen heute sehr viel bibelkundigeren und dem Reli-
giosen ungleich verhafteteren abendlandischen Menschheit bei der
Umwandlung der Ahasversage mitgewirkt haben. Denn, wie wir
sahen, hatte sie urspriinglich einen anderen Sinn, ndmlich auf einen
lebenden Zeugen fiir den Wandel Christi auf Erden hinweisen
zu konnen. Der Gestalt des wandernden Juden liegt jedoch ein
anderer Gedanke zugrunde, in dem die menschliche Schuldhaftig-
keit, personifiziert in einem Juden, im Vordergrund steht. Die al-

146



tere Absicht und die Gestalt des romischen Tiirhiiters gerieten da-
mit in Vergessenheit.

Weder die Erzihlung vom Antichrist noch vom Ahasver hatten
von vornherein eine antisemitische Tendenz, sie bekamen sie erst
durch den Geist der Zeit. Die Figur des Ahasver verlor mehr und
mehr ihre tragische Note und, dhnlich wie bei der Legende vom
Antichrist, mischten sich derbe Scherze und rohe antisemitische
Anspielungen hinein. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts wurde
der Ahasver sogar zu einem ,,ergotzlichen’ Gesellschaftsspiel.

Wie der Antichrist letztlich zum Grundmotiv den Kampf zwischen
Gut und Bése, Licht und Schatten hat, so besitzt auch der ewige
Wanderer einen allgemeinen seelischen Hintergrund. Das Schuld-
gefiihl 148t den Menschen nicht zur Ruhe kommen, dauernd ver-
folgt ihn der Fluch der Gottheit. Wir erwihnten schon den
Buddhajiinger Pindola in der indischen Mythologie. Im Arabi-
schen gibt es folgende Legende: Der Jude Samari, der in der
Wiiste das goldene Kalb verfertigt hatte, sei von Moses verurteilt
worden, ewig unterwegs zu sein, In der Bibel ist Aaron der Ver-
fertiger des goldenen Kalbes, und von einem Fluch héren wir
nichts. Dagegen ist Kain der mit einem Fluch Beladene, der ,un-
stet und fliichtig* (1. Mose 4,12) auf der Erde umherirren mu8.
Doch héren wir nichts in der Bibel von einem Fluch der ewigen
Wanderung. Aber sicher hat die Gestalt des Kain zur phantasti-
schen Figur des Ahasver beigetragen.

In vielen Kulturkreisen und bei vielen Volkern gibt es Sagen von
Menschen, die nicht sterben konnen, oder Toten, die im Grabe
keine Ruhe finden. In einer jiidischen Sagel4 diirfen mehrere
Menschen, die den Sabbath entheiligt haben, mnicht im Grabe
ruhen. Sie miissen als Lebende leiden, bis sie ihre Schuld abge-
biiBt haben, und dann erst sinken sie ins Grab. Eine arabische Sage

14 [ egenden und Sagen der Juden: J. Bergmann: Die Legenden der Juden.
Berlin 1919, — M. J. bin Gorion: Die Sagen der Juden. 5 Bde. Frankfurt
1913—27. — C. Krafft: Jiidische Sagen und Dichtungn. Ansbach 1839. —
A. Wiinsche: Aus Israels Lehrhallen. Leipzig 1907—10.

147



handelt von Chidher oder Chadhir, dem Wanderer1?, Er ist uns be-
kannt durch das Riickertsche Gedicht. Von 500 zu 500 Jahren
kommt er in dieselbe Gegend zuriick und findet dann jedesmal
das Land durch das Treiben 'der Menschen verindert. P. Cas-
sel weist in seiner lesenswerten Arbeit auf die Beziehung
der Sage vom Ewigen Juden zu der des wilden Jagers hin. Es ist
die germanische Wandlung desselben religiésen Gedankens, der
schon in der Gestalt des Kain ein Vorbild hat, daB die Verfolger,
nicht die Verfolgten ein ruheloses Leben fithren miissen und daB
auf ihnen ein Fluch lastet. Das weibliche Gegenstiick zum wilden
Jager Rode ist Perachta (Bertha), die wie Herodes die Kinder
verfolgt und daher in der Phantasie des Volkes als Kinderschreck
Iebte. Auch die ruhelosen Zigeuner werden in diesen Sagenkreis
mit einbezogen. Sie waren als Kesselflicker und Grobschmiede be-
kannt. Ein solcher Grobschmied habe zu Jesu Zeit die Nigel zu
seiner Kreuzigung machen sollen, und er habe mehr dazu gebraucht,
als notwendig war, ,darum ist er mit seiner ganzen Zunft zur
Ruhelosigkeit verurteilt worden‘‘. Denken wir auch an die Sage
vom Fliegenden Hollander. Ihm aber winkt — wenigstens nach
einem spateren Zusatz — die Erlosung durch ein liebendes Weib,
wie iiberhaupt in den meisten Mirchen und Sagen eine Erlésung in
dieser Zeitspanne erreicht wird. Der Ewige Jude aber muB auf
die Endzeit warten.

15 Im Koran ist Chadir, der Griine, ewig lebend, ein Meeresdimon. Diese
legendarische Figur ist wohl abhingig von der griechischen Sage vom
Fischer Glaucos, der von dem Kraut afl, das dauerndes Leben verleiht.
Vor Freude iiber sein Gliick springt G. ins Meer, aber er wird vom Wasser
festgehalten und lebt weiter als Diamon im Meer. Ahnlich die Sage von
Konig Alexander, der auszieht, die Lebensquelle zu suchen. Er selbst ver-
fehlt sie, aber sein Koch trinkt von dem Wasser. Der ergrimmte Konig will
den Koch toten; das kann ihm nicht gelingen, und so wirft er ihn in das
Meer, wo er fortan als Dimon lebt (Die oben erwidhnte Sage von Pilatus
als Wasserdimon zeigt hier Zusammenhinge.) Wir weisen aber vor allem
darauf hin, daB diese Sagen zeigen wollen, wie das dauernde Leben kein
Gliick bringt, weder dem Einzelnen noch den Mitmenschen. (Siehe ]. Fried-
lander: Alexanders Zug nach der Lebensquelle und die Chadirlegende. Arch.
f. Religionswiss. 13, Heft 1, 1910.)

148



Diese Sage befliigelte die Phantasie der Dichter in fast allen
Kulturlandern seit dem Maittelalter. (Bei den slawischen Vo6l-
kern sollen sich keine Ahasver-Sagen finden.) Auf das Volksbuch
mit seiner naiven Darstellungsweise erfolgten die allerverschie-
densten Dichtungen in Poesie und Prosa, die von Ahasver handeln,
ganz besonders in England und in Deutschland, von Wordsworth,
Byron, Shelley bis zu Galsworthy und von Goethe, Auerbach,
Hauff bis zu Heyse, Lienhardt und Kassner. In iiber 200 Werke
der Weltliteratur soll die Gestalt des Ewigen Juden eingegangen
sein. Zu der lastenden Schuld tritt die Unseligkeit der ewigen
Fortdauer in diesen Werken hervor, die Sehnsucht nach Ausruhen
von den Leiden der Welt, aber auch das Bediirfnis nach ewigem
Wechsel und die ewige Unzufriedenheit des Menschen mit seinem
Los. Dabei klingt eine Verwandtschaft mit dem Faustmotiv an16.
Goethe war schon in seiner Jugend von der Ahasver-Sage beein-
druckt worden. Er kannte sie aus einem judenfeindlichen Ge-
dicht, das der Herausgeber von des Knaben Wunderhorn als ein
fliegendes Blatt veroffentlicht hatte. Viele Jahre lang lag ein
angefangenes Manuskript in seinem Schreibtisch. Auf seiner
Reise in Italien kommt er 1786 wieder darauf zuriick. Der wieder-
kehrende Heiland tritt nun in diesem Manuskript ganz in den
Vordergrund. Jesus findet nicht den Geist der Liebe auf dieser
Welt:
,,Wo man vor lauter Kreuz und Christ
Ihn eben und sein Kreuz vergiBt.

Und endlich denkt Goethe 1812 bei Abfassung von , Wahrheit
und Dichtung* wieder an den Ewigen Juden. Welche Erlésung
der Dichter fiir ihn im Auge hatte, ist nicht bekannt, aber er
wollte zum SchluB dieses leider kaum ausgefithrten Werkes dar-
stellen, daB Gott an seiner Welt, in der die Liebe fehlt, keine
Freude mehr habe und endlich alles zusammenschligt, um mit
einer verjiingten Schgpfung new zu beginnen.

16 Uber Goethes Faust und seine Fortsetzung, nebst einem Anhang von dem
Ewigen Juden. Leipzig 1824. Verf. nicht angegeben (K. Simrock?). — J.
Minor: Goethes Fragment vom Ewigen Juden und vom wiederkehrenden
Heiland. Stutgart/Berlin 1004.

149



Ahasver wird in vielen Dichterwerken nicht nur als Reprasentant
seines Stammes angesehen, sondern er wird auch zum Reprisen-
tanten der Menschheit iiberhaupt, der Sehnsucht der leidenden
Kreatur. In phantasievoller Weiterbildung wird er zum Martyrer,
ja sogar zum Helden. In den neuern Werken mischen sich auch
politische Motive ein, wie auch die Frage: Wann endet der Fluch,
der auf ihm lastet, dann zeitgemidB beantwortet wird: Wenn auf
der Erde die Herrschaft von Wahrheit und Freiheit anbricht. In
einem Versroman von Albrecht Schafer (1924), der von
Wagner beeinfluBt ist (s. W. Zirrus), entdeckt Parzival in einem
Gemach bei Trevrizent ein halbverfaultes Gerippe mit glithenden
Augen — Ahasver, der auf Erlésung wartet. Nach Jahren zu-
riickgekehrt, findet Parzival ihn wieder. Er nimmt ihn mit in
den Wald seiner Kindheit und dort in Parzivals eigener Verklarung
findet auch der Jude Erlésungl?.

Die Bildhaftigkeit der Gestalt des Ahasver war dazu geeignet,
nicht nur bewuBten Problemen, sondern auch im UnbewuBten wir-
kenden Trieben Form zu geben. Und so wiirde es uns nicht wun-
dern, wenn in der kommenden Zeit uns einmal wieder ein Dichter
einen neuen Ahasver bescherte.

* *
*

Wir haben uns hier diese beiden Erzihlungen vom Antichrist und
von Ahasver vergegenwirtigt und gesehen, was die Zeiten daraus
gemacht haben. Wir driicken den allerdings nicht zu beweisen-
den Gedanken aus, daB ein Niederschlag jenes alten Judenhasses,
der sich in jenen Gestalten austobte, in den Menschen heute noch
lebt und wirkt und durch seine Bildhaftigkeit so fest verankert

17) v. Balthasar (s. Anm. 5) weist darauf hin, ,,daB die Ahasverdichtungen
sich oft der Antichrist-ldee nidherten, zumal wenn ... Ahasver als Stell-
vertreter der Menschheit dem Géttlichen unverséhnlich gegeniibertritt, oder
... die Gestalt eines unsterblichen Rebellen annimmt‘ (S. 33). Auch be-
merkt derselbe Autor, daf diese Sage Anlal gegeben hat, dem Motiv von
der Wanderung Gottes durch die Zeiten in der Person Christi und seiner
Gegenwart im Menschen Gestalt zu geben. So wird Christus selber zum
Ahasver, z. B. bei Buchanan: ,,The wandering Jew* (1893) oder bei G. Ren-
ner: ,,Ahasver‘ (1002), S. 41/42).

150



ist, daB selbst bessere Einsicht wenig dagegen vermag, vor allem
in Zeiten, in denen Angst und Unsicherheit den Menschen anfallt.
Furcht und Verachtung, wohl die Grundelemente jeglichen Hasses,
fanden in den Figuren des Antichrist und des Ahasver eine Sym-
bolik von tiefer seelischer Wirkung. Wir versuchten hier an Hand
der Jung’schen Lehre uns ihre Wirksamkeit bis auf den heutigen
Tag zu erkliren wund damit einen Beitrag zu liefern zum Ver-
standnis des bestehenden Antisemitismus.

Unsere Uberlegung wire unvollstindig, wenn wir nicht daran
denken wollten, ob sich nicht doch auch Reaktionen auf der Ge-
genseite, bei den Juden, zeigten. Konnen wir etwa in den jiidischen
Legenden und Sagen Niederschlige finden von ChristenhaB und
von Rache oder doch zum wenigsten Reaktionen auf die furcht-
baren Verfolgungen, denen sie durch alle Jahrhunderte ausge-
setzt waren? Wenn wir meinten, dafl die unbewuBte Triebhaftig-
keit ihren Niederschlag in Mirchen, Sagen und Legenden findet,
wie steht es damit in dem Gedankengut, das die Phantasie der
jiildischen Menschen geschaffen hat? (siehe Anm. 14) Ihre Sagen
und Legenden beschiftigen sich fast stets mit Verfolgungen, z. B.
mit Erzihlungen von Pogromen unter Kaiser Hadrian. Aber fast
immer geht es in diesen Erzidhlungen letztlich um religiése und
um didaktische Probleme. Sie haben den Zweck, alte geschicht-
liche Uberlieferungen, vor allem das Gedachtnis ihrer Mairtyrer,
lebendig zu erhalten oder pidagogisch zu wirken, Glaubenstreue
und Zuversicht zu starken. Naive Mirchen, aus reiner Fabulier-
freude entstanden, finden wir, wie uns scheint, iiberhaupt bei
den Juden im christlichen Zeitalter nicht. Aber wie wire dies
auch moglich bei einem ewig gehetzten Violk, zusammengepfercht,
fern von Geborgenheit und MuBe, das nur den einen Wunsch vor
Augen hatte, mit Einsatz aller Krafte sich am Leben zu erhalten
und seinen Kindern ein besseres Los zu ermoglichen, bedriickt
von ewiger Ungerechtigkeit, ausgesetzt jeder Willkiir! So begreift
man, daB eine Fabulierfreude kaum vorhanden sein konnte, die
Ausdruck eines frohen und unbeschwerten Gemiites ist. Man
konnte diesen Mangel auch so deuten, daB diese geknechteten
Seelen es gar nicht wagen durften, sich ihrem UnbewuBten zu

151



iiberlassen. Sie muBten vielmehr immer wach, immer in der Ab-
wehr sein, immer ihrer Situation bewuBt. Die lehrhafte Be-
mithung geht darauf aus, Einsicht und MaiBigkeit in den Vorder-
grund zu stellen und in der Erfiillung der religiésen Vorschriften
die Befriedigung im menschlichen Dasein zu finden. So wurde
das religiose Empfinden gestarkt und mit Recht triebhafte AuBe-
rungen unterdriickt, die sich vielleicht verheerend bemerkbar ge-
macht hitten, wenn nicht diese Ableitung gefunden worden wire.
Die unbeirrte Frommigkeit, ja, das uns stur erscheinende Fest-
halten an alten Formen erklirt sich aus dieser Situation, und in
der Tat ist es den Juden gelungen, sich durch Jahrhunderte vor
Ausbriichen ihrer unbewuBten Triebe weitgehend zu bewahren.
In den Legenden wird oft gezeigt, wie Gott die Menschen vor
schweren Verfolgungen bewahrt hat. Da treten z. B. unbekannte
Mainner hinzu, es sind die Propheten. Sie mehmen die den Juden
vorgeworfene Schuld auf sich und erretten so die Bedringten.
Oder die Legende stellt einen Wunschtraum dar, etwa wenn ge-
zeigt wird, daB der von den jiidischen Wissenschaftlern so hoch
verehrte Aristoteles eigentlich ein Jude gewesen sei.

Es gibt allerdings auch HaB- und Racheschriften, vor allem aus
den ersten Jahrhunderten der Glaubenskampfel8. In dieser Zeit
wurde den Christen von den Juden gottlose Hiresie vorgeworfen,
Es war (und ist noch heute) fiir die Juden untragbar, da Gott
sich als Mensch sollte offenbart haben, denn die gottliche Sub-
stanz sei viel zu erhaben, als daB dies moglich wire. Auch der
judische strenge Monothefsmus kann die Dreieinigkeit Gottes
nicht anerkennen. Wahrscheinlich im 5. Jahrhundert entstand eine
Urkunde des Lebens Jesu, bekannt als Tolodoth Jeschu, die dar-
auf ausging, Jesu Gottlichkeit zu verhohnen und seine Herkunft
zu verunglimpfen. Andere Tolodothschriften kamen im Lauf der
Zeit hinzu, sie wurden z.T. als Geheimschriften verbreitet und
erregten zu ihrer Zeit Aufsehen. Sie stiitzten sich auf die aller-
verschiedensten Quellen. Solche Schriften waren natiirlich dazu

18 J, Klaussner: Jesus von Nazareth, seine Zeit, sein Leben und seine Lehre.
Berlin 1930. — S. Kraus: Das Leben Jesu nach jiidischen Quellen. Berlin
1902.

152



angetan, die Kluft zwischen Juden und Christen zu erweitern.
Wenn H. Hug meint, daB nicht der HaB der Juden, sondern zuerst
der HaB der Christen an der Entstehung solcher Schriften schuld
war, so ist doch vielleicht die Schuldfrage in jener geschichtlichen
Epoche verwickelter. Immerhin — wer mochte es den Juden ver-
argen, wenn auch sie ihren aggressiven Gefithlen Ausdruck gaben?

Es sollte, wie wir oben sagten, hier nicht die Frage des Antise-
mitismus in seiner Vieldeutigkeit und Weitschichtigkeit eror-
tert werden. Vielmehr war es uns darum zu tun, auf eine besondere
Seite dieses Problems hinzuweisen, die nach unserer Meinung
bisher wenig Beachtung gefunden hat. Sie gehort zur Problematik
dessen, was Picard den ,Hitler in uns selbst“ genannt hat.
Dieser ,,Hitler in uns selbst‘‘ scheint nun aber mit jenen Gestal-
ten, deren Geschichte wir hier widergaben, in Konnex zu stehen,
einem Konnex, der dem BewuBtsein der heutigen Menschheit weit-
gehend verloren gegangen ist, aber in ihrem UnbewuBten sein
Wesen treibt. Diesen Aspekt diirften wir gerade dann mnicht
unterlassen, ins Auge zu fassen, wenn wir uns klar sind, daB wir
uns von dem ,,Hitler in uns selbst‘ ebenso wie von dem Hitleris-
mus in der AuBenwelt befreien sollten.

Hitler selbst hatte sich als eine Art Antichrist gefiihlt, ohne wohl
zu wissen, welch tiefere Bedeutung dieser Gestalt innewohnt. Man
kann in der Tat, von ihr ausgehend, vielleicht am besten verstehen,
wie er es vermochte, seinen verhdngnisvollen EinfluB auf das
deutsche Volk und daritber hinaus auszuiiben. Die magische und
mythische Atmosphire, mit der er sich umgab und die seine An-
hinger bewuBt verstirkten, seine Erhebung zu einer gottlichen
Person anstelle von Christus, seine proklamierte Allwissenheit
und Unfehlbarkeit wirkten auf die unbewuBten Seelenkrifte ein,
je mehr sich die Menschen von der Religion ihrer Kindheit ent-
fernten. Alte Kyffhausersehnsucht erwachte, und im judenhaf ent-
deckte man die alte Pogromstimmung des Mittelalters. Wieder
machte man die Juden als Erzschelme und Erzfeinde fiir alles
verantwortlich, was sich Boses je ereignet hatte, und so empfand
der aufgereizte P6bel es wieder wie einst als sein gutes Recht, sie
ans Kreuz zu schlagen. Diesmal aber war das Volk nicht in der

153

Judaica, Bd. III, 2 5



Angst vor der Endzeit, sondern es fithlte sich selbst als das rassisch
sauserwahlte Violk*, dessen Held nun endlich gekommen war,
um es in ein tausendjahriges Reich zu fithren. Nicht zu verwun-
dern, daB man beim mittelalterlichen Denken nicht stehen blieb,
sondern noch viel dltere mythologische Ideen jetzt neue Nahrung
fanden und ein neuer Wotansglaube erwachte.

Mit Recht weist M. Susmann?® in ihrem ,,Buch Hiob‘“ auf die
merkwiirdigen Worte Hitlers hin, die der ganz aus seinem damo-
nischen Instinkt Lebende zu Rauschning gesprochen habe: | Jeder
von uns tragt den Juden in sich, er ist mur drauBlen leichter zu
verfolgen als drinnen‘. Jung (siehe Anmerkung 1) spricht in seiner
Psychologie von einem Schatten, der jeden Menschen beglei-
tet, seine dunkle Seite, der er entfliehen und sie moglichst negieren
mochte. Diesem Schatten, als der bose Andere, hat bei den Chri-
sten seit Jahrhunderten das kollektive Symbol des Juden bekom-
men. Diese Schattenfigur wird zum krankhaften Komplex vor
allem in Zeiten tiefgreifender Verinderungen im Leben der Vol-
ker, wenn durch beangstigende Anderungen der Lebens- und An-
schauungsweisen Inhalte des kollektiven UnbewuBiten neu belebt
werden. Der JudenhaB hat jene Symbolform angenommen, wie
sie das Mittelalter gepragt hat, und als solche lebt er deutlicher
oder undeutlicher im UnbewufBiten der menschlichen Seele. So
versteht sich auch wohl die immer wieder zu beobachtende Tat-
sache, daB stets fiir die schlechte Tat eines Juden gleich die
judische Allgemeinheit verantwortlich gemacht wird. Zwar neigt
der Mensch iiberhaupt zu Verallgemeinerungen, aber er ist sich
in der Regel dessen bewuBit. Den Juden gegeniiber aber bleibt
diese Selbstkritik so gut wie immer aus. Denn letztlich flieBt
dic bewufit gegen sie gerichtete seelische Energie jenem per-
sonlich-unpersonlichen Symbol zu, aus der Gestalt des Antichrist
wie des Ahasver gewoben, das im Unbewufiten lebt und seine
Wirkung ausiibt.

Das jitdische Problem und damit auch der Antisemitismus ist nicht
von einer Seite allein zu erkldren, da darin moch ungeloste Fra-

19 M. Susmann: Das Buch Hiob und das Schicksal des jidischen Volkes.
Ziirich 1946.

154



gen stecken, denen wir iiberhaupt, selbst von den verschiedensten
wissenschaftlichen Aspekten aus, nicht vollstindig auf den Grund
kommen. Man hat mit Recht von einem Geheimnis gesprochen,
das ihm zu Grunde liegt. In der Bibel wird auf den Fortbestand
der jiidischen Gemeinschaft bis gegen das Ende aller Tage pro-
phetisch hingedeutet. Der Arzt Friedrichs des Groflen antwortete
auf die Frage des Konigs nach einem Beweis fiir das Wirken
Gottes: Das Fortbestehen der Juden. Und er hat damit ausge-
driickt, daBl wir hier tatsichlich an etwas rithren, das uns mit all
unserer wissenschaftlicher Erkenntnis auf welchem Gebiete auch
immer an eine Schranke fiihrt, die wir nicht zu tibersteigen ver-
mogen.

Wie kann nun endlich jener krankhafte Komplex des Antisemi-
tismus von unserer menschlichen Einsicht aus in der mensch-
lichen Seele iiberwunden werden? Wie konnen die seelischen
Energien von jenem Symbol abgelenkt und den Menschen als ihr
ureigenster Konfliktstoff erkennbar gemacht werden, die sie zu
itberwinden haben? Es scheint uns dies nur moglich, wenn die
Menschen, wie Jung in einem anderen Zusammenhang meint,
wieder einen ,klaren Richtungssinn‘‘ (siehe Anm. 1¢) gewinnen.
Mit Recht setzt er ihn in Beziehung mit der ,,Christusidee‘’| als
einem ,,angeborenen Element in der europdischen Psyche‘. Wenn
diese ,,Idee‘ verleugnet wird, wie es in unserer Zeit weitgehend
der Fall ist, dann verliert die menschliche Psyche leicht ihr Gleich-
gewicht, denn sie besitzt im allgemeinen keine andere, die ihr
den notwendigen Halt gibt und dem transcendentalen Bediirfnis
des abendlindischen Menschen in ahnlicher Weise entspricht.
Macht der Mensch sich los von dieser heilsamen Bindung, so fillt
er herab auf die Ebene des Materialismus und iiberldBt sich einer
Damonie der niedersten Instinkte, deren Macht sich zur indivi-
duellen wie kollektiven Neurose steigern kann.

Die ,,Christusidee‘‘ gipfelt in der Bruderliebe, die Jesus aus der
judischen Lehre (3.Mose 190, 18) iibernommen und in seinem
Leben zur sichtbaren Tat werden lieB, als ein Beispiel fiir alle.
Aber die Menschheit ist diesem Beispiel nicht gefolgt, sondern

155



hat, mit Blindheit geschlagen, durch ihren BruderhaB tausendmal
Christus ans Kreuz geheftet.

Erst ein Bekenntnis zur wahren Bruderliebe und ein Leben in
diesem Sinn kann diesen Konfliktstoff der Seele iiberwinden. Eine
Heilung wird aber wohl erst dann wirklich moglich sein, wenn der
Mensch, Christ wie Jude, sich zudem zu der Einsicht durchringt
von der Notwendigkeit, sein Selbst zut erforschen und wenn er
anerkennt, daB er zwar Atombomben konstruieren kann, aber daf
es wenig Wert hat, ,,wenn er die ganze Welt gewinne und nihme
doch Schaden an seiner Seele‘’.

Der soziologische Aspekt
des jiidischen Aufbauwerkes in Paléstina
von Dr. H. K. BARAZON, Tel-Aviv. -

Die jitdische Siedlung in Palidstina stellt, obwohl sie oftmals mit
anderen historischen Kolonisationsversuchen verglichen wird, in
ihrer Art ein Novum dar. Nicht so sehr der Umstand der gewalt-
losen Besiedlung des Landes und auch nicht die Tatsache, daB
Palidstinawanderung fiir idie meisten Menschen grundsatzliche Um-
schichtung in beruflicher und geselischaftlicher Hinsicht bedeu-
tet, stellen die Besonderheit dieses Experiments dar, sondern der
Umstand, daB die Besiedlung Palistinas seitens der Juden zur
Schaffung neuartiger Typen von Siedlungen gefithrt hat, die so-
wohl die okonomischen als auch die gesellschaftlichen Probleme
des Zusammenlebens der Menschen in neuartiger Weise losen
wollen und bis zu einem hohen Grade auch gelost haben.

Unter diesem Gesichtswinkel gesehen, zerfillt das jiidische Pa-
listina in zwei Teile, die meistenteils nebeneinander bestehen und,
soweit sie Kontakt haben, dieser sich oftmals in Konflikten mani-
festiert. Der eine Sektor — ich mochte ihn kurzweg den privat-
wirtschaftlichen bezeichnen — ist vertreten durch die drei groBen
Stadte des Landes, Jerusalem, Tel Aviv und Haifa und diejenigen
halbstidtischen landwirtschaftlichen Siedlungen, die vor dem

156



	Die Legende vom Antichrist und die Sage von Ahasver : ihre Bedeutung für den Antisemitismus

