Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 3(1947)

Artikel: Das Glaubensgesprach zwischen Johann Caspar Lavater und Moses
Mendelssohn [Schluss]

Autor: Hoch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Glaubensgesprich
zwischen Johann Caspar Lavater und

Moses Mendelssohn

Pfarrer WALTER HOCH, Zollikon-Ziirich
(SchluB.)

Das Ringen der beiden Grofen geht in Briefen weiter

Damit wir besonders die unitbertrefflich frischen personlichen
Téne der nachfolgenden Briefausziige, aber auch die Art der Ge-
dankenfithrung besser verstehen, gilt es zu bedenken, daB die
ganze Angelegenheit zum allgemeinen Gesprach, ja zum mit Wohl-
lust gefithrten gebildeten Klatsch geworden war. Ziirich
war voll von der Sache, Berlin nicht weniger. Wer iiberhaupt
beide, jeden in seinem Kreis, vielbewunderten Autoren schitzte,
wuBte davon und machte von seinen Urteilen kein Geheimnis.
Wir werden in einem spiteren Abschnitt solche Stimmen aus dem
Publikum héren, doch sind sie der Hauptgrund dafiir, daB iiber-
haupt die Tatsache des Glaubensgespriches zwischen Lavater und
Mendelssohn zu den Ereignissen gehorte, die ,,man‘ wissen muBte,
wenn man gebildet sein wollte. Das gilt natiirlich nicht mehr
fiir die Gegenwart, und so denkt vielleicht mancher Leser, ge-
langweilt, es werde hier eine Mumie aus dem Bildungs-
magazin des 18 Jahrhunderts hervorgeholt und dem
Publikum ,,par curiosité* wieder einmal gezeigt. Es soll mich
aber freuen, wenn andere Leser den Wert dieser Wiedererinnerung
hoher einschitzen, muB ich doch personlich gestehen, daB mir
das miithsame zdhe Eindringen in dieses Gesprich selber iiber-
aus groBen Gewinn an wertvollsten Erkenntnissen vermittelt hat.
Das wiinsche ich auch dem ausdauernden und willigen Leser.

,alauben Sie es mir, mein Herr“ — 148t sich Mendelssohn am
10. Februar 1770 vernehmen — ,es ist unser Beider unanstandig,
ein Spiel der Anekdotenkramer zu werden und durch offentliche
Streitschriften dem miissigen Teil des Publikums einen Zeitver-
treib, dem Einfiltigen ein Argernis und dem Feind alles Guten
eine boshafte Freude zu machen. Meine aufrichtige Meinung,

89

Judaica, Bd. III, 2 1



mein Herzenswunsch ist, wir suchen uns, so gut wir kénnen, aus
der Schlinge zu ziehen, in welche wir geraten sind. Lassen wir
die Wahrheiten, welche wir gemeinschaftlich erkennen, erst aus-
gebreitet genug sein; alsdann wollen wir den Streit iiber Punkte,
die uns trennen, mit desto mehr Eifer fortsetzen‘ 40, — Wahr-
scheinlich, bevor diese Zeilen Ziirich erreichten, schlagt Lavater
eine andere Tonart an (Brief vom 14. Febr.). ,,Die Sache ist nun
einmal, wie sie ist. Genug, ich habe meinem Herzen nichts vor-
zuwerfen — genug, mein Verstand hat Griinde gehabt, die ich
der Welt nicht sagen darf, um der scheinbaren Indiskretion nicht
eine wirkliche beizufiigen. Ich will also lieber vor der Welt, und
wenn es sein muB auch vor Ihnen ein Tor erscheinen, als be-
leidigen. Konnte ich eine Viertelstunde mit Ihnen reden, ich weil,
dalB ich Sie iiberzeugen wiirde, daB ich in meiner Lage und nach
den Nachrichten, die ich von dem Glaubensstand einiger philoso-
phischen Juden in Berlin erhielt, worunter ich auch Sie zidhlen
zu diirfen glaubte (wovon ich Sie aber keinem Menschen kein
Wort zu sagen nicht bitten muB), nicht sehr unklug gehandelt.
Das heiBit doch ganz klar, daB Lavater Mendelssohn als
den Hauptvertreter eines Teiles des Judentums
beurteilte, welcher Kraft seiner bildungsmiBigen und philosophi-
schen Annaherung an die allgemeine Kultur jener Zeit, dem ortho-
doxen, streng synagogalen Judentum so weit entfernt war, daB
eigentlich ein Ubertritt zur christlichen Kirche nichts anderes
gewesen wire, als ein duBeres Jasagen zu einer bereits innerlich
bezogenen Stellung. Wie ist diese Meinung Lavaters zu beur-
teilen? Hatte er falsche Informationen? War er ein Schwarmer?
Weder das eine noch das andere mag seine Stellung gerecht zu
erfassen. Vielmehr spielt hier seine Genialitiat entschieden in die
Sache hinein. In vielen Erkenntnissen, oder soll man sagen: in
vielen Diagnosen geistiger Probleme und Zusammenhidnge war
Lavater eine prophetisch-hellsehende Personlich-
keit. Er sah damals, was ein halbes Jahrhundert spater zur Wahr-
heit wurde: einen grofen Abfall vom Judentum zum Christen-
tum 41, — Lavater sendet mit diesem Billet vom 14. Februar seine

40 Fiir diesen ganzen Teil der Korrespondenz M. M. Ges. Schr. III, 83—97.
41 Hoch: KompaB, § 50, S. 215.

90



fiir den Druck bestimmte Antwort nach Berlin, bittet um deren
Durchsicht, damit alles in ihr zwischen ihnen vereinbart sei, und
ersucht Mendelssohn um Beifiigung eines ,,Nachberichtes*. ,,Ich
habe alles in meiner Antwort abgewogen, ich habe meine Eigen-
liebe nicht reden lassen, ich habe getan, was Klugheit, Redlich-
keit und Wahrheitsliebe geraten haben, was Sokrates nach meinem
Bediinken in meinen Umstinden getan haben wiirde. Ich um-
arme Sie“. Ist diese gemeinsame Erklirung einmal erschienen,
dann wollen sie beide den ,Vorhang fallen lassen, das heift,
das Gespriach privat fortsetzen. Wir werden sehen, ob dieser
Wunsch in Erfilllung ging oder nicht.

Am 20. Februar fithlt sich unser guter Ziircher Diakon schon
wieder innerlich gedrangt, seinem , Teuersten Freund* in Berlin
zu schreiben. Der Verdacht, Mendelssohn gegeniiber in taktloser
Weise indiskret gehandelt zu haben, beherrschte weithin das
offentliche Gerede. ,,Sie werden sich wohl vorstellen konnen,
daBl Leute genug mit dieser 6ffentlichen Beschuldigung tiber mich
und meinen Charakter triumphieren werden. Setzen Sie sich an
die Stelle eines christlichen Predigers, der alle acht Tage in einer
Stadt, die nicht den vierten Teil so groB ist als Berlin, gegen
Laster und Vorurteile kampft, sich hiufig Feinde macht, und
offentlich sogar von einem Juden des Nichthal-
tens eines Versprechens wenigstens indirecte
beschuldigt wird, und Sie werden es mir verzeihen, wenn
ich auf irgend eine Weise von Ilhnen hieriiber Entschlagung
wiinsche und bitte, wenn es mit Ihrer Uberzeugung, wenn es ohne
den geringsten Nachteil fiir Sie geschehen kann‘. Wer konnte sich
der Ironie dieser Lage entziehen? Lavater will einen hochgestell-
ten Juden bekehren und wird von diesem unter Verdacht gestellt,
nicht einmal sein Wort, eben diesem Manne gegeniiber, gehalten
zu haben. Man beachte auch die Wendung ,,sogar von einem
Juden*. Was mag wohl Mendelssohn gedacht haben, als er dieses
»sogar vor Augen hatte? Nach allem, was ich sehe, dachte L a-
vater uber die Juden sehr niichtern. Seine Predigt bei
AnlaB der Taufe zweier Juden im darauffolgenden Jahr ist recht
scharf gehalten, zumal fiir einen solchen AnlaB. Man hat beim

91



Lesen derselben ofters das unangenehme Gefiihl, er traue diesen
zukiinftigen Briidern in Christo nicht recht42. Wie, wenn nun
ihm selber nicht ganz zu trauen wire, weil sein Ja, nicht unbe-
dingt ein Ja ist? Dieser ganze Teil des Briefwechsels zwischen
beiden Minnern zeigt, wie Lavater von daher gehemmt und dngst-
lich ist. Seine Awsfiihrungen nehmen doch zu oft den Charakter
des Gehetztseins oder auch der innern Unruhe an, sicher zum
Schaden der Wirkung seiner Beweisfithrung und seines nun erst
richtig begonnenen Werbens um die Seele des Sohnes Israels in
Berlin.

Lavater hat auch gehort, wie zwei Geriichte {iber ihn bis in
Mendelssohns Haus gedrungen und diesem ein Licheln entlockt
hiatten. ,,Ich soll jemand geschrieben haben, wenn ich elf Tage
in volliger Heiligkeit leben und im Gebete ver-
harren konnte, so wire ich gewill iiberzeugt, ich wollte Sie
bekehren‘“. Lavater hei3t dieses Geriicht eine ,,Verdrehung*. Folg-
lich muB etwas dahinterstecken. ,,Unzweifelhaft glaube ich, daB
Alles, was durch den Geist gebetet wird, erhort werde, aber ich
habe mir noch nie einfallen lassen, zu sagen, oder zu denken,
daB ich den Geist habe. Und doch soll ich der wildeste Schwirmer
sein‘. Wer das Leben Lavaters kennt, weill, wie sehr er tatsiach-
lich ein zum Teil genialer, zum Teil kindlicher, oft aber auch
ein die Grenzen der Normalitit iiberschreitender Schwiarmer
sein konnte. Es sei nur an seinen Versuch, den entschlafenen
Freund Hess durch Gebet aufzuerwecken, erinnert 43, Hinter alle
dem, und besonders auch hinter seinem Ringen um Mendelssohns
Seele stand doch nicht Schwirmerei, eher Eitelkeit, eher eine ge-
wisse Ehrsucht: diese Seele zu gewinnen! Wir kénnen jedoch
das ganze Vorgehen sicher nur aus der theologischen
Grundhaltung Lavaters eindeutig verstehen* Lavater
war eigentlich hochstens in kulturellen Belangen ein Kind seiner
Zeit, nicht aber in seiner theologischen Haltung. Er kampfte

42 Rede bei der Taufe zweier Berliner Juden etc. Frankfurt und Leipzig 1771.

43 Wernle, Protestantismus IIl, 234, ferner 191. Dahin gehért auch seine
magnetische Behandlung seiner Gattin. L.s W. III, 190.

44 Wernle, Protestantismus III, 223, 228, 243, 255.

92



wider die Vernunftreligion fiir ein personlichstes Erfahrungs-
christentum. Das religiése Leben war ihm unmittelbare und lei-
denschaftliche Gemeinschaft mit Gott durch Jesus Christus. Er
sah richtig, daBl nicht eine Lehre das Wesentliche besonders des
Neuen Testamentes sei, sondern das Offenbarungszeugnis vom
lebendigen Herrn Jesus Christus. Darum war ihm auch das
Christsein ein Sein in Christus. Die Nachfolge Jesu verstand
er je und je als Recht, Pflicht und Moglichkeit der Nachahmung,
der imitatio Christi. Dann aber, und das ist sicher sehr klar weiter-
gedacht, muB sich der Beweis des Geistes und der Kraft,
welcher sich an ungezihlten Beispielen des Neuen Testamentes
manifestierte, jetzt und heute auch zeigen. Dann gelten alle Zu-
sagen des Herrn iiber die Gebetserhérung und fiir die Wunder-
wirkungen seines Geistes zu allen Zeiten, eben auch ihm, sofern
er im strengen Glaubens-Gehorsam dieser Zusagen handelt. La-
vater hat um die Seele Mendelssohns gebetet. Vielleicht ver-
einigten sich treueste ernste Freunde in dieser Fiirbitte mit ihm.
Vielleicht hat er eine gewisse Askese um dieser wichtigen Sache
willen auf sich genommen. Freilich kaum mit Berufung auf
Matth. 17, 21, weil es sich doch wohl nicht um Ddmonenaustrei-
bung handeln mochte. — Lavater hat aber auch umgekehrt iiber
Mendelssohn allerlei gehort. ,,Man meldet mir, Sie werden von
einem Erzrabbi wegen Ihrer bezeigten Hochachtung... zur Rede
gesetzt. Dies krankt mich unaussprechlich. Sagen Sie es mir doch
ohne Bedenken, wenn irgend etwas von meiner Seite zur Ab-
hebung weiterer VerdrieBlichkeiten dieser Art mittelbar oder un-
mittelbar geschehen kann‘. Das klingt fiir heutige Ohren ziemlich
belanglos. Im Zusammenhang aber des Gesprichs und der Lage
der Beiden ging es hier um ziemlich Entscheidendes. Wenn wirk-
lich von Seiten des héheren Rabbinates Men-
delssohn Schwierigkeiten bereitet worden wiren
wegen einer AuBerung, er habe Hochachtung vor Jesus, dann
ist das indirekt ein Zeichen des beginnenden Ubertritts, und
duBerlich lieBe sich das Rabbinat auf Grund der rechtlichen
Stellung der Juden behérdlich in Schranken weisen. Man sieht
nur schon an diesem Punkte, mit welcher Finesse das Gesprich
gefiihrt wird. Das gilt fiir beide Teile. Das Gespriach ist in seiner

93



Ganzheit das Kunstwerk eines Dialoges zweier auiergewohnlich
gescheiter Minner. Die Gescheitheit leidet offenbar auch nicht
Schaden durch korperliche Note, denn Lavater schlieBt gerade
diesen Brief mit der Bemerkung: ,,Sie finden in diesem Briefe
Spuren von Nachlassigkeit. Ein kleines FluBfieber, das mich im
Bette aufhilt und den Kopf dumm macht, ist Schuld daran, ver-
zeihen Sie‘‘.

sDas kleine Vorspiel ist beendet und der Vorhang
herabgefallen‘, 146t sich Mendelssohn wieder vernehmen. Nein,
Herr Moses, der Vorhang ist noch droben, und die Szene ist in
vollem Gang. Aber darin haben Sie recht, daB8 Sie, sicher im Un-
terschied zu Lavater, ahnen, alles Bisherige, sei erst ein Vorspiel.
Mendelssohn versichert Lavater, dessen Absicht sei ihm durchaus
verehrungswiirdig. ,Was ich aufrichtig wiinschte, mein wiirdiger
Freund, ist dieses, daB Sie den weisen Bonnet nachahmten, und
das, was Sie fiir Wahrheit halten, iiberhaupt verteidigten, ohne
gewisse Menschen, noch weniger einen gewissen Menschen dabei
aufzufordern. Wer Ohren hat, wird von selbst horen. Ob aber
Lavater sich hierin wird belehren lassen, wenn er sich entscheiden
soll fiir rein akademische Verteidigung des Chri-
stentums oder fiir Evangelisation; fir Beweise an
sich, oder fiir Mission an Diesem; fiir Seelenlehre oder fiir Seel-
sorge, fiir die Wahrheit im Bibelbuch, oder die Gotteswirklich-
keit durch das Wort Gottes auBerhalb des Bibelbuches; fiir ein
Zeugnis zu Ehren seines Herrn Jesus Christus nur innerhalb des
Rahmens aller gesellschaftlichen Hoflichkeit, oder fiir die gesell-
schaftliche Taktlosigkeit, daB er sich um das Heil und den Frie-
den eines Menschen bemiiht, der eben auch zu diesen gehobenen
Kreisen gehért? Offenkundig hat Lavater ein Argernis er-
regt. Die gebildete Welt meint, es sei ein gesellschaftlicher und
akademischer faux pas. Lavater aber weiB sehr wohl, es ist das
unumgingliche Argernis jedes lebendigen Zeugen Christi. Das
ist Seine, des Herrn und der Seinen Fremdlingschaft um des
Zeugnisses willen gegeniiber Jedermann, hoch oder niedrig; wah-
rend Mendelssohn sich etwas zu Gute tut auf die Fremdling-
schaft seines Volkes gerade umgekehrt, wegen seines Verzichtes

94



auf ein Zeugnis an die anderen Volker, wegen dessen Verzichtes
auf Mission.

Mendelssohn duBert sich nun auch seinerseits zur Frage der
Wunderkraft des Gebetes. ,,Den Geist haben und durch
den Geist beten, was heiBt dieses auf gut ehrlich abendlandisch?
Ich vermute: solche Dinge von Gott verlangen, die wichtig genug,
eine auBerordentliche Veranstaltung zu veranlassen, nennen Sie:
durch den Geist beten, und die Gabe oder das Vermogen dazu:
den Geist haben. Ist dieses der Sinn Ihrer Worte, so wird lhnen
Jedermann den Satz einriumen: was durch den Geist gebetet wird,
das wird erhért; aber dann ist es auch in jedem vorkommenden
Fall Vermessenheit, von sich selbst zu glauben, man habe durch
den Geist gebetet; denn nichts als der Erfolg kann in diesem
Verstand entscheiden, ob durch den Geist gebetet worden*. Guter
Lavater, siehe, so ergeht es einem Jiinger Jesu, wenn er miBver-
stindliche biblische Begriffe zulaft. ,,Aus dem Geist beten,
ist das wirklich die VerheiBung des Herrn? Lautet sie nicht viel
mehr, in seinem Namen zu beten (Joh. 14,13 u. 14; 15,16). Und
ob die verheifiene Gebetserhorung wirklich die Erfiillung unseres
Gebetswunsches sei, wo steht denn das in Deinem Neuen Testa-
ment? Auch wenn Dein Gesprichspartner Mendelssohn kaum
wissen kann, was Du wnter ,,G eist“ verstehst und horst, nimlich
etwas, das in der groBen Modewissenschaft deiner Zeit, der Psy-
chologie, keinen Platz hat, weil es sich um den Heiligen Geist han-
delt, so wird doch Mendelssohn darin recht haben, wenn er Dir
logisch vorrechnet, daB Du am Erfolg Deines Betens den Gehalt
und den Wert Deines Betens ablesen mochtest, da8 also Dein Ge-
betswille Herr werden will iiber den Willen Deines géttlichen
Herrn. GewiB, der Herr wird Dein und Deiner Freunde Gebet
erhoren. Vielleicht aber nicht als Vereinigung der Geister, son-
dern als eine Scheidung der Geister, denn Christus ist nicht nur
der Heiland fiir alle Menschen, sondern er ist auch heute noch
gesetzt zu einer ,,Krisis“, zu einer Scheidung, zu einem Gericht
(Joh. 3,17—21).

Was die Schwierigkeiten betrifft, die Mendelssohn wegen
der Sache mit seinen Glaubensgenossen haben solle,

95



so waren sie nicht so gefihrlich wie Lavater annahm oder gar
erhoffte. ,,Man hat in der Tat mich wegen der ,Hochachtung’
gar nicht zur Rede gesetzt. Welcher Zelote kann mir auch ver-
wehren, groBen Leuten, die nicht meines Glaubens sind, Hoch-
achtung zu bezeugen? Man hat von mir iiber die Vorurteile, deren
ich meine Religion beschuldigt, eine nihere Erklirung gefordert
und diese habe ich geben konnen*. Jesus wird also unter die
seroBen Leute gerechnet. Das sieht wahrlich nicht nach Ge-
betserfolg Lavaters aus. Aber anderseits fiihlte sich das Judentum
irgendwie bedroht, es ahnte ein Heraufsteigen dessen, was spa-
ter ,,Reformjudentum* genannt wurde. Mendelssohn konnte aber
die dngstlichen Rabbinen fiir dieses Mal beschwichtigen, wiewohl
immerhin er der Mann war, welcher die synagogalen Ghettomauern
in dieser Richtung anfing niederzulegen45. Wie sehr Mendels-
sohn unter der Sache litt, beweist ein Brief vom 30. Mirz 1770
an einen unbekannten Empfinger: ,,Nachdem ich nun dem iiber-
eilten Theologen sein Sendschreiben 6ffentlich beantwortet, be-
stiitrmen mich meine Glaubensgenossen von allen Seiten; die einen
greifen mich in heftigen und ungestiimen Worten an, die andern
spotten, denn dies ist ihre Weise. Jedenfalls beldstigten mich ihre
Worte und Traumereien und machen mir viel zu schaffen. Ich
vertraue jedoch dem gottlichen Beistande, daB er mir Kraft ver-
leihen werde, standhaft meinen Streit zu Ende zu fithren, daBl er
mir auch die rechten Gedanken und Worte dazu geben wird‘ 46,
Dieser schwerbeunruhigte Mann rat zugleich seinem Haupt-Beun-
ruhiger in Zirich: ,,Was ich Ihnen von Herzen wiinsche, werden
Ihnen die Jahre geben, etwas mehr Kilte in dem Eifer, mit wel-
chem Sie Gutes zu wirken suchen. Ich habe ein 10 oder 15 Jahre
mehr als Sie und diese erteilen mir ein Recht, Ihnen einen kleinen
Wink zu geben. Gott erhalte Sie zur Ausbreitung der Wahrheit
und Tugend unter den Menschen, die derselben so sehr bediirfen*“.
Wahrlich, ein deutlicher Wink. Pfarrer, bleib bei deinen
Schafen! MaBe dir aber keine Mission unter Israel zu, denn
jedenfalls ein Moses Mendelssohn bedarf nicht deines Jesus und
]edenfallq nicht deines und eures Christentums. Aber immerhin

5 Hoch: KompaB. Zum Reformjudentum, § 53, S. 232.
46 M. M. Ges. Schr. Band I. Lebensbeschre:bung 5. 23

96



entschuldigt dich, Lavater, dein noch jugendliches heiles Unge-
stitm. Eine hofliche Beleidigung!

Allein Lavater ist und bleibt zdhe. Seine Art ist weich und hart
zugleich. Am 19. Mirz meldet er sich zum Wort. Er distanziert
sich von seinen Zusitzen zu Bonnets Palingenesie, ,sie sind das
fliichtige Werk einer halben Stunde, die gerade der Post vorging*‘.
Aber ,Als Philosoph dirften Sie also wohl auch etwas Gutes
von Jesu sagen, der doch ein Jude wire und also noch als ein
Miterb an der Gemeine Jacobs in einer naheren Relation mit
Ihnen stiinde*. So wird immer ins Zentrum gewiesen, immer die
Hauptfrage: wie diinkt dich um Christus? gestellt.
Dieser Jesus gehort doch zum Volk des Bundes. Er ist ein Mit-
erbe. Oder nicht gar der Haupterbe, weil er der Sohn dessen ist,
dem der Weinberg gehort? (Matth. 21,38). Ist Jesus aber der
wirkliche Erbe, wie sieht es dann mit unserm Erbrecht aus? Kann
der Jude und kann der Christ Miterbe Jesu sein, oder iiberhaupt
Erbe des Reiches auch abgesehen von ihm, oder ist nicht vielmehr
aller Anteil am Reich fiir Juden und Christen Gnadenrecht auf
Grund der Adoptiv-Kindschaft, welche dieser eine Bevollmich-
tigte des Reiches denen in Gnaden schenkt, die an ihn glauben?
(Romer 8,17). Lavater vereinbart nun mit Mendelssohn die ge-
meinsame Herausgabe einer gegenseitigen Erklirung. Nun hatte
sich inzwischen ein gewisser K61bele, ein Student in Jena, mit
iiberaus gehissigen Schriften gegen Mendelssohn gewandt. Seine
Anwiirfe waren entschieden judenfeindlich. Von ihm distan-
zieren sich sowohl Lavater als Mendelssohn. Es soll also aus
dem Gesprich, auch wenn es scheinbar resultatlos verlauft, kein
Feuer des Hasses gegen die Juden auflodern diirfen.

Zur Frage ,im Geiste beten oder Taten tun‘ sieht sich
Lavater nun genotigt, ganz deutlich zu werden. Mendelssohn hat
ihm also einen Dienst erwiesen mit seiner hamischen Kritik. ,,Mein
Evangelium‘, schreibt Lavater am 20. April — | verheiBt allen Red-
lichen den Geist, das ist, iibernatiirliche, go6ttliche Krifte, Um-
gang mit der Gottheit, unmittelbare Gemeinschaft mit ihr durch
den Messias (Gottes Wohnung). Gott gibt seinen Geist, Christus
wohnet im Menschen, bedeutet mir, der Mensch wird durch eine

97



unmittelbare Wirkung des Messias in den Stand einer unmittel-
baren Gemeinschaft mit Gott gesetzt, kraft welcher Gemeinschaft
er allemal Einsichten oder Krifte erlangt, die sonst von ihm na-
tiirlicher Weise in den gegebenen Umstinden schlechterdings nicht
erwartet werden konnten. Nach meinem Begriff ist der Mes-
sias der Mittler, der einzige Moéglichmacher
dieser nicht bloB geglaubten, sondern realen Gemeinschaft mit
der allgegenwirtigen Gottheit. Wie herrlich hat Mendelssohn
den Diakon in Ziirich aus dem Busch geklopft und ihm ein Glau-
benszeugnis entlockt, welches zu den schonsten christlichen Zeug-
nissen des 18. Jahrhunderts gehort. — Und weil Lavater recht
eigentlich im Zuge ist, bittet er Mendelssohn gleich noch um
seine Auslegung bestimmter prophetischer Bibel-
stellen. ,,Dies Eine wiinschte ich, ob Sie in lhren prophet-
schen Schriften den jetzigen Zustand lhrer Nation deutlich und
bestimmt vorherverkiindigt finden; und, wenn das ist, ob Sie nichts
Entscheidendes von dem Schicksale, das Ihrer so merkwiirdigen,
von Gott vormals auBerordentlich begnadigten Nation bevorsteht,
in eben diesen Schriften vorfinden..., ach, mein Herz blutet mir,
zu meiner unmittelbaren Privatbelehrung so Manches Sie zu fragen.
Antworten Sie mir oder antworten Sie mir nicht, allemal bin ich
mit der groBten Hochachtung Thr L.. Man vergleiche damit Men-
delssohns AuBerungen iiber die Schriften der Propheten in seinem
Gutachten an den Prinzen von Braunschweig. Lavaters Frage ist
nicht einfach eine Frage der Bibelauslegung, sondern sie geht um
das Problem: welchen Platz nimmt das Judenvolk
in der Heilsgeschichte Gottes ein seit der Kreu-
zigung und Auferstehung Jesu Christi? Ist die Sy-
nagoge der Erbe oder ist Christus der Erbe? Darum geht es hier.
Inzwischen war die gemeinsame Erkliarung der Beiden erschienen
und wurde eifrig gelesen. Die Beiden konnten den Vorhang, nach
ihrer Meinung, endgiiltig zuziehen und ihr Gesprach so aus der
Offentlichkeit wieder herausnehmen.

Die gemeinsame Erklirung Lavaters und Mendelssohns
auf Ostern 1770

Nach dem miihsamen brieflichen Hin und Her, wovon wir im

08



vorhergehenden Abschnitt Kenntnis genommen haben, erschien im
April im Verlag Friedrich Nicolai in Berlin die Schrift: ,,Ant-
wort an Herrn Moses Mendelssohn zu Berlin
von Johann Caspar Lavater, nebst einer Nach-
erinnerung von Moses Mendelssohn‘“47. Mendels-
sohn bereitete die richtige Fassung seiner Antwort keine geringen
Sorgen, weil er der Zustimmung der Zensur bedurfte, und als
Jude nicht ohne weiteres von deren Wohlwollen versichert sein
konnte. So fragte er denn das Consistorium in Berlin an und er-
hielt sicher zu seiner groBen Genugtuung die Erklirung ,,Herr
Moses Mendelssohn kénne seine Schriften drucken lassen, ohne
sie einzeln oder vollendet dem Consistorium zur Zensur vorzu-
legen, weil man von seiner Weisheit und Bescheidenheit iiberzeugt
sei, er werde nichts schreiben, das oOffentliches Argernis geben
koénnte‘ 48, Lavater seinerseits aber muBte von einer anderen Sorge
bedriickt sein, indem er ja seine Antwort der Zensur Mendels-
sohns wunterstellt hatte. Hierzu war er genotigt gewesen, weil
die Art seines Vorgehens einen Skandal in der Welt der Gebil-
deten hervorgerufen hatte. Auf das Urteil dieses zum Teil be-
kannten, zum Teil unbekannten Publikums wollte und muBte er
wohl auch Riicksicht nehmen. Die beiden groBen Minner
stehen somit tatsichlich auf einer Theaterbiihne und agieren
etwas, was sie zuvor miteinander vereinbart
haben. Das verleiht Lavaters Antwort, trotz ihrer Frische, den
Charakters nur eines Gesprichs, und nicht mehr eines unmittel-
baren Zeugnisses. Die Risiken sind allerseits so fein abgewogen,
daB eigentlich keiner mehr Entscheidendes riskiert. Jeder, der
diese gemeinsame Schrift zur Hand nahm, wuBte, noch bevor er
den ersten Satz gelesen: Moses bleibt fest, Lavater aber muB
krebsen. Diese Erwidgungen geben mir das Recht, mich mit dieser
Erklarungsschrift so knapp zu befassen, als es irgendwie angeht.

Lavater gesteht, wie sehr sein Vorgehen iibereilt gewesen. Aber
auch jetzt ,kann ich nicht ganz..., nicht ohne Beding bereuen®.
,Ich fange an einzusehen, daB ich meine Absicht auf einem an-

47 Ls. W. I, 215 und 218 ff. M. M. Ges. Schr. III, 53 ff.
8 M. M. Ges. Schr. I, 20 und Berwin, 45.

99



deren Weg vielleicht gliicklicher erreicht und lhnen zugleich
diese Verlegenheit erspart haben konnte‘. Ein Privatschreiben
wire eher am Platze gewesen. Kurz, er gesteht offen, gefehlt zu
haben, wenn schon er sich ohne Zweifel an den richtigen Mann
gewendet hatte mit seiner Aufforderung: , mein edler Wahrheits-
freund*’, an einen Weltweisen! Weshalb er sich Bonnets, dieses be-
scheidenen Philosophen, zu seinem VorstoB bediente? Weil die
Wahrheit des Christentums mit der tatsadchlichen Uberzeugung
eines bedeutenden Menschen unendlich mehr ins Licht tritt, als
durch ein Buch oder gar dessen Ubersetzung. Kurzum, das Vor-
gehen war falsch. ,Verzeihen Sie mir das Allzudringliche, das
Fehlerhafte meiner Zuschrift“. Horen wir richtig! Nicht die Zu-
schrift, nicht die Aufforderung nimmt Lavater zu-
riick, sondern nur deren Tonart und deren Ver-
koppelung mit Bonnet. — Eine Indiskretion aber konne
man ihm nicht vorwerfen, denn ,,da einmal diese Unterredung die
erste Veranlassung meiner Zuschrift war, so fand ich es in dem
Augenblicke, da ich sie schrieb, sehr natiirlich, sehr unschuldig,
derselben iiberhaupt zu gedenken... Wo ich nicht irre, so war
die AuBerung lhrer Achtung fiir den Stifter meiner Religion mit
folgender groBer Bedingung verkniipft: wenn er sich die Ehre
der Anbetung, die dem einigen Jehova gebiihrt, nicht angemaBt
hiatte. — Nun aber geht Lavater doch wieder sehr energisich
vor. ,,Sie sind weit davon entfernt, in lhrem Sinne alle Offen-
barungen zu verlachen oder zu verachten... und doch muf} Ihre
ganze Seele eine andere Natur annehmen, wenn Sie ein Christ
werden sollten. Lavater erinnert an Saulus-Paulus. ,,Wer miiBite
wohl diese natiirliche Unmoglichkeit tiefer empfinden als Sie‘.
Welches sind denn eigentlich die Griinde, auf welche Mendels-
sohn die Gottlichkeit der jiildischen Religion
stiitzt? ,,Welch ein undurchdringliches Ritsel!‘“ Lavater bittet
dringend mm eine umfiangliche Widerlegung des Bonnet’schen
Buches. — Wahrscheinlich rechnete er so, daB Mendelssohn sich
dann offentlich so tief mit christlichen Problemen auseinander-
zusetzen habe, daBl er doch wenigstens zum Teil, zur Wahrheit
des Christentums Ja sagen miisse. Fiir sich jedoch erbittet er,
und das ist wiederum sehr bezeichnend, um Nennung rabbini-

100



scher Schriften, damit man aus ihnendas System des Juden-
tums kennen lernen konne. Wenn nur schon das eine Frucht
seines Schrittes wire, so wiirde es ihn belohnen fiir sein Vor-
gehen. Das heiBt doch, Lavater rechnet, Mendelssohn habe un-
zweifelhaft zu Bonnets System ein doch teilweises Ja; aber ein
rabbinisches System gebe es gar nicht, und so erweise sich das
,,Christentum* als das Vollkommenere. Hier denkt und schreibt
nicht der Jiinger Jesu, Lavater, sondern der naive, ein wenig philo-
sophierende Aufklarer.

So schwach diese Beweisfithrung ist, das Folgende ist wieder
echter Lavater: ,Lassen Sie es mich zur Ehre der Wahrheit her-
aussagen, ich finde in Ihrem Schreiben Gesinnungen, die ich
mehr als verehre, die mir Trinen aus den Augen gelockt haben;
Gesinnungen, die mir aufs neue — verzeihen Sie mir meine
Schwachheit — den Wunsch abnétigen: Wollte Gott, daB Sie ein
Christ wiaren‘. Natiirlich ist ein redlicher Israelit gleich ach-
tungswiirdig wie ein Christ. ,Nein, Gott sieht keine Person an,
so lehrt mich auch mein Evangelium; aus allem Volk, wer ihn
fiirchtet und recht tut, der ist ihm angenehm (Apostelgesch.
10,35). Aber, wenn denn beide auf dem Weg zur Seligkeit sich
befinden, so wiinschte er, ,daB Sie den kiirzesten Weg zur
hochsten Tugend wnd Seligkeit betreten mochten‘. Soviel vor
dem Publikum. ,,Ich schlieBe nicht nur mit der Empfindung
der Hochachtung und zirtlichsten Zuneigung, sondern auch
mit der in Ihren Augen vermutlich vergeblichen, fiir mich
aber eben so gewissen als entziickenden Uberzeugung, Sie,
wo nicht jetzt, doch gewiB in der Zukunft unter den gliicklichen
Anbetern Desjenigen zu finden, dessen Erbteil die Gemeinde
Jacobs ist, meines Herrn und Meisters Jesus Christus, hochgelobt
in die Ewigkeiten. Amen. Ziirich, den 14. des Februars 1770.
J. C. L.* Diese Antwort Lavaters ist darin psychologisch in-
teressant, daB er sich in ihr immer mehr frei macht von den be-
rechtigten Hemmungen, sagen wir, vom Schielen nach dem Publi-
kum, um dann am SchluB mit groBter Herzensvehemenz Mendels-
sohn abermals zum Glauben an Christus aufzufordern. Einst wer-
den sich ja doch auch Mendelssohns Knie vor [hm beugen miissen

101



(Phil. 2, 10 u .11), weshalb dann nicht viel lieber hier und jetzt
demjenigen die Ehre geben, die diesem Einzigen gebiihrt?

Mendelssohns Nacherinnerung deckt sich in gewissen
Partien mit dem, was er dem Prinzen von Braunschweig iiber das
Judentum geschrieben hatte. Bonnet wiederum war ihm verdach-
tig, weil er in seinem Buch sein Volk angegriffen sah. Die Kluft
zwischen ihm und Lavater glaubt er so erkliren zu kénnen: ,;so
nahe wir uns kommen diirften, wenn von Sitten und Handlungen
die Rede ist, so weit sind wir noch voneinander entfernt, wenn
es auf Dogmata ankémmt*. ,,Sie beide sind eben nach entgegen-
gesetzten Grundsitzen erzogen und unterrichtet. Dogmatisch in
dem strengsten Verstande, in der Absicht auf mich, habe ich, was
die wichtigsten Punkte der Religion und Sittenlehre betrifft,
meine Partei genommen und stehe wnverriickt auf der Seite, wo
ich die meiste Wahrheit zu finden glaube; aber eben so skeptisch,
wenn ich meinen Niachsten richten soll. Es kann mir also nichts
anderes als angenehm sein, daB Herr Lavater zufrieden ist, den
offentlichen Briefwechsel hiermit zu beschlieBen, weil eine Fort-
setzung nur Schaden und Argernis stiften und Spétter auf den
Plan rufen wiirde‘*. ,,Der Herr Zebaoth lasse bald die gliick-
lichen Tage erscheinen, da Niemand Bdses tun noch verletzen
wird, denn die ganze Erde wird voll Erkenntnis des Herrn sein,
wie Wasser des Meeres Tiefe bedecken; die Tage,von wel-
chen es heiBt: es wird kein Mann seinen Freund
lehren, noch ein Bruder den andern und sagen ,Erkenne den
Herrn‘, denn alle werden ihn erkennen, Klein und Grof*. Der
gleiche Mendelssohn, welcher dem Prinzen von Braunschweig
erklirt, prophetische Schriften seien fiir ihn entweder zu dunkel
oder dann einfach poetisch, beruft sich nun hier, in der Offent-
lichkeit, mit starker Anlehnung an Luthers Ubersetzung auf Jesaja
11,9 und Jeremia 31,34. Er mochte Lavatern hier in den Pro-
pheten haben, Lavater seinerseits wiinschte Mendelssohn beim
Philipperbrief gemeinsam mit ihm anbeten sehen. Der Jude hofft
auf das sich finden einst in gemeinsamer Gotteserkenntnis. Der
Christ hofft auf ein sich finden jetzt in gemeinsamer Anbetung
vor dem Messias Jesus Christus. Mendelssohn nimmt dann, wie

102



wir aus dem Briefwechsel wissen, im Einverstindnis mit Lavater
den Studenten K61bele auf die Horner. Nicht sehr geschickt,
nach meiner Ansicht, weil er doch allerlei aus Kolbeles Pamphlet
so zitiert, daB Leser, die noch nichts davon wissen, begierig wer-
den, ein Mehreres zu vernehmen. Mendelssohn gesteht auch ein:
, Wir haben, leider! so manche Verfolgungen dariiber auszustehen
gehabt, daB die Schriftsteller des Talmud so we-
nig Vorsicht gebraucht haben®. Das sind wahrlich
sehr gewichtige Worte aus dem Munde eines Mannes, der seinen
Talmud von Kindheit an wohl kannte und ihn beurteilen konnte.
,lch weill es, daB der Pobel aller Religionen sehr viel von Bekeh-
rungen halt. Je eingeschrinkter der Verstand, desto ausschlieB-
licher die Grundsitze. Aber der bessere Teil der Nation sucht
dieser Bekehrungssucht des Pobels zu steuern®. GewiBl, Men-
delssohn spricht hier von fritheren Ansatzen einer Mission des
Judentums unter anderen Vélkern. Aber wie leicht kann nun der
Leser dieses sehr abschiitzige Urteil auch auf den Fall Lavater-
Mendelssohn anwenden. Kurzum, der Gesamteindruck der Nach-
erinnerung ist bei genauem Abwigen der, daBb Mendelssohn ir-
gendwie innerlich erschiittert, daB er zum mindesten aus seiner
sokratischen Ruhe herausgeworfen ist und vor einer schweren
Krise seines Lebens steht.

Die gebildete Welt meldet sich zum Wort

Am 13. Januar 1770 schreibt der Buchhidndler Nicolai an Lessing:
»,Jedermann, sogar alle hiesigen Theologen, mifibilligen Lavaters
Schritt. Der Philologe Heyne in Gottingen berichtet Nicolai,
,Wie beschamt die MaBigung, die Wiirde, der Anstand, mit wel-
chem sich der Brief Mendelssohns ausdriickt, den raschen und
schwirmerischen Lavater. Bald wird man wiinschen miissen, den
Herrn Lavater hinzugeben und den Herrn Mendelssohn zum Pro-
selyten machen zu konnen, welcher unserer Religion mehr Ehre
machen wiirde als jener hitzige Eiferer. Karl Lessing duBert
sich am 15. Januar gegeniiber seinem Bruder Gotthold Ephraim,
daB ,,Moses seine Bekehrer alle zu Juden macht‘ 49, Noch deut-

19 Berwin, Urteile, 36/37.

103



licher sind Lichtenbergs Urteile in seinen Apho-
rismen. Uber ihn selber horen wir Niheres in einem spiteren
Kapitel. Er schreibt: ,,Was muB Johann Caspar Lavater fiir ein
Mann sein, dem bei Lesung einer schonen Gesinnung Mendels-
sohns der Wiunsch aufstoBen kann, war er doch ein Christ...
Einem Siis hitte ich gewiinscht, daB er ein Christ oder ein Jude
wie Mendelssohn hitte sein mogen. Aber Mendelssohn ebenso
wenig als ich ihm wiinschte, daB er doch ein Ziircher sein mochte.
Der Gleiche meldet sich noch schirfer: ,,Nichts ist mir argerlicher,
als wenn ein junger zudringlicher und uniiberleg-
ter Schwitzer wie Lavater, dem die ganze Welt offen
steht, in der Absicht, den Himmel zu verdienen, sich iiber Men-
delssohns Ruhe herwirft. Man muB die Leute nicht bessern wollen,
die es durch eigenes Nachdenken dahin gebracht haben, daB sie
vertriaglich sind, wissen, was Welt ist und zweckmiBig tun und
Ieiden‘ 50, Wiederum im Jahre 1770 kann man im Gottinger ge-
lehrten Anzeiger lesen: ,Die jiidische Religion hat mehrere ge-
lehrte Freunde gehabt: aber noch nie hat ein Mann von solchem
Tiefsinn als Herr Mendelssohn seine Uberzeugung von ihrer
Wahrheit 6ffentlich erklart; auf eine solche Art erklirt, daB der-
jenige im hochsten Grad unbillig und lieblos denken miiBite, wel-
cher hier einige Verstellung argwéhnen wollte“. Die Personlich-
keit Mendelssohns wird uns noch ein wenig niher gebracht aus
einer Briefnotiz von Dr. J.G.Zimmermann (an Schmid) vom
April 1772: ,Er ist ein Mann von der gr6Bten Redlichkeit und
dem feinsten und lehrreichsten Umgange, von edlen Menschen
geliebt und geehrt. Ubrigens aus Liebe zur Ruhe und zum Wohl-
stande, dem Ansehen nach ein sehr orthodoxer Jude“5l
Halten wir hierzu noch ein Urteil Herders an Lavater vom August
1774: ,,Ich habe Mendelssohn kennen lernen, der klarste, heiterste
Kopf, den ich beinahe auf einem menschlichen Rumpfe gesehen,
stark ausgepragt fiir sich. Ich aber habe wenig oder keine Punkte
der Anhiinglichkeit an ihn gefunden, halte ihn aber in sich fiir
sehr gliicklich, obgleich, wie mirs scheint, kiinstlich auf einem,

50 Berwin, Urteile, 47 und Lichtenberg, Aphorismen, Berlin 1904, 183.
51 Berwin, 48 und 52.

104



ich weiB nicht wie selbstgemachten Bollwerk‘52, Wir konnen
diese kleine Ubersicht dahin zusammenfassen, daB die 6ffentliche
Meinung damals durchaus auf Seiten Mendelssohns stand. La-
vaters Vorgehen erschien den Gebildeten als Schwirmerei, sein
Christentum sehr fragwiirdig, wahrend Mendelssohns religidse
Denkweise und seine Gesinnung eigentlich als eine Form idealen
modernen Christentums hervorstach. Man muBl das Gewicht sol-
cher Urteile damals richtig ermessen, denn das wollte in jener
Zeit sehr viel heiBen, wenn das Glaubensvorbild eines Juden den
Christen solche Anerkennung entlockte. '

Der Vorhang 6ffnet sich von unbekannter Hand und die beiden
Ménner miissen das Gesprdch weiterfiihren

Die Gemiiter schienen sich ein wenig zu beruhigen. Da geschieht
das vollig Unerwartete, daB in der Jenaischen Gelehrten Zeitung
unter dem Titel ,,Gelehrte Berichte‘ jene Tagebuch-Ein-
tragung, die wir in einem fritheren Kapitel brachten, in la-
teinischer Sprache erschien. Das war im Dezember 1770. Wer
kann es Mendelssohn verargen, daB er iiber diesen Artikel ent-
setzt ist. Zu gleicher Zeit ist auch eine neue Auflage von Bonnets
Werk herausgekommen, worin er die Juden stindig angreift.
Mendelssohn schreibt einen sehr erregten Brief. Wegen Bonnet,
»der nun das tut, was er lhnen so sehr zu verdenken geschienen,
in jeder Anmerkung. Das unerwartete Betragen des Herrn Bonnet
hat mich aus aller Fassung gebracht“. Zugleich will Mendelssohn
wissen, ob die Finsendung in der Jenaischen Zeitung durch Lavater
veranlaBt sei. Lavaters Antwort vom 15. Dezember klingt auf-
fallend gewunden: ,,Der lateinische Aufsatz ist nicht nur ohne
meine Einwilligung und ohne alles mein Wissen, sondern zu
meinem groBten Verdrusse, Gott weiB, durch welche mir unbe-
greifliche Canile, in die jenaische Zeitung eingeriickt worden.
Es tut mir unaussprechlich leid, und ich bezeuge Ilhnen vor dem
Allwissenden, daB ich nicht den mindsten wissentlichen Anteil an
dieser ungliicklichen Publikation habe, auch nicht wissen oder
raten kann, wie er auf Jena gekommen ist“53, Wir wollen es
® Berwin, 56.

5 M. M. Ges. Schr. 111, 97—101.

105

Judaica, Bd. I1I, 2 2



Lavatern glauben, er rede hier die Wahrheit. Aber, er war doch
ohne Zweifel der Hiiter dieses Tagebuches. Er hat doch sicher
diese Eintragung wieder einmal hervorgeholt und gezeigt, damit
man sehe, wie sein Vorgehen nicht ganz ohne Grund erfolgte.
Dann aber hat ihm wahrscheinlich ein Freund, sei es den Dienst
oder den Streich gespielt, eine Abschrift in die Jenaische Zei-
tung einzuriicken. Das sollte wohl eine Art Rechtferti-
gung Lavaters vor der gebildeten Offentlich-
keit sein. Lavater iibergibt nun Mendelssohn eine Erklarung,
in welcher er sich von der Sache distanziert. Allein das Peinliche
1aBt sich nicht beseitigen.

Besonders erregt ist Mendelssohn wegen der Frage der Liste-
rung Jesu durch die Juden. ,,Es ist aber IThnen unanstindig,
wiirdiger Menschenfreund — schreibt Mendelssohn am 15. Ja-
nuar 1771 —, ,,dergleichen Vorurteile, die immer noch Uberreste
der alten Barbarei sind, nur zu begiinstigen zu scheinen‘. Immer-
hin stellt sogar er fest: ,,Als die Stirkeren noch um der Religion
willen Blut vergossen, blieb den Schwicheren kein anderes Ver-
geltungsmittel, als, wie man zu sagen pflegt, Schnippchen in der
Tasche zu schlagen, das heiBit, bei verschlossenen Tiiren die Re-
ligion ihrer Widersacher zu liastern. Das Toledoth Gischu ist eine
MiBgeburt aus den Zeiten der Legenden und ihrer wiirdig, wird
auch von meinen Mitbriidern dafiir erkannt‘“. Er bezeugt, daB
sich viele Juden nicht nur davon distanzieren, sondern auch ,,aus
Aussagen christlicher Zeugen die Unschuld jenes Religionsstif-
ters, so wie die sittliche Giite seines Charakters anerkennen, aber
die ausdriickliche Bedingung voraussetzen: daB er sich nie dem
Vater gleichsetzt, sich nie fiir eine Person der Gottheit ausge-
geben, sich die Ehre der Anbetung nie angemaBt und nicht die
Absicht gehabt habe, die Religion der Viter umzustoBen®. Trife
alles das nicht zu, dann muB er und seine Briider auch das giin-
stige Urteil iiber den moralischen Charakter iiber Jesus zuriick-
ziehen. Seine Ansicht iiber die Messiasfrage ist so,
daB er sicher keinen ,,Messias spiritualis*, der die Seligkeit ver-
mitteln soll, erwartet, weil er eines solchen Mittlers nicht bedarf;
aber auch einen ,,Messias terestris‘‘ wiinscht er nicht zu erhoffen,

106



weil solche monarchische Alleinherrschaft der Menschheit nicht
zum Besten gereichte 54, Welchen Dienst wiirde vollends eine B e -
kehrung Israels als Volk den Christen erweisen, da ja
von ihrer theologischen Seite her gerade das Nicht-Untergehen-
Koénnen des jiidischen Volkes in seiner Ablehnung des Glaubens
an Christus fiir einen besonders einleuchtenden Beweis fiir die
Wahrheit der ,nazarenischen Religion® ausgegeben wird. ,Es
1Bt sich nicht begreifen, warum uns die Nazarener bekehren und
also den sichtbaren Beweis ihres Glaubens vernichten wollen* 55,
Mendelssohns Hieb ist entschieden elegant gefiihrt, indem 1759
in Ziirich bei AnlaB einer Judentaufe Predigten von ].C. Ulrich
herausgekommen waren, auf die sich Lavaters Gespriachspartner
in Berlin bestens beziehen konnte 6. Mit diesem fiir beide Teile
peinlichen Zwischenakt, mit dieser wirklichen Indiskretion, ver-
ursacht von Ungenannt, ist das direkte Gesprach zwischen beiden
Minnern eigentlich mit einem Mifiklang zum Abschlu gekommen.
Das Gesprich aber als solches ging weiter.

Mendelssohn dupert sich iiber das Unitarische Christentum

Bonnets vollig unerwarteter Angriff auf das Judentum und das
Judenvolk in der Neuauflage seines Werkes 1aft Mendelssohn
keine Ruhe. Er antwortet ihm offentlich in seinen ,,Betrach-
tungen iiber Bonnets Palingenesie“57,

Ein Christentum, zu dessen Wesen die Lehren von der Dreieinig-
keit, der Erbsiinde, der Géttlichkeit Jesu, der Satisfaktion, des
Abendmabhls, ,jich schweige von der Auferstehung, Hollenfahrt,
Himmelfahrt, vom Sitzen zur Rechten Gottes®, gehort, kommt
fiir ihn niemals in Frage. Alles das ist seinem gesunden Verstande
und seinem natiirlichen Nachdenken so schnurstracks entgegen-
gesetzt, daB schon seine ganze Seele verindert werden miiBte, um
hier zustimmen zu konnen. Er weiB sich hier auch mit Juden und
Naturalisten aller Zeiten in einer Reihe. Allein nun gibt es eine

* M. M. Ges. Schr. 111, 102—104.

% M. M. Ges. Schr. 11, 105/06.

° Hoch: Johann Caspar Ulrich, in Judaica, Band 1. Ziirich 1045, S. 197f.
% M. M. Ges. Schr. 111, 160—176.

107



Partei der Unitarischen Christen, welche den Lehr-
begriff eines Athanasius — wir fiigen bei, auch eines Lavater —
ablehnt. |, Ich muB lhnen (Herr Bonnet) aufrichtig gestehen, daB
mir diese Religionspartei mehr zum Judentum, als zu der wirk-
lich herrschenden christlichen Religion zu gehoren scheint. Von
welcher Seite ich diese Glaubenslehre betrachte, so stimmt sie
mit den wesentlichen Artikeln des Judentums
welt mehr iitberein als mit den Grundwahrheiten
des christlichen Glaubens, wie sie in den mehrsten
Schriften und Schulen 6ffentlich gelehrt werden. Wird bei den
Unitariern Jesus unter die Propheten eingereiht, so lehren ja
auch die Rabbinen, daB Moses freilich der grofte Prophet sei,
aber es koénnen auch unter den Nationen Propheten auftreten.
Hat Jesus den auBerordentlichen Beruf gehabt, die Menschen
ihrer ewigen Gliickseligkeit zu versichern, so stimmt diese Lehre
ja auch mit jidischen Glaubensartikeln {iberein. Wem man diese
Gliickseligkeit zu verdanken habe, kann doch nicht Gegenstand
des Streites sein. Die einen stiitzen sich auf das Alte, die Uni-
tarier auf das Neue Testament. ,,In den iibrigen Glaubensartikeln
(Gott, Vorsehung, Tugend) stimmen wir mit den Unitariern noch
sichtbarer iiberein, den einzigen Punkt etwa ausgenommen, daB
wir noch einen zukiinftigen Messias erwarten, der den Beruf haben
wird, unsere Nation herzustellen, und von aller politischen Unter-
driickung zu befreien, und daB alsdann alle Nationen sich vereini-
gen werden, den einzigen wahren Gott anzubeten‘. Wir beachten,
wie nun hier die eigentliche Messiashoffnung Men-
delssohns ans Licht tritt. Kein Seelenretter und kein Welten-
konig, wohl aber ein Befreier des jiidischen Volkes, ihm genau
so zugeordnet und reserviert, wie es auch die Gesetzgebung und
der Bund Gottes mit seinem Volke sind. — Er zeigt nun aber
auch den Unterschied zwischen den Juden und den
Unitariern, indem die Juden frither grausam und blutig, zu
seiner Zeit aber durch biirgerliche Degradation verfolgt wurden,
wihrend die Unitarier mit ihrer dem Judentum so ungemein dhn-
lichen Religion ,,ein weit giinstigeres Schicksal haben‘. | Sie ge-
niefen alle die gleichen Vorteile wie die andern, sie fanden es
fiir gut, den Namen Christen (d.i. Anhdnger des Messias) bei-

108



zubehalten. Ihre Reljgion legt ihnen keine Gebrauche und gottes-
dienstlichen Ubungen auf, dadurch sie sich etwa von ihren Brii-
dern, wie wir, unterscheiden miiBten. Mit ihren heterodoxen
Lehren halten sie groBtenteils an sich, oder suchen sie insgeheim
auszubreiten. Was etwa davon bekannt gemacht wird, das hat
immer noch den Worten nach den Schein der Conformi-
tit mit der herrschenden Religion, wodurch sie
alles Argernis vermeiden. Die Unitarier miissen wir
fast als Glaubensbriider betrachten*. — Wir fragen: weshalb hat
sich Mendelssohn nun nicht den Unitariern angeschlossen? Weil
er an seinen Glaubensbriidern nicht treulos handeln wollte. Dieser
Entscheid war iiberaus ehrenhaft. Er entsprach durchaus dem
edlen, nicht umsonst von vielen als Vorbild gerithmten Charakter
Mendelssohns. Seine Glaubensgenossen haben diese Treue
ihres beriithmten Philosophen auch anerkannt. Men-
delssohn hatte der Jiidischen Gemeinde in Berlin liturgische
Dienste geleistet. Zum Dank dafiir und in Anerkennung seines
bisherigen Lebenswerkes wurde er von allen Gemeindeabgaben
befreit. Die Gemeinde beschloB auch 1771, seine Wahlbarkeit
zu allen Gemeindeimtern unter Umgehung der tblichen Stufen-
leiter zu beschlieBen, weil ,,gegeniiber einem so ausgezeichneten
Manne Statuten keine Anwendung finden und weichen miissen58,
Weniger freundlich war die Berliner Stadtbehorde. Hatte sie ihm
endlich 1763 ein Niederlassungsprivileg fiir ihn allein zugebilligt,
so erteilte sie das gleiche Recht seiner Frau Fromet, der Tochter
des Abraham Guggenheim aus Hamburg und ihren Kindern erst
1787, also ein Jahr nach seinem Tode %°.

Lavater erteilt zwei Juden Taufunterricht und wird dafiir in
Deutschland mit Spott iibergossen

Der Unterricht und die am 12. Mirz 1771 im Fraumiinster voll-
zogene Taufe der Juden C. P. Sachs aus Breslau und B. E. Fraenkel
aus Fiirth gehort zunichst darum in den Rahmen des Glaubens-
gesprichs, weil Lavater im Januar sich Bonnet gegeniiber wie

°8 Berwin, 33/34.
% Hensel: Familie Mendelssohn 1, 31 -} 36 -+ 30.

109



folgt duBert®: |Es wird lhnen angenehm sein, zu vernehmen,
daB zween junge, sehr verstindige und, so viel Menschen urteilen
konnen, redliche Israeliten von Berlin aus geradenwegs zu mir
gekommen sind, sich im Christentum unterrichten zu lassen; sie
sind schon zehn Wochen hier, und ihre Uberzeugung wichst von
einem Tag zum andern, je mehr sie das Christentum von der
Quelle kennen;... sie sagen mir, daB, wenn Moses Men-
delssohn ein Christ wiirde, einige tausend Juden
ihm nachfolgen wiirden; aber es ist nicht zu hoffen; doch
Gott und dem, der da glaubt, sind alle Dinge moglich®. Diese
Taufe erregte grofies Aufsehen. Viele erblickten in ihr, zumal
da sie durch den Druck von Lavaters Taufpredigt bekannt ge-
worden, ein Zeichen, daB Lavater vielleicht doch richtig vorge-
gangen sei. Diese beiden getauften Juden erschienen den Leuten
wie ein Angeld auf den einen groBen Juden in Berlin. Das war
nicht weniger eine Tauschung, als auch das Vertrauen in die
beiden Getauften.

Das Gerede wegen dieser Taufen rief Georg Christoph
Lichtenberg auf den Plan. Lichtenberg, 1742 als Sohn eines
Generalsuperintendenten in der Gegend von Darmstadt geboren,
war in seinem achten Jahre fallen gelassen worden, und hatte,
wie auch Mendelssohn, einen Buckel. Er studierte Mathematik
und wurde 1769 auBerordentlicher Professor in Goéttingen. Sein
Todesjahr ist 179961, Lichtenberg schrieb 1771 ,Timorus,
das ist Verteidigung zweier Israeliten, die durch
die Kriaftigkeit der Lavaterischen Beweisgriinde
und die Gottinger Mettwiirste den wahren Glau-
ben angenommen haben. Von Conrad Photorin,
der Theologie und Belles Lettres Candidatus®.
Diese gescheite, aber sehr boshafte Satire kam 1773 heraus. Ich
kann es mir nicht versagen, einige Sitze aus dieser Schrift hier
der Vergessenheit zu entreiBen, wiewohl 'die Schrift selber dem

60 .sW. 1, 230ff. Ich verweise auf die ausgezeichnete Zusammenstellung
von Prof. Ernst Staehelin in seiner Einleitung zu Lavaters Predigt.

61 Allgem. deutsche Biographie, Leipzig 1883, Band 18, 537.

110



Gotte der Vergessenheit zugeeignet ist. Um alles zu verstehen,
muB man bedenken, daB Lichtenberg, wahrscheinlich durch Infor-
mationen von Mendelssohn iiber Lessing gehort hatte, die beiden
Juden seien nicht sonderlich gut ausgewiesen 62, | Kaum waren
sie getauft, kaum waren ihnen so zu sagen die Kopfe trocken,
so schrieb man, man hitte die Betriiger und Landstreicher nicht
annehmen sollen. Sie wiren nicht durch Beweisgriinde, sondern
durch Mettwiirste belehrt worden. Was die Gemeinniitzigkeit der
Landstreicher betrifft, so soll der Graf von Zinzendorf ebenfalls
gefunden haben, daB niemand der Fahne des Lammes treuer folge,
als eben diese Leute, zumal wenn sie zu gesetzten Jahren gekom-
men sind und sich unter derselben einmal recht eingedient haben.
— Wer Fasanen (Mendelssohn!) schieBen will, muB sich stille
halten, die Sperlinge kommen ohnehin genug in alle Fille. —
Du guter Lavater, wie haben sie dir mitgespielt.
Ich weiB es wohl, was dich antrieb, deine Briefe und deine Vor-
reden zu schreiben. Es schmerzte dich lingst, sc gut wie mich,
daB es Christen gibt, die noch jiidische Biicher iiber die Unsterb-
lichkeit der Seele lesen kénnen. Die Schande! Als wenn man von
einer Judenseele auf die unsrige schlieBen konnte. Ich weif es
wohl, daB du dich schon im Geiste die Stiitze der christlichen
Kirche und den unsterblichen Bekehrer Mendelssohns wirst haben
nennen horen. Aber die Standhaftigkeitdes Weisesten
von ihnen wirkt auf die Juden zuriick, denn sagt,
welcher Jude kennt seine und unsre Religion besser als Mendels-
sohn? Ich kann mir vorstellen, daB du Lavater selbst die Gotter-
sprache in der Hofsprache des Himmels zu reden geglaubt haben
wirst, wo Mendelssohn ein gutes schweizerisches Deutsch und
gute warme Absichten sahe. Desto mehr, teurer Mirthyrer,
schmerzt es mich, da du von vielen fiir einen ohnmichtigen En-
thusiasten gehalten wirst, daB du dich so betrogen findest. Es
ist aber unstreitig eine Schande unseres Zeitalters, daB man so
viel warme Religion in einem so jungen Manne verkennt. Ich
sage, er ist und bleibt ein auBerordentlicher Mann®. Birgt nicht
dieser giftige Spott auch Wahrheit und ein Kérnchen Wohlwollen

82 Timorus, Berlin 1773.

111



fiir Lavater! Von Feinden lernt man mehr als von schmeichelnden
Freunden.

Die Wirkungen des Glaubensgesprdchs auf der Seite
Mendelssohns

Alle Berichte iiber Mendelssohn stimmen darin iiberein, er sei
im Frithsommer 1770 in eine ,heftige lebensgefdhr-
liche Nervenschwaiache verfallen®, welche ihm strenge
korperliche und geistige Diét vorschrieb. Selbst das Denken sollte
ihm verboten sein. Geistige Arbeit muBte er, wenn er sie nicht
vermeiden konnte, auf den frithen Morgen zwischen 5 und 9 ver-
legen. So entstanden 15 Jahre spiter seine ,,Morgenstunden®,
hervorgekommen aus Privatvorlesungen, welche er einem seiner
Sohne, einem Schwiegersohn und dem Koniglichen Kapellmeister
Wessely in seinem Heim gehalten hatte ¢3. Nach seinem Tode
konnte man in seinem Nachruf lesen: ,Lavaters Zudringlichkeit
gab seinem Leben den ersten StoB, Jacobi vollendete das Werk‘ 64,
Wenn aber Kant nach dem Erscheinen seiner ,,Kritik der reinen
Vernunft, 1781, mit Bedauern feststellen muBite, er hitte viel
um ein Urteil von Seiten Mendelssohns gegeben, nur verbiete
diesem seine Nervenschwiche die Beschiftigung mit seinem Werk,
so werden wir doch diese Sache noch ein wenig anders betrach-
ten miissen. Mendelssohn hat nimlich in den Jahren1771—
1786 ganz bedeutend geistig und literarisch ge-
arbeitet. Er gab heraus: einen hebriischen Kommentar zum
Prediger Salomo, eine Abhandlung iiber Ritualgesetze der Juden
(1778), die 5 Biicher Mose deutsch, aber hebriisch gedruckt
(1780) ,,Zum Gebrauch fiir meine Kinder, die mir Gott geschenkt
hat“. Er wollte mit dieser Ubersetzung auch den Jargon aus den
Judenschulen verdringen. Es folgten 1782 ein Gutachten iiber
den Judeneid und im gleichen Jahr Rabbi Manasseh ben Israel;
im kommenden Jahr das groBe Werk , Jerusalem‘ und zugleich
eine Ubersetzung der Psalmen ins Deutsche; zwei Jahre spiter
die umfanglichen ,,Morgenstunden‘. Jacobis Anklage wider seinen

63 M. M. Ges. Schr. I, 23 und 32.
62 Berwin, 58 (Kant) und 76.

112



verstorbenen Freund Lessing, dieser sei Spinozist gewesen, ent-
ringt ihm noch das letzte Werk ,,An die Freunde Lessings‘. Beim
Gang zum Verleger im Winter 1785 erkiltet sich Mendelssohn und
stirbt am 4. Januar 1786. Alles das und noch kleineres dazu schrieb
dieser Mann trotz seiner Nervenschwache. Er iibersendet ein
Exemplar der Morgenstunden dem regierenden Fiirsten zu Dessau
und schreibt ihm (am 12. Oktober 1785) : ,,Dem durchlauchtigsten
Beherrscher meines Geburtslandes, dem weisen Freunde alles
Guten und Schénen, wage ich es, eine Schrift zu FiiBen zu legen,
in welcher ich mit den Widersachern der natiirlichen Religion
den Kampf erneuere‘ 65,

Mendelssohn hat sich also seiner eigenen Glaubensgenossen in
der Weise angenommen, daB er ihnen eine deutsche Denkform
iiber ihre Glaubensinhalte vermittelte. Seine Bibeliiber-
setzung war eine mutige Tat. Der Bann des Rabbinats von
Fiirth und Hamburg ficht ihn nicht an, weil er weiB, daB der
ganze Fliigel des Judentums, dem er die Ture zur allgemeinen
europaischen Geisteskultur aufgestoBen hat, auf seiner Seite
steht. Bekennt er sich so in ungebrochener Haltung zum Glau-
ben seines Volkes, diesem selbst gegeniiber, so tritt die gleiche
Entschiedenheit auch unverhiillt nach auBen zu Tage. Wir lesen
in seiner Schrift ,Jerusalem oder iiber die religidse
Macht des Judentums“:,Zu den Worten des Neuen Testa-
mentes ,Es wird ein Hirt und eine Herde sein‘ (Joh. 10, 16).
Liebe Briider! die ihr es mit den Menschen wohl meinet, lasset
Euch nicht betoren! Um dieses allgegenwartigen Hirten zu sein,
braucht weder die ganze Herde auf einer Flur zu weiden, noch
durch die Eine Tiir in des Herrn Haus ein- und auszugehen. Dieses
ist weder dem Wunsche des Hirten gemaB, noch dem Gedeihen
der Herde zutriglich. Mendelssohn zitiert auch einen seiner
Gegner zunichst wie folgt: ,,Sollte der jetzt von Ihnen getane
merkwiirdige Schritt wohl wirklich ein Schritt der Erfiillung
der ehemals an sie ergangenen Lavaterschen
Wiinsche sein? Unstreitigc haben Sie nach jener Veranlassung
der Sache des Christentums niher nachgedacht, und den Wert der

8 M. M. Ges. Schr. 1, 32.

113



in mannigfaltigen Gestalten und Modifikationen vor ihren Augen
liegenden christlichen Religionssystemen mit der Unparteilichkeit
eines unbestechlichen Wahrheitsforschers genauer erwogen. Viel-
leicht sind Sie jetzt dem Glauben der Christen niher getreten, in-
dem Sie die Knechtschaft eiserner Kirchenbande sich entrissen
und das Freiheitssystem des verniinftigen Gottesdienstes nunmehr
selbst lehren, welches das eigentliche Gepridge der christlichen
Gottesverehrung ausmacht, nach welchem wir dem Zwange und
lastigen Ceremonien entronnen sind, und den wahren Gottesdienst
weder an Samaria noch an Jerusalem finden, sondern das Wesen
der Religion darin sehen, daB nach den Worten unseres Lehrers
die wahrhaften Anbeter Gott im Geist und in der Wahrheit an-
beten“. Mendelssohns eindeutige Antwort lautet: ,Wennmein
Haus wankt, soll ich mich ins oberste Stock-
werk fliichten? Also vom Judentum ins Chri-
stentum!“ 66 Alles das 148t den SchluB zu, daB Mendelssohn
mit jener gesundheitlichen Krise, als Folge des Gespriches, inner-
lich erschiittert war und den Boden unter sich wanken fiihlte. Er
beniitzte aber wahrscheinlich auch seine tatsiachliche Nervenkrise,
um einer Fortsetzung des direkten Gespriches auszuweichen.
Wenn wir bedenken, daB seine Kinder sich durchweg der
christlichen Kirche zugewandt haben, so kann man in diesem
Vorgang auch eine Nachwirkung seiner eigenen Unsicherheit und
damit des ganzen Gespriches erblicken 7.

Immerhin wandte sich Mendelssohn noch einmal an Lavater, da
er gehort hatte, man wolle den Juden in den Gemeinden
Endingen und Lengnau im Kamton Aargau das
Heiraten gesetzlich erschweren. Er bittet Lavater (am 14. April
1775), sich fiir diese seine Glaubensbriider zi+ verwenden. ,Ich
beschwore Sie, daB Sie sich dieser bedringten Menschenkinder
annehmen und durch Ihr Ansehen und Ihre Uberzeugungskraft

66 M. M. Gees. Schr. III, 308/09 und 358.

67 Hensel: Die Familie Mendelssohn, I—III. Hier kann man diese Entwick-
lung in bester Weise verfolgen. Ausgezeichnetes Material zur Beurteilung
Mendelssohns und seiner Nachkommen findet sich auch in dem schonen
Buch ,Juden und Judentum in deutschen Briefen aus drei Jahrhunderten®,
herausgegeben von Franz Kobler, Wien 1935, S. 54—85,

114



ihnen wenigstens ihre alten hergebrachten Freiheiten zu erhalten
suchen. Diese Haltung ist ihrer wiirdig und fiihret also ihren
Dank mit sich; allein Sie verbinden auch zu gleicher Zeit zur
bestindigen Dankbarkeit Ihren unverdnderlichen Freund und Ver-
ehrer‘ 68, Geistvoller, um nicht zu sagen witziger konnte Men-
delssohn diese Bitte kaum vorbringen. Auch hier tritt Mendels-
sohns Charaktergr6Be ins Licht. Zuerst soll man den
Juden die vollige Gleichberechtigung geben,
hernach moge man sehen, ob sie die christliche Botschaft an-
nehmen. Solange sie jedoch unter entwiirdigenden Gesetzen leben
miissen, hat jede Judentaufe etwas fragwiirdiges. Wire sein Volk
damals schon frei gewesen, so konnte man doch den Gedanken
wagen, daB Mendelssohn Lavaters Einladung vielleicht doch an-
genommen hitte.

Im Jahr 1775 begann Mendelssohns Freund Lessing mit der
Niederschrift seines ,Nathan der Weise’. Spiter erhielt
Mendelssohn die Druckabziige zur Durchsicht mit dem Recht,
was Lessings nicht wiirdig sei, mit Rotstift anzustreichen. Die
Gestalten des Dramas sind durchaus dem Hause des Philosophen
entnommen, er selber als Nathan, der Hauslehrer Rechenmeister
als Derwisch, Lessing selber zum Teil als Tempelherr. Mose
Wessely seinerseits finanzierte das Werk. Ja, es scheint, daB auch
die Ringfabel nicht nur aus dem italienischen Novellenschatz
des Mittelalters, sondern aus der jiidisch-maurischen Kultur dlterer
Zeit in Spanien stammt®9. Jiidische Gelehrte haben sicher mit
triftigen Griinden die Dichtung ,,Nathan der Weise‘* als ein Ehren-
denkmal fiir Moses Mendelssohn gewertet. Ein Nachkomme des
Philosophen urteilt: ,,Die deutsche Literatur verdankt diesem Vor-
fall zwischen Lavater und Mendelssohn eine ihrer groBten Zierden,
Lessings Schwanengesang, Nathan der Weise. Lavaters Schild-
erhebung war es, die Lessing begeisterte. Das Mirchen des Boccaz
von den drei Ringen war in der Tat ein groBer Fund fiir Lessing;
es ist, als hiatte es Boccaz eigens geschrieben, um eine Auffor-
derung wie jene Lavatersche in ihrer BléBe zu zeigen. Und welche

% M. M. Ges. Schr. III, 106/07; Hoch: KompaB, 170 und 190.
8 G. Karpeles: Geschichte der jiidischen Literatur II, 1072.

115



hohe Weisheit legt er dem Richter in den Mund! Worte, die es
verdienen, von Geschlecht zu Geschlecht iiberliefert zu werden,
bis jene Zeit kommt, da ein Vorfall, wie der zwischen Lavater
und Mendelssohn, nicht mehr moglich ist* 7. Wenn man nun
aber das urspriingliche Ringgleichnis mit der Lessingschen Fas-
sung vergleicht, so ist der Unterschied sehr auffallend. In der
urspriinglichen Fassung besaBl der echte Ring die Kraft der Hei-
lung. Diese Wirkung war unabhingig vom Trager gedacht, als
geheimnisvolles Fluidum aus einer anderen Welt. Lessing aber
andert diesen Sinn in doppelter Weise, indem er den Richter sagen
14B8t, der echte Ring besitze die Wunderkraft, beliebt zu machen,
allein dieser echte Ring sei verloren gegangen und zwar, wie
anzunehmen sei, aus weiser Absicht des sterbenden Vaters und
fritheren Besitzers dieses Juwels. So sind nun die drei streitenden
Sohne ,betrogene Betriiger®. Es steht jedoch jedem frei,
an die Echtheit seines Ringes zu glauben, doch miisse jeder diese
IMlusion so unter Beweis zu stellen suchen, daB er in Sanftmut,
Vertriaglichkeit, Wohltat und innigster Ergebenheit in Gott, die
anderen zu iibertreffen suche 1. Diese Relativierung der
Wahrheit, diese totale Ablehnung jeglicher Offenbarung
war aber nicht Mendelssohns Glaube, so daB freilich die Gestalt
des Nathans diejenige Mendelssohns ist, allein die ,,Weisheit*
Nathans ist Lessings innerste Glaubensiiberzeugung. Es reichen
sich in dieser Dichtung, diesem , Evangelium der Humanitat®,
wie sie gern genannt wird, nicht Mendelssohn’sches, sondern ab-
gefallenes Judentum und abgefallenes Christentum die Hand.
Darum kann auch der Nachfahre Mendelssohns logisch richtig fest-
stellen, auf diesem Boden sei ein Bekehrungsversuch nach der
Art Lavaters ausgeschlossen, denn wenn auch alle betrogene, wenn
auch duBerst anstindige und gebildete Betriiger sind, wenn aber
unter ihnen vollends der Jude den edelsten Charakter trage, so
komme ein Bekehrungsversuch vollends zum Christentum nicht

70 M. M. Ges. Schr. I, 21.

"t Lessings Nathan, III. Aufzug, 7. Auftritt. Fredrik Nielsen: ,,Das moderne
Judentum, seiner Emancipation und Reform entgegengefiihrt durch die Ver-
dienste Lessings, Moses Mendelssohns und Abraham Geigers®. Flensburg
1880—1885.

116



mehr in Betracht. Ja, dann wire solch ein Versuch ein Argernis
in einer Welt, in der die Religion durch Philosophie und Wissen-
schaft abgelost ist.

Die Wirkungen des Glaubensgesprichs auf der Seite Lavaters

Wir kénnen bei Lavater durchaus dhnlich vorgehen wie bei Men-
delssohn, indem wir die Reihe seiner spiteren Schriften in ihrer
Beziehung auf das Gesprich ansehen und bei Lavater ebenfalls
Ausschau halten nach seinem besonderen Freund und Berater in
diesen nachfolgenden Jahren. Da stoBen wir auf die Gestalt von
Johann Georg Hamann, geboren am 27. August 1730 und
gestorben am 21. Juni 1788, dem sogenannten ,,Magus des Nor-
dens*. Hamann hatte Beziehungen zu beiden Gesprachspartnern.
spricht sich in seinen Briefen an Lavater genau so unmiBverstind-
lich aus, wie es ein Lessing auf der anderen Seite getan hat, und
so ist auch Hamanns Schrift ,,Golgatha und Scheblimini das
klassische Gegenstiick zu Lessings Nathan?2. Lavater bleibt
in seinem weiteren Schrifttum nicht nur im Gegen-
satz zu dem allgemein in Mode gekommenen ,,verniinftigen Chri-
stentum‘‘ strengstens auf biblischem Boden und beniitzt so in ganz
auffallender Weise Worte der Heiligen Schrift als kriftigste Zeug-
nisse, sondern er hat auch stindig das Judentum und im beson-
deren Mendelssohn selber visiert. Sein Uberzeugungswille hat
nie nachgelassen. Ob er 1773 Predigten uber das Buch
Jona, eine prophetische Schrift (man bedenke Mendelssohns
Urteile in dieser Richtung) hinausgehen 1a0t, oder 1780 Betrach-
tungen iiber die Offenbarung des Johannes unter dem Titel ,,Jesus
Messias oder die Zukunft des Herrn“ herausgibt.
BewuBt schreibt er nicht Jesus Christus, sondern Jesus Messias.
Dann kommen die groBen biblischen Gesidnge (1783—1785)
sJesus Messias oder die Evangelien und Apo-
stelgeschichte®, und zuvor eine der genialsten evangelischen

™ Bernard Piinjer: Geschichte der christl. Religionsphilosophie seit der Re-
formation. Braunschweig 1880. I, 451 ff. J. G. Hamann: Golgatha und
Scheblimini, Leipzig 1818. Heinrich Funk: Briefwechsel zwischen Hamann und
Lavater, Konigsberg 1804.

117



Schriften iber eine Gestalt des Neuen Testaments ,,Pontius
Pilatus oder die Bibel im Kleinen und der Mensch
im GrofBen“ (1782—1785). Dabei miissen wir bedenken, daB,
was uns heute eher miihselige Lektiire geworden ist, damals von
einer europidischen Gemeinde Lavaters eigentlich geistig ver-
schlungen wurde. Es zeigt sich aber schon im Pontius Pilatus,
dafB er die Gefahr, merkwiirdig gleich wie Mendelssohn: im zu-
nehmenden Atheismus sieht. Das wird auch klar in seiner
Synodalrede gegen Deismus und kirchlichen
Rationalismmus am 4, Mai 1779. Diese eindeutige BuBpre-
digt reiht sich ebenbiirtig neben Lavaters Protest gegen den Land-
vogt Grebel und die Beschwérung Mendelssohns. Sie teilt auch
darin das Schicksal dieser prophetisch-seelsorgerlichen Zeugnisse,
dalB3 die Offiziellen in Staat und Kirche deren tieferen und iiber-
zeitlichen Sinn nicht verstehen konnten. So reiht sich die parla-
mentarisch korrekte Erledigung von Lavaters Beschworung der
Ziircher Synode wiirdig-unwiirdig neben die Hetze wider Lavater
wegen der Affire mit Mendelssohn. Und dennoch lieB er sich
von seinem Waichter- und Ruferamt nicht wegspotten. Er widmet
seinen ,Nathanael“ dem ihm in fritheren Jahren als Freund
herzlich zugetanen J.W.Goethe. Ja, er wagt nun sogar diesem
Manne gegeniiber einen offenkundigen Bekehrungsversuch 73,

In dieser ganzen Zeit darf sich Lavater einer auBlergewohnlich
segensvollen Freundschaft mit Hamann erfreuen. Geist-
vollster Gedankenaustausch sind dessen Friichte. Bei einem Be-
such Mendelssohns in Konigsberg hatte auch Hamann lebendigen
Gedankenaustausch mit dem Berliner Weisen. Er meldet Lavater
dariiber (1778): ,,Seine philosophischen Schriften bin ich waih-
rend seines Hierseins durchgegangen, und mit erneutem Vergnii-
gen ihren beiderseitigen platonischen Briefwechsel. Es war meiner
Neugierde daran gelegen, seine Denkungsart gegen Sie auszu-
holen. Er lobte mir sehr, daB Sie sich um ihn durch Ihre Ver-
mittlung fiir seine Briiderschaft in Ihrer Heimat verdient gemacht
hitten. Da lhnen meine Bestrafungen nicht unangenehm sind,

8 L.s W, II und I, die genannten Schriften. Zur Synodalrede 111, 1{f. und
Wernle: Protestantismus III, 215 und 246. Zu ,,Nathanael*, L.s W. 11, 212,

118



liebster Lavater, so hat der Erfolg gezeigt, daB ein Mann, der
Mosen und die Propheten hat, Ihrem Bonnet iiberlegen sein muBte,
und es war daher ziemlich abzusehen, daB Sie aus dem ganzen
Handel nicht so rein abkommen konnten, als Ihr Widersacher.
Aber hiervon ist nicht mehr die Rede, sondern nur davon, daB
dieser Mann wirklich ein Salz und Licht unter
seinem Geschlecht ist und all sein Verdienst und Wiir-
digkeit verloren haben wiirde, wenn er unser einer gewonden wire
wie Adam. Was Moses am brennenden Busche sah, der brannte
ohne zu verbrennen, das ist fiir uns Judentum und Christentum und
der Stifter beider ist nicht ein Gott der Toten, sondern der Leben-
digen. Wenn Sie in lhrem Glauben gegriindet worden, warum
sollte es Ihnen leid tun, geredet oder geschrieben zu haben? Wird
die Welt mich gleich vernichten, woll mich auch selbst Zion rich-
ten, singen alle Glaubensbriider. Ungeachtet ich aus HaB und
Liebe zusammengesetzt bin, sind doch Freunde und Feinde in
meinen Augen nichts als ein Kuchen, denn kein Mensch kennt
weder die Liebe noch den HaB irgend eines, den er vor sich hat“.
Am 25. August 1783 14aBt sich Hamann wieder vernehmen. ,Was
sagen Sie zu Mendelssohns Jerusalem? Je mehr ich lese,
desto weniger ich versteh. Die Schuld liegt vermutlich an mir.
Daran scheint er mir aber ganz recht zu haben, selbst ein Jude
zu bleiben und seine Briider beim Glauben ihrer Viter zu erhal-
ten. Habe ich aber nicht Recht gehabt, zu behaupten, daB Juden
und Philosophen am wenigsten wissen, was Vernunft und Gesetz
ist und diese tiefe Unwissenheit der wahre Grund ihrer Anhing-
lichkeit ist?* So schreibt Hamann von Konigsberg, der Stadt
Kants aus, nach Ziirich. Lavater seinerseits anerkennt die Dis-
kretion und Schonung, mit welcher Mendelssohn den ,,Veranlasser
dieses Werkes‘ (Jerusalem) behandelt habe (an Hamann am 25.
Mirz 1784). Nun erscheint Hamanns Schrift ,Golgatha und
Scheblimini“und wird von Lavater vielfach gelesen und nur
langsam verstanden. ,,Hie und da schien mir auch schwertscharf
gegen den unathletischen Moses — schirfer als Hamann es ihm
miindlich gesagt haben wiirde —, welches mir, um Christi willen
und der Salzfreundlichkeit des Evangeliums willen etwas Miihe
macht‘ (Lavater am 20. Okt. 1784). Ein halbes Jahr spiter 148t

119



sich Hamann wieder horen: ,,Mendelssohn soll an einer Verteidi-
gung der Gottheit arbeiten gegen den Prediger des zureichenden
Grundes Schulz. Dem in den Wiisten (also ihm selber) ist es
ziemlich verargt worden, unsern alten gemeinschaftlichen israe-
litischen Freund eines athletischen fanatismi beschuldigt zu haben.
Schade um so manche Liicke in Lessings theologischem NachlaB,
den ich auf dem Bett gelesen. Arbeiten unsere Philosophen nicht
mehr an Aufrichtung eines neuen Papsttums, ohne zu wissen, daB3
die Ex-Jesuiten beschuldigt werden, das alte auszubreiten. Im
September des gleichen Jahres: ,,An einem Zetergeschrei wird
es nicht fehlen, wie iiber das Papsttum, so iiber den Spinozismus,
wo beide zu Hause gehoren, das Tier und der falsche Prophet.
Hamann war nicht weniger prophetischer Seher fiir seine Zeit
wie Lavater, hatte aber einen noch scharferen Blick entsprechend
auch seiner auBergewohnlichen Bildung. Er sah die Entchrist-
lichung der sogenannten gelehrten Welt und der
gebildeten Gesellschaft, in der ,,Die Verleugnung des christlichen
Namens eine Bedingung ist, ohne die man zu dem Titel eines
Weltweisen keine Anspriiche wagen darf‘ 74,

Hamanns Schrift ,,Golgatha und Scheblimini‘‘ darf mit Recht die
SchluBbilanz des Glaubensgespriachs zwischen
Lavater und Mendelssohn genannt werden. Hamann
sieht den Unterschied zwischen Judentum und Christentum weder
in Offenbarungen, noch in ewigen Wahrheiten und Lehrmeinun-
gen, auch nicht in Ceremonialgesetzen und Sittengesetzen, son-
dern ,,lediglich in zeitlichen Geschichtswahrheiten, die sich zu
jener Zeit zugetragen haben und niemals wieder kommen — Tat-
sachen, die durch einen Zusammenhang von Ursachen und Wir-
kungen in einem Zeitraum und Erdraum wahr geworden und
also nur von diesem Punkt der Zeit und des Raumes als wahr
gedacht werden konnen‘. ,,Die geoffenbarte Religion des Chri-
stentums heift mit Grund und Recht Glauben, Vertrauen,
Zuversicht, getroste und kindliche Versiche-
rung auf gottliche Zusage und VerheiBungen, wie Abra-
ham dem Ewigen glaubte und Gott die Ehre gab. Darum wurde

74 Piinjer I, 453.

120



es inm zum Verdienst gerechnet. Dem Gesetzgeber Moses
aber wurde der Eingang in das Land der VerheiBung rundweg ab-
geschlagen®. Das giildene Kalb dgyptischer Uberlieferungen und
rabbinischer Menschensatzungen durch Aaron und die Hiupter
der Synagoge, unter dem Schein gottlicher Vernunft, war vollige
Zerstorung der Gesetzgebung. .. Durch diesen letzten Greuel der
Verwiistung wurde Moses der Papst der entweihten Nation, der
Leichnam seiner verweseten Gesetzgebung, zur Reliquie der Super-
stition... Das Christentum glaubt also nicht an Lehrmeinungen
der Philosophie, nicht an Bilder und Bilderdienst, nicht an Tier-
und Heldendienst, nicht an symbolische Elemente und Losungs-
zeichen, an keine Gesetze, die auch ohne Glauben daran getan
werden miissen, wie sich der Theorist irgendwo ausdriickt, trotz
seiner epikurisch-stoischen Wortklauberei iiber Glauben und
Wissen. Nein, das Christentum weiB und kennt keine andere Glau-
bensfessel als das feste prophetische Wort in den
alleriltesten Urkunden des menschlichen Geschlechtes und in den
heiligen Schriften des echten Judentums®. ,,Die zeitlichen und
ewigen Geschichtswahrheiten von dem Konige der Juden, dem
Engel ihres Bundes, dem Erstgeborenen und Haupt der Gemeinde,
sind das A und O, der Anfang und Grund unserer Glaubensfliigel;
aber das Ende und Grab des mosaischen Kirchenstaates wurde
AnlaB und Werkstitte metamosaischer Handlungsfesseln, und
einer mehr als dgyptischen Knechtschaft und babylonischen Ge-
fangenschaft“. — ,Unglaube im eigentlichen historischen Wort-
verstande ist also die einzige Siinde gegen den Geist der wahren
Religion, deren Herz im Himmel und ihr Himmel im Herzen ist.
Nicht in Diensten, die Gott von den Menschen fordert, besteht das
Geheimnis der christlichen Gottseligkeit, son-
dern vielmehr in VerheiBungen, Erfiillungen und Aufopferungen,
die Gott zum Besten der Menschen getan und geleistet, nicht im
vornehmsten und groBten Gebot, das er aufgelegt, sondern im
hochsten Gut, das er geschenkt“, — ,,Die Juden haben sich durch
ihre gottliche Gesetzgebung und die Naturalisten durch ihre gott-
liche Vernunft eines Palladiums zur Gleichung bemichtigt, folglich
bleibt den Christen und Nikodemen kein anderer Mittelgriff mog-
lich, als von ganzem Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemiite

121

judaica, Bd. III, 2 3



zu glauben: Also hat Gott die Welt geliebet. Dieser Glaube ist
der Sieg, welcher die Welt iiberwunden hat‘ 75,

Die Legende vom Antichrist und die Sage
von Ahasver
Ihre Bedeutung fiir den Antisemitismus.
Von Dr. med. et phil. ELSE LIEFMANN, Ziirich

Wer hat nicht schon viele Male von dem Ahasver-Schicksal der
Juden gehort oder gelesen, heute ofter als je zuvor? Von dem:
Schicksal des Ewigen Juden, der nie zur Ruhe kommt und nir-
gends eine Heimat findet? Im allgemeinen ist iiber die Sage von
Ahasver wenig bekannt. Aber es lohnt sich, in alte Urkunden sich
zu vertiefen, und je linger je mehr wird man von diesem Stoff
gepackt. Es war aber noch etwas anderes, was die Verfasserin
bei diesem Studium beschiftigte. Das war die Frage: Wurden
nicht auch in diese Sagenfigur antisemitische Tendenzen ver-
woben? Geschah dies von Anfang, d.h. vom Auftauchen der Sage
an, oder erst in spiterer Zeit? Urspriinglich, so war aus den
Quellen zu ersehen, waren diese Tendenzen ‘in der Ahasver-Erzah-
lung nicht vorhanden, sie schlichen sich aber sehr bald ein. Die
Gestalt des Ahasver bekam mit der Zeit immer mehr eine chri-
stusfeindliche und damit auch christenfeindliche Note und gab
damit AnlaB zu immer neuen judenfeindlichen Beifiigungen, die
der Figur ein ganz anderes Gesicht verliehen. Als Christusleug-
ner und Christusfeind riickte sie so in die Nidhe einer anderen
legendir-mittelalterlichen Gestalt, die aber nicht wie der Ahasver
profanen, sondern religiosen Ursprungs ist — des Antichrists
Die Verfasserin begann sich auch mit dieser Legende zu beschif-

7 Die Zitate aus Hamanns Golgatha und Scheblimini sind der Ausgabe 1818
entnommen. Wer sich fiir diese Schrift interessiert, moge auch das Vor-
wort zu dieser Ausgabe lesen, welches wahrscheinlich dem Exegeten ].F.
v. Meyer zuzuschreiben ist, und das an Deutlichkeit Hamann zum mindesten
erreicht, wenn nicht iibertrifft. Hauck: Realenzyklopidie 13, 42/43 und De
le Roi: Die evangelische Christenheit und die Juden, Berlin 1801, II, 12.

122



	Das Glaubensgespräch zwischen Johann Caspar Lavater und Moses Mendelssohn [Schluss]

