
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Das Glaubensgespräch zwischen Johann Caspar Lavater und Moses
Mendelssohn [Schluss]

Autor: Hoch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Glaubensgespräch
zwischen Johann Caspar Lavater und

Moses Mendelssohn

Pfarrer WALTER HOCH, Zollikon-Zürich

(Schluß.)

Das Ringen der beiden Großen geht in Briefen weiter

Damit wir besonders die unübertrefflich frischen persönlichen
Töne der nachfolgenden Briefauszüge, aber auch die Art der
Gedankenführung besser verstehen, gilt es zu bedenken, daß die
ganze Angelegenheit zum allgemeinen Gespräch, ja zum mit Wohllust

geführten gebildeten Klatsch geworden war. Zürich
war voll von der Sache, Berlin nicht weniger. Wer überhaupt
beide, jeden in seinem Kreis, vielbewunderten Autoren schätzte,
wußte davon und machte von seinen Urteilen kein Geheimnis.
Wir werden in einem späteren Abschnitt solche Stimmen aus dem
Publikum hören, doch sind sie der Hauptgrund dafür, daß

überhaupt die Tatsache des Glaubensgespräches zwischen Lavater und
Mendelssohn zu den Ereignissen gehörte, die „man" wissen mußte,
wenn man gebildet sein wollte. Das gilt natürlich nicht mehr
für die Gegenwart, und so denkt vielleicht mancher Leser,
gelangweilt, es werde hier eine Mumie aus dem Bildungsmagazin

des 18. Jahrhunderts hervorgeholt und dem
Publikum „par curiosité" wieder einmal gezeigt. Es soll mich
aber freuen, wenn andere Leser den Wert dieser Wiedererinnerung
höher einschätzen, muß ich doch persönlich gestehen, daß mir
das mühsame zähe Eindringen in dieses Gespräch selber überaus

großen Gewinn an wertvollsten Erkenntnissen vermittelt hat.
Das wünsche ich auch dem ausdauernden und willigen Leser.
„Glauben Sie es mir, mein Herr" — läßt sich Mendelssohn am
10. Februar 1770 vernehmen — „es ist unser Beider unanständig,
ein Spiel der Anekdotenkrämer zu werden und durch öffentliche
Streitschriften dem müssigen Teil des Publikums einen Zeitvertreib,

dem Einfältigen ein Ärgernis und dem Feind alles Guten
eine boshafte Freude zu machen. Meine aufrichtige Meinung,

89

Judaica, Bd. III, 2 1



mein Herzenswunsch ist, wir suchen uns, so gut wir können, aus
der Schlinge zu ziehen, in welche wir geraten sind. Lassen wir
die Wahrheiten, welche wir gemeinschaftlich erkennen, erst
ausgebreitet genug sein ; alsdann wollen wir den Streit über Punkte,
die uns trennen, mit desto mehr Eifer fortsetzen" i0. —
Wahrscheinlich, bevor diese Zeilen Zürich erreichten, schlägt Lavater
eine andere Tonart an (Brief vom 14. Febr.). „Die Sache ist nun
einmal, wie sie ist. Genug, ich habe meinem Herzen nichts
vorzuwerfen — genug, mein Verstand hat Gründe gehabt, die ich
der Welt nicht sagen darf, um der scheinbaren Indiskretion nicht
eine wirkliche beizufügen. Ich will also lieber vor der Welt, und
wenn es sein muß auch vor Ihnen ein Tor erscheinen, als
beleidigen. Könnte ich eine Viertelstunde mit Ihnen reden, ich weiß,
daß ich Sie überzeugen würde, daß ich in meiner Lage und nach
den Nachrichten, die ich von dem Glaubensstand einiger
philosophischen Juden in Berlin erhielt, worunter ich auch Sie zählen
zu dürfen glaubte (wovon ich Sie aber keinem Menschen kein
Wort zu sagen nicht bitten muß), nicht sehr unklug gehandelt".
Das heißt doch ganz klar, daß Lavater Mendelssohn als
den Hauptvertreter eines Teiles des Judentums
beurteilte, welcher Kraft seiner bildungsmäßigen und philosophischen

Annäherung an die allgemeine Kultur jener Zeit, dem
orthodoxen, streng synagogalen Judentum so weit entfernt war, daß

eigentlich ein Übertritt zur christlichen Kirche nichts anderes

gewesen wäre, als ein äußeres Jasagen zu einer bereits innerlich
bezogenen Stellung. Wie ist diese Meinung Lavaters zu
beurteilen? Hatte er falsche Informationen? War er ein Schwärmer?
Weder das eine noch das andere mag seine Stellung gerecht zu
erfassen. Vielmehr spielt hier seine Genialität entschieden in die
Sache hinein. In vielen Erkenntnissen, oder soll man sagen: in
vielen Diagnosen geistiger Probleme und Zusammenhänge war
Lavater eine prophetisch-hell sehende Persönlichkeit.

Er sah damals, was ein halbes Jahrhundert später zur Wahrheit

wurde: einen großen Abfall vom Judentum zum Christentum'11.

— Lavater sendet mit diesem Billet vom 14. Februar seine
40 Für diesen ganzen Teil der Korrespondenz M. M. Ges. Sehr. III, 83—97.
41 Hoch : Kompaß, § 50, S. 215.

m



für den Druck bestimmte Antwort nach Berlin, bittet um deren
Durchsicht, damit alles in ihr zwischen ihnen vereinbart sei, und
ersucht Mendelssohn um Beifügung eines „Nachberichtes". „Ich
habe alles in meiner Antwort abgewogen, ich habe meine Eigenliebe

nicht reden lassen, ich habe getan, was Klugheit, Redlichkeit

und Wahrheitsliebe geraten haben, was Sokrates nach meinem
Bedünken in meinen Umständen getan haben würde. Ich
umarme Sie". Ist diese gemeinsame Erklärung einmal erschienen,
dann wollen sie beide den „Vorhang fallen lassen", das heißt,
das Gespräch privat fortsetzen. Wir werden sehen, ob dieser
Wunsch in Erfüllung ging oder nicht.

Am 20. Februar fühlt sich unser guter Zürcher Diakon schon
wieder innerlich gedrängt, seinem „Teuersten Freund" in Berlin
zu schreiben. Der Verdacht, Mendelssohn gegenüber in taktloser
Weise indiskret gehandelt zu haben, beherrschte weithin das
öffentliche Gerede. „Sie werden sich wohl vorstellen können,
daß Leute genug mit dieser öffentlichen Beschuldigung über mich
und meinen Charakter triumphieren werden. Setzen Sie sich an
die Stelle eines christlichen Predigers, der alle acht Tage in einer
Stadt, die nicht den vierten Teil so groß ist als Berlin, gegen
Laster und Vorurteile kämpft, sich häufig Feinde macht, und
öffentlich sogar von einem Juden des Nichthal-
tens eines Versprechens wenigstens indirecte
beschuldigt wird, und Sie werden es mir verzeihen, wenn
ich auf irgend eine Weise von Ihnen hierüber Entschlagung
wünsche und bitte, wenn es mit Ihrer Überzeugung, wenn es ohne
den geringsten Nachteil für Sie geschehen kann". Wer könnte sich
der Ironie dieser Lage entziehen? Lavater will einen hochgestellten

Juden bekehren und wird von diesem unter Verdacht gestellt,
nicht einmal sein Wort, eben diesem Manne gegenüber, gehalten
zu haben. Man beachte auch die Wendung „sogar von einem
Juden". Was mag wohl Mendelssohn gedacht haben, als er dieses

„sogar" vor Augen hatte? Nach allem, was ich sehe, dachte
Lavater über die Juden sehr nüchtern. Seine Predigt bei
Anlaß der Taufe zweier Juden im darauffolgenden Jahr ist recht
scharf gehalten, zumal für einen solchen Anlaß. Man hat beim

91



Lesen derselben öfters das unangenehme Gefühl, er traue diesen
zukünftigen Brüdern in Christo nicht recht42. Wie, wenn nun
ihm selber nicht ganz zu trauen wäre, weil sein ja, nicht unbedingt

ein Ja ist? Dieser ganze Teil des Briefwechsels zwischen
beiden Männern zeigt, wie Lavater von daher gehemmt und ängstlich

ist. Seine Ausführungen nehmen doch zu oft den Charakter
des Gehetztseins oder auch der innern Unruhe an, sicher zum
Schaden der Wirkung seiner Beweisführung und seines nun erst
richtig begonnenen Werbens um die Seele des Sohnes Israels in
Berlin.

Lavater hat auch gehört, wie zwei Gerüchte über ihn bis in
Mendelssohns Haus gedrungen und diesem ein Lächeln entlockt
hätten. „Ich soll jemand geschrieben haben, wenn ich elf Tage
in völliger Heiligkeit leben und im Gebete
verharren könnte, so wäre ich gewiß überzeugt, ich wollte Sie
bekehren". Lavater heißt dieses Gerücht eine „Verdrehung". Folglich

muß etwas dahinterstecken. „Unzweifelhaft glaube ich, daß

Alles, was durch den Geist gebetet wird, erhört werde, aber ich
habe mir noch nie einfallen lassen, zu sagen, oder zu denken,
daß ich den Geist habe. Und doch soll ich der wildeste Schwärmer
sein". Wer das Leben Lavaters kennt, weiß, wie sehr er tatsächlich

ein zum Teil genialer, zum Teil kindlicher, oft aber auch
ein die Grenzen der Normalität überschreitender Schwärmer
sein konnte. Es sei nur an seinen Versuch, den entschlafenen
Freund Hess durch Gebet aufzuerwecken, erinnert43. Hinter alle
dem, und besonders auch hinter seinem Ringen um Mendelssohns
Seele stand doch nicht Schwärmerei, eher Eitelkeit, eher eine
gewisse Ehrsucht: diese Seele zu gewinnen! Wir können jedoch
das ganze Vorgehen sicher nur aus der theologischen
Grundhaltung Lavaters eindeutig verstehen44. Lavater
war eigentlich höchstens in kulturellen Belangen ein Kind seiner
Zeit, nicht aber in seiner theologischen Haltung. Er kämpfte

42 Rede bei der Taufe zweier Berliner Juden etc. Frankfurt und Leipzig 1771.

43 Wernle, Protestantismus III, 234, ferner 191. Dahin gehört auch seine
magnetische Behandlung seiner Gattin. L.s W. III, 190.

44 Wernle, Protestantismus III, 223, 228, 243, 255.

92



wider die Vernunftreligion für ein persönlichstes
Erfahrungschristentum. Das religiöse Leben war ihm unmittelbare und
leidenschaftliche Gemeinschaft mit Gott durch Jesus Christus. Er
sah richtig, daß nicht eine Lehre das Wesentliche besonders des
Neuen Testamentes sei, sondern das Offenbarungszeugnis vom
lebendigen Herrn Jesus Christus. Darum war ihm auch das
Christsein ein Sein in Christus. Die Nachfolge Jesu verstand
er je und je als Recht, Pflicht und Möglichkeit der Nachahmung,
der imitatio Christi. Dann aber, und das ist sicher sehr klar
weitergedacht, muß sich der Beweis des Geistes und der Kraft,
welcher sich an ungezählten Beispielen des Neuen Testamentes
manifestierte, jetzt und heute auch zeigen. Dann gelten alle
Zusagen des Herrn über die Gebetserhörung und für die
Wunderwirkungen seines Geistes zu allen Zeiten, eben auch ihm, sofern
er im strengen Glaubens-Gehorsam dieser Zusagen handelt. La-
vater hat um die Seele Mendelssohns gebetet. Vielleicht
vereinigten sich treueste ernste Freunde in dieser Fürbitte mit ihm.
Vielleicht hat er eine gewisse Askese um dieser wichtigen Sache

willen auf sich genommen. Freilich kaum mit Berufung auf
Matth. 17,21, weil es sich doch wohl nicht um Dämonenaustreibung

handeln mochte. — Lavater hat aber auch umgekehrt über
Mendelssohn allerlei gehört. „Man meldet mir, Sie werden von
einem Erzrabbi wegen Ihrer bezeigten Hochachtung... zur Rede

gesetzt. Dies kränkt mich unaussprechlich. Sagen Sie es mir doch
ohne Bedenken, wenn irgend etwas von meiner Seite zur
Abhebung weiterer Verdrießlichkeiten dieser Art mittelbar oder
unmittelbar geschehen kann". Das klingt für heutige Ohren ziemlich
belanglos. Im Zusammenhang aber des Gesprächs und der Lage
der Beiden ging es hier um ziemlich Entscheidendes. Wenn wirklich

von Seiten des höheren Rabbinates
Mendelssohn Schwierigkeiten bereitet worden wären
wegen einer Äußerung, er habe Hochachtung vor Jesus, dann
ist das indirekt ein Zeichen des beginnenden Übertritts, und
äußerlich ließe sich das Rabbinat auf Grund der rechtlichen
Stellung der Juden behördlich in Schranken weisen. Man sieht
nur schon an diesem Punkte, mit welcher Finesse das Gespräch
geführt wird. Das gilt für beide Teile. Das Gespräch ist in seiner

m



Ganzheit das Kunstwerk eines Dialoges zweier außergewöhnlich
gescheiter Männer. Die Gescheitheit leidet offenbar auch nicht
Schaden durch körperliche Nöte, denn Lavater schließt gerade
diesen Brief mit der Bemerkung: „Sie finden in diesem Briefe
Spuren von Nachlässigkeit. Ein kleines Flußfieber, das mich im
Bette aufhält und den Kopf dumm macht, ist Schuld daran,
verzeihen Sie".

„Das kleine Vorspiel ist beendet und der Vorhang
herabgefallen", läßt sich Mendelssohn wieder vernehmen. Nein,
Herr Moses, der Vorhang ist noch droben, und die Szene ist in
vollem Gang. Aber darin haben Sie recht, daß Sie, sicher im
Unterschied zu Lavater, ahnen, alles Bisherige, sei erst ein Vorspiel.
Mendelssohn versichert Lavater, dessen Absicht sei ihm durchaus
verehrungswürdig. „Was ich aufrichtig wünschte, mein würdiger
Freund, ist dieses, daß Sie den weisen Bonnet nachahmten, und
das, was Sie für Wahrheit halten, überhaupt verteidigten, ohne
gewisse Menschen, noch weniger einen gewissen Menschen dabei
aufzufordern. Wer Ohren hat, wird von selbst hören". Ob aber
Lavater sich hierin wird belehren lassen, wenn er sich entscheiden
soll für rein akademische Verteidigung des
Christentums oder für Evangelisation; für Beweise an

sich, oder für Mission an Diesem; für Seelenlehre oder für
Seelsorge, für die Wahrheit im Bibelbuch, oder die Gotteswirklichkeit

durch das Wort Gottes außerhalb des Bibelbuches; für ein

Zeugnis zu Ehren seines Herrn Jesus Christus nur innerhalb des

Rahmens aller gesellschaftlichen Höflichkeit, oder für die
gesellschaftliche Taktlosigkeit, daß er sich um das Heil und den Frieden

eines Menschen bemüht, der eben auch zu diesen gehobenen
Kreisen gehört? Offenkundig hat Lavater ein Ärgernis
erregt. Die gebildete Welt meint, es sei ein gesellschaftlicher und
akademischer faux pas. Lavater aber weiß sehr wohl, es ist das

unumgängliche Ärgernis jedes lebendigen Zeugen Christi. Das
ist Seine, des Herrn und der Seinen Fremdlingschaft um des
Zeugnisses willen gegenüber Jedermann, hoch oder niedrig; während

Mendelssohn sich etwas zu Gute tut auf die Fremdlingschaft

seines Volkes gerade umgekehrt, wegen seines Verzichtes

94



auf ein Zeugnis an die anderen Völker, wegen dessen Verzichtes
auf Mission.

Mendelssohn äußert sich nun auch seinerseits zur Frage der
Wunderkraft des Gebetes. „Den Geist haben und durch
den Geist beten, was heißt dieses auf gut ehrlich abendländisch?
Ich vermute : solche Dinge von Gott verlangen, die wichtig genug,
eine außerordentliche Veranstaltung zu veranlassen, nennen Sie:
durch den Geist beten, und die Gabe oder das Vermögen dazu:
den Geist haben. Ist dieses der Sinn Ihrer Worte, so wird Ihnen
Jedermann den Satz einräumen: was durch den Geist gebetet wird,
das wird erhört; aber dann ist es auch in jedem vorkommenden
Fall Vermessenheit, von sich selbst zu glauben, man habe durch
den Geist gebetet; denn nichts als der Erfolg kann in diesem
Verstand entscheiden, ob durch den Geist gebetet worden". Guter
Lavater, siehe, so eigeht es einem Jünger Jesu, wenn er
mißverständliche biblische Begriffe zuläßt. „Aus dem Geist beten",
ist das wirklich die Verheißung des Herrn? Lautet sie nicht viel
mehr, in seinem Namen zu beten (Joh. 14, 13 u. 14; 15,16). Und
ob die verheißene Gebetserhörung wirklich die Erfüllung unseres
Gebetswunsches sei, wo steht denn das in Deinem Neuen Testament?

Auch wenn Dein Gesprächspartner Mendelssohn kaum
wissen kann, was Du unter „G e i s t" verstehst und hörst, nämlich
etwas, das in der großen Modewissenschaft deiner Zeit, der
Psychologie, keinen Platz hat, weil es sich um den Heiligen Geist
handelt, so wird doch Mendelssohn darin recht haben, wenn er Dir
logisch vorrechnet, daß Du am Erfolg Deines Betens den Gehalt
und den Wert Deines Betens ablesen möchtest, daß also Dein
Gebetswille Herr werden will über den Willen Deines göttlichen
Herrn. Gewiß, der Herr wird Dein und Deiner Freunde Gebet
erhören. Vielleicht aber nicht als Vereinigung der Geister,
sondern als eine Scheidung der Geister, denn Christus ist nicht nur
der Heiland für alle Menschen, sondern er ist auch heute noch

gesetzt zu einer „Krisis", zu einer Scheidung, zu einem Gericht
(Joh. 3,17—21).

Was die Schwierigkeiten betrifft, die Mendelssohn wegen
der Sache mit seinen Glaubensgenossen habensolle,

95



so waren sie nicht so gefährlich wie Lavater annahm oder gar
erhoffte. „Man hat in der Tat mich wegen der ,Hochachtung'
gar nicht zur Rede gesetzt. Welcher Zelote kann mir auch

verwehren, großen Leuten, die nicht meines Glaubens sind,
Hochachtung zu bezeugen? Man hat von mir über die Vorurteile, deren
ich meine Religion beschuldigt, eine nähere Erklärung gefordert
und diese habe ich geben können". Jesus wird also unter die

„großen Leute" gerechnet. Das sieht wahrlich nicht nach
Gebetserfolg Lavaters aus. Aber anderseits fühlte sich das Judentum
irgendwie bedroht, es ahnte ein Heraufsteigen dessen, was später

„Reformjudentum" genannt wurde. Mendelssohn konnte aber
die ängstlichen Rabbinen für dieses Mal beschwichtigen, wiewohl
immerhin er der Mann war, welcher die synagogalen Ghettomauern
in dieser Richtung anfing niederzulegen45. Wie sehr Mendelssohn

unter der Sache litt, beweist ein Brief vom 30. März 1770

an einen unbekannten Empfänger: „Nachdem ich nun dem
übereilten Theologen sein Sendschreiben öffentlich beantwortet,
bestürmen mich meine Glaubensgenossen von allen Seiten ; die einen

greifen mich in heftigen und ungestümen Worten an, die andern

spotten, denn dies ist ihre Weise. Jedenfalls belästigten mich ihre
Worte und Träumereien und machen mir viel zu schaffen. Ich

vertraue jedoch dem göttlichen Beistande, daß er mir Kraft
verleihen werde, standhaft meinen Streit zu Ende zu führen, daß er
mir auch die rechten Gedanken und Worte dazu geben wird" 46.

Dieser schwerbeunruhigte Mann rät zugleich seinem Haupt-Beunruhiger

in Zürich: „Was ich Ihnen von Herzen wünsche, werden
Ihnen die Jahre geben, etwas mehr Kälte in dem Eifer, mit
welchem Sie Gutes zu wirken suchen. Ich habe ein 10 oder 15 Jahre
mehr als Sie und diese erteilen mir ein Recht, Ihnen einen kleinen
Wink zu geben. Gott erhalte Sie zur Ausbreitung der Wahrheit
und Tugend unter den Menschen, die derselben so sehr bedürfen".
Wahrlich, ein deutlicher Wink. Pfarrer, bleib bei deinen
Schafen! Maße dir aber keine Mission unter Israel zu, denn

jedenfalls ein Moses Mendelssohn bedarf nicht deines Jesus und
jedenfalls nicht deines und eures Christentums. Aber immerhin
45 Hoch: Kompaß. Zum Reformjudentum, § 53, S. 232.
46 M. M. Ges. Sehr. Band I. Lebensbeschreibung S. 23.

96



entschuldigt dich, Lavater, dein noch jugendliches heißes Ungestüm.

Eine höfliche Beleidigung!

Allein Lavater ist und bleibt zähe. Seine Art ist weich und hart
zugleich. Am 19. März meldet er sich zum Wort. Er distanziert
sich von seinen Zusätzen zu Bonnets Palingenesie, „sie sind das

flüchtige Werk einer halben Stunde, die gerade der Post vorging".
Aber „Als Philosoph dürften Sie also wohl auch etwas Gutes
von Jesu sagen, der doch ein Jude wäre und also noch als ein
Miterb an der Gemeine Jacobs in einer näheren Relation mit
Ihnen stünde". So wird immer ins Zentrum gewiesen, immer die
Hauptfrage : wie dünkt dich um Christus? gestellt.
Dieser Jesus gehört doch zum Volk des Bundes. Er ist ein
Miterbe. Oder nicht gar der Haupterbe, weil er der Sohn dessen ist,
dem der Weinberg gehört? (Matth. 21,38). 1st Jesus aber der
wirkliche Erbe, wie sieht es dann mit unserm Erbrecht aus? Kann
der Jude und kann der Christ Miterbe Jesu sein, oder überhaupt
Erbe des Reiches auch abgesehen von ihm, oder ist nicht vielmehr
aller Anteil am Reich für Juden und Christen Gnadenrecht auf
Grund der Adoptiv-Kindschaft, welche dieser eine Bevollmächtigte

des Reiches denen in Gnaden schenkt, die an ihn glauben?
(Römer 8,17). Lavater vereinbart nun mit Mendelssohn die
gemeinsame Herausgabe einer gegenseitigen Erklärung. Nun hatte
sich inzwischen ein gewisser Kölbele, ein Student in Jena, mit
überaus gehässigen Schriften gegen Mendelssohn gewandt. Seine
Anwürfe waren entschieden j u d e n f e i n d 1 i c h. Von ihm distanzieren

sich sowohl Lavater als Mendelssohn. Es soll also aus
dem Gespräch, auch wenn es scheinbar resultatlos verläuft, kein
Feuer des Hasses gegen die Juden auflodern dürfen.

Zur Frage „im Geiste beten oder Taten tun" sieht sich
Lavater nun genötigt, ganz deutlich zu werden. Mendelssohn hat
ihm also einen Dienst erwiesen mit seiner hämischen Kritik. „Mein
Evangelium", schreibt Lavater am 20. April — „verheißt allen
Redlichen den Geist, das ist, übernatürliche, göttliche Kräfte,
Umgang mit der Gottheit, unmittelbare Gemeinschaft mit ihr durch
den Messias (Gottes Wohnung). Gott gibt seinen Geist, Christus
wohnet im Menschen, bedeutet mir, der Mensch wird durch eine

97



unmittelbare Wirkung des Messias in den Stand einer unmittelbaren

Gemeinschaft mit Gott gesetzt, kraft welcher Gemeinschaft
er allemal Einsichten oder Kräfte erlangt, die sonst von ihm
natürlicher Weise in den gegebenen Umständen schlechterdings nicht
erwartet werden könnten. Nach meinem Begriff ist der Messias

der Mittler, der einzige Möglichmacher
dieser nicht bloß geglaubten, sondern realen Gemeinschaft mit
der allgegenwärtigen Gottheit". Wie herrlich hat Mendelssohn
den Diakon in Zürich aus dem Busch geklopft und ihm ein
Glaubenszeugnis entlockt, welches zu den schönsten christlichen
Zeugnissen des 18. Jahrhunderts gehört. — Und weil Lavater recht

eigentlich im Züge ist, bittet er Mendelssohn gleich noch um
seine Auslegung bestimmter prop he tisch e r Bibelstell

e n. „Dies Eine wünschte ich, ob Sie in Ihren prophet-
schen Schriften den jetzigen Zustand Ihrer Nation deutlich und
bestimmt vorherverkündigt finden ; und, wenn das ist, ob Sie nichts
Entscheidendes von dem Schicksale, das Ihrer so merkwürdigen,
von Gott vormals außerordentlich begnadigten Nation bevorsteht,
in eben diesen Schriften vorfinden ach, mein Herz blutet mir,
zu meiner unmittelbaren Privatbelehrung so Manches Sie zu fragen.
Antworten Sie mir oder antworten Sie mir nicht, allemal bin ich
mit der größten Hochachtung Ihr L.". Man vergleiche damit
Mendelssohns Äußerungen über die Schriften der Propheten in seinem
Gutachten an den Prinzen von Braunschweig. Lavaters Frage ist
nicht einfach eine Frage der Bibelauslegung, sondern sie geht um
das Problem: welchen Platz nimmt das Judenvolk
in der Heilsgeschichte Gottes ein seit der
Kreuzigung und Auferstehung Jesu Christi? Ist die Sy-

nagoge der Erbe oder ist Christus der Erbe? Darum geht es hier.
Inzwischen war die gemeinsame Erklärung der Beiden erschienen
und wurde eifrig gelesen. Die Beiden konnten den Vorhang, nach

ihrer Meinung, endgültig zuziehen und ihr Gespräch so aus der
Öffentlichkeit wieder herausnehmen.

Die gemeinsame Erklärung Lavaters und Mendelssohns

auf Ostern 1770

Nach dem mühsamen brieflichen Hin und Her, wovon wir im

§8



vorhergehenden Abschnitt Kenntnis genommen haben, erschien im
April im Verlag Friedrich Nicolai in Berlin die Schrift: „Antwort

an Herrn Moses Mendelssohn zu Berlin
von Johann Caspar Lav a ter, nebst einer
Nacherinnerung von Moses Mendelssohn"47. Mendelssohn

bereitete die richtige Fassung seiner Antwort keine geringen
Sorgen, weil er der Zustimmung der Zensur bedurfte, und als
Jude nicht ohne weiteres von deren Wohlwollen versichert sein
konnte. So fragte er denn das Consistorium in Berlin an und
erhielt sicher zu seiner großen Genugtuung die Erklärung „Herr
Moses Mendelssohn könne seine Schriften drucken lassen, ohne
sie einzeln oder vollendet dem Consistorium zur Zensur vorzulegen,

weil man von seiner Weisheit und Bescheidenheit überzeugt
sei, er werde nichts schreiben, das öffentliches Ärgernis geben
könnte" 48. Lavater seinerseits aber mußte von einer anderen Sorge
bedrückt sein, indem er ja seine Antwort der Zensur Mendelssohns

unterstellt hatte. Hierzu war er genötigt gewesen, weil
die Art seines Vorgehens einen Skandal in der Welt der Gebildeten

hervorgerufen hatte. Auf das Urteil dieses zum Teil
bekannten, zum Teil unbekannten Publikums wollte und mußte er
wohl auch Rücksicht nehmen. Die beiden großen Männer
stehen somit tatsächlich auf einer Theaterbühne und agieren
etwas, was sie zuvor miteinander vereinbart
haben. Das verleiht Lavaters Antwort, trotz ihrer Frische, den
Charakters nur eines Gesprächs, und nicht mehr eines unmittelbaren

Zeugnisses. Die Risiken sind allerseits so fein abgewogen,
daß eigentlich keiner mehr Entscheidendes riskiert. Jeder, der
diese gemeinsame Schrift zur Hand nahm, wußte, noch bevor er
den ersten Satz gelesen: Moses bleibt fest, Lavater aber muß
krebsen. Diese Erwägungen geben mir das Recht, mich mit dieser
Erklärungsschrift so knapp zu befassen, als es irgendwie angeht.

Lavater gesteht, wie sehr sein Vorgehen übereilt gewesen. Aber
auch jetzt „kann ich nicht ganz..., nicht ohne Beding bereuen".
„Ich fange an einzusehen, daß ich meine Absicht auf einem an-

« L.s.W. I, 215 und 218 ff. M. M. Ges. Sehr. III, 53 ff.
48 M. M. Ges. Sehr. I, 20 und Berwin, 45.

99



deren Weg vielleicht glücklicher erreicht und Ihnen zugleich
diese Verlegenheit erspart haben könnte". Ein Privatschreiben
wäre eher am Platze gewesen. Kurz, er gesteht offen, gefehlt zu
haben, wenn schon er sich ohne Zweifel an den richtigen Mann
gewendet hatte mit seiner Aufforderung: „mein edler Wahrheitsfreund",

an einen Weltweisen! Weshalb er sich Bonnets, dieses
bescheidenen Philosophen, zu seinem Vorstoß bediente? Weil die
Wahrheit des Christentums mit der tatsächlichen Überzeugung
eines bedeutenden Menschen unendlich mehr ins Licht tritt, als
durch ein Buch oder gar dessen Übersetzung. Kurzum, das
Vorgehen war falsch. „Verzeihen Sie mir das Allzudringliche, das
Fehlerhafte meiner Zuschrift". Hören wir richtig! Nicht die
Zuschrift, nicht die Aufforderung nimmt Lavater
zurück, sondern nur deren Tonart und deren Ver-
koppelung mit Bonnet. — Eine Indiskretion aber könne
man ihm nicht vorwerfen, denn „da einmal diese Unterredung die
erste Veranlassung meiner Zuschrift war, so fand ich es in dem

Augenblicke, da ich sie schrieb, sehr natürlich, sehr unschuldig,
derselben überhaupt zu gedenken... Wo ich nicht irre, so war
die Äußerung Ihrer Achtung für den Stifter meiner Religion mit
folgender großer Bedingung verknüpft: wenn er sich die Ehre
der Anbetung, die dem einigen Jehova gebührt, nicht angemaßt
hätte". — Nun aber geht Lavater doch wieder sehr energisch
vor. „Sie sind weit davon entfernt, in Ihrem Sinne alle
Offenbarungen zu verlachen oder zu verachten... und doch muß Ihre

ganze Seele eine andere Natur annehmen, wenn Sie ein Christ
werden sollten". Lavater erinnert an Saulus-Paulus. „Wer müßte
wohl diese natürliche Unmöglichkeit tiefer empfinden als Sie".
Welches sind denn eigentlich die Gründe, auf welche Mendelssohn

die Göttlichkeit der jüdischen Religion
stützt? „Welch ein undurchdringliches Rätsel!" Lavater bittet
dringend um eine umfängliche Widerlegung des Bonnet'schen
Buches. — Wahrscheinlich rechnete er so, daß Mendelssohn sich
dann öffentlich so tief mit christlichen Problemen auseinanderzusetzen

habe, daß er doch wenigstens zum Teil, zur Wahrheit
des Christentums Ja sagen müsse. Für sich jedoch erbittet er,
und das ist wiederum sehr bezeichnend, um Nennung rabbini-

100



scher Schriften, damit man aus ihnen das System des Judentums
kennen lernen könne. Wenn nur schon das eine Frucht

seines Schrittes wäre, so würde es ihn belohnen für sein
Vorgehen. Das heißt doch, Lavater rechnet, Mendelssohn habe
unzweifelhaft zu Bonnets System ein doch teilweises Ja; aber ein
rabbinisches System gebe es gar nicht, und so erweise sich das

„Christentum" als das Vollkommenere. Hier denkt und schreibt
nicht der Jünger Jesu, Lavater, sondern der naive, ein wenig
philosophierende Aufklärer.

So schwach diese Beweisführung ist, das Folgende ist wieder
echter Lavater: „Lassen Sie es mich zur Ehre der Wahrheit
heraussagen, ich finde in Ihrem Schreiben Gesinnungen, die ich
mehr als verehre, die mir Tränen aus den Augen gelockt haben;
Gesinnungen, die mir aufs neue — verzeihen Sie mir meine
Schwachheit — den Wunsch abnötigen: Wollte Gott, daß Sie ein
Christ wären". Natürlich ist ein redlicher Israelit gleich
achtungswürdig wie ein Christ. „Nein, Gott sieht keine Person an,
so lehrt mich auch mein Evangelium; aus allem Volk, wer ihn
fürchtet und recht tut, der ist ihm angenehm (Apostelgesch.
10, 35). Aber, wenn denn beide auf dem Weg zur Seligkeit sich

befinden, so wünschte er, „daß Sie den kürzesten Weg zur
höchsten Tugend und Seligkeit betreten möchten". Soviel vor
dem Publikum. „Ich schließe nicht nur mit der Empfindung
der Hochachtung und zärtlichsten Zuneigung, sondern auch

mit der in Ihren Augen vermutlich vergeblichen, für mich
aber eben so gewissen als entzückenden Überzeugung, Sie,
wo nicht jetzt, doch gewiß in der Zukunft unter den glücklichen
Anbetern Desjenigen zu finden, dessen Erbteil die Gemeinde
Jacobs ist, meines Herrn und Meisters Jesus Christus, hochgelobt
in die Ewigkeiten. Amen. Zürich, den 14. des Februars 1770.
J. C. L." Diese Antwort Lavaters ist darin psychologisch
interessant, daß er sich in ihr immer mehr frei macht von den
berechtigten Hemmungen, sagen wir, vom Schielen nach dem Publikum,

um dann am Schluß mit größter Herzensvehemenz Mendelssohn

abermals zum Glauben an Christus aufzufordern. Einst werden

sich ja doch auch Mendelssohns Knie vor Ihm beugen müssen

101



(Phil. 2, 10 u .11), weshalb dann nicht viel lieber hier und jetzt
demjenigen die Ehre geben, die diesem Einzigen gebührt?

Mendelssohns Nacherinnerung deckt sich in gewissen
Partien mit dem, was er dem Prinzen von Braunschweig über das

Judentum geschrieben hatte. Bonnet wiederum war ihm verdächtig,

weil er in seinem Buch sein Volk angegriffen sah. Die Kluft
zwischen ihm und Lavater glaubt er so erklären zu können: „so
nahe wir uns kommen dürften, wenn von Sitten und Handlungen
die Rede ist, so weit sind wir noch voneinander entfernt, wenn
es auf Dogmata ankömmt". „Sie beide sind eben nach entgegengesetzten

Grundsätzen erzogen und unterrichtet. Dogmatisch in
dem strengsten Verstände, in der Absicht auf mich, habe ich, was
die wichtigsten Punkte der Religion und Sittenlehre betrifft,
meine Partei genommen und stehe unverrückt auf der Seite, wo
ich die meiste Wahrheit zu finden glaube; aber eben so skeptisch,
wenn ich meinen Nächsten richten soll. Es kann mir also nichts
anderes als angenehm sein, daß Herr Lavater zufrieden ist, den
öffentlichen Briefwechsel hiermit zu beschließen, weil eine
Fortsetzung nur Schaden und Ärgernis stiften und Spötter auf den
Plan rufen würde". „Der Herr Zebaoth lasse bald die glücklichen

Tage erscheinen, da Niemand Böses tun noch verletzen
wird, denn die ganze Erde wird voll Erkenntnis des Herrn sein,
wie Wasser des Meeres Tiefe bedecken; die Tage, von
welchen es heißt: es wird kein Mann seinen Freund
lehren, noch ein Bruder den andern und sagen ,Erkenne den

Herrn', denn alle werden ihn erkennen, Klein und Groß". Der
gleiche Mendelssohn, welcher dem Prinzen von Braunschweig
erklärt, prophetische Schriften seien für ihn entweder zu dunkel
oder dann einfach poetisch, beruft sich nun hier, in der
Öffentlichkeit, mit starker Anlehnung an Luthers Übersetzung auf Jesaja
11,9 und Jeremia 31,34. Er möchte Lavatern hier in den
Propheten haben, Lavater seinerseits wünschte Mendelssohn beim
Philipperbrief gemeinsam mit ihm anbeten sehen. Der Jude hofft
auf das sich finden einst in gemeinsamer Gotteserkenntnis. Der
Christ hofft auf ein sich finden jetzt in gemeinsamer Anbetung
vor dem Messias Jesus Christus. Mendelssohn nimmt dann, wie

102



wir aus dem Briefwechsel wissen, im Einverständnis mit Lavater
den Studenten K ö 1 b e 1 e auf die Hörner. Nicht sehr geschickt,
nach meiner Ansicht, weil er doch allerlei aus Kölbeles Pamphlet
so zitiert, daß Leser, die noch nichts davon wissen, begierig werden,

ein Mehreres zu vernehmen. Mendelssohn gesteht auch ein:
„Wir haben, leider! so manche Verfolgungen darüber auszustehen

gehabt, daß die Schriftsteller des Talmud so wenig

Vorsicht gebraucht haben". Das sind wahrlich
sehr gewichtige Worte aus dem Munde eines Mannes, der seinen
Talmud von Kindheit an wohl kannte und ihn beurteilen konnte.
„Ich weiß es, daß der Pöbel aller Religionen sehr viel von
Bekehrungen hält. Je eingeschränkter der Verstand, desto ausschließlicher

die Grundsätze. Aber der bessere Teil der Nation sucht
dieser Bekehrungssucht des Pöbels zu steuern". Gewiß,
Mendelssohn spricht hier von früheren Ansätzen einer Mission des

Judentums unter anderen Völkern. Aber wie leicht kann nun der
Leser dieses sehr abschätzige Urteil auch auf den Fall Lavater-
Mendelssohn anwenden. Kurzum, der Gesamteindruck der
Nacherinnerung ist bei genauem Abwägen der, daß Mendelssohn
irgendwie innerlich erschüttert, daß er zum mindesten aus seiner
sokratischen Ruhe herausgeworfen ist und vor einer schweren
Krise seines Lebens steht.

Die gebildete Welt meldet sich zum Wort

Am 13. Januar 1770 schreibt der Buchhändler Nicolai an Lessing:
„Jedermann, sogar alle hiesigen Theologen, mißbilligen Lavaters
Schritt". Der Philologe Heyne in Göttingen berichtet Nicolai,
„Wie beschämt die Mäßigung, die Würde, der Anstand, mit
welchem sich der Brief Mendelssohns ausdrückt, den raschen und
schwärmerischen Lavater. Bald wird man wünschen müssen, den
Herrn Lavater hinzugeben und den Herrn Mendelssohn zum Pro-
selyten machen zu können, welcher unserer Religion mehr Ehre
machen würde als jener hitzige Eiferer". Karl Lessing äußert
sich am 15. Januar gegenüber seinem Bruder Gotthold Ephraim,
daß „Moses seine Bekehrer alle zu Juden macht" 49. Noch deut-

49 Berwin, Urteile, 36/37.

103



Hcher sind Lichtenbergs Urteile in seinen
Aphorismen. Über ihn selber hören wir Näheres in einem späteren
Kapitel. Er schreibt: „Was muß Johann Caspar Lavater für ein
Mann sein, dem bei Lesung einer schönen Gesinnung Mendelssohns

der Wunsch aufstoßen kann, wär er doch ein Christ...
Einem Süs hätte ich gewünscht, daß er ein Christ oder ein Jude
wie Mendelssohn hätte sein mögen. Aber Mendelssohn ebenso

wenig als ich ihm wünschte, daß er doch ein Zürcher sein möchte".
Der Gleiche meldet sich noch schärfer: „Nichts ist mir ärgerlicher,
als wenn ein junger zudringlicher und unüberlegter

Schwätzer wie Lavater, dem die ganze Welt offen
steht, in der Absicht, den Himmel zu verdienen, sich über
Mendelssohns Ruhe herwirft. Man muß die Leute nicht bessern wollen,
die es durch eigenes Nachdenken dahin gebracht haben, daß sie

verträglich sind, wissen, was Welt ist und zweckmäßig tun und
leiden"50. Wiederum im Jahre 1770 kann man im Göttinger
gelehrten Anzeiger lesen: „Die jüdische Religion hat mehrere
gelehrte Freunde gehabt: aber noch nie hat ein Mann von solchem
Tiefsinn als Herr Mendelssohn seine Überzeugung von ihrer
Wahrheit öffentlich erklärt; auf eine solche Art erklärt, daß
derjenige im höchsten Grad unbillig und lieblos denken müßte, welcher

hier einige Verstellung argwöhnen wollte". Die Persönlichkeit

Mendelssohns wird uns noch ein wenig näher gebracht aus
einer Briefnotiz von Dr. J. G. Zimmermann (an Schmid) vom

April 1772: „Er ist ein Mann von der größten Redlichkeit und
dem feinsten und lehrreichsten Umgange, von edlen Menschen

geliebt und geehrt. Übrigens aus Liebe zur Ruhe und zum
Wohlstande, dem Ansehen nach e i n sehr orthodoxer Jude"51.
Halten wir hierzu noch ein Urteil Herders an Lavater vom August
1774: „Ich habe Mendelssohn kennen lernen, der klarste, heiterste
Kopf, den ich beinahe auf einem menschlichen Rumpfe gesehen,
stark ausgeprägt für sich. Ich aber habe wenig oder keine Punkte
der Anhänglichkeit an ihn gefunden, halte ihn aber in sich für
sehr glücklich, obgleich, wie mirs scheint, künstlich auf einem,

50 Berwim, Urteile, 47 und Lichtenberg, Aphorismen, Berlin 1904, 183.

51 Berwin, 48 und 52.

104



ich weiß nicht wie selbstgemachten Bollwerk"52. Wir können
diese kleine Übersicht dahin zusammenfassen, daß die öffentliche
Meinung damals durchaus auf Seiten Mendelssohns stand. La-
vaters Vorgehen erschien den Gebildeten als Schwärmerei, sein
Christentum sehr fragwürdig, während Mendelssohns religiöse
Denkweise und seine Gesinnung eigentlich als eine Form idealen
modernen Christentums hervorstach. Man muß das Gewicht
solcher Urteile damals richtig ermessen, denn das wollte in jener
Zeit sehr viel heißen, wenn das Glaubensvorbild eines Juden den

Christen solche Anerkennung entlockte.

Der Vorhang öffnet sich von unbekannter Hand, und die beiden
Männer müssen das Gespräch weiterführen

Die Gemüter schienen sich ein wenig zu beruhigen. Da geschieht
das völlig Unerwartete, daß in der Jenaischen Gelehrten Zeitung
unter dem Titel „Gelehrte Berichte" jene T a g e b u c h - E i n -

tragung, die wir in einem früheren Kapitel brachten, in
lateinischer Sprache erschien. Das war im Dezember 1770. Wer
kann es Mendelssohn verargen, daß er über diesen Artikel
entsetzt ist. Zu gleicher Zeit ist auch eine neue Auflage von Bonnets
Werk herausgekommen, worin er die Juden ständig angreift.
Mendelssohn schreibt einen sehr erregten Brief. Wegen Bonnet,
„der nun das tut, was er Ihnen so sehr zu verdenken geschienen,
in jeder Anmerkung. Das unerwartete Betragen des Herrn Bonnet
hat mich aus aller Fassung gebracht". Zugleich will Mendelssohn
wissen, ob die Einsendung in der Jenaischen Zeitung durch Lavater
veranlaßt sei. Lavaters Antwort vom 15. Dezember klingt
auffallend gewunden: „Der lateinische Aufsatz ist nicht nur ohne
meine Einwilligung und ohne alles mein Wissen, sondern zu
meinem größten Verdrusse, Gott weiß, durch welche mir
unbegreifliche Canäle, in die jenaische Zeitung eingerückt worden.
Es tut mir unaussprechlich leid, und ich bezeuge Ihnen vor dem

Allwissenden, daß ich nicht den mindsten wissentlichen Anteil an
dieser unglücklichen Publikation habe, auch nicht wissen oder
raten kann, wie er auf Jena gekommen ist" 53. Wir wollen es

62 Berwin, 56.
53 M. M. Oes. Sehr. III, 97—101.

105

Judaica, Bd. III, 2 2



Lavatern glauben, er rede hier die Wahrheit. Aber, er war doch
ohne Zweifel der Hüter dieses Tagebuches. Er hat doch sicher
diese Eintragung wieder einmal hervorgeholt und gezeigt, damit
man sehe, wie sein Vorgehen nicht ganz ohne Grund erfolgte.
Dann aber hat ihm wahrscheinlich ein Freund, sei es den Dienst
oder den Streich gespielt, eine Abschrift in die Jenaische
Zeitung einzurücken. Das sollte wohl eine Art Rechtfertigung

Lav a ter s vor der gebildeten Öffentlichkeit
sein. Lavater übergibt nun Mendelssohn eine Erklärung,

in welcher er sich von der Sache distanziert. Allein das Peinliche
läßt sich nicht beseitigen.

Besonders erregt ist Mendelssohn wegen der Frage der Lästerung

Jesu durch die Juden. „Es ist aber Ihnen unanständig,
würdiger Menschenfreund" — schreibt Mendelssohn am 15.

Januar 1771 —, „dergleichen Vorurteile, die immer noch Überreste
der alten Barbarei sind, nur zu begünstigen zu scheinen". Immerhin

stellt sogar er fest: „Als die Stärkeren noch um der Religion
willen Blut vergossen, blieb den Schwächeren kein anderes
Vergeltungsmittel, als, wie man zu sagen pflegt, Schnippchen in der
Tasche zu schlagen, das heißt, bei verschlossenen Türen die
Religion ihrer Widersacher zu lästern. Das Toledoth Gischu ist eine

Mißgeburt aus den Zeiten der Legenden und ihrer würdig, wird
auch von meinen Mitbrüdern dafür erkannt". Er bezeugt, daß
sich viele Juden nicht nur davon distanzieren, sondern auch „aus
Aussagen christlicher Zeugen die Unschuld jenes Religionsstifters,

so wie die sittliche Güte seines Charakters anerkennen, aber
die ausdrückliche Bedingung voraussetzen: daß er sich nie dem
Vater gleichsetzt, sich nie für eine Person der Gottheit
ausgegeben, sich die Ehre der Anbetung nie angemaßt und nicht die
Absicht gehabt habe, die Religion der Väter umzustoßen". Träfe
alles das nicht zu, dann muß er und seine Brüder auch das
günstige Urteil über den moralischen Charakter über Jesus zurückziehen.

Seine Ansicht über die Messiasfrage ist so,
daß er sicher keinen „Messias spiritualis", der die Seligkeit
vermitteln soll, erwartet, weil er eines solchen Mittlers nicht bedarf ;

aber auch einen „Messias terestris" wünscht er nicht zu erhoffen,

106



weil solche monarchische Alleinherrschaft der Menschheit nicht
zum Besten gereichte 5i. Welchen Dienst würde vollends eine

Bekehrung Israels als Volk den Christen erweisen, da ja
von ihrer theologischen Seite her gerade das Nicht-Untergehen-
Können des jüdischen Volkes in seiner Ablehnung des Glaubens
an Christus für einen besonders einleuchtenden Beweis für die
Wahrheit der „nazarenischen Religion" ausgegeben wird. „Es
läßt sich nicht begreifen, warum uns die Nazarener bekehren und
also den sichtbaren Beweis ihres Glaubens vernichten wollen" 55.

Mendelssohns Hieb ist entschieden elegant geführt, indem 1759
in Zürich bei Anlaß einer Judentaufe Predigten von J.C.Ulrich
herausgekommen waren, auf die sich Lavaters Gesprächspartner
in Berlin bestens beziehen konnte56. Mit diesem für beide Teile
peinlichen Zwischenakt, mit dieser wirklichen Indiskretion,
verursacht von Ungenannt, ist das direkte Gespräch zwischen beiden
Männern eigentlich mit einem Mißklang zum Abschluß gekommen.
Das Gespräch aber als solches ging weiter.

Mendelssohn äußert sich über das Unitarische Christentum

Bonnets völlig unerwarteter Angriff auf das Judentum und das
Judenvolk in der Neuauflage seines Werkes läßt Mendelssohn
keine Ruhe. Er antwortet ihm öffentlich in seinen „Betrachtungen

über Bonnets P a 1 in g e n e s i e" 57.

Ein Christentum, zu dessen Wesen die Lehren von der Dreieinigkeit,

der Erbsünde, der Göttlichkeit Jesu, der Satisfaktion, des
Abendmahls, „ich schweige von der Auferstehung, Höllenfahrt,
Himmelfahrt, vom Sitzen zur Rechten Gottes", gehört, kommt
für ihn niemals in Frage. Alles das ist seinem gesunden Verstände
und seinem natürlichen Nachdenken so schnurstracks entgegengesetzt,

daß schon seine ganze Seele verändert werden müßte, um
hier zustimmen zu können. Er weiß sich hier auch mit Juden und
Naturalisten aller Zeiten in einer Reihe. Allein nun gibt es eine

54 M. M. Ges. Sehr. III, 102-104.
65 M. M. Ges. Sehr. III, 105/06.
56 Hoch: Johann Caspar Ulrich, in Judaica, Band 1. Zürich 1945, S. 197f.
57 M. M. Ges. Sehr. III, 160—176.

107



Partei der Unitarischen Christen, welche den
Lehrbegriff eines Athanasius — wir fügen bei, ,auch eines Lavater —
ablehnt. ,,Ich muß Ihnen (Herr Bonnet) aufrichtig gestehen, daß
mir diese Religionspartei mehr zum Judentum, als zu der wirklich

herrschenden christlichen Religion zu gehören scheint. Von
welcher Seite ich diese Glaubenslehre betrachte, so stimmt sie
mit den wesentlichen Artikeln des Judentums
weit mehr überein als mit den Grundwahrheiten
des christlichen Glaubens, wie sie in den mehrsten
Schriften und Schulen öffentlich gelehrt werden. Wird bei den

Unitariern Jesus unter die Propheten eingereiht, so lehren ja
auch die Rabbinen, daß Moses freilich der größte Prophet sei,
aber es können auch unter den Nationen Propheten auftreten.
Hat Jesus den außerordentlichen Beruf gehabt, die Menschen
ihrer ewigen Glückseligkeit zu versichern, so stimmt diese Lehre

ja auch mit jüdischen Glaubensartikeln überein. Wem man diese

Glückseligkeit zu verdanken habe, kann doch nicht Gegenstand
des Streites sein. Die einen stützen sich iauf das Alte, die
Unitarier auf das Neue Testament. „In den übrigen Glaubensartikeln
(Gott, Vorsehung, Tugend) stimmen wir mit den Unitariern noch
sichtbarer überein, den einzigen Punkt etwa ausgenommen, daß

wir noch einen zukünftigen Messias erwarten, der den Beruf haben

wird, unsere Nation herzustellen, und von aller politischen
Unterdrückung zu befreien, und daß alsdann alle Nationen sich vereinigen

werden, den einzigen wahren Gott anzubeten". Wir beachten,
wie nun hier die eigentliche Messiashoffnung
Mendelssohns ans Licht tritt. Kein Seelenretter und kein Weltenkönig,

wohl aber ein Befreier des jüdischen Volkes, ihm genau
so zugeordnet und reserviert, wie es auch die Gesetzgebung und
der Bund Gottes mit seinem Volke sind. — Er zeigt nun aber
auch den Un terse Ii ied zwischen den Juden und den
Unitariern, indem die Juden früher grausam und blutig, zu
seiner Zeit aber durch bürgerliche Degradation verfolgt wurden,
während die Unitarier mit ihrer dem Judentum so ungemein
ähnlichen Religion „ein weit günstigeres Schicksal haben". „Sie
genießen alle die gleichen Vorteile wie die andern, sie fanden es

für gut, den Namen Christen (d. i. Anhänger des Messias) bei-

108



zubehalten. Ihre Religion legt ihnen keine Gebräuche und
gottesdienstlichen Übungen auf, dadurch sie sich etwa von ihren
Brüdern, wie wir, unterscheiden müßten. Mit ihren heterodoxen
Lehren halten sie größtenteils an sich, oder suchen sie insgeheim
auszubreiten. Was etwa davon bekannt gemacht wird, das hat
immer noch den Worten nach den Schein der Conformi-
tät mit der herrschenden Religion, wodurch sie
alles Ärgernis vermeiden. Die Unitarier müssen wir
fast als Glaubensbrüder betrachten". — Wir fragen: weshalb hat
sich Mendelssohn nun nicht den Unifariern angeschlossen? Weil
er an seinen Glaubensbrüdern nicht treulos handeln wollte. Dieser
Entscheid war überaus ehrenhaft. Er entsprach durchaus dem

edlen, nicht umsonst von vielen als Vorbild gerühmten Charakter
Mendelssohns. Seine Glaubensgenossen haben diese Treue
ihres berühmten Philosophen auch anerkannt.
Mendelssohn hatte der Jüdischen Gemeinde in Berlin liturgische
Dienste geleistet. Zum Dank dafür und in Anerkennung seines

bisherigen Lebenswerkes wurde er von allen Gemeindeabgaben
befreit. Die Gemeinde beschloß auch 1771, seine Wählbarkeit
zu allen Gemeindeämtern unter Umgehung der üblichen Stufenleiter

zu beschließen, weil „gegenüber einem so ausgezeichneten
Manne Statuten keine Anwendung finden und weichen müssen"58.

Weniger freundlich war die Berliner Stadtbehörde. Hatte sie ihm
endlich 1763 ein Niederlassungsprivileg für ihn allein zugebilligt,
so erteilte sie das gleiche Recht seiner Frau Fromet, der Tochter
des Abraham Guggenheim aus Hamburg und ihren Kindern erst
1787, also ein Jahr nach seinem Tode59.

Lavater erteilt zwei Juden Taufunterricht und wird dafür in
Deutschland mit Spott Übergossen

Der Unterricht und die am 12. März 1771 im Fraumünster
vollzogene Taufe der Juden C. P. Sachs aus Breslau und B. E. Fraenkel
aus Fürth gehört zunächst darum in den Rahmen des
Glaubensgesprächs, weil Lavater im Januar sich Bonnet gegenüber wie

58 Berwin, 33/34.
59 Hensel: Familie Mendelssohn I, 31 -j- 36 -f- 39.

109



folgt äußert60: „Es wird Ihnen angenehm sein, zu vernehmen,
daß zween junge, sehr verständige und, so viel Menschen urteilen
können, redliche Israeliten von Berlin aus geradenwegs zu mir
gekommen sind, sich im Christentum unterrichten zu lassen; sie
sind schon zehn Wochen hier, und ihre Überzeugung wächst von
einem Tag zum andern, je mehr sie das Christentum von der
Quelle kennen;... sie sagen mir, daß, wenn Moses
Mendelssohn ein Christ würde, einige tausend Juden
ihm nachfolgen würden; aber es ist nicht zu hoffen ; doch
Gott und dem, der da glaubt, sind alle Dinge möglich". Diese
Taufe erregte großes Aufsehen. Viele erblickten in ihr, zumal
da sie durch den Druck von Lavaters Taufpredigt bekannt
geworden, ein Zeichen, daß Lavater vielleicht doch richtig
vorgegangen sei. Diese beiden getauften Juden erschienen den Leuten
wie ein Angeld auf den einen großen Juden in Berlin. Das war
nicht weniger eine Täuschung, als auch das Vertrauen in die
beiden Getauften.

Das Gerede wegen dieser Taufen rief Georg Christoph
Lichtenberg auf den Plan. Lichtenberg, 1742 als Sohn eines

Generalsuperintendenten in der Gegend von Darmstadt geboren,
war in seinem achten Jahre fallen gelassen worden, und hatte,
wie auch Mendelssohn, einen Buckel. Er studierte Mathematik
und wurde 1769 außerordentlicher Professor in Göttingen. Sein

Todesjahr ist 179961. Lichtenberg schrieb 1771 „Timorus,
das ist Verteidigung zweier Israeliten, die durch
die Kräftigkeit der Lavaterischen Beweisgründe
und die Göttinger Mettwürste den wahrenGlau-
ben angenommen haben. Von Conrad Phot or in,
der Theologie und Belles Lettres Candidatus".
Diese gescheite, aber sehr boshafte Satire kam 1773 heraus. Ich
kann es mir nicht versagen, einige Sätze aus dieser Schrift hier
der Vergessenheit zu entreißen, wiewohl die Schrift selber dem

60 L.s W. 1, 230 ff. Ich verweise auf die ausgezeichnete Zusammenstellung
von Prof. Ernst Staehelïn in seiner Einleitung zu Lavaters Predigt.
61 Allgem. deutsche Biographie, Leipzig 1883, Band 18, 537.

110



Gotte der Vergessenheit zugeeignet ist. Um ailes zu verstehen,
muß man bedenken, daß Lichtenberg, wahrscheinlich durch
Informationen von Mendelssohn über Lessing gehört hatte, die beiden
Juden seien nicht sonderlich gut ausgewiesen G2. „Kaum waren
sie getauft, kaum waren ihnen so zu sagen die Köpfe trocken,
so schrieb man, man hätte die Betrüger und Landstreicher nicht
annehmen sollen. Sie wären nicht durch Beweisgründe, sondern
durch Mettwürste belehrt worden. Was die Gemeinnützigkeit der
Landstreicher betrifft, so soll der Graf von Zinzendorf ebenfalls
gefunden haben, daß niemand der Fahne des Lammes treuer folge,
als eben diese Leute, zumal wenn sie zu gesetzten Jahren gekommen

sind und sich unter derselben einmal recht eingedient haben.
— Wer Fasanen (Mendelssohn!) schießen will, muß sich stille
halten, die Sperlinge kommen ohnehin genug in alle Fälle. —
Du guter Lavater, wie haben sie dir mitgespielt.
Ich weiß es wohl, was dich antrieb, deine Briefe und deine
Vorreden zu schreiben. Es schmerzte dich längst, so gut wie mich,
daß es Christen gibt, die noch jüdische Bücher über die Unsterblichkeit

der Seele lesen können. Die Schande! Als wenn man von
einer Judenseele auf die unsrige schließen könnte. Ich weiß es

wohl, daß du dich schon im Geiste die Stütze der christlichen
Kirche und den unsterblichen Bekehrer Mendelssohns wirst haben

nennen hören. Aber die Standhaftigkeit des Weisesten
von ihnen wirkt auf die Juden zurück, denn sagt,
welcher Jude kennt seine und unsre Religion besser als Mendelssohn?

Ich kann mir vorstellen, daß du Lavater selbst die
Göttersprache in der Hofsprache des Himmels zu reden geglaubt haben

wirst, wo Mendelssohn ein gutes schweizerisches Deutsch und
gute warme Absichten sähe. Desto mehr, teurer Märthyrer,
schmerzt es mich, da du von vielen für einen ohnmächtigen
Enthusiasten gehalten wirst, daß du dich so betrogen findest. Es
ist aber unstreitig eine Schande unseres Zeitalters, daß man so
viel warme Religion in einem so jungen Manne verkennt. Ich

sage, er ist und bleibt ein außerordentlicher Mann". Birgt nicht
dieser giftige Spott auch Wahrheit und ein Körnchen Wohlwollen

Timorus, Berlin 1773.

111



für Lavater! Von Feinden lernt man mehr als von schmeichelnden
Freunden.

Die Wirkungen des Glaubensgesprächs auf der Seite
Mendelssohns

Alle Berichte über Mendelssohn stimmen darin überein, er sei
im Frühsommer 1770 in eine „heftige lebensgefährliche

Nervenschwäche verfallen", welche ihm strenge
körperliche und geistige Diät vorschrieb. Selbst das Denken sollte
ihm verboten sein. Geistige Arbeit mußte er, wenn er sie nicht
vermeiden konnte, auf den frühen Morgen zwischen 5 und 9

verlegen. So entstanden 15 Jahre später seine „Morgenstunden",
hervorgekommen aus Privatvorlesungen, welche er einem seiner
Söhne, einem Schwiegersohn und dem Königlichen Kapellmeister
Wessely in seinem Heim gehalten hatte63. Nach seinem Tode
konnte man in seinem Nachruf lesen: „Lavafers Zudringlichkeit
gab seinem Leben den ersten Stoß, Jaoobi vollendete das Werk"64.
Wenn aber Kant nach dem Erscheinen seiner „Kritik der reinen

Vernunft", 1781, mit Bedauern feststellen mußte, er hätte viel
um ein Urteil von Seiten Mendelssohns gegeben, nur verbiete
diesem seine Nervenschwäche die Beschäftigung mit seinem Werk,
so werden wir doch diese Sache noch ein wenig anders betrachten

müssen. Mendelssohn hat nämlich in den Jahrenl771 —
1786 ganz bedeutend geistig und literarisch
gearbeitet. Er gab heraus: einen hebräischen Kommentar zum
Prediger Salomo, eine Abhandlung über Ritualgesetze der Juden
(1778), die 5 Bücher Mose deutsch, aber hebräisch gedruckt
(1780) „Zum Gebrauch für meine Kinder, die mir Gott geschenkt
hat". Er wollte mit dieser Übersetzung auch den Jargon aus den

Judenschulen verdrängen. Es folgten 1782 ein Gutachten über
den Judeneid und im gleichen Jahr Rabbi Manasseh ben Israel;
im kommenden Jahr das große Werk „Jerusalem" und zugleich
eine Übersetzung der Psalmen ins Deutsche; zwei Jahre später
die umfänglichen „Morgenstunden". Jaoobis Anklage wider seinen

es M. M. Ges. Sehr. R 23 und 32.
62 Berwin, 58 (Kant) und 76.

112



verstorbenen Freund Lessing, dieser sei Spinozist gewesen,
entringt ihm noch das letzte Werk „An die Freunde Lessings". Beim
Gang zum Verleger im Winter 1785 erkältet sich Mendelssohn und
stirbt am 4. Januar 1786. Alles das und noch kleineres dazu schrieb
dieser Mann trotz seiner Nervenschwäche. Er übersendet ein

Exemplar der Morgenstunden dem regierenden Fürsten zu Dessau
und schreibt ihm (am 12. Oktober 1785): „Dem durchlauchtigsten
Beherrscher meines Geburtslandes, dem weisen Freunde alles
Guten und Schönen, wage ich es, eine Schrift zu Füßen zu legen,
in welcher ich mit den Widersachern der natürlichen Religion
den Kampf erneuere" 65.

Mendelssohn hat sich also seiner eigenen Glaubensgenossen in
der Weise angenommen, daß er ihnen eine deutsche Denkform
über ihre Glaubensinhalte vermittelte. Seine Bibelübersetzung

war eine mutige Tat. Der Bann des Rabbinats von
Fürth und Hamburg ficht ihn nicht an, weil er weiß, daß der

ganze Flügel des Judentums, dem er die Türe zur allgemeinen
europäischen Geisteskultur aufgestoßen hat, auf seiner Seite
steht. Bekennt er sich so in ungebrochener Haltung zum Glauben

seines Volkes, diesem selbst gegenüber, so tritt die gleiche
Entschiedenheit auch unverhüllt nach außen zu Tage. Wir lesen
in seiner Schrift „J e ru s a 1 e m oder über die religiöse
Macht des Judentums": „Zu den Worten des Neuen Testa-
mentes ,Es wird ein Hirt und eine Herde sein' (Joh. 10, 16).
Liebe Brüder! die ihr es mit den Menschen wohl meinet, lasset
Euch nicht betören! Um dieses allgegenwärtigen Hirten zu sein,
braucht weder die ganze Herde auf einer Flur zu weiden, noch
durch die Eine Tür in des Herrn Haus ein- und auszugehen. Dieses
ist weder dem Wunsche des Hirten gemäß, noch dem Gedeihen
der Herde zuträglich". Mendelssohn zitiert auch einen seiner
Gegner zunächst wie folgt: „Sollte der jetzt von Ihnen getane
merkwürdige Schritt wohl wirklich ein Schritt der Erfüllung
der ehemals an sie ergangenen Lavaterschen
Wünsche sein? Unstreitig haben Sie nach jener Veranlassung
der Sache des Christentums näher nachgedacht, und den Wert der

65 M. M. Oes. Sehr. I, 32.

113



in mannigfaltigen Gestalten und Modifikationen vor ihren Augen
liegenden christlichen Religionssystemen mit der Unparteilichkeit
eines unbestechlichen Wahrheitsforschers genauer erwogen.
Vielleicht sind Sie jetzt dem Glauben der Christen näher getreten,
indem Sie die Knechtschaft eiserner Kirchenbande sich entrissen
und das Freiheitssystem des vernünftigen Gottesdienstes nunmehr
selbst lehren, welches das eigentliche Gepräge der christlichen
Gottesverehrung ausmacht, nach welchem wir dem Zwange und
lästigen Ceremonien entronnen sind, und den wahren Gottesdienst
weder an Samaria noch an Jerusalem finden, sondern das Wesen
der Religion darin sehen, daß nach den Worten unseres Lehrers
die wahrhaften Anbeter Gott im Geist und in der Wahrheit
anbeten". Mendelssohns eindeutige Antwort lautet: „W ennmein
Haus wankt, soll ich mich ins oberste Stockwerk

flüchten? Also vom Judentum ins
Christentum!"66 Alles das läßt den Schluß zu, daß Mendelssohn
mit jener gesundheitlichen Krise, als Folge des Gespräches, innerlich

erschüttert war und den Boden unter sich wanken fühlte. Er
benützte aber wahrscheinlich auch seine tatsächliche Nervenkrise,
um einer Fortsetzung des direkten Gespräches auszuweichen.
Wenn wir bedenken, daß seine Kinder sich durchweg der
christlichen Kirche zugewandt haben, so kann man in diesem

Vorgang auch eine Nachwirkung seiner eigenen Unsicherheit und
damit des ganzen Gespräches erblicken 67.

Immerhin wandte sich Mendelssohn noch einmal an Lavater, da
er gehört hatte, man wolle den Juden in den Gemeinden
Endingen und Lengnau im Kanton Aargau das

Heiraten gesetzlich erschweren. Er bittet Lavater (am 14. April
1775), sich für diese seine Glaubensbrüder zu verwenden. „Ich
beschwöre Sie, daß Sie sich dieser bedrängten Menschenkinder
annehmen und durch Ihr Ansehen und Ihre Überzeugungskraft

se M. M. Ges. Sehr. III, 308/09 und 358.
sr Hensel : Die Familie Mendelssohn, I—III. Hier kann man diese Entwicklung

in bester Weise verfolgen. Ausgezeichnetes Material zur Beurteilung
Mendelssohns und seiner Nachkommen findet sich auch in dem schönen
Buch „Juden und Judentum in deutschen Briefen aus drei Jahrhunderten",
herausgegeben von Franz Kobler, Wien 1935, S. 54—85.

114



ihnen wenigstens ihre alten hergebrachten Freiheiten zu erhalten
suchen. Diese Haltung ist ihrer würdig und führet also ihren
Dank mit sich; allein Sie verbinden auch zu gleicher Zeit zur
beständigen Dankbarkeit Ihren unveränderlichen Freund und
Verehrer" 68. Geistvoller, um nicht zu sagen witziger konnte
Mendelssohn diese Bitte kaum vorbringen. Auch hier tritt Mendelssohns

Charaktergröße ins Licht. Zuerst soll man den
Juden die völlige Gleichberechtigung geben,
hernach möge man sehen, ob sie die christliche Botschaft
annehmen. Solange sie jedoch unter entwürdigenden Gesetzen leben
müssen, hat jede Judentaufe etwas fragwürdiges. Wäre sein Volk
damals schon frei gewesen, so könnte man doch den Gedanken

wagen, daß Mendelssohn Lavaters Einladung vielleicht doch

angenommen hätte.

Im Jahr 1775 begann Mendelssohns Freund Lessing mit der
Niederschrift seines „Nathan der Weise". Später erhielt
Mendelssohn die Druckabzüge zur Durchsicht mit dem Recht,
was Lessings nicht würdig sei, mit Rotstift anzustreichen. Die
Gestalten des Dramas sind durchaus dem Hause des Philosophen
entnommen, er selber als Nathan, der Hauslehrer Rechenmeister
als Derwisch, Lessing selber zum Teil als Tempelherr. Mose
Wessely seinerseits finanzierte das Werk. Ja, es scheint, daß auch
die Ringfabel nicht nur aus dem italienischen Novellenschatz
des Mittelalters, sondern aus der jüdisch-maurischen Kultur älterer
Zeit in Spanien stammt69. Jüdische Gelehrte haben sicher mit
triftigen Gründen die Dichtung „Nathan der Weise" als ein
Ehrendenkmal für Moses Mendelssohn gewertet. Ein Nachkomme des

Philosophen urteilt: „Die deutsche Literatur verdankt diesem Vorfall

zwischen Lavater und Mendelssohn eine ihrer größten Zierden,
Lessings Schwanengesang, Nathan der Weise. Lavaters
Schilderhebung war es, die Lessing begeisterte. Das Märchen des Boccaz
von den drei Ringen war in der Tat ein großer Fund für Lessing;
es ist, als hätte es Boccaz eigens geschrieben, um eine Aufforderung

wie jene Lavatersche in ihrer Blöße zu zeigen. Und welche

68 M. M. Ges. Sehr. III, 106/07; Hoch: Kompaß, 170 und 190.
69 G. Karpeles: Geschichte der jüdischen Literatur II, 1072.

115



hohe Weisheit legt er dem Richter in den Mund! Worte, die es

verdienen, von Geschlecht zu Geschlecht überliefert zu werden,
bis jene Zeit kommt, da ein Vorfall, wie der zwischen Lavater
und Mendelssohn, nicht mehr möglich ist" 70. Wenn man nun
aber das ursprüngliche Ringgleichnis mit der Lessingschen
Fassung vergleicht, so ist der Unterschied sehr auffallend. In der
ursprünglichen Fassung besaß der echte Ring die Kraft der
Heilung. Diese Wirkung war unabhängig vom Träger gedacht, als
geheimnisvolles Fluidum aus einer anderen Welt. Lessing aber
ändert diesen Sinn in doppelter Weise, indem er den Richter sagen
läßt, der echte Ring besitze die Wunderkraft, beliebt zu machen,
allein dieser echte Ring sei verloren gegangen und zwar, wie
anzunehmen sei, aus weiser Absicht des sterbenden Vaters und
früheren Besitzers dieses Juwels. So sind nun die drei streitenden
Söhne „betrogene Betrüger". Es steht jedoch jedem frei,
an die Echtheit seines Ringes zu glauben, doch müsse jeder diese
Illusion so unter Beweis zu stellen suchen, daß er in Sanftmut,
Verträglichkeit, Wohltat und innigster Ergebenheit in Gott, die
anderen zu übertreffen suche71. Diese Relativierung der
Wahrheit, diese totale Ablehnung jeglicher Offenbarung
war aber nicht Mendelssohns Glaube, so daß freilich die Gestalt
des Nathans diejenige Mendelssohns ist, allein die „Weisheit"
Nathans ist Lessings innerste Glaubensüberzeugung. Es reichen
sich in dieser Dichtung, diesem „Evangelium der Humanität",
wie sie gern genannt wird, nicht Mendelssohn'sches, sondern
abgefallenes Judentum und abgefallenes Christentum die Hand.
Darum kann auch der Nachfahre Mendelssohns logisch richtig
feststellen, auf diesem Boden sei ein Bekehrungsversuch nach der
Art Lavaters ausgeschlossen, denn wenn auch alle betrogene, wenn
auch äußerst anständige und gebildete Betrüger sind, wenn aber
unter ihnen vollends der Jude den edelsten Charakter trage, so
komme ein Bekehrungsversuch vollends zum Christentum nicht

70 M. M. Ges. Sehr. I, 21.
71 Lessings Nathan, III. Aufzug, 7. Auftritt. Fredrik Nielsen: „Das moderne
Judentum, seiner Emancipation und Reform entgegengeführt durch die
Verdienste Lessings, Moses Mendelssohns und Abraham Geigers". Flensburg
1880—1885.

116



mehr in Betracht. Ja, dann wäre solch ein Versuch ein Ärgernis
in einer Welt, in der die Religion durch Philosophie und Wissenschaft

abgelöst ist.

Die Wirkungen des Glaubensgesprächs auf der Seite Lavaters

Wir können bei Lavater durchaus ähnlich vorgehen wie bei
Mendelssohn, indem wir die Reihe seiner späteren Schriften in ihrer
Beziehung auf das Gespräch ansehen und bei Lavater ebenfalls
Ausschau halten nach seinem besonderen Freund und Berater in
diesen nachfolgenden Jahren. Da stoßen wir auf die Gestalt von

Johann Georg Hamann, geboren am 27. August 1730 und
gestorben am 21. Juni 1788, dem sogenannten „Magus des
Nordens". Hamann hatte Beziehungen zu beiden Gesprächspartnern,
spricht sich in seinen Briefen an Lavater genau so unmißverständlich

aus, wie es ein Lessing auf der anderen Seite getan hat, und

so ist auch Hamanns Schrift „Golgatha und Scheblimini" das

klassische Gegenstück zu Lessings Nathan72. Lavater bleibt
in seinem weiteren Schrifttum nicht nur im Gegensatz

zu dem allgemein in Mode gekommenen „vernünftigen
Christentum" strengstens auf biblischem Boden und benützt so in ganz
auffallender Weise Worte der Heiligen Schrift als kräftigste Zeugnisse,

sondern er hat auch ständig das Judentum und im besonderen

Mendelssohn selber visiert. Sein Überzeugungswille hat
nie nachgelassen. Ob er 1773 Predigten über das Buch
Jona, eine prophetische Schrift (man bedenke Mendelssohns
Urteile in dieser Richtung) hinausgehen läßt, oder 1780 Betrachtungen

über die Offenbarung des Johannes unter dem Titel „Jesus
Messias oder die Zukunft des Herrn" herausgibt.
Bewußt schreibt er nicht Jesus Christus, sondern Jesus Messias.
Dann kommen die großen biblischen Gesänge (1783—1785)
„Jesus Messias oder die Evangelien und Apostel

geschieht e", und zuvor eine der genialsten evangelischen

7! Bernard Pünjer: Geschichte der christl. Religionsphilosophie seit der
Reformation. Braunschweig 1880. I, 451 ff. J. G. Hamann : Golgatha und
Scheblimini, Leipzig 1818. Heinrich Funk: Briefwechsel zwischen Hamann und
Lavater, Königsberg 1894.

117



Schriften über eine Gestalt des Neuen Testaments „Pontius
Pilatus oder die Bibel im Kleinen und der Mensch
im Großen" (1782—1785). Dabei müssen wir bedenken, daß,
was uns heute eher mühselige Lektüre geworden ist, damals von
einer europäischen Gemeinde Lavaters eigentlich geistig
verschlungen wurde. Es zeigt sich aber schon im Pontius Pilatus,
daß er die Gefahr, merkwürdig gleich wie Mendelssohn: im
zunehmenden Atheismus sieht. Das wird auch klar in seiner

Synodalrede gegen Deismus und kirchlichen
Rationalismus am 4. Mai 1779. Diese eindeutige Bußpredigt

reiht sich ebenbürtig neben Lavaters Protest gegen den Landvogt

Grebel und die Beschwörung Mendelssohns. Sie teilt auch
darin das Schicksal dieser prophetisch-seelsorgerlichen Zeugnisse,
daß die Offiziellen in Staat und Kirche deren tieferen und
überzeitlichen Sinn nicht verstehen konnten. So reiht sich die
parlamentarisch korrekte Erledigung von Lavaters Beschwörung der
Zürcher Synode würdig-unwürdig neben die Hetze wider Lavater

wegen der Affäre mit Mendelssohn. Und dennoch ließ er sich

von seinem Wächter- und Ruferamt nicht wegspotten. Er widmet
seinen „Nathanael" dem ihm in früheren jähren als Freund
herzlich zugetanen J. W. Goethe. Ja, er wagt nun sogar diesem
Manne gegenüber einen offenkundigen Bekehrungsversuch 73.

In dieser ganzen Zeit darf sich Lavater einer außergewöhnlich
segensvollen Freundschaft mit Hamann erfreuen.
Geistvollster Gedankenaustausch sind dessen Früchte. Bei einem
Besuch Mendelssohns in Königsberg hatte auch Hamann lebendigen
Gedankenaustausch mit dem Berliner Weisen. Er meldet Lavater
darüber (1778): „Seine philosophischen Schriften bin ich während

seines Hierseins durchgegangen, und mit erneutem Vergnügen

ihren beiderseitigen platonischen Briefwechsel. Es war meiner
Neugierde daran gelegen, seine Denkungsart gegen Sie auszuholen.

Er lobte mir sehr, daß Sie sich um ihn durch Ihre
Vermittlung für seine Brüderschaft in Ihrer Heimat verdient gemacht
hätten. Da Ihnen meine Bestrafungen nicht unangenehm sind,

73 L.sW. II und III, die genannten Schriften. Zur Synodalrede III, Iff. und
Wernle: Protestantismus III, 215 und 246. Zu „Nathanael", L.s W. III, 212.

118



liebster Lavater, so hat der Erfolg gezeigt, daß ein Mann, der
Mosen und die Propheten hat, Ihrem Bonnet überlegen sein mußte,
und es war daher ziemlich abzusehen, daß Sie aus dem ganzen
Handel nicht so rein abkommen konnten, als Ihr Widersacher.
Aber hiervon ist nicht mehr die Rede, sondern nur davon, daß
dieser Mann wirklich ein Salz und Licht unter
seinem Geschlecht ist und all sein Verdienst und
Würdigkeit verloren haben würde, wenn er unser einer geworden wäre
wie Adam. Was Moses am brennenden Busche sah, der brannte
ohne zu verbrennen, das ist für uns Judentum und Christentum und
der Stifter beider ist nicht ein Gott der Toten, sondern der Lebendigen.

Wenn Sie in Ihrem Glauben gegründet worden, warum
sollte es Ihnen leid tun, geredet oder geschrieben zu haben? Wird
die Welt mich gleich vernichten, woll mich auch selbst Zion richten,

singen alle Glaubensbrüder. Ungeachtet ich aus Haß und
Liebe zusammengesetzt bin, sind doch Freunde und Feinde in
meinen Augen nichts als ein Kuchen, denn kein Mensch kennt
weder die Liebe noch den Haß irgend eines, den er vor sich hat".
Am 25. August 1783 läßt sich Hamann wieder vernehmen. „Was
sagen Sie zu Mendelssohns Jerusalem? Je mehr ich lese,
desto weniger ich versteh. Die Schuld liegt vermutlich an mir.
Daran scheint er mir aber ganz recht zu haben, selbst ein Jude
zu bleiben und seine Brüder beim Glauben ihrer Väter zu erhalten.

Habe ich aber nicht Recht gehabt, zu behaupten, daß Juden
und Philosophen am wenigsten wissen, was Vernunft und Gesetz
ist und diese tiefe Unwissenheit der wahre Grund ihrer Anhänglichkeit

ist?" So schreibt Hamann von Königsberg, der Stadt
Kants aus, nach Zürich. Lavater seinerseits anerkennt die
Diskretion und Schonung, mit welcher Mendelssohn den „Veranlasser
dieses Werkes" (Jerusalem) behandelt habe (an Hamann am 25.
März 1784). Nun erscheint Hamanns Schrift „Golgatha und
S c h e b 1 i m i n i" und wird von Lavater vielfach gelesen und nur
langsam verstanden. „Hie und da schien mir auch schwertscharf
gegen den unathletischen Moses — schärfer als Hamann es ihm
mündlich gesagt haben würde —, welches mir, um Christi willen
und der Salzfreundlichkeit des Evangeliums willen etwas Mühe
macht" (Lavater am 20. Okt. 1784). Ein halbes Jahr später läßt

119



sich Hamann wieder hören: „Mendelssohn soll an einer Verteidigung

der Gottheit arbeiten gegen den Prediger des zureichenden
Grundes Schulz. Dem in den Wüsten (also ihm selber) ist es

ziemlich verargt worden, unsern alten gemeinschaftlichen
israelitischen Freund eines athletischen fanatismi beschuldigt zu haben.
Schade um so manche Lücke in Lessings theologischem Nachlaß,
den ich auf dem Bett gelesen. Arbeiten unsere Philosophen nicht
mehr an Aufrichtung eines neuen Papsttums, ohne zu wissen, daß

die Ex-Jesuiten beschuldigt werden, das alte auszubreiten". Im
September des gleichen Jahres: „An einem Zetergeschrei wird
es nicht fehlen, wie über das Papsttum, so über den Spinozismus,
wo beide zu Hause gehören, das Tier und der falsche Prophet".
Hamann war nicht weniger prophetischer Seher für seine Zeit
wie Lavater, hatte aber einen noch schärferen Blick entsprechend
auch seiner außergewöhnlichen Bildung. Er sah die Entchristlich

u n g der sogenannten gelehrten Welt und der
gebildeten Gesellschaft, in der „Die Verleugnung des christlichen
Namens eine Bedingung ist, ohne die man zu dem Titel eines,

Weltweisen keine Ansprüche wagen darf" 74.

Hamanns Schrift „Golgatha und Scheblimini" darf mit Recht die
Schlußbilanz des Glaubensgesprächs zwischen
Lavater und Mendelssohn genannt werden. Hamann
sieht den Unterschied zwischen Judentum und Christentum weder
in Offenbarungen, noch in ewigen Wahrheiten und Lehrmeinungen,

auch nicht in Ceremonialgesetzen und Sittengesetzen,
sondern „lediglich in zeitlichen Geschichtswahrheiten, die sich zu
jener Zeit zugetragen haben und niemals wieder kommen —
Tatsachen, die durch einen Zusammenhang von Ursachen und
Wirkungen in einem Zeitraum und Erdraum wahr geworden und
also nur von diesem Punkt der Zeit und des Raumes als wahr
gedacht werden können". „Die geoffenbarte Religion des
Christentums heißt mit Grund und Recht Glauben, Vertrauen,
Zuversicht, getroste und kindliche Versicherung

auf göttliche Zusage und Verheißungen, wie Abraham

dem Ewigen glaubte und Gott die Ehre gab. Darum wurde

Pünjer I, 453.

120



es ihm zum Verdienst gerechnet. Dem Gesetzgeber Moses
aber wurde der Eingang in das Land der Verheißung rundweg
abgeschlagen". Das güldene Kalb ägyptischer Überlieferungen und
rabbinischer Menschensatzungen durch Aaron und die Häupter
der Synagoge, unter dem Schein göttlicher Vernunft, war völlige
Zerstörung der Gesetzgebung... Durch diesen letzten Greuel der
Verwüstung wurde Moses der Papst der entweihten Nation, der
Leichnam seiner verwese ten Gesetzgebung, zur Reliquie der
Superstition. Das Christentum glaubt also nicht an Lehrmeinungen
der Philosophie, nicht an Bilder und Bilderdienst, nicht an Tierund

Heldendienst, nicht an symbolische Elemente und Losungszeichen,

an keine Gesetze, die auch ohne Glauben daran getan
werden müssen, wie sich der Theorist irgendwo ausdrückt, trotz
seiner epikurisch-stoischen Wortklauberei über Glauben und
Wissen. Nein, das Christentum weiß und kennt keine andere
Glaubensfessel als das feste prophetische Wort in den
allerältesten Urkunden des menschlichen Geschlechtes und in den

heiligen Schriften des echten Judentums". „Die zeitlichen und
ewigen Geschichtswahrheiten von dem Könige der Juden, dem

Engel ihres Bundes, dem Erstgeborenen und Haupt der Gemeinde,
sind das A und O, der Anfang und Grund unserer Glaubensflügel;
aber das Ende und Grab des mosaischen Kirchenstaates wurde
Anlaß und Werkstätte metamosaischer Handlungsfesseln, und
einer mehr als ägyptischen Knechtschaft und babylonischen
Gefangenschaft". — „Unglaube im eigentlichen historischen
Wortverstande ist also die einzige Sünde gegen den Geist der wahren
Religion, deren Herz im Himmel und ihr Himmel im Herzen ist.
Nicht in Diensten, die Gott von den Menschen fordert, besteht das

Geheimnis der christlichen Gottseligkeit,
sondern vielmehr in Verheißungen, Erfüllungen und Aufopferungen,
die Gott zum Besten der Menschen getan und geleistet, nicht im
vornehmsten und größten Gebot, das er aufgelegt, sondern im
höchsten Gut, das er geschenkt". — „Die Juden haben sich durch
ihre göttliche Gesetzgebung und die Naturalisten durch ihre göttliche

Vernunft eines Palladiums zur Gleichung bemächtigt, folglich
bleibt den Christen und Nikodemen kein anderer Mittelgriff möglich,

als von ganzem Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemüte

121

judaica, Bd. III, 2 3



zu glauben: Also hat Gott die Welt geliebet. Dieser Glaube ist
der Sieg, welcher die Welt überwunden hat" 75.

Die Legende vom Antichrist und die Sage

von Ahasver
Ihre Bedeutung für den Antisemitismus.

Von Dr. med. et phil. ELSE LIEFMANN, Zürich

Wer hat nicht schon viele Male von dem Ahasver-Schicksal der
Juden gehört oder gelesen, heute öfter als je zuvor? Von dem
Schicksal des Ewigen Juden, der nie zur Ruhe kommt und
nirgends eine Heimat findet? Im allgemeinen ist über die Sage von
Ahasver wenig bekannt. Aber es lohnt sich, in alte Urkunden sich

zu vertiefen, und je länger je mehr wird man von diesem Stoff
gepackt. Es war aber noch etwas anderes, was die Verfasserin
bei diesem Studium beschäftigte. Das war die Frage: Wurden
nicht auch in diese Sagenfigur antisemitische Tendenzen
verwoben? Geschah dies von Anfang, d.h. vom Auftauchen der Sage

an, oder erst in späterer Zeit? Ursprünglich, so war aus den
Quellen zu ersehen, waren diese Tendenzen in der Ahasver-Erzäh-
lung nicht vorhanden, sie schlichen sich aber sehr bald ein. Die
Gestalt des Ahasver bekam mit der Zeit immer mehr eine
christusfeindliche und damit auch christenfeindliche Note und gab
damit Anlaß zu immer neuen judenfeindlichen Beifügungen, die
der Figur ein ganz anderes Gesicht verliehen. Als Christusleugner

und Christusfeind rückte sie so in die Nähe einer anderein

legendär-mittelalterlichen Gestalt, die aber nicht wie der Ahasver
profanen, sondern religiösen Ursprungs ist — des Antichrist;
Die Verfasserin begann sich auch mit dieser Legende zu beschäf-

75 Die Zitate aus Hamanns Golgatha und Scheblimini sind der Ausgabe 1818

entnommen. Wer sich für diese Schrift interessiert, möge auch das
Vorwort zu dieser Ausgabe lesen, welches wahrscheinlich dem Exegeten J. F.
v. Meyer zuzuschreiben ist, und das an Deutlichkeit Hamann zum mindesten
erreicht, wenn nicht übertrifft. Hauck: Realenzyklopädie 13, 42/43 und De
le Roi: Die evangelische Christenheit und die Juden, Berlin 1891, 11, 12.

122


	Das Glaubensgespräch zwischen Johann Caspar Lavater und Moses Mendelssohn [Schluss]

