Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 3(1947)

Artikel: Das Glaubengesprach zwischen Johann Caspar Lavater und Moses
Mendelssohn

Autor: Hoch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Glaubensgesprich
zwischen Johann Caspar Lavater und
Moses Mendelssohn

Pfarrer WALTER HOCH, Zollikon-Ziirich

DaB zwischen dem Diakon am Ziircher Waisenhaus, Lavater,
und dem philosophischen Schriftsteller Mendelssohn in Berlin
einst ein Glaubensgesprich gefithrt wurde, gehort merkwiirdiger
Weise zum eisernen Bestand wunseres Wissens iiber kulturelle
Belange im 18. Jahrhundert. Man kann irgend eine auch noch so
knappe Lebensbeschreibung, sei es des Christen Lavater oder des
Juden Mendelssohn, zur Hand nehmen, so findet dieses geistige
Duell unfehlbar eine Erwdhnung. Es war aber bei beiden mnicht
nur ein episodenhaftes Ereignis, also etwa bei Lavater eine iiber-
eilte Entgleisung und fiir den GrofBvater von Felix Mendelssohn-
Bartholdi eine ihn belistigende Zumutung, sondern fir beide
wurde das Gespriach zu einem so tief greifenden Erlebnis, dab die
Spuren desselben im ferneren Leben dieser charaktervolien Manner
itberaus bedeutsame waren. Fiir die europdische Kulturwelt jener
Zeit aber, also fiir den sehr groBen Kreis der biicherverschlingen-
den Gebildeten, bedeutete das Gesprich, so weit es ihnen litera-
risch oder durch Geriichte und Gerede bekannt wurde, eine
Sensation ersten Ranges. Es fiel ja auch in jene geistige
Epoche, da sich, als willkommene Frucht der Wolff’schen philo-
sophischen Schulung, die Gelehrsamkeit in Volkstiimlichkeit gefiel,
so dafl der gebildete populus an den geistigen Banketten der
Herren Gelehrten einigermaBen mittafeln konnte. Diese Tatsache
hat aber wesentlich den Gang des Gespriaches und dessen allge-
meine Beurteilung beeinfluBt. Bedeutsam aber war von Anfang
an der eigentliche Charakter der Aussprache. Er war weder nur
akademisch, noch auch nur philosophisch, und auch nicht gefiihrt
zwischen der Kirche und der Synagoge, sondern ein Reden zwi-
schen zwel ausgezeichneten Vertretern des Christentums und des
Judentums und von jedem durchgehalten im BewuBtsein tiefster
und ernstester Verantwortung.

44



Wihrend also die Tatsache des Gespriches unvergessen geblieben
ist, glaube ich nicht fehl zu gehen, wenn ich annehme, sein In-
halt sei vollig unbekannt. GewiB, im ersten Auftakt handelte es
sich um einen vorstiirmenden Bekehrungsversuch Lavaters. Wer
weiB aber um dessen Vorgeschichte? Im Verlauf der 6ffentlichen
und privaten brieflichen Aussprache jedoch ging es doch nicht nur
um die Glaubensstellung Mendelssohns, sondern um grund-
satzliche Glaubensfragen des Judentums wund
des Christentums. Wie weittragend dieses Ringen war,
sehen wir an zwei literarischen Friichten des Ringens beider
Geister: Lessings ,,Nathan der Weise* und Hamanns ,,Golgatha
und Scheblimini‘‘. Wenn nun der Versuch unternommen wird,
dieses Glaubensgespriach, besonders auch seinem Inhalte nach,
der Vergessenheit zu entreiBen, so wird die Aufgabe eine doppelte
sein. Nicht zu umgehen ist eine geschichtlich zuverlassige Dar-
stellung, damit das Material sichtbar und horbar wird. Dies soll
dann zur Hervorhebung der grundsitzlichen Gedankenprobleme
so dienen, damit die iiberzeitliche und besonders auch die
gegenwartsnahe Bedeutung der Aussprache ins volle
Licht tritt. Die Erfiilllung dieser Aufgabe wird freilich durch die
uferlose Stoffiille, sowohl auf Mendelssohn’scher als auf Lavater-
scher Seite, sehr erschwert. Die zeitgenossische Literatur ist an
Ausdehnung nicht weniger gewaltig als die Verarbeitung im Lauf
der Folgezeit. Wenn ich mich bei meiner Darstellung auf eine
Auswahl dieses Stoffes beschrinke und die Belege in den Anmer-
kungen auf ein Mindestmaf festlege, so wird mir der Leser hiefiir
sicher dankbar sein; soll doch diese Studie in keiner Weise als
Beitrag zur Lavater- oder Mendelssohn-Literatur angesehen wer-
den. lhr Zweck ist lediglich, das Glaubensgesprich jener beiden
Personlichkeiten riickschauend wund doch gegenwartsnah darzu-
stellen.

Die Stellung Lavaters und Mendelssohns im geistigen Leben
des Jahres 1769

Ereignis und Wirkung des Glaubensgespriachs konnen nur so ver-
stindlich werden, wenn wir bedenken, daB sich hier zwei allge-
mein bekannte, ja bereits fithrende Geisterbegegneten. Ohne

45



gegenseitige Anerkennung geistiger Ebenbiirtigkeit und ohne
Wissen um die wiederum gegenseitige Kompetenz der Vertretung
des anderen Glaubensstandpunktes, wiare der Verlauf undenkbar
gewesen. Alles das im Zusammenhang ermoglichte den Ernst und
die iiberraschend weittragende Wirkung der Angelegenheit. Der
eine Partner!, Johann Caspar Lavater in Zirich, war
im Jahr 1769 erst 28jahrig. Seine duBere Stellung als Diakon
am Waisenhaus seiner Vaterstadt mag bescheiden genug gewesen
sein. Um so bedeutsamer jedoch erscheint bereits seine christ-
liche und literarische Ausstrahlung. Sechs Jahre zuvor hatte er
die Aufmerksamkeit daheim und jenseits der Grenzen durch seinen
Protest wider den unbarmherzigen Landvogt Grebel auf sich ge-
zogen. Goethe war auf diesen tapferen Eidgenossen aufmerksam
geworden. Das folgende Jahr fithrte ihn auf einer Studienreise
nach Deutschland zur Mehrzahl der maBgebenden Personlichkeiten
der Kirche und des Geisteslebens. Er lernte Klopstock kennen.
Er trat auch auf der Riickreise in freundschaftliche Beziehungen
zu Isaak Iselin in Basel. Heimgekehrt in seine Vaterstadt schrieb
er gemeinsam mit Heinrich Pestalozzi die zum Anakreontikerkreise
in Opposition stehende Zeitschrift ,,Der Erinnerer‘, wobei ein
ZusammenstoB mit der behordlichen Zensur seinem Ansehen nur
forderlich wurde. Bald fliegen seine ,,Schweizerlieder hinaus.
Sie werden von hoch und nieder gelernt und mit patriotischem
Feuer gesungen!. Er steht im Gesprach mit Befreundeten iiber
Fragen der Unsterblichkeit und der Vollendung in einer anderen
Welt. Als ausgesprochen moderner Mensch seiner Zeit beschaf-
tigen ihn die Probleme der Psychologie und noch mehr der Para-
psychologie, wobei er wie die meisten Zeitgenossen im Licht und
Schatten von Leibnitz denkt. Zugleich liegt, wiederum als einem
Kind der Aufklirung, die zeitliche und die ewige Gliickseligkeit
des Einzelmenschen durchaus im Vordergrund seines Empfindens.
So schreibt er sein erstes vielbewundertes Werk ,,Aussichten
in die Ewigkeit, in Briefen an Herrn Joh. Georg Zimmer-

! Fiir die Biographie Lavaters verweise ich auf Lavater-Sloman ,/Genie des
Herzens®, Ziirich 1939, und besonders auf die Anmerkungen von Prof. Ernst
Staehelin in ,Johann Caspar Lavaters ausgewihlte Werke*, Bd. 1—4, Ziirich
1043. (Zitiert: L.s W.) :

46



mann‘ (1768, letzter Band 1778). Zimmermann, ehemals Arzt
und Philosoph in Brugg, war damals koniglicher Leibarzt in Han-
nover. Im 17. Brief der ,,Aussichten* 2 singt Lavater einen Hym-
nus auf die Freundschaft: ,,Welche Freuden gewihrt eine einzige
neue Freundschaft, die Bekanntschaft mit einer uns vorher un-
bekannten oder vorher von uns miBkannten, erleuchteten, iiber
alle einschrinkenden Vorurteile erhabenen, edeln, menschen-
liebenden Seele, mit einer Seele, die mit der unsrigen harmoniert,
Ein Ganzes mit der unsrigen, die zweite Hilfte von uns ausmacht,
die Ein gemeinschaftliches, wiirdiges, ewiges Interesse mit uns
hat, die sich mit uns fiir Gott und Gottes lieben Menschen ver-
einigt. Welche Liicken in unsern Begriffen, Empfindungen, Grund-
sitzen werden ergidnzt!» Ein Mann, der so gesinnt ist, wird in
jeder seiner Freundschaften leidenschaftlich brennen. Seine
Freundschaftsdynamik wird ihm den geistigen Austausch
und den Verkehr mit Andern erleichtern und erschweren. Man
wird auch dem Freunde Lavater linger Hochachtung und Ver-
trauen entgegenbringen als dem Pfarrer und Seelsorger, zumal
von Seiten derer, die auBerhalb des eigentlichen Kreises der
christlichen Kirche leben. Wir werden sehen, wie eben diese
Freundschaftsdynamik Lavaters wesentlich dazu beigetragen hat,
daf das Glaubensgesprich mit Mendelssohn nicht vorzeitig ab-
brach. — Im 8. Brief der Aussichten aber steht ein Abschnitt
itber die Bekehrung der Juden3: ,Freilich glaube und
erwarte ich die Bekehrung der gesamten jiidischen Nation zum
Christentum. Freilich glaube ich, diese Bekehrung werde mit
dem tausendjahrigen Reiche Christi in einer sehr genauen Ver-
bindung stehen‘. Warum sollte nicht eben dieser Lavater das aus-
erlesene Werkzeug sein, um die Vollendung des Reiches Gottes
zu beschleunigen, sich einen Juden herauszuholen als Prototyp
und Fiihrer des ganzen Volkes, damit, wenn dieser gewonnen wire,
die andern alle nachfolgten? Wir werden diesem, einem Lavater
durchaus entsprechenden hochgemuten Gedanken noch begegnen.
Unsere knappe Ubersicht muB noch dahin erginzt werden, daB

2 LsW. 1, 193.
5 LsW. 1, 123.

47



Lavater ein Mann auBergewohnlichster Belesenheit war, der sich
schon damals in einer Vielbeschaftigung bewegte, die staunens-
wert und erschreckend zugleich genannt werden muB. Sein eigent-
liches Geheimnis lag aber letzten Endes in einer brennenden
Jingerschaft Jesu und in seiner bezaubernden Genialitit.

Wenden wir uns nun dem Manne zu, dessen Aufstieg zu Ansehen
und EinfluB eigentlich das weit iibertrifft, was wir von Lavater
feststellten. Als im Jahre 1743 ein iibelgewachsener krianklicher
Judenknabe von kaum 14 Jahren in Berlin einzog, um bei Rabbi
Fraenkel seine rabbinischen Studien fortzusetzen, konnte niemand
ahnen, welcher Stern am Himmel des Aufklarnungszeitsalters da-
mit zu leuchten begann. Der Knabe war der am 6. September 1720
im anhaltischen Dessau geborene Moses, Sohn des Torakopisten
Menachem-Mendel. Seine Glaubensgenossen nannten ihn Moses
Dessau, die gebildete Welt kennt ihn als Moses Mendels-
sohn?. Die Judengemeinden Deutschlands standen damals unter
dem starken Druck polnischer Rabbinen. Sie wurden von diesen
in strengster geistiger Absonderung von allen fremden kulturellen
Einfliissen ferngehalten. Die deutsche Sprache richtig auszu-
sprechen, galt als Ketzerei; ein deutsches Buch auch nur in der
Hand zu halten, unterlag schweren Strafen der rabbinischen Juris-
diktion. Wissen war gleichgeachtet wie Glaubensabfall oder Irr-
lehre, und Unwissenheit der AuBenwelt gegeniiber der sicherste
Schutz des altehrwiirdigen Glaubensgutes. Aus dieser Welt er-
folgte der Aufstieg Mendelssohns. Wihrend er sich mit Frei-
tischen und Schreibarbeit bei Fraenckel durchhungert, wird er von
Dr. med. Kisch in die lateinische und von Dr. Gumperz in die
franzosische und englische Sprache eingefiihrt, wahrend er zu-
gleich die deutsche Sprache recht eigentlich fiir sich erobert.
Ebenfalls ein Glaubensgenosse, Israel Zamosc, weiht ihn in die
Geheimnisse der euklidischen Mathematik ein. Er aber findet

¢ Dubnow, Weltgeschichte des jiidischen Volkes, 1930, VII, 338. Fiir die
folgenden Ausfithrungen: Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften, heraus-
gegeben von G. B. Mendelssohn, Leipzig 1843, Bd. 1. Ferner: Beate Berwin:
Moses Mendelssohn im Urteil seiner Zeitgenossen, Kant-Studien Nr. 49,
Berlin 1919.

48



k ¥ Y
£ B

3 A

g

’0.({.!' /;Ieada./o'/fn wund %f (%J/Jar (/:zvatr;

=t

Lavater bei Moses Mendelssohn in Berlin 1763. Graphische Sammlung der
Zentralbibliothek Ziirich. Aus Ernst Staehelins Joh. Caspar Lavaters Aus-
gewahlte Werke.

49

Judaica, Bd. III, 1 4






F T

(SIN:LQJ (’lﬂpnm,. p"f ‘Ba/? :.j' AR !”;f/ﬂdit"- /‘7“-3 fl”ﬁn&,uw m’ﬁnyfnn (vn«fg ﬁ#’w‘éﬂ
‘m..,m, imd Do (Ll ‘3nmffm if ey ﬁl&, fuoﬁnfmﬁ #&4‘ ﬁfn‘?no

b»fL—‘—f hjf n/v‘:hf «tm,w !l’lmr"‘, *&'»t‘ﬂ wre f}n‘fvfmﬂﬂ /Wrn ;l [ :Bj-u..v
e ol s rbuctogloe Moik gofifon jlh i el ling!
usfa’i - fiﬁ’ j;;‘ i agi i s I'Cp-ﬁn VM»-, 'gg ,?-”/’9'2. A

it bigpm Do, Bofuin i i 6l o it rof fiy i o
bcfind 3o nof Doy Ioiin woad vy Sbbicfons Lon el hengmanfony . ikt
»éﬂ notf?w ﬂﬂm jr];; o ‘33 Mfa:u:f s Dom 0“'.1’”" "{a,},n,mw&‘ﬁﬁm
44,51,,. hy(;'y Qn{.j’(&aﬁ"ﬂf&‘wa{)}{fu, oy W%j)sﬂ%n il MJ o’f-f.]
tas 102 fraek gomy frgom - ' |
Woér vesurtbeslt, dine Juoeckikren , or haffe @‘, ddeor Direclor
oﬂ:’mﬁ ﬁw@em('dw ks i) :u.all; weagges, a!j e
| ; ‘ff’;wrs-
g~ gty
O Soiuctlagabinty
on 10 m.:,’ 94

«(”ﬁn (faﬂdr{lfa/fn -(gnﬂcwm?}g

gwbm(w W-‘m

Lavaters Handschrift.
Aus E. Stachelins Joh. Caspar Lavaters Ausgewiihlte Werke.

e

51






seinen Unterhalt und spiter einen angemessenen Wohlstand durch
den Seidenhindler Bernhard, der ihn zuerst als Privatlehrer,
spater als Buchhalter und zuletzt als Teilhaber gewinnt. Gumperz
macht ihn mit G. E. Lessing bekannt. Der lutherische Pfar-
rerssohn und der Abkémmling des Torakopisten spielen mitein-
ander Schach. Im gleichen Jahr, 1754, schreibt Lessing iiber ihn:
»Ich sehe ihn im voraus als eine Ehre seiner Nation an, wenn ihn an-
ders seine eigenen Glaubensgenossen zur Reife kommenlassen, die
allezeit einen ungliicklichen Verfolgungsgeist wider Leute seines-
gleichen getrieben hat. Seine Redlichkeit und sein philosophischer
Geist 146t mich ihn im voraus als einen zweiten Spinoza betrach-
ten“. Lessing hilt viel vom Urteil seines Schachfreundes. ,,Ich
will meine Gedanken von ihnen gepriift nicht gelobt haben‘.
,Denken Sie nur nicht, daB ich eine einzige Fabel will drucken
lassen, die nicht Ihren vollkommenen Beifall hat*. (L.an MM.
28.11.1756.) Hatte Mendelssohn schon einige Jahre zuvor eine
hebriische Wochenschrift herausgegeben, welche freilich der rab-
binischen Zensur zum Opfer fiel, so wurde er nun durch Lessing
eigentlich in die Welt der Gebildeten eingefiihrt durch seine
Empfehlung an den Buchhiandler und Kritiker Nicolai. Damit
ist er als Schriftsteller und Denker eigentlich lanciert. Man be-
gegnet seinen Abhandlungen und Kritiken in der ,,Bibliothek der
schonen Wissenschaften. Dr. Zimmermanns Buch ,,Von dem Na-
tionalstolze*, Salomon GeBners , Tod Abels* und Iselins ,Ver-
such iiber die Gesetzgebung* werden von ihm (1758 u. 59) be-
sprochen; Klopstocks ,, Tod Adams‘ scharf abgelehnt, was Ewald
von Kleist das Urteil entlockt ,,Herr Moses, der sonst ein guter
Kopf ist, muB ein verstockter Israelit sein, als es jemals Israeliten
gegeben, wenn er bei Lesung des Adams nicht geweint hat*. Eine
Verteidigung wider Reimarus macht Thomas Abb t in Frankfurt
auf ihn aufmerksam. Abbt schreibt ihm: ,,Als ich Ihre Apologie
gegen Reimarus las, lhre demiitige und lammsfromme Verteidi-
gung, so fiel mir die Stelle in Plato ein, wo Sokrates gegen den
polternden Mann ebenso demiitig sich entschuldigt“. Abbt gab
also bereits 1763 dem allgemeinen Empfinden Ausdruck, daB
dieser hochgebildete Jude eine Art von Sokrates der Ge-
genwart sei. Sokrates aber war fiir die philosophierende Ge-

53



sellschaft jener Tage die meistbewunderte Gestalt des Altertums.
Die Akademie der Wissenschaften kronte mit einem Preis Mendels-
sohns Abhandlung iiber die Evidenz in metaphysischen Wissen-
schaften, wobei der andere Bewerber Immanuel Kant nicht an-
erkannt wurde. Es erscheinen die Biicher iiber die Empfindungen
und der ,,Phiddon, oder iiber die Unsterblichkeit
der Seele (1765), der letztere eingeleitet von einer Lebens-
beschreibung des Sokrates. Abbt aber iibersetzt die Briefe iiber die
Empfindungen mit Hilfe des Naturforschers Bonnet in Genf ins
Franzosische. — Nun muB man die Tatsache mitbedenken, daB
man damals nur drei Juden aller Zeiten kannte, welche nicht in
hebriischer Sprache geschrieben hatten: Maimonides, Spinoza und
Orobio. Was aber bei Mendelssohn auffiel, war die ausgespro-
chene Eleganz seiner Sprache und, was Abbt bemerkte, , Das
Talent dieses Schriftstellers, abstrakte Wahrheiten ins Licht zu
setzen und mit Klarheit zu versehen, die dem Verstand das Arbei-
ten leicht macht, ist so entschieden, daB es unverantwortlich wire,
wenn er nicht die wichtigsten Materien der Metaphysik mit eben
dem gliicklichen FleiBe des Genies bearbeitete. Man vergiBit die
Griibeleien der Metaphysik, solange man ihn liest (Brief Abbts,
27.6.1765). Herder seinerseits urteilt ,,Sokrates fiihrte die Welt-
weisheit unter die Menschen; hier ist der philoso-
phische Schriftsteller unserer Nation, der sie mit
der Schonheit des Stils vermihlt haben soll: der Verfasser der
philosophischen Schriften‘‘. Dieser seltene Mann aber, mit seinen
liebenswiirdigen Umgangsformen, der Anmut seines Benehmens
und der Bescheidenheit seines Auftretens ist Jude. Wir verstehen
daher, wenn sein Biograph schreiben kann: , Kein Reisender, der
Anspruch auf Bildung machte, kam nach Berlin, ohne sich um
Mendelssohns Bekanntschaft zu bemiihen‘.

Lavaters Besuch bei Moses Mendelssohn in Berlin im Jahre 1763

Die Art, wie Lavater und sein Freund Fiissli wider den Landvogt
Felix Grebel in Griiningen vorgegangen waren, hatte das MiB-
fallen der gnadigen Herrn Ziirichs erregt. Der Rat Ziirichs be-
schloB im Mirz 1763, die beiden miiten Abbitte tun und hitten

54



eine entsprechende Vermahnung entgegen zu nehmen5. Eine ldn-
gere Studienreise nach Deutschland war die unmit-
telbare Folge dieser Demiitigung. Felix Hess, intimster Freund
Lavaters und ebenfalls Theologe (geb. 1742, gest. 1768) schlof3
sich ihnen an. Die Reise fiihrte die jungen Minner unter anderem
zu Gellert in Leipzig, zu Gleim in Magdeburg, vor allem aber
zu Joh. Joachim Spalding, dem Ideal eines Aufklirungspfarrers
jener Zeit in Barth im schwedischen Pommern, und sowohl auf
der Hinreise als bei der Riickkehr auch nach Berlin ¢, Lavater und
Hess wurden durch den Winterhurer Prof. Joh. Georg Sulzer in
Berlin bei Moses Mendelssohn eingefiithrt. Wahrscheinlich wur-
den diese Besuche wiederholt. — Was damals ,,auf der Stube‘
Mendelssohns verhandelt wurde, bildet die eigentliche
Wurzel des Glaubensgespriachs, welches fiinf Jahre
spiter vor aller Offentlichkeit gefithrt wurde. Wir miissen daher
versuchen, den Inhalt jener Unterredung zu erfahren.
In einer personlichen Notiz Mendelssohns aus dem Jahr 1771
lesen wir 7: | Die Unterredung, die er (Lavater) mit mir gepflo-
gen, kann ihm auch dazu (zum Bekehrungsversuch) nicht AnlaB
gegeben haben. Er hat gesehen, welchen Widerwillen ich be-
zeugte, mich auf meiner Stube in einer Privatunterredung iiber
diese Punkte zu erkldren, wie sehr ich es verbat und durch Winkel-
ziige auszuweichen suchte. Nach den feierlichsten Versicherungen,
daBl man von meinen Worten nie 6ffentlichen Gebrauch machen
wollte, folgte endlich eine Erklarung.. Meine Entfernung gegen
die christliche Religion hat sich bisher noch nicht vermindert, und
so lange mir Gott den Gebrauch der Vernunft 148t, kann sie nicht
vermindert werden‘. In der gleichen Richtung geht ein Satz Men-
delssohns in seiner ersten Antwort an Lavater nach dessen An-
griff 8: | Sie konnen unmoglich vergessen haben, wie oft ich das
Gespriach von Religionssachen ab und auf gleichgiiltigere Ma-
terien zu lenken gesucht habe. Wenn ich nicht irre, sind Versiche-
rungen vorhergegangen, daBl von den Worten, die bei der Gelegen-
L.s W. 1, 33/34.

L.sW. 1, 41.

M. Mendelssohn, Ges. Schriften 11, 105.

M. M. Ges. Schr. 11, 39 ff.

o =1 =] <

A

¢
(@1



heit vorfallen wiirden, niemals offentlicher Gebrauch gemacht
werden sollte. Jedoch ich will mich lieber irren, als lhnen eine
Ubertretung dieses Versprechens Schuld zu geben... Ich darf
sagen, daB ich meine Religion nicht erst seit gestern zu unter-
suchen angefangen‘“. Diese peinlichen Seufzer beweisen, dafl der
bei der Unterredung 22jihrige Lavater unter der Zeugenschaft
seines Freundes Hess den jiidischen Gelehrten zu ganz bestimmten
Aussagen iiber dessen Glaubensiiberzeugung notigen wollte und
offenbar sie ihm auch wieder dessen Willen abgerungen hat. Hin-
gegen gab er zuvor ein feierliches Versprechen ab,
iiber den Inhalt des Gespraches zum mindesten in der Offentlich-
keit zu schweigen. Wir aber fragen, welches wohl der eigentliche
Inhalt des Gespriches gewesen sei. Wiederum gibt uns hier eine
personliche und private Anmerkung Mendelssohns AufschluB ?:
,,Jerr Lavater hat mich schon bei der miindlichen Unterredung ge-
fragt, was fiir einen Unterschied ich machte zwischen einem So -
krates, Plato und Jesus. Ich antworte: Sokrates hat nie-
mals mehr als ein Mensch sein wollen. Hitte er sich fiir eine Per-
son der Gottheit oder fiir eine Mittelsperson zwischen Gott und
den Menschen, oder gar fiir die einzige Mittelsperson ausge-
geben, so hatte ich ihm meiner Uberzeugung nach alle Hochach-
tung versagen miissen. Philosophische und religiose Vorurteile
kann man haben und von der moralischen Seite hochachtungs-
wiirdig sein; aber AnmaBungen von dieser Art gehoren zum mo-
ralischen Charakter und geben allen moralischen Eigenschaften
eine sonderbare Richtung. Hat sich aber Jesus, wie ich aufrich-
tig glaube, dieses niemals anmaBen wollen, so habe ich meine
philosophische Hochachtung schon eingestanden. — Und, Jesus
ein Jude? Ja, wenn er, wie ich glaube, das Judentum nicht hat
aufheben wollen. Man bedenke, wohin mich diese Betrachtung
fithren wiirde!“ Lavater versuchte also im Gesprach des Jahres
1763 den Juden auf dem Umweg iiber die Frage nach der Wertung
groBer Philosophen des Altertums dahin zu fiihren, seiner Hoch-
achtung vor Jesus Ausdruck zu geben. Ob dann der jiidische
Teil feststellt, die Hochachtung sei lediglich ein philosophisches,

9 M. M. Ges. Schr. III, 90.

56



also ein fiir die eigene Lebensexistenz unverbindliches Urteil, oder
ob der andere Teil darauf beharrt, er habe ein religioses Urteil in
philosophischer Form herausgehort, wiirde nichts zur Sache tun,
weil immerhin jegliche Form feierlicher Hochachtung vor Jesus
damals aus jidischem Munde, und zumal aus dem Munde dieses
Mannes der Sensation nicht entbehrte. Offenbar aber erkannte
der dialektisch glinzend geschulte und wahrhaft kluge Mendels-
sohn die Gefahr und brachte zwei fiir ihn entscheidende Pro-
bleme zur Vorbesprechung. Erstens: wofiir hat sich Jesus
von Nazareth selber ausgegeben? Als Mensch, als
Tugendlehrer, vielleicht als Prophet? Oder etwa als Gottes Sohn,
ja als einen oder als den einzigen Mittler zwischen Gott und den
Menschen? Damit sind alle Fragen der Leben Jesu-Forschung
und die Frage nach der Entstehung des christlichen Dogmas an-
geschnitten. Der christliche Gespriachspartner wird sich also be-
mithen miissen, die Echtheit und die Zuverlissigkeit der neutesta-
mentlichen Zeugen unter Beweis zu stellen, und er wird so er-
kennen, daB jedes Gesprach zwischen Kirche und Synagoge immer
um die Frage geht, ob das Neue Testament Gottes Wort ist. Und
nun verfolge man einmal die stattliche Reihe der spiateren Lava-
terschen theologischen Schriften, einen Pontius Pilatus und einen
Nathanael, so wird man sofort erkennen, weshalb er um diesen
Boden und von diesem Boden aus kdmpft. Zweitens fragt Men-
delssohn, ob Jesus das Gesetz habe aufheben wollen,
ob er also ein Zerstorer und Emporer gewesen sei oder lediglich
ein Sekundant Hillels oder Gamaliels mit besonders eigenartiger
Charakterpragung. Ist also Er etwas Neues und Anderes gegen-
iiber dem Judentum, oder hat erst die Kirche aus ithm und seinen
angeblichen Worten etwas Neues und Anderes gemacht? Wire
also das Neue Testament ausschlieBlich ein kirchliches Dokument,
durch das die ganze Erscheinung Jesu christlich verfialscht wurde,
dann konnte ein Mendelssohn diesem Jesus um seiner moralischen
Qualititen willen eine philosophische Hochachtung nicht wohl
versagen. Aber, eben: wenn! Welches das Ergebnis des Ge-
spraches war, erkennen wir vielleicht am eindeutigsten aus einem
Satz Lavaters in seinem Brief an Mendelssohn vom 14. Februar
1770: ,,Gott wei}, daB ich die Bedingung lhrer Achtung fir

57



Jesum ohne Verletzung dieses Versprechens nicht hitte anfiihren
diirfen‘ 10,

Jedenfalls rechnete fortan Lavater Mendelssohn in Berlin zum
groBen Kreis seiner Freunde. Priifen wir aber die Briefe
beider Minner auf diese nicht ganz nebensichliche Kleinigkeit, so
wird dieser Punkt undurchsichtig. Wird Mendelssohn das eine
Mal teuerster Freund‘ genannt, und meldet ein anderer Brief
»lch umarme Sie, mein Herz*, so begegnen wir doch auch der
steifen Anrede ,,Mein lieber Herr Moses*, wiahrend der ,,Sokrates*
in Berlin Lavater im Jahr 1775 mit , Verehrungswiirdiger Men-
schenfreund anspricht. Ob nicht Lessing mit seiner bissigen
Bemerkung in der rechten Richtung zeigte, wenn er (am 2. 1. 1770)
an den Buchhindler Nicolai schrieb: ,,Was macht unser Moses?
Ich bedaure ihn, da er von einem Menschen so kompromittiert wird,
von dem er sich seine Freundschaft nicht hitte sollen erschleichen
lassen, Lavater ist ein Schwirmer, als nur einer des Tollhauses
wert gewesen‘‘ 11,

Die beiden jungen Ziircher fiithrten ein Tagebuch. So kam
in dasselbe auch eine Eintragung iiber den Besuch bei Moses
Mendelssohn im Jahr 1763. Freilich wurde dieses Buch als Ge-
heim-Dokument behandelt. Allein es tauchte im Verlauf des
spateren Glaubensgespriachs in einer Art auf, welche die Sensa-
tion erst recht auf die Spitze trieb. Die Eintragung ist lateinisch.
Wir horen eine Ubersetzung 12: , Wir besuchten Moses Mendels-
sohn, den berithmten Philosophen, der in Wirklichkeit nicht nur
Philosophe, sondern auch Physiker und Mathematiker ist, und,
was noch mehr zu bewundern ist, auch ein sehr eifriger Lieb-
haber und Lehrer der gelehrten Literatur. Um seine hohe und Leib-
nitzianische Gesinnung leicht zu erkennen, braucht er nur seinen
Mund zu 6ffnen. Er ist aber nicht derart gelehrt, wie wenn er
nur ein Gemisch von Erkenntnissen wire. Alles in seinem Geiste
ist klar und aufs Beste geordnet. Von nichts aber ist er weiter ent-

10 M. M. Ges. Schr. 1II, 84.

11 Berwin, 46. ‘

12 Lateinischer Text M. M. Ges. Schr. III, 98. Die Ubersetzung verdanke ich
stud. iur. Dietrich Schindler, Zollikon.

58



fernt, als von einem eitlen und lacherlichen Prahlen mit Gelehrt-
heit und Spitzfindigkeit. Er tritt allen groBen Mannern freudig,
mit Verehrung und Bescheidenheit entgegen. Seine Gespriche
haben ein hochstes MaB von Scharfsinn und Anmut. Wir beob-
achteten bei ihm eine groBe Ehrfurcht vor Gott, den hochsten
Wunsch, seine Tiichtigkeit zu vergréBern, und die Anstrengung,
alle Siinden fernzuhalten. Wir verehrten in ihm seine Freimiitigkeit
gegeniiber allen hervorragend groBen Taten und seine Bewunde-
rung dafiir, ebenso seine hochste Liebe gegen seine jiidischen
Briider und die auffallende Aufrichtigkeit in dieser ganzen Hal-
tung. — Doch, obschon er den frevelhaften Vorurteilen der Juden
gegen unsern Jesus und den Verleumdungen ferne steht, obwohl
er jenen den besten Menschen nennt, der sowohl frei von Siinden
geboren, als auch gewisse niedrige Meinungen bei seinem Namen
und seinem Kulte aufs entschiedenste bekidmpfte; obwohl er die
zur Zeit der Juden, Sadducder und Pharisider, gegen ihn veriibten
Beschimpfungen und die Art, wie er behandelt wurde, verurteilt
und davor zuriickschaudert; obschon er sich gegen die fortge-
setzten Missetaten seiner Briider gegen Jesus ausspricht; obschon
er erwartet, daB sein Messias kein irdischer, sondern ein geradezu
rein geistiger, das heiBt am vollstindigsten von allen Vorurteilen
und Siinden freier, reiner und diesen unzuginglicher Mensch ist,
der nach dem hochsten gottlichen Vorbild so geschaffen ist, wie
vor ihm kein Prophet der ganzen Welt, und erwartet, daB er von
allen Vilkern der hochste Gesetzgeber und Richter zugleich sei,
und obwohl er alles, was zu seinem irdischen Ruhm fithren konnte,
freimiitigst von sich weist, ist er dennoch in seinen Vorurteilen
gegen unsere gottliche Religion wie durch eine uniiberwindliche
Wache und Verschanzung so umgeben, dal man den Eindruck hat,
auBer Gott selbst kénne ihn niemand ins Lager des wahren Messias
bringen*‘.

Uber die Zuverldassigkeit dieser Tagebucheintra-
gung macht Lavater Mendelssohn gegeniiber im Dezember 1770
folgende Mitteilung 13: | Ob (dieser lateinische) Aufsatz icht sei?
Mich diinkt, so viel ich mich noch erinnern kann, denn ich weiB

13 M. M. Ges. Schr. 111, 100, Brief L. vom 15. 12, 1770.

59



das Original nicht mehr zu finden, ziemlich dcht. Einige nicht
wesentliche Ausdriicke wollen mir zwar etwas fremd scheinen.
Aber dieser Aufsatz ist nicht von mir, sondern von meinem seligen
Freunde, der mit mir reisete. Allein ich sehe nicht, daB mein
zwar feuriger und pricipitanter, aber dabei sehr redlicher und
wahrheitliebender Freund im Grunde viel Anderes in sein Tage-
buch eingetragen habe, als was, so viel ich mich noch erinnern
kann, aus Ihrem Betragen und Reden richtig hergeleitet werden
konnte, ohne daB ich geglaubt hitte, daB dadurch Ihren Religions-
begriffen und philosophischen Grundsitzen widersprochen wiirde.
Hat sich mein redlicher Freund geirrt, oder irre ich mich, und
Sie finden diesen Irrtum im geringsten lhnen nachteilig, nun in
Gottes Namen, so moégen Sie sich rechtfertigen. Liigen, vorsitz-
liche Liigen schreibe ich gewiB} nie, weder in die Welt noch in mein
Tagebuch, und mein seliger Freund tat es so wenig wie ich. Zu
stark, zu rednerisch, ich gestehe es, scheinen mir einige Aus-
driicke darin, und jetzt, hintennach, nach lhren offentlichen Er-
klarungen vermeine ich, einiges MiBverstindnis Ihrer Reden auf
unserer Seite wahrzunehmen. Vielleicht mogen auch einige, nicht
unmittelbar aus Ihrer Umgebung, sondern aus andern damals
glaubwiirdig scheinenden Erzahlungen geschopften Nachrichten
zu dieser Verstirkung beigetragen haben‘. Es unterliegt also
keinem Zweifel, dafl dieser Geheimbericht Lavaters und Hess’ noch
tiefere Einblicke in jenes miindliche Glaubensgesprich in Berlin
vermittelt. Das iibelbeleumdete jiidische Leben ]Jesu , Toldoth
Jeschu ha-nozri““ 14 kam zur Sprache und damit die mogliche Ver-
achtung der Juden gegeniiber dem, an welchen die christliche
Kirche als an den Heiland aller Welt glaubt. Offenbar wurde auch
eingehend iiber den ProzeB und die Kreuzigung Jesu geredet und
zwar mit der Sorgfalt, daB immerhin gefragt wurde, ob nur eine
bestimmte Glaubensrichtung des Judenvolkes damals die Verant-
wortung fiir das ,,Kreuzige* zu tragen habe. Selbst die Frage der
Siindlosigkeit Jesu blieb nicht unerwihnt, wobei freilich die
jungen Ziircher Theologen kaum wissen konnten, ob ihr Begriff
von Siindlosigkeit erstens biblisch richtig gefaBt und zweitens mit

14 Hoch: KompaB durch die Judenfrage, 1944, 108, hier auch die Literatur.

60



den analogen Begriffen rabbinischer Theologie gleichartig sei.
Und als Kronung verhandelte man noch die Messiasfrage. Das
heiBt, Mendelssohn wurde darauf hin ausgehorcht, welcher Ge-
stalt sein Messiasglaube eigentlich sei. Uberblicken wir das Ge-
spriach, so miissen wir den Ziirchern fiir die Griindlichkeit ihres
Vorgehens hohe Anerkennung zollen. Sie lenkten das Gesprach
trotz des Widerwillens Mendelssohns, sich auf diese entscheiden-
den Glaubensfragen einzulassen, doch so, daB zur Sache, das heifit
streng auf Jesus Christus hin gesprochen wurde. GewiB} die recht-
lose Lage der Juden wurde nicht unerwidhnt gelassen, allein sie
wollten wissen, wie Moses Dessau sich zu Jesus als dem Christus
innerlichst stelle. Mehr als das, sie wollten ihn eigentlich zum
uiberzeugten Glauben an diesen Herrn und Christus heriiberholen.
Es war ein regelrechter Bekehrungsversuch und als solcher zumal
in der damaligen geistigen Zeitlage eine hervorragend tapfere Tat.

Lavater widmet seine deutsche Ausgabe von Bonnets
Palingénésie philosophique Moses Mendelssohn
Wir sind bereits dem Namen des Genfer Naturforschers und Phi-
losophen Charles Bonnet begegnet. Der spatere Frankfur-
ter Philosoph Thomas Abbt hatte mit ihm gemeinsam Mendels-
sohns Werk iiber die Empfindungen ins Franzosische iibersetzt.
Mendelssohn war freilich mit der Art dieser Ubersetzung nicht
zufrieden 15, Bonnet wurde am 13. Mirz 1720 in Genf als Sprof83
einer Hugenottenfamilie geboren, war als Zoologe besonders In-
sektenforscher, beschiftigte sich aber auch lebhaft mit den Fra-
gen nach der Wahrheit des Christentums, weil er unter dem zu-
nehmenden Atheismus der gebildeten Gesellschaft litt. Bonnet
starb am 20. Mai 1795. In einem Nachruf wird von ihm gerithmt
,Philosophe Chrétien, qui avait vecu pour l'avantage de ’huma-
nité*“. Uber seinen Charakter erfahren wir aus dem namlichen
Zeugnis: , 11 était ennemi des secousses et de tout ce qui portait
Pempreinte de ’exageration‘“ 16, Bonnet hatte ein zweibandiges

15 Berwin, 23.

16 Mémoire pour servir a PHistoire de la vie et des ouvrages de M. Charles
Bonnet. Berne, 1704, S. 123. Allgemein: Windelband: Lehrbuch der Ge-
schichte der Philosophie, Tiibingen 1908, 376; P. Wernle: Geschichte des

61



umfingliches Werk in franzosischer Sprache geschrieben, dessen
deutscher Titel ,,Philosophische Palingenesie, oder
Gedanken iiber den vergangenen und zukiinfti-
gen Zustand lebender Wesen‘“1? war. Als Leser denkt sich
Bonnet nicht das ,,gemeine Violk*. Vielmehr schreibt er fiir Ge-
bildete, welche zweifeln. ,,Wahre Philosophen sollen mich be-
urteilen. Wenn ich ihre Beistimmung erhalte, so werde ich die-
selbe als rithmliche Belohnung meiner Arbeit ansehen. Allein es
gibt eine Belohnung von héherem Werte, wornach ich strebe, und
diese ist von dem Urteile der Menschen unabhiangig. Diese Sitze
stehen in der Vorrede, geschrieben zu Genthod bei Genf am
19. Mai 1769. Bonnet versucht in subtilsten logischen Ausfiih-
rungen die Beseeltheit der Natur und der Tierwelt aufzudecken.
Er steigt auf zum Menschen und miindet hier in einem naturphilo-
sophisch-psychologischen Beweis fiir die Unsterblichkeit und
ewige Gliickseligkeit des Menschen aus. Sein Gang aber fiihrt
ihn zur Untersuchung der Zuverlassigkeit der biblischen Offen-
barung, zu einer Rechtfertigung des Wunders (Auferstehung
Christi!) und zu dem gerade auch in unseren Tagen neuentdeck-
ten Problem der ,,Augenzeugenschaft‘‘ der Apostel. ,,Gott wollte
mit dem Menschen reden. Seine Sprache ist eine Tatsprache. Es
handelt sich also um Tatbeweise. Sie sind umso glaubwiirdiger,
je mehr sie den Vor-Urteilen entgegengesetzt sind 18. Wichtig ist
in unserm Zusammenhang auch, was Bonnet i{iber das
Judentum schreibt. ,,Ich schreibe von der Eingo6tterei jener
so sonderbaren und so zahlreichen Nation, welche durch ihre Ge-
setze, ihre Gewohnheiten, ihre Vorurteile selbst, von allen andern
Nationen abgesondert, ihre Religion und ihre Gesetze aus der
Hand Gottes herzuhaben glaubt. Diese Nation ist fest iiberzeugt,
daB diese Religion und diese Gesetze auf helleuchtenden und
verschiedenen Wundern beruhen: sie hingt fest an ihrem duBer-
lichen Gottesdienst, an ihren Gebrauchen, ihren Uberlieferungen;

schweiz. Protestantismus im 18, Jahrhundert, Tiibingen 1924, II, 257. L.s W.
1, 213,

17 1I. Teil, Ziirich, b. Orell, GeBner, FiiBli & Co. 1769, I. Teil 1770. (Lava-
tersche Ubersetzungs-Ausgaben.)
18 Bonnet II, 110—114.

02



und obgleich sie von ihrem ersten Glanz sehr tief herabgesunken,
und einem fremden Joch unterwiirfig geworden, so behalt sie doch
noch allen Stolz ihrer vormaligen Freiheit, und diinkt sich den
einzigen Gegenstand des Wohlgefallens des Schopfers zu sein.
Sie hegt einen tiefen HaB gegen alle Nationen, und macht Bekennt-
nis davon, einen Befreier zu erwarten, der ihr den Weltkreis un-
terwerfen werde‘. Ferner: , Jenes dlteste und sonderbarste aller
Volker, jenes zerstreute Volk, welches seit 17 hundert Jahren unter
die Massen der Volker gleichsam ausgesiet ist, ohne sich denselben
jemals einzuverleiben, ohne jemals selbst eine absénderliche Masse
auszumachen, jenes Volk, der getreuen Aufbewahrer der iltesten
Orakel, ein fortdauerndes und lebendes Denkmal der Wahrheit der
neueren Orakel, jenes Volk, sage ich, sollte nicht noch einst in der
Hand der Fiirsehung eines der groBen Werkzeuge ihrer Absichten
zu Gunsten derjenigen Religion sein, welche jetzt noch von ihm
verkannt wird‘“ 1°. Wir muBten diese, wenn auch iiberaus beschei-
denen Andeutungen vom Inhalt des Bonnet’schen Werkes geben,
damit man einigermaBen verstehen kann, wieso Lavater auf den
Gedanken verfallen konnte, Bonnets Palingenesie als geeignetes

Werkzeug zu erwihlen, um Mendelssohn zum Ubertritt zu be-
wegen. '

Lavater beniitzte aber nicht das ganze Werk. Er erachtete also
die Vorfithrung des gesamten logischen Kunstwerkes des Genfers
nicht als notwendig. Vielmehr 148t er zuerst den 2. Band (1769)
in seiner deutschen Ubersetzung unter dem pompé6sen Titel her-
ausgeben: ,,Herrn Carl Bonnets, verschiedener Akade-
mien Mitglieds philosophische Untersuchung der Beweise fiir
das Christentum. Samt Ideen desselben von der kiinftigen
Gliickseligkeit des Menschen, aus dem Franzosischen iibersetzt
und mit Anmerkungen herausgegeben von J. C. L.““. Seine Vor-
eiligkeit begriindet er mit der Feststellung: ,;so fand ich es doch
bei der Geschiftigkeit des heutigen Unglaubens, die Religion ver-
dichtig zu machen, die hier so meisterhaft verteidigt wird, notig,
mit dieser Untersuchung den Anfang zu machen. .. Ich werde Gott
bitten, dafl er die redliche und erhabene Absicht des Verfassers,

19 Bonnet II, 320 und 335.

63



und auch mein aufrichtiges Bestreben, die heilsamste Wahrheit
auszubreiten, mit einem reichen Segen belohnen moge‘ 20. DaB
der Unsystematiker Lavater vom Werk Bonnets ent-
ziickt ist und von ihm eine ganz groBe Wirkung erwartet, ist be-
greiflich. MuBten ihn nicht Bonnets Sitze in seinem Vorgehen
gegen Mendelssohn schlagend rechtfertigen: ,Ich werde schlecht-
hin sagen, daB die Tatsachen, worauf die Glaubwiirdigkeit des
Christentums beruht, meines Bediinkens einen solchen Grad von
Wahrscheinlichkeit haben, daB, wenn ich dieselben verwerfen
wiirde, ich die sichersten Regeln der Logik umstoBen und den ge-
meinsten Maximen der Vernunft entsagen miifite. Ich habe mich
bestrebt, auf Grund meines Herzens durchzudringen, und weil
ich in demselben keinen geheimen Beweggrund entdeckt habe, der
mich hitte vermogen sollen, eine Lehre zu verwerfen, die so ge-
schickt ist, die Schwachheit meiner Vernunft zu ergidnzen, mich in
meinen Widerwirtigkeiten zu trosten, mein Wesen zu vervoll-
kommnen, so nehme ich diese Lehre als die groBte Wohltat an,
welche Gott den Menschen geben konnte, und ich wiirde sie auch
alsdann annehmen, wenn ich sie nur als das beste System der
praktischen Philosophie betrachten wiirde 21. Guter Lavater, was
willst du noch mehr! Ubersetzest du nicht das non plus ultra einer
alles schlagenden Verteidigung der Wahrheit der christlichen Re-
ligion? Und doch traut Lavater nicht ganz. Die Anmerkun-
gen, ziemlich stark biblisch gehalten, versuchen Liicken zu
fiillen, allzu Philosophisches zu verchristlichen, das Glaubens-
zeugnis biblisch deutlicher zuzuspitzen. Er schreibt: ,,Noch ein
paar Worte iiber meine Anmerkungen. Ich liugne nicht, einige
sind ein wenig eilfertig gemacht, und andre mogen vielleicht sonst
von dem Tone des Verfassers etwas entfernt, bisweilen etwas zu
theologisch klingen. Ich empfinde diese Disharmonie; allein,
warum sollte ich eine schickliche Gelegenheit vorbeilassen, zu
sagen, was mich wahr und niitzlich diinkt? Dies gibt genug zu
verstehen, daBB der Herr Bonnet keine einzige derselben in Manu-
skript gesehen, folglich nicht den mindesten Anteil daran hat‘ 22

20 thnet II. Lavaters Vorrede XI und XIII.
2t Bonnet 11, 358/59.
22 Bonnet, Lavaters Vorrede XVI.

64



MuBte Lavater nicht auch durch die Art stutzig werden, wie Bonnet
Jesus zu bezeichnen pflegte? ,,Der gottliche Mann, der die sterb-
lichen Menschen die Auferstehung lehrte, war ein zu guter Phi-
losoph, um mit dem Tauben von Musik und mit dem Blinden von
Farben zu reden*‘. Jesus wird auch ,,unser Seelenlehrer genannt,
wihrend Lavater in einer Anmerkung ,,der verklarte Messias‘‘ hin-
setzt 23, Lavater hat also das philosophische Streitpferd Bonnets
mit einer biblischen Schabracke versehen. Und nun schwingt er
sich selber in den Sattel, Richtung Berlin, den Lasso in der Hand,
bereit, ihn zielsicher zu schleudern.

Lavater widmet seine deutsche Ubersetzung des
Bonnetschen Werkes dem jiidischen Philosophen
in Berlin, mit dem er sechs Jahre zuvor jene eigenartige Unter-
redung gepflogen hatte. Ja, er nimmt auf jenes Gespriach Be-
zug und nahert sich damit bereits der Gefihrdung seines Schweige-
versprechens. ,,UnvergeBlich ist mir jene sanfte Bescheidenheit,
mit welcher Sie, bei aller Ihrer Entfernung von dem Christentum,
dasselbe beurteilen; und die philosophische Achtung, die Sie in
einer der gliicklichsten Stunden meines Lebens tiber den mora-
lischen Charakter seines Stifters bezeugt haben; so unvergeBlich
und dabei so wichtig, daBl ich es wagen darf, Sie zu bitten, Sie
vor dem Gotte der Wahrheit, l[hrem und meinem Schépfer und
Vater zu bitten und zu beschworen: nicht diese Schrift mit philo-
sophischer Unparteilichkeit zu lesen, — denn das werden Sie
gewill, ohne mein Bitten, sonst tun, — sondern dieselbe 6ffent-
lich zu widerlegen, wofern Sie die wesentlichen Argumentationen,
womit die Tatsachen des Christentums wunterstiitzt sind, nicht
richtig finden, sofern Sie aber dieselben richtig finden, zu tun,
was Klugheit, Wahrheitsliebe, Redlichkeit Sie tun heiBen, — was
Sokrates getan hitte, wenn er diese Schrift gelesen und unwider-
leglich gefunden hitte®. Ziirich, 25. Aug. 176924, Dem fiir Men-
delssohn bestimmten Buchexemplar war folgendes Billet beige-
legt: ,,Mein verehrungswiirdigster Herr! Ich bitte nicht um Ver-
gebung, mein wertester Herr Moses, daBl ich Ihnen beiliegende

23 Bonnet II, 369, 373, 397.
2 L.s.W. 1, 217.

05

Judaica, Bd. III, 1 5



Schrift zueigne. Wie sollte ich um Vergebung bitten, daB ich
Sie hochachte, daB ich Sie liebe? DaB ich das, was mich die wich-
tigste Wahrheit zu sein diinkt, von Ihnen geglaubt oder beurteilt
wiinsche* 25,

Die erste Antwort Mendelssohns an Lavater.

Schon auf Weihnachten 1769 erschien Mendelssohns gedruckte
Antwort unter dem Titel ,Schreiben an den Herrn Dia-
conus Lavater in Ziirich von M. M.“ 26, [Ich will ver-
suchen, aus diesem klassischen Dokument des ganzen Gespriches
das Wesentliche herauszustellen. ,,Sie haben fiir gut befunden,
...mich vor den Augen des Publikums auf die allerfeierlichste
Weise zu beschwéren..., das heiBit die Religion meiner Viter
zu verlassen, und mich zu derjenigen zu bekennen, die Herr Bonnet
verteidigt“... | Ich bin vollig iiberzeugt, daB Ihre Handlungen
aus einer reinen Quelle flieBen, und kann lhnen keine andere, als
liebreiche, menschenfreundliche Absichten zuschreiben. Aber
leugnen kann ich nicht, dieser Schritt von Ihrer Seite hat mich
auflerordentlich befremdet. Ich hatte Alles eher erwartet, als von
einem Lavater eine 6ffentliche Aufforderung‘. Mendelssohn er-
innert nun Lavater an ihr Gesprich, an sein feierliches Schweige-
versprechen und daB er eigentlich damals schon endgiiltig Stel-
lung bezogen habe. Hitte er frither je erkannt, daB die Religion
seiner Viter nicht die wahre sei, so wire er lingst iibergetreten.
Hingegen war das immer sein Wunsch, sich in aller Stille zum
Glauben seiner Viter treu zu halten ,,ohne der Welt von meiner
Uberzeugung Rechenschaft abzulegen*. ,,Jede Religion hat Scha-
den gelitten durch Zusiatze und MiBbrauche. Allein von dem We-
sentlichen meiner Religion bin ich so fest, so unwiderbringlich
versichert, als Sie, oder Herr Bonnet nur immer von der lhrigen
sein konnen, und ich bezeuge hiemit vor dem Gott der Wahrheit,
Threm und meinem Erschopfer und Erhalter, bei dem Sie mich in
Threr Zuschrift beschworen haben, daB ich bei meinen Grund-
satzen bleiben werde, so lange meine ganze Seele nicht eine andere

% M. M. Ges. Schr. 111, 81.
26 M. M. Ges. Schr. 111, 39 1f., Begleitbrief des M. M. IlI, 82.

66



Natur angenommen hat. Die Entferntheit von lhrer Religion, die ich
Ihnen und lhren Freunden zu erkennen gegeben, hat seit der Zeit
nichts abgenommen und die Hochachtung fiir den moralischen
Charakter des Stifters? — Ich habe gelesen, verglichen, nach-
gedacht und Partei ergriffen‘.

Halten wir einen Augenblick inne, um den Sinn dieser Worte rich-
tig zu erfassen. Mendelssohn ist kritischer Beurtei-
ler auch des Judentums. Er ist wahrscheinlich innerlich bei
weitem nicht von alle dem in seiner Berechtigung iiberzeugt, was
er auBerlich in treuer Gesetzeserfiillung unter seinen Glaubens-
briidern tut. Mendelssohn scheint aber jetzt kritischer eingestellt
zu sein gegeniiber der Gestalt Jesu von Nazareth. Er deutet aber
an, daB eine Zustimmung zum christlichen Glauben auch nach
seiner Einsicht nur auf Grund eines, ihm freilich ganz unmég-
lichen Wunders innerster Anderung moglich wire. Gewil nicht
fiir ihn, weil ihm das Wunder, sagen wir es offen, der Wieder-
geburt (Ev. Joh.3,1—16) genau so vernunftwidrig vorkommt
wie dem Nikodemus im Evangelium.

Mendelssohn fihrt nun fort, die Lehre des Judentums
iber sich und die andern Religionen darzulegen. ,,Nach den Grund-
satzen meiner Religion soll ich Niemand, der nicht nach unserm
Gesetz geboren ist, zu bekehren suchen. Alle unsere Rabbinen
lehren einmiitig, daB die schriftlichen und miindlichen Gesetze,
in welchen unsere geoffenbarte Religion bestehet, nur fiir unsere
Nation verbindlich seien. Mose hat uns das Gesetz ge-
boten, es ist ein Erbteil der Gemeinde Jacob. Alle iibrigen Vol-
ker der Erde, glauben wir, seien von Gott angewiesen worden,
sich an das Gesetz der Natur und an die Religion der Patriarchen
zu halten (Anm. die noachitischen Gebote)?2?. Die ihren Le-
benswandel nach den Gesetzen dieser Religion der Natur und der
Vernunft einrichten, werden tugendhafte Minner von andern Na-
tionen genennet, und diese sind Kinder der ewigen Seligkeit‘.
Mendelssohn verweist auf Maimonides und Menasche Ben Israel
und zitiert: ,,Wir wollen keinem menschlichen Geschopfe seinen

27 Hoch, Kompa8, 111.

67



wohlverdienten Lohn entziehen®. Das Judentum lehnt fir
sich alle Mission ab, denn ,wer nach unserm Gesetze
nicht geboren ist, darf auch nicht nach unserm Gesetze leben. Uns
allein halten wir fiir verbunden, diese Gesetze zu beobachten, und
dieses kann unsern Nebenmenschen kein Argernis geben... Be-
kehren? Wozu? Da er nicht zur Gemeine Jacob gehort, so ver-
binden ihn meine Religionsgesetze nicht, und iiber die Lehren
wollten wir uns bald einverstehen. Das sind in ihrem ernsten
Pathos eindriickliche, aber auch stolze Worte. Sie sagen dem offen-
bar in den Geheimnissen jiidischer Lehre doch nicht ganz sattel-
festen Diakon in Ziirich, daB ein Jude, der sich taufen 1aBt, her-
absteigt, daB er sein Erstgeburtsrecht gegen ein Linsengericht
eintauscht. Sie sagen ihm nicht minder, daB der Glaube an die
Erwidhlung Gottes nach jidischem Glauben jegliche Art
von Mission ausschlieBe, indem beide Begriffe, jiidisch gefalt,
sich logisch widersprechen. Es wire also, abgesehen von diesem
Glaubensgespriach, das Problem zu untersuchen, in wiefern die
Heidenmission auf Seiten der Reformationskirchen erst
dann lebendig werden konnte, als gewisse Formen der Priadestina-
tionslehre erschiittert und erweicht waren. — Mendelssohn er-
wihnt erst jetzt die ,haBliche Verfassung, in welcher ich unter
meinen Nebenmenschen lebe. Ich bin ein Mitglied einesun-
terdriickten Volkes... Ist es doch nach den Gesetzen
Ihrer Vaterstadt lhrem beschnittenen Freunde nicht einmal ver-
gonnt, Sie in Ziirich zu besuchen. Ob nicht der gescheite Moses
Dessau beim Niederschreiben dieser bitteren Feststellung einen
Seitenblick getan hat auf die 20 lebensgroBen porzellanenen Affen,
welche er auf Grund einer Verordnung Friedrichs des GroBen aus
der Koniglichen Manufaktur hatte kaufen miissen, um die staat-
liche Heiratserlaubnis zu erhalten, wobei man den Juden keinerlei
Wahlfreiheit lieB, sondern ihnen Ladenhiiter aufnoétigte 28. Von
dieser seiner rechtlosen Lage aber erhebt sich nun die allergroBte
Schwierigkeit. Schweigt er Lavatern gegeniiber, so wird ihm dies
als heimliche Zustimmung ausgelegt. Redet er nicht zustimmend,
sondern zum mindesten kritisch, schreibt er besonders auch wider

28 S, Hensel: Die Familie Mendelssohn 1720—1847, Berlin 1879, 12.

68



/

A
#170. </ f{/‘ i ,;/T

7
£

Moses Mendelssohmn.

Gl f e
A a o SR
' 7'); S— 4
/ Lt g o E ot 2 y
5 eadad / PPy, P d 11.4__,{‘{ e

N -

P T } . A,
L WA Ve
o y

¥ PP
/ /

69






PR
Sl m o
it i3
g

@

e
St
oty
i

Johann Georg Hamann.






die Bonnetsche Verteidigung des Christentums, so riskiert er Be-
lastigungen von Seiten der PreuBischen Behorden. Denn Bonnet
ist von Lavater iiberschiatzt worden. In der Art, wie
er vorgeht, lieBe sich jede Religion fiir alle diejenigen beweisen,
welche zuvor schon von deren Richtigkeit iiberzeugt sind, nicht
zu sprechen von der gedanklichen Abhangigkeit des Genfer Denkers
von englischen und noch mehr von deutschen Philosophen.
Notigt schon diese auBerst weise Antwort Mendelssohns Re-
spekt ab, so nicht weniger das kurze Brieflein, mit dem er die
Ubersendung seiner Broschiire an Lavater personlicher gestal-
tete 29, | Teuerster Freund... einem Weisen, wie Sie, mull Dieses
genug sein, die Ubereilung des ersten Schrittes zuriickzuneh-
men ... So unmoglich es scheint, dal wir in Religionssachen je-
mals einstimmig sein werden: so hat diese Disharmonie gleich-
wohl nicht den geringsten EinfluB auf meine Gesinnung, und ich
verchre nichts desto weniger Ihre vortrefflichen Talente und Ihr
noch vortrefflicheres Herz“. Wahrscheinlich war Lavater, bevor
ihm dieses Schreiben zukam, durch das allgemeine Gerede sehr
unruhig geworden. Darum schickt er am 26. Dezember 1769 fol-
gendes Billet nach Berlin: , Verehrungswiirdiger Herr! Die red-
lichste Absicht hat mich gezwungen, lhnen Bonnets Untersuchung
zuzueignen. (Er stellt fest, wie entsetzt der Genfer Gelehrte und
ein groBer Teil der Gebildeten auch aus seiner Freundschaft
seien. Besonders hilt man sich iiber seiner Indiskretion schwer
auf.) Vergeben Sie mir — was? DaB ich Sie liebe — hochschitze
— Ihr Gliick in der gegenwirtigen und zukiinftigen Welt innigst
wiinsche; vergeben Sie mir, wenn ich den unrechten Weg einge-
schlagen habe*. Diese tolle Entschuldigung, die ja wirklich keine
ist, verrit weit mehr Kampfwille, als es nach den liebegeschwol-
lenen Worten den Anschein hat. Mag das ,,Wie‘ des Vorgehens
ungeschickt, ja taktlos gewesen sein, das ,Was‘ ist im Gange:
der Bekehrungsversuch nimmt seinen Fortgang.

Zwei Philosophen bereinigen die zwischen ihnen liegenden
Mifverstindnisse

Durchaus ahnungslos war der gute Bonnet in einen Bekehrungs-
% M. M. Ges. Schr. III, 82.

73



skandal hineingezogen worden und muB nun versuchen, wie er
sich selber so aus der Sache zieht, daB nicht auch noch er selber
als Christ kompromittiert wird. Hat doch eben er den Beweis
des Christentums in seiner Palingenesie geschrieben. Nun, da
dieser Beweis hinter seinem Riicken an einem Menschen zur An-
wendung gebracht werden soll, was sagt der Autor dieses Be-
weises dazu? Bereits Ende Oktober 1769 legt Bonnet bei
Lavater berechtigten Protest ein30:  Hiatten Sie mir lhre
Dedikation vor dem Druck mitgeteilt, hitte ich Sie darauf auf-
merksam gemacht, daB ich es nicht schicklich finde, einem Juden
ein Buch zuzueignen, welches ausschlieBlich geschrieben war zu
Handen der Unglaubigen innerhalb unserer Kirche. Ich hitte
Ihnen auch gesagt, daB Sie diesen Juden zu sehr in die Enge trie-
ben... Sie setzten ihn auch Unannehmlichkeiten von Seiten seiner
Briider dadurch aus, indem Sie eine Wertschiatzung des ,,Stifters‘
hervorhoben. Auch beklagt sich der Autor, daB Sie ihm gegen-
iiber ein Versprechen nicht hielten und ihn zu sehr lobten‘. —
Ferner am 12. Januar 1770: ,,Ich habe lhnen nie gesagt, was mich
betrifft, das Erschrecken und den Arger, die mir die Widmung an
den schitzenswerten Herrn Moses bereitete. Wie konnte sich in
Ziirich auch nur ein Kopf finden, der lhnen das angeraten haben
mochte. War das der Weg, einem gebildeten Juden die Wahrheit
schmackhaft zu machen? Genau so, wie die Widmung an Herrn
Moses miBfiel, so wenig gefillt mir der Brief, den mir der Herr
Moses in dieser Sache schrieb. Dariiber mogen Sie sich klar sein,
daB ich nie den Anspruch erhoben habe zu glauben, daB ein jiidi-
scher Philosophe, der sich gegeniiber der starken und majesta-
tischen Stimme eines Abbadie nicht bekehrte, sich gegeniiber der
schwachen Stimme eines Bonnet bekehren wiirde“. Bonnet denkt
also in gewissem Sinne ahnlich rationalistisch wie es Lavater
damals iiberlegter Weise auch tat. Er meint, es lasse sich ein
jeden geistigen Widerstand niederringender vollkommener logi-
scher Beweis fiir die Wahrheit des Christentums
erdenken, welchem dann der gescheiteste Gegner nicht zu wider-
stehen vermochte. DaB sein Buch diese Unwiderstehlichkeit nicht

30 M. M. Ges. Schr. 111, 108/09.

74



habe, wuBlte er, betonte sie aber erst hernach geflissentlich, um
sich besser aus dem Skandal ziehen zu kénnen. Lavaters Ra-
tionalismus, welcher in der Art seines Vorgehens festge-
stellt werden muB, ist, wenn ich recht sehe, mehr die Bewun-
derung eines durchaus irrational-intuitiv begabten Menschen fiir
eine nach seiner Meinung richtig konstruierte logische Denk-
kanone. Bonnets Werk machte auf ihn einen gewaltigen Eindruck,
weil diese Uberzeugungskunst verstandesmiBiger Deduktion
seiner Art durchaus ferne lag. Er mufite sich daher sagen: was
meine Uberredungskunst anno 1763 in Berlin nicht vollbracht hat,
wird Bonnets Beweiskunst glatt vollbringen. Der Jude muB , Ja‘
sagen. Wozu? Zu dieser Logik? Zu dieser Methode des christ-
lichen Zeugnisses? Zu diesem Christentum, dessen Christlichkeit
als System mehr als fragwiirdig ist? Alles das merkte Lavater
nicht, weil er durch das christlich aufgeputzte wissenschaftlich
scheinende System Bonnets bezaubert war. Im Gesprich zwischen
Synagoge und Kirche gibt es eben keine akademischen
Bekehrungen zum lebendigen Glauben an Jesus Christus als
den wahren Messias. Akademische Gespriche kann es geben. Sie
werden aber aus ihrer kiinstlichen Objektivitat herausfallen, so-
bald die schon logisch redenden Subjekte dieser Gespriche die
hochst unlogischen Gedanken ihres eigenen Herzens und ihres
Gewissens zu Rate ziehen, und noch mehr, wenn ein Teil es wagte,
den Gesprachspartner hier fassen zu wollen. Dann kommt das
heraus, was nun hier zwischen Lavater und Mendelssohn sich
ereignete.

Mendelssohn hatte, wie wir horten, Bonnet vorgeworfen, die Ge-
dankenginge seiner Beweisfithrung seien micht original, um nicht
zu sagen, philosophisches Plagiat und der sogenannte
Wahrheitsbeweis sei nicht spezifisch christlich, sondern konne
fiir jede Religion angewendet werden. Er hatte zudem geglaubt,
dafl Lavater im Einverstindnis mit Bonnet vorgegangen seis3!.
Bonnet versucht nun die ihn belastenden MiBverstindnisse zu be-
seitigen. Er heifit Lavaters Vorgehen ,,I’étrange Idée de la Dédi-
cace’ und seine Aufforderung an Mendelssohn ,june dissonante

31 M. M. Ges. Schr. 111, 114, Brief M.s an Bonnet vom 9. Februar 1770.

75



piece. Lavater betitelt er in diesem Brief (vom 12. Jan. 1770)
nach Berlin ,,cet homme estimable* und ,1’honnéte Diacre de
Zurich®. Er beteuert ,Je n’en suis donc que plus fiché, d’avoir
été l'occasion quoique tres innocente du désagrément que le zéle
indiscret de Mr. Lavater Vous a fait éprouver®. Zur Sache selber
stellt er fest, daB sein Buch nicht die unbedingt erfolgsicheren
Beweise zu Handen eines Mendelssohn enthalten habe, zumal es
nicht an die Adresse der ,,vénérable Maison Jacob‘ gerichtet ge-
wesen sei. Mendelssohn moge doch sein ganzes Werk in der fran-
zosischen Urfassung lesen, um festzustellen, wie es sich ausschlieB-
lich an Philosophen, welche in der christlichen Kirche geboren
sind, richte. An Philosophen, welche im SchoB der Kirche leben,
ihr aber den Krieg erklart hatten. Ja, nicht einmal die geistige
Elite habe er mit seinen Darlegungen visiert gehabt. ,,Ich wen-
dete mich vielmehr an die Subalternen, die ehrlichen
unter ihnen, deren Herz und Geist man noch berithren und er-
leuchten kann. Ich wollte ihnen die Moglichkeit einer Unsterb-
lichkeit des Tieres so beweisen, daBB sie auch bereit wiirden, die-
selbe auch dem Menschen zuzugestehen. Das ist das Geheimnis
meiner ,,petite production, von der Sie Lavater gegeniiber sagen,
sie scheine IThnen nicht den Wert zu haben, den Lavater ihr bei-
miBit. Ich teile diese lhre Ansicht. Bonnet bittet dann um néhere
Aufklirung wegen des Plagiat-Verdachtes. Bittet auch um eigent-
liche Belehrung. ,La Religion que je professe et que j’aime ne
pourroit que gagner a étre examinée de nouveau par le sage fils
de Mendel. Je recevrai avec une reconnaissance dont je serai tres
empressé a Vous donner les sinceres témoignages‘‘. Bonnet bittet
also den Mann, welchen Lavater zum Glauben an Christus her-
iiberholen moéchte, um Priifung seiner eigenen christlichen Uber-
zeugung und um weitere Belehrung in derselben. Bonnet ist
seiner eigenen Sache so unsicher, daBB er bei
dem weisen Juden in Berlin in die Schule gehen
mochte, um so ein besserer christlicher Philosophe zu werden.
Man stelle sich das Groteske dieser Situation vor! Was Lavater

32 M. M. Ges. Schr. III. Alles "aus Bonnets Brief vom 12. Januar 1770. S.
108—113. (Original Franzosisch.)

70



6 Jahre zuvor sich erobert hatte, eine miindliche Aussprache mit
Mendelssohn, erwiinscht sich jetzt der so sehr beunruhigte Bonnet.
»Unsere Entfernung von einander beraubt mich des Vorteils einer
Aussprache mit lhnen. Ich hitte lhnen dargelegt (beim Juden-
tum und Christentum) das gleiche Bestreben, die gleiche Rein-
heit fiirr Wahrheit und Tugend, den gleichen Dekalog, die gleiche
Demut im Herzen und die gleiche Wertschiatzung des einen fiir
den andern. Die Freundschaft wohnt nahe bei diesen Kriften.
Ich wiirde mich der lhren gliicklich schatzen und die meine steht
zut Threr Verfiigung*32,

Wie hat nun Mendelssohn auf dieses iiberaus demiitige, wenn
nicht iiberdevote Angebot geantwortet? Sein Brief ist vom 0. Fe-
bruar 1770 datiert. Die weise Bescheidenheit Bonnets, versichert
er, habe ihn bis zu Trinen gerithrt. Er meldet: ,Der Diaconus
von Ziirich hat seine Ubereilung so gut als eingestanden, aber auch
ich bin nicht von aller Unbedachtsamkeit befreit geblieben, lieB
mich auch gegen Sie mit weniger Bescheidenheit duBlern, als ich
Ihren Verdiensten und dem BewuBtsein meiner Schwachheit
schuldig bin“. Zur Wunderfrage, welche Bonnet sehr stark
in den Mittelpunkt seines Beweises fiir die Glaubwiirdigkeit der
Offenbarung des Neuen Testamentes stellt, duBlert sich Mendels-
sohn, indem er auf die Wunderberichte aus der Welt des Chassidi-
schen Judentums, auf das Leben Muhameds und auf die War-
nung Moses’ und Christus’ vor falschen Wundern verweist (5. Mose
13,2—4 und Matth. 24,24). Im Unterschied aber zu der nach
seiner Uberzeugung sehr fragwiirdigen Augenzeugenschaft der
Berichte der Evangelien ist im jiidischen Volk am Sinai das ganze
Volk Augen- und Ohrenzeuge gewesen (2. Mose 19,9). | Der
Glaube durch Wunderwerke griindet sich, unsern Religionslehren
zufolge blos auf das Gesetz, nicht auf die Natur der Uberzeugung.
Wer sich also auf Wunderwerke beruft, muB das Gesetz zum Grund
legen, das diesen 'Glauben verordnet. Will man aber durch logische
Griinde uns die Wunderwerke als ein untriigliches Kennzeichen
der Wahrheit aufdringen, so fallen wir mit Recht in Unglauben
zuritck. — Fiir die geistigen Quellen, welche Mendelssohn bei
Bonnet vermutet, nennt er Leibnitz, Canz, Baumgarten und Sack.

it



»lch kann Ihnen meinerseits die Hypothese von praordinierten
Wunderwerken mit ausdriicklichen Worten in verschiedenen
Stellen des Maimonides und die von einem subtilen, organisierten,
dtherischen Leibe, der in diesem groben Korper eingehiillet
und der eigentliche Sitz der Seele ist, in alten cabbalistischen
Biichern zeigen, die lhnen sogar dem Namen nach wahrschein-
licher Weise unbekannt sind““. Mendelssohn erweist sich hier als
der griindlicher Gebildete. Wahrend Lavater und Bonnet fiir ihre
Seelenspekulationen durchaus von Leibnitz beeinfluBt sind,
wissen sie nicht, was Mendelssohn bekannt ist, daB Leibnitz nicht
unbeeinfluft blieb von jiidischer Gelehrsamkeit. Leibnitz kannte
und schatzte die ,,Kabbalas denudata‘ von Christian Knorr von
Rosenroth. Es wird daher eine Verwandtschaft zwischen der
Sefirotlehre der Kabbalah und den Monaden eines Leibnitz nicht
bestritten werden kénnen 33. Das Groteske der Lage tritt so immer
deutlicher ans Licht. Das Pferd, welches Lavater biblisch auf-
ziumte, hat einen jitdischen Stammbaum, wahrend er es als beste
christliche Rasse bewertete. Es wire ein Wunder, wenn Mendels-
sohn nicht nur geweint und sich geirgert, sondern auch iiberlegen
und mit allem Grund gelacht hitte.

Mendelssohn hat auch durchaus recht, wenn er Bonnet offen her-
aussagt: ,,In der Voraussetzung, daB Ihre Untersuchung dazu
dienen sollte, andere Religionen zu widerlegen, konnte ich sie
weder griindlich noch philosophisch finden. Alle die Lehren, die
dem Christentum eigen sind, und wodurch es sich von den iibrigen
Religionen und selbst von der Religion der Vernunft unterscheidet,
haben Sie sorgfiltig verschwiegen; aus der liebreichsten Absicht
der Welt, wie Sie erkliren, um keine Sekte vor den Kopf zu
stoBen‘. Der Weise in Berlin weill somit um die wirkliche Eigen-
art des Christentums. Ja, er weiBl auch, was viele Christen damals
nicht mehr wuBten, daB das echte Christentum etwas wesentlich
anderes sei als die Religion der Vernunft. Mit dieser Feststellung
16st er sich sehr elegant von Bonnet als weiteren Gesprachspart-
ner. Immerhin macht er ihm den Vorschlag: ,,In welcher gliick-

33 QGustav Karpeles: Geschichte der Jiidischen Literatur, Berlin 18806, I[I
1036/37, Hoch: KompaB, 55 und 62.

78



seligen Welt wiirden wir leben, wenn alle Menschen die Wahr-
heiten annihmen und ausiibten, die die besten Christen und die
besten Juden gemein haben‘. Eine allgemeine Menschheits-
religion, wahrscheinlich mit den Grundwahrheiten: Gott Tugend,
Unsterblichkeit, mit dem Willen zum Guten und einer allge-
meinen Toleranz, das wire das Ideal, zu dem sich die aufgeklir-
testen und besten aus Kirche und Synagoge zusammenfinden miiB-
ten. Ja, allerdings ,,aus‘ der Kirche, und doch wohl auch ,,aus*
der Synagoge. Denn, daB jedenfalls die Kirche im ganzen bis-
herigen Gesprich iiberhaupt unerwihnt geblieben ist, hat auch
seine innersten Griinde im Blick auf die damalige Geisteshaltung
der gebildeten Welt. — In dem 1794 in Bern erschienenen Nach-
ruf auf Bonnet steht am Ende der Satz (aus dem Franzosischen
iibersetzt) : , Es folgte ein Briefwechsel zwischen diesen beiden
berithmten Philosophen, indem sie sich gegenseitig die Versiche-
rung ihrer wohlverdienten Wertschatzung gaben. Aber sie lieBen
sich nicht auf eine Aussprache iiber die Punkte ein, in denen sie
wesentlich nicht mit einander iibereinstimmten® 3% Wir haben
gesehen, daB diese schéngefirbte Riickerinnerung den Tatsachen
nicht ganz entspricht.

Ein deutscher Fiirst als Vertrauter Mendelssohns

Moses Mendelssohn schickte die dritte Auflage seines ,Phidon‘
mit einer devoten Zuschrift an den Erbprinzen Karl Wilhelm
Ferdinand von Braunschweig-Wolfenbiittel. Sein
Brief endete mit der iiblichen Zusicherung: ,,Ich ersterbe in tief-
ster Ehrfurcht“. Der Erbprinz dankte sowohl fiir das Buch, als
auch fiir die beigelegte Antwort an den Diacon Lavater. Er stellt
wegen dieses Schreibens fest, daf} es ,mit dem Glimpf und Grad
der Menschenliebe geschrieben, welchen man im voraus zu er-
warten hatte von einer von gottlichen Wahrheiten so durchdrun-
genen Seele als die lhre*. Zugleich bittet er um die freundliche
Zustellung der Bonnetschen Biicher und besonders um Mendels-
sohns Anmerkungen zu denselben 3. Dieser vornehme regie-

34 Mémoire s. Bonnet, Bern 1804,
35 M. M. Ges. Schr. 111, 127/28.

79



rende Herr, ein Neffe Friedrichs des GroBen, ein Bewunderer
Winkelmanns, war der eigentliche Gonner Lessings. Seine den
Versailler Hofsitten nachgebildete Regierungsart in Braunschweig
erstrahlte in marchenhaftem Luxus, ertrank aber auch beinahe in
finanzieller MiBwirtschaft. ,,Emilia Galottis* Hoferinnerungen
lassen nachtriaglich etwas erahnen von jener zweifelhaften Herr-
lichkeit, welche wie beim Hessischen Fiirstenhaus durch Sol-
daten-S6ldner-Verkauf nach England und Ubersee ermoglicht
wurde 3¢, Der Prinz hatte Mendelssohn aber auch zwei Fragen
gestellt, welche derselbe brieflich beantwortete. Diese Aus-
sprache gehort deshalb in den Zusammenhang des Glaubensge-
spriaches mit Lavater, weil die Antworten des Philosophen viel
offener gehalten sind als das, was er dem Druck als rechtloser
Jude anvertrauen durfte. Die 1. Frage des Prinzen lautete:
»Was hat ein unter dem mosaischen Gesetze le-
bender Weltweiser fiir Grund, die historischen
Beweise des Alten Testamentes anzunehmen und
des Neuen zu verwerfen?* Mendelssohn duBlert sich so:
Das Neue Testament lehrt die Dreieinigkeit der Gottheit, deren
Menschwerdung, das Leiden einer Person der Gottheit, die Ge-
nugtuung der ersten Person der Gottheit durch die Erniedrigung
und den Tod einer zweiten Person derselben. Dies zu glauben sei
Voraussetzung der Seligkeit. ,,Ich kann diese Sidtze meiner Uber-
zeugung nach mit dem, was mich Vernunft und Nachdenken von
dem Wesen der Gottheit und ihren Eigenschaften gelehrt hat,
nicht in Harmonie bringen und bin also gezwungen, sie zu ver-
werfen. — Mendelssohn hat also richtig erkannt, daB die be-
kenntnismidBige Grundlage der christlichen
Kirche die Lehre vom Dreieinigen Gott ist und daB die Lehre
von Christus steht und fillt mit dem Glauben an seine Mensch-
werdung als Gottes Sohn und an seine Stellvertretung. Er aner-
kennt auch, daB diese Lehrfassung unléslich das Zeugnis des Neuen
Testamentes ist. Es handelt sich somit nicht nur um die Frage eines
Ja oder Nein gegeniiber diesen Glaubensformulierungen, sondern

36 Georg Weber: Allgem. Weltgeschichte, Leipzig 1876, XII, 964. Heinr.
Schneider: Das Buch Lessing, Miinchen 1929, 154,

80



auch gegeniiber dem ganzen Neuen Testament. Er bezeugt nun
in seinem Schreiben an den Prinzen, daB er aus Griinden der Ver-
nunft und des Nachdenkens, wobei doch wohl Logik zu lesen sein
wird, gezwungen sei, diese Sitze zu verwerfen. — Nun fihrt er
aber mit dem sehr beachtlichen Satze fort: ,Stiinden sie (diese
Lehren) im Alten Testament, so miiBte ich auch das Alte Testament
verwerfen 37. Seine Begriindung folgt weiter unten. Zuvor aber
rechtfertigt er sich fiir die obige Ablehnung mit einem Hinweis
auf dhnliche Richtungen innerhalb der christlichen Kirche.

»lch wei, daB nach der geheimen Lehre einiger
vortrefflicher Mianner, die es mit der Wahrheit und der
christlichen Religion sehr gut meinen, alle diese der gesunden Ver-
nunft wie es scheint anst6Bigen Sitze fiir menschliche Zusitze
erklart werden. Nach dem Lehrbegriff dieser Weisen, den man
in England schon &ffentlich auszubreiten anfangt, war der. Stifter
der christlichen Religion ein Mensch wie wir iibrigens auch sind
— aber ein Gesandter und Prophet Gottes, etwa wie der Stifter
der jiidischen Religion, oder noch grofer, und er hatte den Beruf
unmittelbar von Gott, die alte natiirliche Religion in ihre geheilig-
ten Rechte einzusetzen, die Menschen von ihren Pflichten und
von ihrer zukiinftigen Gliickseligkeit zu unterrichten und seine
Lehre durch iibernatiirliche Wunderwerke zu bekriftigen. Herr
Bonnet hat seine Religion auch nur von dieser vorteilhaften
Seite gezeigt..., nimlich der Religion der unitarischen
Christen*. Es ist anzunehmen, Mendelssohn habe von der
Wirksamkeit des englischen Physikers und Chemikers Joseph
Priestley (geb. 1733, gest. 1804) als Prediger einer Dissidenten-
gemeinde in Birmingham gehort und vielleicht auch bereits seine
Schrift Considerations on Differences of Opinions among Chri-
stians (1769) gelesen 8. Auf Grund der unitarischen Form christ-
licher Glaubenshaltung schligt Mendelssohn folgende Saube-
rung des biblisch-kirchlichen Bekenntnisstan-
des vor: Der Glaube an die Allbarmherzigkeit des Schépfers
schlieft den Glauben an die Alleinwahrheit des Christentums aus.

87 M. M. Ges. Schr. 111, 120—133 (fiir alles folgende).
3 Hauck, Realenzyklopidie 16, 20 und 53, 262 (Unitarismus).

81

Judaica, Bd. III, 1 6



Der Glaube an die Wunder der Evangelien ist iiberfliissig, des-
gleichen der Glaube an Hoéllenstrafen. Die Lehre von der Satis-
faktion fillt ebenfalls dahin, denn ,die gottliche Gerechtigkeit
heischet keine Genugtuung, sondern eine Bestrafung, eine Ziich-
tigung, welche dem Siinder selbst zum Besten gereicht. DaB
ein Unschuldiger gestraft werde, kann nicht zugelassen werden.
Die Lehre der Erbsiinde fallt dahin, weil die gesunde Vernunft
so wenig etwas von ihr weif§ als das Alte Testament. ,Vom Satan
und den bosen Geistern méchte ich auch gern die Freiheit haben,
zu glauben, was meiner Vernunft gut diinkt“. Der ,Stifter
der christlichen Religion®“ hat zudem das mosaische
Gesetz nicht aufgehoben, so wenig als Paulus (siehe Apostel-
gesch. 16,13, die Beschneidung des Timotheus). Somit hatte
Mendelssohn auch als Christ, der aus dem Judentum kame, keinen
neutestamentlichen Grund, sich vom Gesetze zu befreien. — Das
Resultat einer solchen ,,Sduberung* wire: ,,man erlangt eine Re-
ligion, daran Christen und Juden gleichen Anteil nehmen konnten.
Unter diesen Bedingungen konnen die Anhidnger des Judentums
sich gar wohl gefallen lassen, daB dereinst ein Prophet und Ge-
sandter Gottes den Beruf gehabt, nicht das mosaische Gesetz auf-
zuheben, sondern dem gesunkenen Menschengeschlecht die hei-
ligen Lehren der Tugend und ihrer Belohnung in jenem Leben
zu lehren; und von der anderen Seite wird es den Nachfolgern
Jesu nur darum zu tun sein, daB man die Lehren annehme und
ausbreite, die ihr Religionsstifter auszubreiten den Beruf gehabt.
Will man die Gottlichkeit des Berufes selbst anerkennen, so ist
es um so viel besser, aber es wird keinen Unterschied in der Re-
ligion machen, ob man diese anerkennt, in Zweifel zieht oder auch
leugnet. Ich kann es nicht genug wiederholen, es kommt alles auf
die logische Wahrheit der Lehre, nicht auf die historische Wahr-
heit der Gesandtschaft an‘“. Mendelssohn schwebt also das Ideal
einer aus scheinbaren Bestandteilen des Judentums und des Chri-
stentums zusammengeschweiiten Menschheitsreligion vor, in
welcher Jesus als Tugend- und Gliickseligkeitslehrer von beiden
Seiten als solcher anerkannt wire. Die Glaubenshaltung des Ein-
zelnen ist dann durchaus freigestellt, die so verstandene Glaubens-
freiheit erhielte Heimatrecht in der christlichen Kirche. MaB-

82



gebend wire aber um so mehr das praktische Verhalten und die
hinter ihm wirksame Gesinnung des Menschen. Hingegen behilt
sich Mendelssohn, und das muB8 wohl beachtet werden, fiir den
jiildischen Teilhaber dieser Religionsfirma den Gehorsam gegen-
itber seiner gesetzlichen Bundesverpflichtung durchaus vor. Das
heifit, der Christ hat sich dem Juden anzupassen, damit aus der
Asche der Kirche, nicht aber der Synagoge dieser Phoénix einer
zeitgemiBen Vernunft-, Tugend- und Menschheitsreligion empor-
schweben kann.

Die 2. Frage des Prinzen lautete: ,,Aus welchen Griin-
den derselbe die Zeugnisse fiir den Glauben der
Christen verwerfe, die in dem Alten Testament
vorkommen und unter den Mosaischen Gesetzen
selbst als gdéttliche Eingebungen angenommen
werden?* Die Antwort Mendelssohns auf diese Frage nach
dem Weissagungscharakter und dem Christuszeugnis
des Alten Testamentes ist folgende: ,,Wie unaussprech-
lich elend wire das Schicksal der Menschen, wenn von der Aus-
legung der dunklen Stellen in einem Buche, das vor undenklichen
Zeiten in einer fremden, jetzt toten Sprache, fiir ein bestimmtes
Volk in Asien geschrieben worden, die ewige Gliickseligkeit des
ganzen menschlichen Geschlechtes abhidngen sollte. Mir scheinen
diese Stellen alle nicht die geringste Spur eines Beweises zu ent-
halten. Zu meinem Troste finde ich, daB die neueren Exegeten,
die mit Geschmack und Weltweisheit zur Auslegung der
Bibel schreiten, schon so manche Stelle aufgeben, die man
sonst fiir sehr beweisend gehalten. Aber, Gott sei meiner Seele
gnidig! ich kann mir den Grund meiner ewigen Seligkeit un-
moglich aus den riatselhaften Traumen Daniels herausentziffern
oder aus der erhabenen Poesie eines Propheten herauskommen-
tieren. Diese Schriften sind zur Erweckung des Herzens, aber
nicht zur Belehrung des Verstandes geschrieben*. Wiederum sind
dem jiidischen Denker christliche Theologen zur guten Stunde
zu Hilfe gekommen, um ihm zu helfen, die Unverbindlichkeit der
alttestamentlichen Weissagungen als erwiesen anzunehmen. Da-
bei bleibt ihm freilich seine Thora (die 5 Biicher Mose) unange-

83



tastet. Aber die Propheten kann er mit gutem Gewissen als er-
habene Poesie zugleich loben und erledigen, nachdem die Um -
wandlung der Bibel in lauter Poesie sowohl in
Deutschland: Klopstocks: Messias und seine Sintflut, und in der
Schweiz: Bodmers, Noachide, Sal. Gessners: Tod Abels, groBe
Mode geworden war 39, In seinen Darlegungen dem Prinzen von
Braunschweig gegeniiber steht Mendelssohn tatsiachlich auf dem
gleichen Boden wie christliche Exegeten, Dogmatiker, Prediger
und Dichter. Deren Ansichten sind freilich nicht traditionsgebun-
den, sondern frei, dafiir aber ihrer Vernunfteinsicht entsprechend.
Sie sind auch nicht bibelgebunden, dafiir aber bibelbeniitzend,
soweit dieses Material ihrem logisch-kritischen Verstand -ent-
spricht. Sie kennen wie er auch keine Geschichtswahrheiten als
Zeugnisse einer Heilsgeschichte, sondern einfach eine Art von
biblischer Literatur, welche bestes Material fiir eine christliche
Tugendlehre darbietet. Da hat nun aber dieser unglaubliche La-
vater Mendelssohn beschworen, entweder Bonnets Beweise zu
widerlegen oder sich taufen zu lassen! Ist also bereits das Bon-
netsche Christentum ausgeschaltet, weil vielleicht sogar Mendels-
sohn richtigere Einsichten in die Geheimnisse des Christentums
hat, so muB gepriift werden, wie es mit Lavaters Christen-
tum steht. DaB er innerhalb seines Zeitalters, ja vielleicht so-
gar innerhalb der geistigen und theologischen Lage seiner Kirche
eine durchaus besondere und originale Personlichkeit ist, kann
nicht bestritten werden. Gewifl mag er als angesehene und ge-
bildete Personlichkeit vertrauenswiirdig sein und doch bietet er
als Charakter Ritsel besonderer Art dar. So wundern wir uns
nicht, wenn Mendelssohn sein Gutachten an den Braunschweigi-
gischen Prinzen mit den Worten schlieBt: ,,Ich nehme mir die
Kithnheit, Ewige Durchlaucht, untertinigst zu bitten, dieses
Schreiben zu vernichten, damit es nicht dereinst in die Hande eines
Menschen gerate, der es miBBbrauchen oder der vermoge seines
Standes sich fiir verbunden halten koénnte, dariiber Streit zu er-
regen‘‘. Fortsetzung folgt.

39 Wernle, Schweiz. Protestantismus 11, 246; Emil Ermatinger: Dichtung und
Geistesleben der deutschen Schweiz. Miinchen 1933. 383, 422.

84



	Das Glaubengespräch zwischen Johann Caspar Lavater und Moses Mendelssohn

