
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 3 (1947)

Artikel: Das Glaubengespräch zwischen Johann Caspar Lavater und Moses
Mendelssohn

Autor: Hoch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Glaubensgespräch
zwischen Johann Caspar Lavater und

Moses Mendelssohn

Pfarrer WALTER HOCH, Zollikon-Zürich

Daß zwischen dem Diakon am Zürcher Waisenhaus, Lavater,
und dem philosophischen Schriftsteller Mendelssohn in Berlin
einst ein Glaubensgespräch geführt wurde, gehört merkwürdiger
Weise zum eisernen Bestand unseres Wissens über kulturelle
Belange im 18. Jahrhundert. Man kann irgend eine auch noch so
knappe Lebensbeschreibung, sei es des Christen Lavater oder des
Juden Mendelssohn, zur Hand nehmen, so findet dieses geistige
Duell unfehlbar eine Erwähnung. Es war aber bei beiden nicht
nur ein episodenhaftes Ereignis, also etwa bei Lavater eine übereilte

Entgleisung und für den Großvater von Felix Mendelssohn-
Bartholdi eine ihn belästigende Zumutung, sondern für beide
wurde das Gespräch zu einem so tief greifenden Erlebnis, daß die
Spuren desselben im ferneren Leben dieser charaktervollen Männer
überaus bedeutsame waren. Für die europäische Kulturwelt jener
Zeit aber, also für den sehr großen Kreis der bücherverschlingenden

Gebildeten, bedeutete das Gespräch, so weit es ihnen literarisch

oder durch Gerüchte und Gerede bekannt wurde, eine
Sensation ersten Ranges. Es fiel ja auch in jene geistige
Epoche, da sich, als willkommene Frucht der Wolff'schen
philosophischen Schulung, die Gelehrsamkeit in Volkstümlichkeit gefiel,
so daß der gebildete populus an den geistigen Banketten der
Herren Gelehrten einigermaßen mittafeln konnte. Diese Tatsache
hat aber wesentlich den Gang des Gespräches und dessen
allgemeine Beurteilung beeinflußt. Bedeutsam aber war von Anfang
an der eigentliche Charakter der Aussprache. Er war weder nur
akademisch, noch auch nur philosophisch, und auch nicht geführt
zwischen der Kirche und der Synagoge, sondern ein Reden
zwischen zwei ausgezeichneten Vertretern des Christentums und des

Judentums und von jedem durchgehalten im Bewußtsein tiefster
und ernstester Verantwortung.

44



Während also die Tatsache des Gespräches unvergessen geblieben
ist, glaube ich nicht fehl zu gehen, wenn ich annehme, sein I n -
halt sei völlig unbekannt. Gewiß, im ersten Auftakt handelte es

sich um einen vorstürmenden Bekehrungsversuch Lavaters. Wer
weiß aber um dessen Vorgeschichte? Im Verlauf der öffentlichen
und privaten brieflichen Aussprache jedoch ging es doch nicht nur
um die Glaubensstellung Mendelssohns, sondern um
grundsätzliche Glaubensfragen des Judentums und
des Christentums. Wie weittragend dieses Ringen war,
sehen wir an zwei literarischen Früchten des Ringens beider
Geister: Lessings „Nathan der Weise" und Hamanns „Golgatha
und Scheblimini". Wenn nun der Versuch unternommen wird,
dieses Glaubensgespräch, besonders auch seinem Inhalte nach,
der Vergessenheit zu entreißen, so wird die Aufgabe eine doppelte
sein. Nicht zu umgehen ist eine geschichtlich zuverlässige
Darstellung, damit das Material sichtbar und hörbar wird. Dies soll
dann zur Hervorhebung der grundsätzlichen Gedankenprobleme
so dienen, damit die überzeitliche und besonders auch die
gegenwartsnahe Bedeutung der Aussprache ins volle
Licht tritt. Die Erfüllung dieser Aufgabe wird freilich durch die
uferlose Stoffülle, sowohl auf Mendelssohn'scher als auf Lavater-
scher Seite, sehr erschwert. Die zeitgenössische Literatur ist an

Ausdehnung nicht weniger gewaltig als die Verarbeitung im Lauf
der Folgezeit. Wenn ich mich bei meiner Darstellung auf eine
Auswahl dieses Stoffes beschränke und die Belege in den Anmerkungen

auf ein Mindestmaß festlege, so wird mir der Leser hiefür
sicher dankbar sein; soll doch diese Studie in keiner Weise als

Beitrag zur Lavater- oder Mendelssohn-Literatur angesehen werden.

Ihr Zweck ist lediglich, das Glaubensgespräch jener beiden
Persönlichkeiten rückschauend und doch gegenwartsnah
darzustellen.

Die Stellung Lavaters und Mendelssohns im geistigen Leben
des Jahres 1769

Ereignis und Wirkung des Glaubensgesprächs können nur so
verständlich werden, wenn wir bedenken, daß sich hier zwei allgemein

bekannte, ja bereits führ endeGe ister begegneten. Ohne

45



gegenseitige Anerkennung geistiger Ebenbürtigkeit und ohne
Wissen um die wiederum gegenseitige Kompetenz der Vertretung
des anderen Glaubensstandpunktes, wäre der Verlauf undenkbar

gewesen. Alles das im Zusammenhang ermöglichte den Ernst und
die überraschend weittragende Wirkung der Angelegenheit. Der
eine Partner1, Johann Caspar Lavater in Zürich, war
im Jahr 1769 erst 28jährig. Seine äußere Stellung als Diakon
am Waisenhaus seiner Vaterstadt mag bescheiden genug gewesen
sein. Um so bedeutsamer jedoch erscheint bereits seine christliche

und literarische Ausstrahlung. Sechs Jahre zuvor hatte er
die Aufmerksamkeit daheim und jenseits der Grenzen durch seinen
Protest wider den unbarmherzigen Landvogt Grebel auf sich

gezogen. Goethe war auf diesen tapferen Eidgenossen aufmerksam
geworden. Das folgende Jahr führte ihn auf einer Studienreise
nach Deutschland zur Mehrzahl der maßgebenden Persönlichkeiten
der Kirche und des Geisteslebens. Er lernte Klopstock kennen.
Er trat auch auf der Rückreise in freundschaftliche Beziehungen
zu Isaak Iselin in Basel. Heimgekehrt in seine Vaterstadt schrieb
er gemeinsam mit Heinrich Pestalozzi die zum Anakreontikerkreise
in Opposition stehende Zeitschrift „Der Erinnerer", wobei ein
Zusammenstoß mit der behördlichen Zensur seinem Ansehen nur
förderlich wurde. Bald fliegen seine „Schweizerlieder" hinaus.
Sie werden von hoch und nieder gelernt und mit patriotischem
Feuer gesungen L Er steht im Gespräch mit Befreundeten über
Fragen der Unsterblichkeit und der Vollendung in einer anderen
Welt. Als ausgesprochen moderner Mensch seiner Zeit beschäftigen

ihn die Probleme der Psychologie und noch mehr der
Parapsychologie, wobei er wie die meisten Zeitgenossen im Licht und
Schatten von Leibnitz denkt. Zugleich liegt, wiederum als einem
Kind der Aufklärung, die zeitliche und die ewige Glückseligkeit
des Einzelmenschen durchaus im Vordergrund seines Empfindens.
So schreibt er sein erstes vielbewundertes Werk „Aussichten
in die Ewigkeit, in Briefen an Herrn Joh. Georg Zimmer-

1 Für die Biographie Lavaters verweise ich auf Lavater-Sloman „Genie des
Herzens", Zürich 1939, und besonders auf die Anmerkungen von Prof. Ernst
Staehelin in „Johann Caspar Lavaters ausgewählte Werke", Bd. 1—4, Zürich
1943. (Zitiert: L.s W.)

46



mann" (1768, letzter Band 1778). Zimmermann, ehemals Arzt
und Philosoph in Brugg, war damals königlicher Leibarzt in
Hannover. Im 17. Brief der „Aussichten" 2 singt Lavater einen Hymnus

auf die Freundschaft: „Welche Freuden gewährt eine einzige
neue Freundschaft, die Bekanntschaft mit einer uns vorher
unbekannten oder vorher von uns mißkannten, erleuchteten, über
alle einschränkenden Vorurteile erhabenen, edeln, menschenliebenden

Seele, mit einer Seele, die mit der unsrigen harmoniert,
Ein Ganzes mit der unsrigen, die zweite Hälfte von uns ausmacht,
die Ein gemeinschaftliches, würdiges, ewiges Interesse mit uns
hat, die sich mit uns für Gott und Gottes lieben Menschen
vereinigt. Welche Lücken in unsern Begriffen, Empfindungen, Grundsätzen

werden ergänzt!» Ein Mann, der so gesinnt ist, wird in
jeder seiner Freundschaften leidenschaftlich brennen. Seine

Freundschaftsdynamik wird ihm den geistigen Austausch
und den Verkehr mit Andern erleichtern und erschweren. Man
wird auch dem Freunde Lavater länger Hochachtung und
Vertrauen entgegenbringen als dem Pfarrer und Seelsorger, zumal
von Seiten derer, die außerhalb des eigentlichen Kreises der
christlichen Kirche leben. Wir werden sehen, wie eben diese

Freundschaftsdynamik Lavaters wesentlich dazu beigetragen hat,
daß das Glaubensgespräch mit Mendelssohn nicht vorzeitig
abbrach. — Im 8. Brief der Aussichten aber steht ein Abschnitt
über die Bekehrung der Juden3: „Freilich glaube und
erwarte ich die Bekehrung der gesamten jüdischen Nation zum
Christentum. Freilich glaube ich, diese Bekehrung werde mit
dem tausendjährigen Reiche Christi in einer sehr genauen
Verbindung stehen". Warum sollte nicht eben dieser Lavater das
auserlesene Werkzeug sein, um die Vollendung des Reiches Gottes
zu beschleunigen, sich einen Juden herauszuholen als Prototyp
und Führer des ganzen Volkes, damit, wenn dieser gewonnen wäre,
die andern alle nachfolgten? Wir werden diesem, einem Lavater
durchaus entsprechenden hochgemuten Gedanken noch begegnen.
Unsere knappe Übersicht muß noch dahin ergänzt werden, daß

2 L.sW. 1, 193.

s L.sW. 1, 123.

47



Lavater ein Mann außergewöhnlichster Belesenheit war, der sich
schon damals in einer Vielbeschäftigung bewegte, die staunenswert

und erschreckend zugleich genannt werden muß. Sein eigentliches

Geheimnis lag aber letzten Endes in einer brennenden
Jüngerschaft Jesu und in seiner bezaubernden Genialität.

Wenden wir uns nun dem Manne zu, dessen Aufstieg zu Ansehen
und Einfluß eigentlich das weit übertrifft, was wir von Lavater
feststellten. Als im Jahre 1743 ein übelgewachsener kränklicher
Judenknabe von kaum 14 Jahren in Berlin einzog, um bei Rabbi
Fraenkel seine rabbinischen Studien fortzusetzen, konnte niemand
ahnen, welcher Stern am Himmel des Aufklämngszeitsalters
damit zu leuchten begann. Der Knabe war der am 6. September 1729
im anhaltischen Dessau geborene Moses, Sohn des Torakopisten
Menachem-Mendel. Seine Glaubensgenossen nannten ihn Moses
Dessau, die gebildete Welt kennt ihn als Moses Mendelssohn4.

Die Judengemeinden Deutschlands standen damals unter
dem starken Druck polnischer Rabbinen. Sie wurden von diesen
in strengster geistiger Absonderung von allen fremden kulturellen
Einflüssen ferngehalten. Die deutsche Sprache richtig
auszusprechen, galt als Ketzerei; ein deutsches Buch auch nur in der
Hand zu halten, unterlag schweren Strafen der rabbinischen
Jurisdiktion. Wissen war gleichgeachtet wie Glaubensabfall oder
Irrlehre, und Unwissenheit der Außenwelt gegenüber der sicherste
Schutz des altehrwürdigen Glaubensgutes. Aus dieser Welt
erfolgte der Aufstieg Mendelssohns. Während er sich mit
Freitischen und Schreibarbeit bei Fraenckel durchhungert, wird er von
Dr. med. Kisch in die lateinische und von Dr. Gumperz in die
französische und englische Sprache eingeführt, während er
zugleich die deutsche Sprache recht eigentlich für sich erobert.
Ebenfalls ein Glaubensgenosse, Israel Zamosc, weiht ihn in die
Geheimnisse der euklidischen Mathematik ein. Er aber findet

4 Dubnow, Weltgeschichte des jüdischen Volkes, 1930, VII, 358. Für die
folgenden Ausführungen : Moses Mendelssohn, Oesammelte Schriften,
herausgegeben von G. B. Mendelssohn, Leipzig 1843, Bd. 1. Ferner: Beate Berwin:
Moses Mendelssohn im Urteil seiner Zeitgenossen, Kant-Studien Nr. 49,
Berlin 1919.

48



Lavater bei Moses Mendelssohn in Berlin 1763. Graphische Sammlung der
Zentralbibliothek Zürich. Aus Ernst Staehelins Joli. Caspar Lavaters Aus¬

gewählte Werke.

49

Judaica, Bd. III, 1 4





n+fny» A/, nftn** Vmtfaj't» ,f*J tlbnajw kûUt^n

U*MJ** bnU L}tm iltfa jtkt&j'»**' *f hn4*o»+« Ja&l, jl>tfinf

bv+Ly £k »"4 $»$»$**&* ,Vtrrn j* «dK

Hfita+à b**ntK^A$— *m HhhQh&^U,*. Jif»dt f*$k,- J&fß+ifLf ßt£ÙJ

Oxfönfin f<$ f*n *$+ »tttttt y&Jf*«,

*>r ttn, fef §<$**,**[ fyj. »«Jfiiïf fj* /.U,

bjirfcjij ^ $*?* b<n4 f"*f £$'$**

HHp kàiffyhv' fl$*n ~L?ßL.

iiftn b($+f tytydfiafifclk^ ^üyfM jt+f

fa*2 *£!) fUrïyttitffrujt* -

fat* VfrctftètiU-, ôhxi ^UcoerÂfilrt'f*. oXft^c éàettyi'rfcbr

tJ<jcu<A. &kr%f*»iHä tftiûcJUf wÀt aJ& fu.Mj uesufe/,^ <?A

,'h,jrann.

4»«p - [héySfy

Ö6f}tc i iktÇfMihyfdih^iy

9»* ti). m*jj fi<jQ

%?3nti <Êifi*ri/*éu4tr -<ß*ftAik<iy«Sp)-
%Jbrlt»*Lr yfit+t* «5*|

Lavaters Handschrift.
Aus E. Staehelins Joli. Caspar Lavaters Ausgewählte Werke.

51





seinen Unterhalt und später einen angemessenen Wohlstand durch
den Seidenhändler Bernhard, der ihn zuerst als Privatlehrer,
später als Buchhalter und zuletzt als Teilhaber gewinnt. Gumperz
macht ihn mit G. E. L e s s i n g bekannt. Der lutherische
Pfarrerssohn und der Abkömmling des Torakopisten spielen miteinander

Schach. Im gleichen Jahr, 1754, schreibt Lessing über ihn:
„Ich sehe ihn im voraus als eine Ehre seiner Nation an, wenn ihn
anders seine eigenen Glaubensgenossen zur Reife kommen lassen, die
allezeit einen unglücklichen Verfolgungsgeist wider Leute
seinesgleichen getrieben hat. Seine Redlichkeit und sein philosophischer
Geist läßt mich ihn im voraus als einen zweiten Spinoza betrachten".

Lessing hält viel vom Urteil seines Schachfreundes. „Ich
will meine Gedanken von ihnen geprüft nicht gelobt haben".
„Denken Sie nur nicht, daß ich eine einzige Fabel will drucken
lassen, die nicht Ihren vollkommenen Beifall hat". (L. an MM.
28.11.1756.) Hatte Mendelssohn schon einige Jahre zuvor eine
hebräische Wochenschrift herausgegeben, welche freilich der rab-
binischen Zensur zum Opfer fiel, so wurde er nun durch Lessing
eigentlich in die Welt der Gebildeten eingeführt durch seine

Empfehlung an den Buchhändler und Kritiker Nicolai. Damit
ist er als Schriftsteller und Denker eigentlich lanciert. Man
begegnet seinen Abhandlungen und Kritiken in der „Bibliothek der
schönen Wissenschaften". Dr. Zimmermanns Buch „Von dem
Nationalstolze", Salomon Geßners „Tod Abels" und Iselins „Versuch

über die Gesetzgebung" werden von ihm (1758 u. 59)
besprochen; Klopstocks „Tod Adams" scharf abgelehnt, was Ewald
von Kleist das Urteil entlockt „Herr Moses, der sonst ein guter
Kopf ist, muß ein verstockter Israelit sein, als es jemals Israeliten
gegeben, wenn er bei Lesung des Adams nicht geweint hat". Eine

Verteidigung wider Reimarus macht ThomasAbbtin Frankfurt
auf ihn aufmerksam. Abbt schreibt ihm : „Als ich Ihre Apologie
gegen Reimarus las, Ihre demütige und lammsfromme Verteidigung,

so fiel mir die Stelle in Plato ein, wo Sokrates gegen den

polternden Mann ebenso demütig sich entschuldigt". Abbt gab
also bereits 1763 dem allgemeinen Empfinden Ausdruck, daß

dieser hochgebildete Jude eine Art von Sokrates der
Gegenwart sei. Sokrates aber war für die philosophierende Ge-

53



Seilschaft jener Tage die meistbewunderte Gestalt des Altertums.
Die Akademie der Wissenschaften krönte mit einem Preis Mendelssohns

Abhandlung über die Evidenz in metaphysischen
Wissenschaften, wobei der andere Bewerber Immanuel Kant nicht
anerkannt wurde. Es erscheinen die Bücher über die Empfindungen
und der „Phädon, oder über die Unsterblichkeit
der Seele" (1765), der letztere eingeleitet von einer
Lebensbeschreibung des Sokrates. Abbt aber übersetzt die Briefe über die
Empfindungen mit Hilfe des Naturforschers Bonnet in Genf ins
Französische. — Nun muß man die Tatsache mitbedenken, daß

man damals nur drei Juden aller Zeiten kannte, welche nicht in
hebräischer Sprache geschrieben hatten: Maimonides, Spinoza und
Orobio. Was aber bei Mendelssohn auffiel, war die ausgesprochene

Eleganz seiner Sprache und, was Abbt bemerkte, „Das
Talent dieses Schriftstellers, abstrakte Wahrheiten ins Licht zu
setzen und mit Klarheit zu versehen, die dem Verstand das Arbeiten

leicht macht, ist so entschieden, daß es unverantwortlich wäre,
wenn er nicht die wichtigsten Materien der Metaphysik mit eben
dem glücklichen Fleiße des Genies bearbeitete. Man vergißt die
Grübeleien der Metaphysik, solange man ihn liest" (Brief Abbts,
27. 6. 1765). Herder seinerseits urteilt „Sokrates führte die
Weltweisheit unter die Menschen; hier ist der philosophische

Schriftsteller unserer Nation, der sie mit
der Schönheit des Stils vermählt haben soll: der Verfasser der
philosophischen Schriften". Dieser seltene Mann aber, mit seinen

liebenswürdigen Umgangsformen, der Anmut seines Benehmens
und der Bescheidenheit seines Auftretens ist Jude. Wir verstehen
daher, wenn sein Biograph schreiben kann: „Kein Reisender, der
Anspruch auf Bildung machte, kam nach Berlin, ohne sich um
Mendelssohns Bekanntschaft zu bemühen".

Lavaters Besuch bei Moses Mendelssohn in Berlin im Jahre 1763

Die Art, wie Lavater und sein Freund Füssli wider den Landvogt
Felix Grebel in Grüningen vorgegangen waren, hatte das
Mißfallen der gnädigen Herrn Zürichs erregt. Der Rat Zürichs
beschloß im März 1763, die beiden müßten Abbitte tun und hätten

54



eine entsprechende Vermahnung entgegen zu nehmen 5. Eine
längere Studienreise nach Deutschland war die
unmittelbare Folge dieser Demütigung. Felix Hess, intimster Freund
Lavaters und ebenfalls Theologe (geb. 1742, gest. 1768) schloß
sich ihnen an. Die Reise führte die jungen Männer unter anderem
zu Geliert in Leipzig, zu Gleim in Magdeburg, vor allem aber
zu Joh. Joachim Spalding, dem Ideal eines Aufklärungspfarrers
jener Zeit in Barth im schwedischen Pommern, und sowohl auf
der Hinreise als bei der Rückkehr auch nach Berlin 6. Lavater und
Hess wurden durch den Winterhurer Prof. Joh. Georg Sulzer in
Berlin bei Moses Mendelssohn eingeführt. Wahrscheinlich wurden

diese Besuche wiederholt. — Was damals „auf der Stube"
Mendelssohns verhandelt wurde, bildet die eigentliche
Wurzel des Glaubensgesprächs, welches fünf Jahre
später vor aller Öffentlichkeit geführt wurde. Wir müssen daher
versuchen, den Inhalt jener Unterredung zu erfahren.
In einer persönlichen Notiz Mendelssohns aus dem Jahr 1771

lesen wir7: „Die Unterredung, die er (Lavater) mit mir gepflogen,

kann ihm auch dazu (zum Bekehrungsversuch) nicht Anlaß
gegeben haben. Er hat gesehen, welchen Widerwillen ich
bezeugte, mich auf meiner Stube in einer Privatunterredung über
diese Punkte zu erklären, wie sehr ich es verbat und durch Winkelzüge

auszuweichen suchte. Nach den feierlichsten Versicherungen,
daß man von meinen Worten nie öffentlichen Gebrauch machen

wollte, folgte endlich eine Erklärung.. Meine Entfernung gegen
die christliche Religion hat sich bisher noch nicht vermindert, und
so lange mir Gott den Gebrauch der Vernunft läßt, kann sie nicht
vermindert werden". In der gleichen Richtung geht ein Satz
Mendelssohns in seiner ersten Antwort an Lavater nach dessen

Angriff8: „Sie können unmöglich vergessen haben, wie oft ich das

Gespräch von Religionssachen ab und auf gleichgültigere
Materien zu lenken gesucht habe. Wenn ich nicht irre, sind Versicherungen

vorhergegangen, daß von den Worten, die bei der Gelegen-

5 L.sW. 1, 33/34.
6 L.s W. 1, 41.
7 M. Mendelssohn, Ges. Schriften III, 105.
8 M. M. Ges. Sehr. III, 3Qff.

55



heit vorfallen würden, niemals öffentlicher Gebrauch gemacht
werden sollte. Jedoch ich will mich lieber irren, als Ihnen eine
Übertretung dieses Versprechens Schuld zu geben... Ich darf
sagen, daß ich meine Religion nicht erst seit gestern zu
untersuchen angefangen". Diese peinlichen Seufzer beweisen, daß der
bei der Unterredung 22jährige Lavater unter der Zeugenschaft
seines Freundes Hess den jüdischen Gelehrten zu ganz bestimmten
Aussagen über dessen Glaubensüberzeugung nötigen wollte und
offenbar sie ihm auch wieder dessen Willen abgerungen hat.
Hingegen gab er zuvor ein feierliches Versprechen ab,
über den Inhalt des Gespräches zum mindesten in der Öffentlichkeit

zu schweigen. Wir aber fragen, welches wohl der eigentliche
Inhalt des Gespräches gewesen sei. Wiederum gibt uns hier eine

persönliche und private Anmerkung Mendelssohns Aufschluß9:
„Herr Lavater hat mich schon bei der mündlichen Unterredung
gefragt, was für einen Unterschied ich machte zwischen einem Sohra

tes, Plato und Jesus. Ich antworte: Sokrates hat
niemals mehr als ein Mensch sein wollen. Hätte er sich für eine Person

der Gottheit oder für eine Mittelsperson zwischen Gott und
den Menschen, oder gar für die einzige Mittelsperson
ausgegeben, so hätte ich ihm meiner Überzeugung nach alle Hochachtung

versagen müssen. Philosophische und religiöse Vorurteile
kann man haben und von der moralischen Seite hochachtungswürdig

sein; aber Anmaßungen von dieser Art gehören zum
moralischen Charakter und geben allen moralischen Eigenschaften
eine sonderbare Richtung. Hat sich aber Jesus, wie ich aufrichtig

glaube, dieses niemals anmaßen wollen, so habe ich meine

philosophische Hochachtung schon eingestanden. — Und, Jesus
ein Jude? Ja, wenn er, wie ich glaube, das Judentum nicht hat
aufheben wollen. Man bedenke, wohin mich diese Betrachtung
führen würde!" Lavater versuchte also im Gespräch des Jahres
1763 den Juden auf dem Umweg über die Frage nach der Wertung
großer Philosophen des Altertums dahin zu führen, seiner Hoch-
achtung vor Jesus Ausdruck zu geben. Ob dann der jüdische
Teil feststellt, die Hochachtung sei lediglich ein philosophisches,

» M. M. Oes. Sehr. III, 90.

56



also ein für die eigene Lebensexistenz unverbindliches Urteil, oder
ob der andere Teil darauf beharrt, er habe ein religiöses Urteil in
philosophischer Form herausgehört, würde nichts zur Sache tun,
weil immerhin jegliche Form feierlicher Hochachtung vor Jesus
damals aus jüdischem Munde, und zumal aus dem Munde dieses
Mannes der Sensation nicht entbehrte. Offenbar aber erkannte
der dialektisch glänzend geschulte und wahrhaft kluge Mendelssohn

die Gefahr und brachte zwei für ihn entscheidende
Probleme zur Vorbesprechung. Erstens: wofür hat sich Jesus
von Nazareth selber ausgegeben? Als Mensch, als

Tugendlehrer, vielleicht als Prophet Oder etwa als Gottes Sohn,

ja als einen oder als den einzigen Mittler zwischen Gott und den
Menschen? Damit sind alle Fragen der Leben Jesu-Forschung
und die Frage nach der Entstehung des christlichen Dogmas
angeschnitten. Der christliche Gesprächspartner wird sich also
bemühen müssen, die Echtheit und die Zuverlässigkeit der neutesta-
mentlichen Zeugen unter Beweis zu stellen, und er wird so
erkennen, daß jedes Gespräch zwischen Kirche und Synagoge immer
um die Frage geht, ob das Neue Testament Gottes Wort ist. Und
nun verfolge man einmal die stattliche Reihe der späteren Lava-
terschen theologischen Schriften, einen Pontius Pilatus und einen

Nathanael, so wird man sofort erkennen, weshalb er um diesen
Boden und von diesem Boden aus kämpft. Zweitens fragt
Mendelssohn, ob J e s u s das G e s e t z habe aufheben wollen,
ob er also ein Zerstörer und Empörer gewesen sei oder lediglich
ein Sekundant Hillels oder Gamaliels mit besonders eigenartiger
Charakterprägung, ist also Er etwas Neues und Anderes gegenüber

dem Judentum, oder hat erst die Kirche aus ihm und seinen

angeblichen Worten etwas Neues und Anderes gemacht? Wäre
also das Neue Testament ausschließlich ein kirchliches Dokument,
durch das die ganze Erscheinung Jesu christlich verfälscht wurde,
dann könnte ein Mendelssohn diesem Jesus um seiner moralischen
Qualitäten willen eine philosophische Hochachtung nicht wohl
versagen. Aber, eben: wenn! Welches das Ergebnis des

Gespräches war, erkennen wir vielleicht am eindeutigsten aus einem
Satz Lavaters in seinem Brief an Mendelssohn vom 14. Februar
1770: „Gott weiß, daß ich die Bedingung Ihrer Achtung für

57



Jesum ohne Verletzung dieses Versprechens nicht hätte anführen
dürfen" 10.

Jedenfalls rechnete fortan Lavater Mendelssohn in Berlin zum
großen Kreis seiner Freunde. Prüfen wir aber die Briefe
beider Männer auf diese nicht ganz nebensächliche Kleinigkeit, so
wird dieser Punkt undurchsichtig. Wird Mendelssohn das eine
Mal „teuerster Freund" genannt, und meldet ein anderer Brief
„Ich umarme Sie, mein Herz", so begegnen wir doch auch der
steifen Anrede „Mein lieber Herr Moses", während der „Sokrates"
in Berlin Lavater im Jahr 1775 mit „Verehrungswürdiger
Menschenfreund" anspricht. Ob nicht Lessing mit seiner bissigen
Bemerkung in der rechten Richtung zeigte, wenn er (am 2. 1. 1770)
an den Buchhändler Nicolai schrieb: „Was macht unser Moses?
Ich bedaure ihn, da er von einem Menschen so kompromittiert wird,
von dem er sich seine Freundschaft nicht hätte sollen erschleichen
lassen, Lavater ist ein Schwärmer, als nur einer des Tollhauses
wert gewesen" u.

Die beiden jungen Zürcher führten ein Tagebuch. So kam
in dasselbe auch eine Eintragung über den Besuch bei Moses
Mendelssohn im Jahr 1763. Freilich wurde dieses Buch als Ge-
heim-Dokument behandelt. Allein es tauchte im Verlauf des

späteren Glaubensgesprächs in einer Art auf, welche die Sensation

erst recht auf die Spitze trieb. Die Eintragung ist lateinisch.
Wir hören eine Übersetzung12: „Wir besuchten Moses Mendelssohn,

den berühmten Philosophen, der in Wirklichkeit nicht nur
Philosophe, sondern auch Physiker und Mathematiker ist, und,
was noch mehr zu bewundern ist, auch ein sehr eifriger
Liebhaber und Lehrer der gelehrten Literatur. Um seine hohe und Leib-
nitzianische Gesinnung leicht zu erkennen, braucht er nur seinen
Mund zu öffnen. Er ist aber nicht derart gelehrt, wie wenn er
nur ein Gemisch von Erkenntnissen wäre. Alles in seinem Geiste
ist klar und aufs Beste geordnet. Von nichts aber ist er weiter ent-

10 M. M. Oes. Sehr. III, 84.
11 Berwin, 46.
12 Lateinischer Text M. M. Oes. Sehr. III, 98. Die Übersetzung verdanke ich
stud. iur. Dietrich Schindler, Zollikon.

58



fernt, als von einem eitlen und lächerlichen Prahlen mit Gelehrtheit

und Spitzfindigkeit. Er tritt allen großen Männern freudig,
mit Verehrung und Bescheidenheit entgegen. Seine Gespräche
haben ein höchstes Maß von Scharfsinn und Anmut. Wir
beobachteten bei ihm eine große Ehrfurcht vor Gott, den höchsten
Wunsch, seine Tüchtigkeit zu vergrößern, und die Anstrengung,
alle Sünden fernzuhalten. Wir verehrten in ihm seine Freimütigkeit
gegenüber allen hervorragend großen Taten und seine Bewunderung

dafür, ebenso seine höchste Liebe gegen seine jüdischen
Brüder und die auffallende Aufrichtigkeit in dieser ganzen
Haltung. — Doch, obschon er den frevelhaften Vorurteilen der Juden

gegen unsern Jesus und den Verleumdungen ferne steht, obwohl
er jenen den besten Menschen nennt, der sowohl frei von Sünden

geboren, als auch gewisse niedrige Meinungen bei seinem Namen
und seinem Kulte aufs entschiedenste bekämpfte; obwohl er die
zur Zeit der Juden, Sadducäer und Pharisäer, gegen ihn verübten
Beschimpfungen und die Art, wie er behandelt wurde, verurteilt
und davor zurückschaudert; obschon er sich gegen die fortgesetzten

Missetaten seiner Brüder gegen Jesus ausspricht; obschon
er erwartet, daß sein Messias kein irdischer, sondern ein geradezu
rein geistiger, das heißt am vollständigsten von allen Vorurteilen
und Sünden freier, reiner und diesen unzugänglicher Mensch ist,
der nach dem höchsten göttlichen Vorbild so geschaffen ist, wie
vor ihm kein Prophet der ganzen Welt, und erwartet, daß er von
allen Völkern der höchste Gesetzgeber und Richter zugleich sei,
und obwohl er alles, was zu seinem irdischen Ruhm führen könnte,
freimütigst von sich weist, ist er dennoch in seinen Vorurteilen
gegen unsere göttliche Religion wie durch eine unüberwindliche
Wache und Verschanzung so umgeben, daß man den Eindruck hat,
außer Gott selbst könne ihn niemand ins Lager des wahren Messias

bringen".

Über die Zuverlässigkeit dieser Tagebucheintragung
macht Lavater Mendelssohn gegenüber im Dezember 1770

folgende Mitteilung13: „Ob (dieser lateinische) Aufsatz ächt sei?
Mich dünkt, so viel ich mich noch erinnern kann, denn ich weiß

13 M. M. Ges. Sehr. III, 100, Brief L. vom 15.12.1770.

59



das Original nicht mehr zu finden, ziemlich ächt. Einige nicht
wesentliche Ausdrücke wollen mir zwar etwas fremd scheinen.
Aber dieser Aufsatz ist nicht von mir, sondern von meinem seligen
Freunde, der mit mir reisete. Allein ich sehe nicht, daß mein
zwar feuriger und präcipitanter, aber dabei sehr redlicher und
wahrheitliebender Freund im Grunde viel Anderes in sein Tagebuch

eingetragen habe, als was, so viel ich mich noch erinnern
kann, aus Ihrem Betragen und Reden richtig hergeleitet werden
konnte, ohne daß ich geglaubt hätte, daß dadurch Ihren Religionsbegriffen

und philosophischen Grundsätzen widersprochen würde.
Hat sich mein redlicher Freund geirrt, oder irre ich mich, und
Sie finden diesen Irrtum im geringsten Ihnen nachteilig, nun in
Gottes Namen, so mögen Sie sich rechtfertigen. Lügen, vorsätzliche

Lügen schreibe ich gewiß nie, weder in die Welt noch in mein
Tagebuch, und mein seliger Freund tat es so wenig wie ich. Zu
stark, zu rednerisch, ich gestehe es, scheinen mir einige
Ausdrücke darin, und jetzt, hintennach, nach Ihren öffentlichen
Erklärungen vermeine ich, einiges Mißverständnis Ihrer Reden auf
unserer Seite wahrzunehmen. Vielleicht mögen auch einige, nicht
unmittelbar aus Ihrer Umgebung, sondern aus andern damals
glaubwürdig scheinenden Erzählungen geschöpften Nachrichten
zu dieser Verstärkung beigetragen haben". Es unterliegt also
keinem Zweifel, daß dieser Geheimbericht Lavaters und Hess' noch
tiefere Einblicke in jenes mündliche Glaubensgespräch in Berlin
vermittelt. Das übelbeleumdete jüdische Leben Jesu „Toldoth
Jeschu ha-nozri" 14 kam zur Sprache und damit die mögliche
Verachtung der Juden gegenüber dem, an welchen die christliche
Kirche als an den Heiland aller Welt glaubt. Offenbar wurde auch

eingehend über den Prozeß und die Kreuzigung Jesu geredet und
zwar mit der Sorgfalt, daß immerhin gefragt wurde, ob nur eine
bestimmte Glaubensrichtung des Judenvolkes damals die
Verantwortung für das „Kreuzige" zu tragen habe. Selbst die Frage der
Sündlosigkeit Jesu blieb nicht unerwähnt, wobei freilich die
jungen Zürcher Theologen kaum wissen konnten, ob ihr Begriff
von Sündlosigkeit erstens biblisch richtig gefaßt und zweitens mit

11 Hoch: Kompaß durch die Judenfrage, 1944, 108, hier auch die Literatur.

60



den analogen Begriffen rabbinischer Theologie gleichartig sei.

Und als Krönung verhandelte man noch die Messiasfrage. Das
heißt, Mendelssohn wurde darauf hin ausgehorcht, welcher
Gestalt sein Messiasglaube eigentlich sei. Überblicken wir das

Gespräch, so müssen wir den Zürchern für die Gründlichkeit ihres
Vorgehens hohe Anerkennung zollen. Sie lenkten das Gespräch
trotz des Widerwillens Mendelssohns, sich auf diese entscheidenden

Glaubensfragen einzulassen, doch so, daß zur Sache, das heißt
streng auf Jesus Christus hin gesprochen wurde. Gewiß die rechtlose

Lage der Juden wurde nicht unerwähnt gelassen, allein sie

wollten wissen, wie Moses Dessau sich zu Jesus als dem Christus
innerlichst stelle. Mehr als das, sie wollten ihn eigentlich zum
überzeugten Glauben an diesen Herrn und Christus herüberholen.
Es war ein regelrechter Bekehrungsversuch und als solcher zumal
in der damaligen geistigen Zeitlage eine hervorragend tapfere Tat.

Lavater widmet seine deutsche Ausgabe von Bonnets
Palingénésie philosophique Moses Mendelssohn

Wir sind bereits dem Namen des Genfer Naturforschers und
Philosophen Charles Bonnet begegnet. Der spätere Frankfurter

Philosoph Thomas Abbt hatte mit ihm gemeinsam Mendelssohns

Werk über die Empfindungen ins Französische übersetzt.
Mendelssohn war freilich mit der Art dieser Übersetzung nicht
zufrieden15. Bonnet wurde am 13. März 1720 in Genf als Sproß
einer Hugenottenfamilie geboren, war als Zoologe besonders
Insektenforscher, beschäftigte sich aber auch lebhaft mit den Fragen

nach der Wahrheit des Christentums, weil er unter dem
zunehmenden Atheismus der gebildeten Gesellschaft litt. Bonnet
starb am 20. Mai 1795. In einem Nachruf wird von ihm gerühmt
„Philosophe Chrétien, qui avait vécu pour l'avantage de l'humanité".

Über seinen Charakter erfahren wir aus dem nämlichen
Zeugnis: „11 était ennemi des secousses et de tout ce qui portait
l'empreinte de l'exagération" 16. Bonnet hatte ein zweibändiges

16 Berwin, 23.
16 Mémoire pour servir à l'Histoire de la vie et des ouvrages de M. Charles
Bonnet. Berne, 1794, S. 123. Allgemein: Windelband: Lehrbuch der
Geschichte der Philosophie, Tübingen 1908, 376; P. Wernle: Geschichte des

61



umfängliches Werk in französischer Sprache geschrieben, dessen
deutscher Titel „Philosophische P a 1 i n ge n e s ie, oder
Gedanken über den vergangenen und zukünftigen

Zustand lebender Wesen"17 war. Als Leser denkt sich
Bonnet nicht das „gemeine Volk". Vielmehr schreibt er für
Gebildete, welche zweifeln. „Wahre Philosophen sollen mich
beurteilen. Wenn ich ihre Beistimmung erhalte, so werde ich
dieselbe als rühmliche Belohnung meiner Arbeit ansehen. Allein es

gibt eine Belohnung von höherem Werte, wornach ich strebe, und
diese ist von dem Urteile der Menschen unabhängig". Diese Sätze

stehen in der Vorrede, geschrieben zu Genthod bei Genf am
19. Mai 1769. Bonnet versucht in subtilsten logischen Ausführungen

die Beseeltheit der Natur und der Tierwelt aufzudecken.
Er steigt auf zum Menschen und mündet hier in einem
naturphilosophisch-psychologischen Beweis für die Unsterblichkeit und

ewige Glückseligkeit des Menschen aus. Sein Gang aber führt
ihn zur Untersuchung der Zuverlässigkeit der biblischen
Offenbarung, zu einer Rechtfertigung des Wunders (Auferstehung
Christi!) und zu dem gerade auch in unseren Tagen neuentdeckten

Problem der „Augenzeugenschaft" der Apostel. „Gott wollte
mit dem Menschen reden. Seine Sprache ist eine Tatsprache. Es
handelt sich also um Tatbeweise. Sie sind umso glaubwürdiger,
je mehr sie den Vor-Urteilen entgegengesetzt sind 18. Wichtig ist
in unserm Zusammenhang auch, was Bonnet über das
Judentum schreibt. „Ich schreibe von der Eingötterei jener
so sonderbaren und so zahlreichen Nation, welche durch ihre
Gesetze, ihre Gewohnheiten, ihre Vorurteile selbst, von allen andern
Nationen abgesondert, ihre Religion und ihre Gesetze aus der
Hand Gottes herzuhaben glaubt. Diese Nation ist fest überzeugt,
daß diese Religion und diese Gesetze auf helleuchtenden und
verschiedenen Wundern beruhen: sie hängt fest an ihrem äußerlichen

Gottesdienst, an ihren Gebräuchen, ihren Überlieferungen;

Schweiz. Protestantismus im 18. Jahrhundert, Tübingen 1924, II, 257. L.s W.
1, 213.
17 II. Teil, Zürich, b. Orell, Qeßner, Füßli & Co. 1769, I. Teil 1770. (Lava-
tersche Übersetzungs-Ausgaben.)
18 Bonnet II, 110—114.

62



und obgleich sie von ihrem ersten Glanz sehr tief herabgesunken,
und einem fremden Joch unterwürfig geworden, so behält sie doch
noch allen Stolz ihrer vormaligen Freiheit, und dünkt sich den
einzigen Gegenstand des Wohlgefallens des Schöpfers zu sein.
Sie hegt einen tiefen Haß gegen alle Nationen, und macht Bekenntnis

davon, einen Befreier zu erwarten, der ihr den Weltkreis
unterwerfen werde". Ferner: „Jenes älteste und sonderbarste aller
Völker, jenes zerstreute Volk, welches seit 17 hundert Jahren unter
die Massen der Völker gleichsam ausgesäet ist, ohne sich denselben
jemals einzuverleiben, ohne jemals selbst eine absonderliche Masse

auszumachen, jenes Volk, der getreuen Aufbewahrer der ältesten
Orakel, ein fortdauerndes und lebendes Denkmal der Wahrheit der
neueren Orakel, jenes Volk, sage ich, sollte nicht noch einst in der
Hand der Fürsehung eines der großen Werkzeuge ihrer Absichten
zu Gunsten derjenigen Religion sein, welche jetzt noch von ihm
verkannt wird" 19. Wir mußten diese, wenn auch überaus bescheidenen

Andeutungen vom Inhalt des Bonnet'schen Werkes geben,
damit man einigermaßen verstehen kann, wieso Lavater auf den
Gedanken verfallen konnte, Bonnets Palingenesie als geeignetes
Werkzeug zu erwählen, um Mendelssohn zum Übertritt zu

bewegen.

Lavater benützte aber nicht das ganze Werk. Er erachtete also
die Vorführung des gesamten logischen Kunstwerkes des Genfers
nicht als notwendig. Vielmehr läßt er zuerst den 2. Band (1769)
in seiner deutschen Übersetzung unter dem pompösen Titel
herausgeben: „Herrn Carl Bonnets, verschiedener Akademien

Mitglieds philosophische Untersuchung der Beweise für
das Christentum. Samt Ideen desselben von der künftigen
Glückseligkeit des Menschen, aus dem Französischen übersetzt
und mit Anmerkungen herausgegeben von J. C. L.". Seine
Voreiligkeit begründet er mit der Feststellung: „so fand ich es doch
bei der Geschäftigkeit des heutigen Unglaubens, die Religion
verdächtig zu machen, die hier so meisterhaft verteidigt wird, nötig,
mit dieser Untersuchung den Anfang zu machen... Ich werde Gott
bitten, daß er die redliche und erhabene Absicht des Verfassers,

19 Bonnet II, 320 und 335.

63



und auch mein aufrichtiges Bestreben, die heilsamste Wahrheit
auszubreiten, mit einem reichen Segen belohnen möge" 20. Daß

der Unsystematiker Lavater vom Werk Bonnets
entzückt ist und von ihm eine ganz große Wirkung erwartet, ist
begreiflich. Mußten ihn nicht Bonnets Sätze in seinem Vorgehen
gegen Mendelssohn schlagend rechtfertigen: „Ich werde schlechthin

sagen, daß die Tatsachen, worauf die Glaubwürdigkeit des

Christentums beruht, meines Bedünkens einen solchen Grad von
Wahrscheinlichkeit haben, daß, wenn ich dieselben verwerfen
würde, ich die sichersten Regeln der Logik umstoßen und den
gemeinsten Maximen der Vernunft entsagen müßte. Ich habe mich
bestrebt, auf Grund meines Herzens durchzudringen, und weil
ich in demselben keinen geheimen Beweggrund entdeckt habe, der
mich hätte vermögen sollen, eine Lehre zu verwerfen, die so
geschickt ist, die Schwachheit meiner Vernunft zu ergänzen, mich in
meinen Widerwärtigkeiten zu trösten, mein Wesen zu
vervollkommnen, so nehme ich diese Lehre als die größte Wohltat an,
welche Gott den Menschen geben konnte, und ich würde sie auch
alsdann annehmen, wenn ich sie nur als das beste System der
praktischen Philosophie betrachten würde" 21. Guter Lavater, was
willst du noch mehr! Übersetzest du nicht das non plus ultra einer
alles schlagenden Verteidigung der Wahrheit der christlichen
Religion? Und doch traut Lavater nicht ganz. Die Anmerkungen,

ziemlich stark biblisch gehalten, versuchen Lücken zu
füllen, allzu Philosophisches zu verchristlichen, das Glaubenszeugnis

biblisch deutlicher zuzuspitzen. Er schreibt: „Noch ein

paar Worte über meine Anmerkungen. Ich läugne nicht, einige
sind ein wenig eilfertig gemacht, und andre mögen vielleicht sonst
von dem Tone des Verfassers etwas entfernt, bisweilen etwas zu

theologisch klingen. Ich empfinde diese Disharmonie; allein,
warum sollte ich eine schickliche Gelegenheit vorbeilassen, zu

sagen, was mich wahr und nützlich dünkt? Dies gibt genug zu

verstehen, daß der Herr Bonnet keine einzige derselben in Manuskript

gesehen, folglich nicht den mindesten Anteil daran hat" 22.

20 Bonnet II. Lavaters Vorrede XI und XIII.
Bonnet II, 358/59.

22 Bonnet, Lavaters Vorrede XVI.

64



Mußte Lavater nicht auch durch die Art stutzig werden, wie Bonnet
Jesus zu bezeichnen pflegte? „Der göttliche Mann, der die
sterblichen Menschen die Auferstehung lehrte, war ein zu guter
Philosoph, um mit dem Tauben von Musik und mit dem Blinden von
Farben zu reden". Jesus wird auch „unser Seelenlehrer" genannt,
während Lavater in einer Anmerkung „der verklärte Messias"
hinsetzt23. Lavater hat also das philosophische Streitpferd Bonnets
mit einer biblischen Schabracke versehen. Und nun schwingt er
sich selber in den Sattel, Richtung Berlin, den Lasso in der Hand,
bereit, ihn zielsicher zu schleudern.

Lavater widmet seine deutsche Übersetzung des
Bonnetschen Werkes dem jüdischen Philosophen
in Berlin, mit dem er sechs Jahre zuvor jene eigenartige
Unterredung gepflogen hatte. Ja, er nimmt auf jenes Gespräch
Bezug und nähert sich damit bereits der Gefährdung seines
Schweigeversprechens. „Unvergeßlich ist mir jene sanfte Bescheidenheit,
mit welcher Sie, bei aller Ihrer Entfernung von dem Christentum,
dasselbe beurteilen; und die philosophische Achtung, die Sie in
einer der glücklichsten Stunden meines Lebens über den
moralischen Charakter seines Stifters bezeugt haben; so unvergeßlich
und dabei so wichtig, daß ich es wagen darf, Sie zu bitten, Sie

vor dem Gotte der Wahrheit, Ihrem und meinem Schöpfer und
Vater zu bitten und zu beschwören : nicht diese Schrift mit
philosophischer Unparteilichkeit zu lesen, — denn das werden Sie

gewiß, ohne mein Bitten, sonst tun, — sondern dieselbe öffentlich

zu widerlegen, wofern Sie die wesentlichen Argumentationen,
womit die Tatsachen des Christentums unterstützt sind, nicht

richtig finden, sofern Sie aber dieselben richtig finden, zu tun,
was Klugheit, Wahrheitsliebe, Redlichkeit Sie tun heißen, — was
Sokrates getan hätte, wenn er diese Schrift gelesen und unwiderleglich

gefunden hätte". Zürich, 25. Aug. 176924. Dem für
Mendelssohn bestimmten Buchexemplar war folgendes Billet beigelegt:

„Mein verehrungswürdigster Herr! Ich bitte nicht um
Vergebung, mein wertester Herr Moses, daß ich Ihnen beiliegende

23 Bonn et II, 369, 373, 397.
21 L. s. W. 1, 217.

65

Judaica, Bd. III, 1 5



Schrift zueigne. Wie sollte ich um Vergebung bitten, daß ich
Sie hochachte, daß ich Sie liebe? Daß ich das, was mich die
wichtigste Wahrheit zu sein dünkt, von Ihnen geglaubt oder beurteilt
wünsche" 25.

Die erste Antwort Mendelssohns an Lavater.

Schon auf Weihnachten 1769 erschien Mendelssohns gedruckte
Antwort unter dem Titel „S c h r e i b e n an den Herrn Dia-
conus Lavater in Zürich von M. M."26. Ich will
versuchen, aus diesem klassischen Dokument des ganzen Gespräches
das Wesentliche herauszustellen. „Sie haben für gut befunden,

mich vor den Augen des Publikums auf die allerfeierlichste
Weise zu beschwören..., das heißt die Religion meiner Väter
zu verlassen, und mich zu derjenigen zu bekennen, die Herr Bonnet

verteidigt"... „Ich bin völlig überzeugt, daß Ihre Handlungen
aus einer reinen Quelle fließen, und kann Ihnen keine andere, als
liebreiche, menschenfreundliche Absichten zuschreiben. Aber
leugnen kann ich nicht, dieser Schritt von Ihrer Seite hat mich
außerordentlich befremdet. Ich hätte Alles eher erwartet, als von
einem Lavater eine öffentliche Aufforderung". Mendelssohn
erinnert nun Lavater an ihr Gespräch, an sein feierliches
Schweigeversprechen und daß er eigentlich damals schon endgültig Stellung

bezogen habe. Hätte er früher je erkannt, daß die Religion
seiner Väter nicht die wahre sei, so wäre er längst übergetreten.
Hingegen war das immer sein Wunsch, sich in aller Stille zum
Glauben seiner Väter treu zu halten „ohne der Welt von meiner
Überzeugung Rechenschaft abzulegen". „Jede Religion hat Schaden

gelitten durch Zusätze und Mißbräuche. Allein von dem
Wesentlichen meiner Religion bin ich so fest, so unwiderbringlich
versichert, als Sie, oder Herr Bonnet nur immer von der Ihrigen
sein können, und ich bezeuge hiemit vor dem Gott der Wahrheit,
Ihrem und meinem Erschöpfer und Erhalter, bei dem Sie mich in
Ihrer Zuschrift beschworen haben, daß ich bei meinen Grundsätzen

bleiben werde, so lange meine ganze Seele nicht eine andere

25 M. M. Ges. Sehr. III, 81.
26 M. M. Ges. Sehr. III, 39 ff., Begleitbrief des M. M. III, 82.

66



Natur angenommen hat. Die Entferntheit von Ihrer Religion, die ich
Ihnen und Ihren Freunden zu erkennen gegeben, hat seit der Zeit
nichts abgenommen und die Hochachtung für den moralischen
Charakter des Stifters? — Ich habe gelesen, verglichen,
nachgedacht und Partei ergriffen".

Halten wir einen Augenblick inne, um den Sinn dieser Worte richtig

zu erfassen. Mendelssohn ist kritischer Beurtei-
1 e r auch des Judentums. Er ist wahrscheinlich innerlich bei
weitem nicht von alle dem in seiner Berechtigung überzeugt, was
er äußerlich in treuer Gesetzeserfüllung unter seinen Glaubensbrüdern

tut. Mendelssohn scheint aber jetzt kritischer eingestellt
zu sein gegenüber der Gestalt Jesu von Nazareth. Er deutet aber

an, daß eine Zustimmung zum christlichen Glauben auch nach
seiner Einsicht nur auf Grund eines, ihm freilich ganz unmöglichen

Wunders innerster Änderung möglich wäre. Gewiß nicht
für ihn, weil ihm das Wunder, sagen wir es offen, der Wiedergeburt

(Ev. Joh.3,1 —16) genau so vernunftwidrig vorkommt
wie dem Nikodemus im Evangelium.

Mendelssohn fährt nun fort, die Lehre des Judentums
über sich und die andern Religionen darzulegen. „Nach den Grundsätzen

meiner Religion soll ich Niemand, der nicht nach unserm
Gesetz geboren ist, zu bekehren suchen. Alle unsere Rabbinen
lehren einmütig, daß die schriftlichen und mündlichen Gesetze,
in welchen unsere geoffenbarte Religion bestehet, nur für unsere
Nation verbindlich seien. Mose hat uns das Gesetz
geboten, es ist ein Erbteil der Gemeinde Jacob. Alle übrigen Völker

der Erde, glauben wir, seien von Gott angewiesen worden,
sich an das Gesetz der Natur und an die Religion der Patriarchen
zu halten (Anm. die noachitischen Gebote)27. Die ihren
Lebenswandel nach den Gesetzen dieser Religion der Natur und der
Vernunft einrichten, werden tugendhafte Männer von andern
Nationen genennet, und diese sind Kinder der ewigen Seligkeit".
Mendelssohn verweist auf Maimonides und Menasche Ben Israel
und zitiert: „Wir wollen keinem menschlichen Geschöpfe seinen

27 Hoch, Kompaß, 111.

67



wohlverdienten Lohn entziehen". Das Judentum lehnt für
sich alle Mission ab, denn „wer nach unserm Gesetze
nicht geboren ist, darf auch nicht nach unserm Gesetze leben. Uns
allein halten wir für verbunden, diese Gesetze zu beobachten, und
dieses kann unsern Nebenmenschen kein Ärgernis geben
Bekehren? Wozu? Da er nicht zur Gemeine Jacob gehört, so
verbinden ihn meine Religionsgesetze nicht, und über die Lehren
wollten wir uns bald einverstehen". Das sind in ihrem ernsten
Pathos eindrückliche, aber auch stolze Worte. Sie sagen dem offenbar

in den Geheimnissen jüdischer Lehre doch nicht ganz sattelfesten

Diakon in Zürich, daß ein Jude, der sich taufen läßt,
herabsteigt, daß er sein Erstgeburtsrecht gegen ein Linsengericht
eintauscht. Sie sagen ihm nicht minder, daß der Glaube an die

Erwählung Gottes nach jüdischem Glauben jegliche Art
von Mission ausschließe, indem beide Begriffe, jüdisch gefaßt,
sich logisch widersprechen. Es wäre also, abgesehen von diesem

Glaubensgespräch, das Problem zu untersuchen, in wiefern die

Heidenmission auf Seiten der Reformationskirchen erst
dann lebendig werden konnte, als gewisse Formen der Prädestinationslehre

erschüttert und erweicht waren. — Mendelssohn
erwähnt erst jetzt die „häßliche Verfassung, in welcher ich unter
meinen Nebenmenschen lebe. Ich bin ein Mitglied eines
unterdrückten Volkes... Ist es doch nach den Gesetzen
Ihrer Vaterstadt Ihrem beschnittenen Freunde nicht einmal
vergönnt, Sie in Zürich zu besuchen". Ob nicht der gescheite Moses
Dessau beim Niederschreiben dieser bitteren Feststellung einen
Seitenblick getan hat auf die 20 lebensgroßen porzellanenen Affen,
welche er auf Grund einer Verordnung Friedrichs des Großen aus
der Königlichen Manufaktur hatte kaufen müssen, um die staatliche

Heiratserlaubnis zu erhalten, wobei man den Juden keinerlei
Wahlfreiheit ließ, sondern ihnen Ladenhüter aufnötigte28. Von
dieser seiner rechtlosen Lage aber erhebt sich nun die allergrößte
Schwierigkeit. Schweigt er Lavatern gegenüber, so wird ihm dies
als heimliche Zustimmung ausgelegt. Redet er nicht zustimmend,
sondern zum mindesten kritisch, schreibt er besonders auch wider

28 S. Mensel: Die Familie Mendelssohn 1729—1847, Berlin 1879, 12.

68











die Bonnetsche Verteidigung des Christentums, so riskiert er
Belästigungen von Seiten der Preußischen Behörden. Denn Bonnet
ist von Lavater überschätzt worden. In der Art, wie
er vorgeht, ließe sich jede Religion für alle diejenigen beweisen,
welche zuvor schon von deren Richtigkeit überzeugt sind, nicht
zu sprechen von der gedanklichen Abhängigkeit des Genfer Denkers
von englischen und noch mehr von deutschen Philosophen.
Nötigt schon diese äußerst weise Antwort Mendelssohns
Respekt ab, so nicht weniger das kurze Brieflein, mit dem er die
Übersendung seiner Broschüre an Lavater persönlicher gestaltete

29. „Teuerster Freund... einem Weisen, wie Sie, muß Dieses

genug sein, die Übereilung des ersten Schrittes zurückzunehmen

So unmöglich es scheint, daß wir in Religionssachen
jemals einstimmig sein werden: so hat diese Disharmonie gleichwohl

nicht den geringsten Einfluß auf meine Gesinnung, und ich
verehre nichts desto weniger Ihre vortrefflichen Talente und Ihr
noch vortrefflicheres Herz". Wahrscheinlich war Lavater, bevor
ihm dieses Schreiben zukam, durch das allgemeine Gerede sehr

unruhig geworden. Darum schickt er am 26. Dezember 1769
folgendes Billet nach Berlin: „Verehrungswürdiger Herr! Die
redlichste Absicht hat mich gezwungen, Ihnen Bonnets Untersuchung
zuzueignen. (Er stellt fest, wie entsetzt der Genfer Gelehrte und
ein großer Teil der Gebildeten auch aus seiner Freundschaft
seien. Besonders hält man sich über seiner Indiskretion schwer
auf.) Vergeben Sie mir — was? Daß ich Sie liebe — hochschätze
— Ihr Glück in der gegenwärtigen und zukünftigen Welt innigst
wünsche; vergeben Sie mir, wenn ich den unrechten Weg
eingeschlagen habe". Diese tolle Entschuldigung, die ja wirklich keine
ist, verrät weit mehr Kampfwille, als es nach den liebegeschwollenen

Worten den Anschein hat. Mag das „Wie" des Vorgehens
ungeschickt, ja taktlos gewesen sein, das „Was" ist im Gange:
der Bekehrungsversuch nimmt seinen Fortgang.

Zwei Philosophen bereinigen die zwischen ihnen liegenden
MißVerständnisse

Durchaus ahnungslos war der gute Bonnet in einen Bekehrungs-
29 M. M. Ges. Sehr. III, 82.

73



skandal hineingezogen worden und muß nun versuchen, wie er
sich selber so aus der Sache zieht, daß nicht auch noch er selber
als Christ kompromittiert wird. Hat doch eben er den Beweis
des Christentums in seiner Palingenesie geschrieben. Nun, da
dieser Beweis hinter seinem Rücken an einem Menschen zur
Anwendung gebracht werden soll, was sagt der Autor dieses
Beweises dazu? Bereits Ende Oktober 1769 l egt Bon net bei
La vater berechtigten Protest ein30: „Hätten Sie mir Ihre
Dedikation vor dem Druck mitgeteilt, hätte ich Sie darauf
aufmerksam gemacht, daß ich es nicht schicklich finde, einem Juden
ein Buch zuzueignen, welches ausschließlich geschrieben war zu

Händen der Ungläubigen innerhalb unserer Kirche. Ich hätte
Ihnen auch gesagt, daß Sie diesen Juden zu sehr in die Enge trieben

Sie setzten ihn auch Unannehmlichkeiten von Seiten seiner
Brüder dadurch aus, indem Sie eine Wertschätzung des „Stifters"
hervorhoben. Auch beklagt sich der Autor, daß Sie ihm gegenüber

ein Versprechen nicht hielten und ihn zu sehr lobten". —
Ferner am 12. Januar 1770: „Ich habe Ihnen nie gesagt, was mich

betrifft, das Erschrecken und den Ärger, die mir die Widmung an
den schätzenswerten Herrn Moses bereitete. Wie konnte sich in
Zürich auch nur ein Kopf finden, der Ihnen das angeraten haben
möchte. War das der Weg, einem gebildeten Juden die Wahrheit
schmackhaft zu machen? Genau so, wie die Widmung an Herrn
Moses mißfiel, so wenig gefällt mir der Brief, den mir der Herr
Moses in dieser Sache schrieb. Darüber mögen Sie sich klar sein,
daß ich nie den Anspruch erhoben habe zu glauben, daß ein
jüdischer Philosophe, der sich gegenüber der starken und majestätischen

Stimme eines Abbadie nicht bekehrte, sich gegenüber der
schwachen Stimme eines Bonnet bekehren würde". Bonnet denkt
also in gewissem Sinne ähnlich rationalistisch wie es Lavater
damals überlegter Weise auch tat. Er meint, es lasse sich ein

jeden geistigen Widerstand niederringender vollkommener
logischer Beweis für die Wahrheit des Christentums
erdenken, welchem dann der gescheiteste Gegner nicht zu widerstehen

vermöchte. Daß sein Buch diese Unwiderstehlichkeit nicht

30 M. M. Oes. Sehr. III, 108/09.

74



habe, wußte er, betonte sie aber erst hernach geflissentlich, um
sich besser aus dem Skandal ziehen zu können. Lavaters
Rationalismus, welcher in der Art seines Vorgehens festgestellt

werden muß, ist, wenn ich recht sehe, mehr die Bewunderung

eines durchaus irrational-intuitiv begabten Menschen für
eine nach seiner Meinung richtig konstruierte logische
Denkkanone. Bonnets Werk machte auf ihn einen gewaltigen Eindruck,
weil diese Überzeugungskunst verstandesmäßiger Deduktion
seiner Art durchaus ferne lag. Er mußte sich daher sagen: was
meine Überredungskunst anno 1763 in Berlin nicht vollbracht hat,
wird Bonnets Beweiskunst glatt vollbringen. Der Jude muß „Ja"
sagen. Wozu? Zu dieser Logik? Zu dieser Methode des christlichen

Zeugnisses? Zu diesem Christentum, dessen Christlichkeit
als System mehr als fragwürdig ist? Alles das merkte Lavater
nicht, weil er durch das christlich aufgeputzte wissenschaftlich
scheinende System Bonnets bezaubert war. Im Gespräch zwischen
Synagoge und Kirche gibt es eben keine akademischen
Bekehrungen zum lebendigen Glauben an Jesus Christus als
den wahren Messias. Akademische Gespräche kann es geben. Sie

werden aber aus ihrer künstlichen Objektivität herausfallen,
sobald die schön logisch redenden Subjekte dieser Gespräche die
höchst unlogischen Gedanken ihres eigenen Herzens und ihres
Gewissens zu Rate ziehen, und noch mehr, wenn ein Teil es wagte,
den Gesprächspartner hier fassen zu wollen. Dann kommt das
heraus, was nun hier zwischen Lavater und Mendelssohn sich

ereignete.

Mendelssohn hatte, wie wir hörten, Bonnet vorgeworfen, die
Gedankengänge seiner Beweisführung seien nicht original, um nicht
zu sagen, philosophisches Plagiat und der sogenannte
Wahrheitsbeweis sei nicht spezifisch christlich, sondern könne
für jede Religion angewendet werden. Er hatte zudem geglaubt,
daß Lavater im Einverständnis mit Bonnet vorgegangen sei31.
Bonnet versucht nun die ihn belastenden Mißverständnisse zu
beseitigen. Er heißt Lavaters Vorgehen „l'étrange Idée de la Dédicace"

und seine Aufforderung an Mendelssohn „une dissonante

31 M. M. Ges. Sehr. III, 114, Brief M.s an Bonnet vom 9. Februar 1770.

75



pièce". Lavater betitelt er in diesem Brief (vom 12. Jan. 1770)
nach Berlin „cet homme estimable" und „l'honnête Diacre de
Zurich". Er beteuert „Je n'en suis donc que plus fâché, d'avoir
été l'occasion quoique très innocente du désagrément que le zèle
indiscret de Mr. Lavater Vous a fait éprouver". Zur Sache selber
stellt er fest, daß sein Buch nicht die unbedingt erfolgsicheren
Beweise zu Händen eines Mendelssohn enthalten habe, zumal es

nicht an die Adresse der „vénérable Maison Jacob" gerichtet
gewesen sei. Mendelssohn möge doch sein ganzes Werk in der
französischen Urfassung lesen, um festzustellen, wie es sich ausschließlich

an Philosophen, welche in der christlichen Kirche geboren
sind, richte. An Philosophen, welche im Schoß der Kirche leben,
ihr aber den Krieg erklärt hätten. Ja, nicht einmal die geistige
Elite habe er mit seinen Darlegungen visiert gehabt. „Ich wendete

mich vielmehr an die Subalternen, die ehrlichen
unter ihnen, deren Herz und Geist man noch berühren und
erleuchten kann. Ich wollte ihnen die Möglichkeit einer Unsterblichkeit

des Tieres so beweisen, daß sie auch bereit würden,
dieselbe auch dem Menschen zuzugestehen. Das ist das Geheimnis
meiner „petite production", von der Sie Lavater gegenüber sagen,
sie scheine Ihnen nicht den Wert zu haben, den Lavater ihr
beimißt. Ich teile diese Ihre Ansicht". Bonnet bittet dann um nähere

Aufklärung wegen des Plagiat-Verdachtes. Bittet auch um eigentliche

Belehrung. „La Religion que je professe et que j'aime ne

pourrait que gagner à être examinée de nouveau par le sage fils
de Mendel. Je recevrai avec une reconnaissance dont je serai très
empressé à Vous donner les sincères témoignages". Bonnet bittet
also den Mann, welchen Lavater zum Glauben an Christus
herüberholen möchte, um Prüfung seiner eigenen christlichen
Überzeugung und um weitere Belehrung in derselben. Bon net ist
seiner eigenen Sache so unsicher, daß er bei
dem weisen Juden in Berlin in die Schule gehen
möchte, um so ein besserer christlicher Philosophe zu werden.
Man stelle sich das Groteske dieser Situation vor! Was Lavater

32 M;. M. Ges. Sehr. III. Alles aus Bonnets Brief vom 12. Januar 1770. S.

108—113. (Original Französisch.)

76



6 Jahre zuvor sich erobert hatte, eine mündliche Aussprache mit
Mendelssohn, erwünscht sich jetzt der so sehr beunruhigte Bonnet.
„Unsere Entfernung von einander beraubt mich des Vorteils einer
Aussprache mit Ihnen. Ich hätte Ihnen dargelegt (beim Judentum

und Christentum) das gleiche Bestreben, die gleiche Reinheit

für Wahrheit und Tugend, den gleichen Dekalog, die gleiche
Demut im Herzen und die gleiche Wertschätzung des einen für
den andern. Die Freundschaft wohnt nahe bei diesen Kräften.
Ich würde mich der Ihren glücklich schätzen und die meine steht
zu Ihrer Verfügung"32.

Wie hat nun Mendelssohn auf dieses überaus demütige, wenn
nicht überdevote Angebot geantwortet? Sein Brief ist vom 9.
Februar 1770 datiert. Die weise Bescheidenheit Bonnets, versichert
er, habe ihn bis zu Tränen gerührt. Er meldet: „Der Diaconus
von Zürich hat seine Übereilung so gut als eingestanden, aber auch
ich bin nicht von aller Unbedachtsamkeit befreit geblieben, ließ
mich auch gegen Sie mit weniger Bescheidenheit äußern, als ich
Ihren Verdiensten und dem Bewußtsein meiner Schwachheit
schuldig bin". Zur Wunderfrage, welche Bonnet sehr stark
in den Mittelpunkt seines Beweises für die Glaubwürdigkeit der
Offenbarung des Neuen Testamentes stellt, äußert sich Mendelssohn,

indem er auf die Wunderberichte aus der Welt des Chassidi-
schen Judentums, auf das Leben Muhameds und auf die Warnung

Moses'und Christus' vor falschen Wundern verweist (5. Mose
13,2—4 und Matth. 24,24). Im Unterschied aber zu der nach
seiner Überzeugung sehr fragwürdigen Augenzeugenschaft der
Berichte der Evangelien ist im jüdischen Volk am Sinai das ganze
Volk Augen- und Ohrenzeuge gewesen (2. Mose 19,9). „Der
Glaube durch Wunderwerke gründet sich, unsern Religionslehren
zufolge blos auf das Gesetz, nicht auf die Natur der Überzeugung.
Wer sich also auf Wunderwerke beruft, muß das Gesetz zum Grund
legen, das diesen Glauben verordnet. Will man aber durch logische
Gründe uns die Wunderwerke als ein untrügliches Kennzeichen
der Wahrheit aufdringen, so fallen wir mit Recht in Unglauben
zurück". — Für die geistigen Quellen, welche Mendelssohn bei
Bonnet vermutet, nennt er Leibnitz, Canz, Baumgarten und Sack.

77



„Ich kann Ihnen meinerseits die Hypothese von präordinierten
Wunderwerken mit ausdrücklichen Worten in verschiedenen
Stellen des Maimonides und die von einem subtilen, organisierten,
ätherischen Leibe, der in diesem groben Körper eingehüllet
und der eigentliche Sitz der Seele ist, in alten cabbalistischen
Büchern zeigen, die Ihnen sogar dem Namen nach wahrscheinlicher

Weise unbekannt sind". Mendelssohn erweist sich hier als
der gründlicher Gebildete. Während Lavater und Bonnet für ihre
Seelenspekulationen durchaus von L e i b n i t z beeinflußt sind,
wissen sie nicht, was Mendelssohn bekannt ist, daß Leibnitz nicht
unbeeinflußt blieb von jüdischer Gelehrsamkeit. Leibnitz kannte
und schätzte die „Kabbalas denudata" von Christian Knorr von
Rosenroth. Es wird daher eine Verwandtschaft zwischen der
Sefirotlehre der Kabbalah und den Monaden eines Leibnitz nicht
bestritten werden können 3S. Das Groteske der Lage tritt so immer
deutlicher ans Licht. Das Pferd, welches Lavater biblisch
aufzäumte, hat einen jüdischen Stammbaum, während er es als beste
christliche Rasse bewertete. Es wäre ein Wunder, wenn Mendelssohn

nicht nur geweint und sich geärgert, sondern auch überlegen
und mit allem Grund gelacht hätte.

Mendelssohn hat auch durchaus recht, wenn er Bonnet offen
heraussagt: „In der Voraussetzung, daß Ihre Untersuchung dazu
dienen sollte, andere Religionen zu widerlegen, konnte ich sie

weder gründlich noch philosophisch finden. Alle die Lehren, die
dem Christentum eigen sind, und wodurch es sich von den übrigen
Religionen und selbst von der Religion der Vernunft unterscheidet,
haben Sie sorgfältig verschwiegen; aus der liebreichsten Absicht
der Welt, wie Sie erklären, um keine Sekte vor den Kopf zu
stoßen". Der Weise in Berlin weiß somit um die wirkliche Eigenart

des Christentums, ja, er weiß auch, was viele Christen damals
nicht mehr wußten, daß das echte Christentum etwas wesentlich
anderes sei als die Religion der Vernunft. Mit dieser Feststellung
löst er sich sehr elegant von Bonnet als weiteren Gesprächspartner.

Immerhin macht er ihm den Vorschlag: „In welcher glück-

33 Gustav Karpeles: Geschichte der jüdischen Literatur, Berlin 1886, I >

1036/37, Hoch : Kompaß, 55 und 62.

78



seligen Welt würden wir leben, wenn alle Menschen die Wahrheiten

annähmen und ausübten, die die besten Christen und die
besten Juden gemein haben". Eine allgemeine Menschheitsreligion,

wahrscheinlich mit den Grundwahrheiten: Gott Tugend,
Unsterblichkeit, mit dem Willen zum Guten und einer
allgemeinen Toleranz, das wäre das Ideal, zu dem sich die aufgeklärtesten

und besten aus Kirche und Synagoge zusammenfinden müßten.

Ja, allerdings „aus" der Kirche, und doch wohl auch „aus"
der Synagoge. Denn, daß jedenfalls die Kirche im ganzen
bisherigen Gespräch überhaupt unerwähnt geblieben ist, hat auch
seine innersten Gründe im Blick auf die damalige Geisteshaltung
der gebildeten Welt. — In dem 1794 in Bern erschienenen Nachruf

auf Bonnet steht am Ende der Satz (aus dem Französischen

übersetzt) : „Es folgte ein Briefwechsel zwischen diesen beiden
berühmten Philosophen, indem sie sich gegenseitig die Versicherung

ihrer wohlverdienten Wertschätzung gaben. Aber sie ließen
sich nicht auf eine Aussprache über die Punkte ein, in denen sie

wesentlich nicht mit einander übereinstimmten"3i. Wir haben

gesehen, daß diese schöngefärbte Rückerinnerung den Tatsachen
nicht ganz entspricht.

Ein deutscher Fürst als Vertrauter Mendelssohns

Moses Mendelssohn schickte die dritte Auflage seines „Phädon"
mit einer devoten Zuschrift an den Erbprinzen Karl Wilhelm
Ferdinand von B r a u n s c h w e ig-W o 1 f e n b ü 11 e 1. Sein

Brief endete mit der üblichen Zusicherung: „Ich ersterbe in tiefster

Ehrfurcht". Der Erbprinz dankte sowohl für das Buch, als
auch für die beigelegte Antwort an den Diacon Lavater. Er stellt
wegen dieses Schreibens fest, daß es „mit dem Glimpf und Grad
der Menschenliebe geschrieben, welchen man im voraus zu
erwarten hatte von einer von göttlichen Wahrheiten so durchdrungenen

Seele als die Ihre". Zugleich bittet er um die freundliche
Zustellung der Bonnetschen Bücher und besonders um Mendelssohns

Anmerkungen zu denselben3ft. Dieser vornehme regie-

34 Mémoire s. Bonnet, Bern 1804.
33 M. M. Oes. Sehr. III, 127/28.

79



rende Herr, ein Neffe Friedrichs des Großen, ein Bewunderer
Winkelmanns, war der eigentliche Gönner Lessings. Seine den
Versailler Hofsitten nachgebildete Regierungsart in Braunschweig
erstrahlte in märchenhaftem Luxus, ertrank aber auch beinahe in
finanzieller Mißwirtschaft. „Emilia Galottis" Hoferinnerungen
lassen nachträglich etwas erahnen von jener zweifelhaften
Herrlichkeit, welche wie beim Hessischen Fürstenhaus durch
Soldaten-Söldner-Verkauf nach England und Übersee ermöglicht
wurde36. Der Prinz hatte Mendelssohn aber auch zwei Fragen
gestellt, welche derselbe brieflich beantwortete. Diese
Aussprache gehört deshalb in den Zusammenhang des Glaubensgespräches

mit Lavater, weil die Antworten des Philosophen viel
offener gehalten sind als das, was er dem Druck als rechtloser
Jude anvertrauen durfte. Die 1. Frage des Prinzen lautete:
„W as hat ein unter dem mosaischen Gesetze
lebender Weltweiser für Grund, die historischen
Beweise des Alten Testamentes anzunehmen und
des Neuen zu verwerfen?" Mendelssohn äußert sich so:
Das Neue Testament lehrt die Dreieinigkeit der Gottheit, deren

Menschwerdung, das Leiden einer Person der Gottheit, die
Genugtuung der ersten Person der Gottheit durch die Erniedrigung
und den Tod einer zweiten Person derselben. Dies zu glauben sei

Voraussetzung der Seligkeit. „Ich kann diese Sätze meiner
Überzeugung nach mit dem, was mich Vernunft und Nachdenken von
dem Wesen der Gottheit und ihren Eigenschaften gelehrt hat,
nicht in Harmonie bringen und bin also gezwungen, sie zu
verwerfen. — Mendelssohn hat also richtig erkannt, daß die
bekenntnismäßige Grundlage der christlichen
Kirche die Lehre vom Dreieinigen Gott ist und daß die Lehre

von Christus steht und fällt mit dem Glauben an seine
Menschwerdung als Gottes Sohn und an seine Stellvertretung. Er
anerkennt auch, daß diese Lehrfassung unlöslich das Zeugnis des Neuen
Testamentes ist. Es handelt sich somit nicht nur um die Frage eines

Ja oder Nein gegenüber diesen Glaubensformulierungen, sondern

36 Georg Weber: Allgem. Weltgeschichte, Leipzig 1876, XII, 964. Heinr.
Schneider: Das Buch Lessing, München 1929, 154.

80



auch gegenüber dem ganzen Neuen Testament. Er bezeugt nun
in seinem Schreiben an den Prinzen, daß er aus Gründen der
Vernunft und des Nachdenkens, wobei doch wohl Logik zu lesen sein

wird, gezwungen sei, diese Sätze zu verwerfen. — Nun fährt er
aber mit dem sehr beachtlichen Satze fort: „Stünden sie (diese
Lehren) im Alten Testament, so müßte ich auch das Alte Testament
verwerfen 37. Seine Begründung folgt weiter unten. Zuvor aber
rechtfertigt er sich für die obige Ablehnung mit einem Hinweis
auf ähnliche Richtungen innerhalb der christlichen Kirche.

„Ich weiß, daß nach der geheimen Lehre einiger
vortrefflicher Männer, die es mit der Wahrheit und der
christlichen Religion sehr gut meinen, alle diese der gesunden
Vernunft wie es scheint anstößigen Sätze für menschliche Zusätze
erklärt werden. Nach dem Lehrbegriff dieser Weisen, den man
in England schon öffentlich auszubreiten anfängt, war der Stifter
der christlichen Religion ein Mensch wie wir übrigens auch sind
— aber ein Gesandter und Prophet Gottes, etwa wie der Stifter
der jüdischen Religion, oder noch größer, und er hatte den Beruf
unmittelbar von Gott, die alte natürliche Religion in ihre geheiligten

Rechte einzusetzen, die Menschen von ihren Pflichten und
von ihrer zukünftigen Glückseligkeit zu unterrichten und seine
Lehre durch übernatürliche Wunderwerke zu bekräftigen. Herr
Bonnet hat seine Religion auch nur von dieser vorteilhaften
Seite gezeigt..., nämlich der Religion der unitarischen
Christen". Es ist anzunehmen, Mendelssohn habe von der
Wirksamkeit des englischen Physikers und Chemikers Joseph
Priestley (geb. 1733, gest. 1804) als Prediger einer Dissidentengemeinde

in Birmingham gehört und vielleicht auch bereits seine
Schrift Considerations on Differences of Opinions among
Christians (1769) gelesen38. Auf Grund der unitarischen Form christlicher

Glaubenshaltung schlägt Mendelssohn folgende Säuberung

des biblisch-kirchlichen Bekenntnisstandes
vor: Der Glaube an die Allbarmherzigkeit des Schöpfers

schließt den Glauben an die Alleinwahrheit des Christentums aus.

37 M. M. Oes. Sehr. III, 129—133 (für alles folgende).
38 Hauck, Realenzyklopädie 16, 20 und 53, 262 (Unitarismus).

81

Judaica, Bd. III, 1 6



Der Glaube an die Wunder der Evangelien ist überflüssig,
desgleichen der Glaube an Höllenstrafen. Die Lehre von der
Satisfaktion fällt ebenfalls dahin, denn „die göttliche Gerechtigkeit
heischet keine Genugtuung, sondern eine Bestrafung, eine
Züchtigung, welche dem Sünder selbst zum Besten gereicht". Daß
ein Unschuldiger gestraft werde, kann nicht zugelassen werden.
Die Lehre der Erbsünde fällt dahin, weil die gesunde Vernunft
so wenig etwas von ihr weiß als das Alte Testament. „Vom Satan
und den bösen Geistern möchte ich auch gern die Freiheit haben,
zu glauben, was meiner Vernunft gut dünkt". Der „Stifter
der christlichen Religion" hat zudem das mosaische
Gesetz nicht aufgehoben, so wenig als Paulus (siehe Apostel-
gesch. 16,13, die Beschneidung des Timotheus). Somit hätte
Mendelssohn auch als Christ, der aus dem Judentum käme, keinen
neutestamentlichen Grund, sich vom Gesetze zu befreien. — Das
Resultat einer solchen „Säuberung" wäre: „man erlangt eine
Religion, daran Christen und Juden gleichen Anteil nehmen könnten.
Unter diesen Bedingungen können die Anhänger des Judentums
sich gar wohl gefallen lassen, daß dereinst ein Prophet und
Gesandter Gottes den Beruf gehabt, nicht das mosaische Gesetz
aufzuheben, sondern dem gesunkenen Menschengeschlecht die
heiligen Lehren der Tugend und ihrer Belohnung in jenem Leben
zu lehren; und von der anderen Seite wird es den Nachfolgern
Jesu nur darum zu tun sein, daß man die Lehren annehme und
ausbreite, die ihr Religionsstifter auszubreiten den Beruf gehabt.
Will man die Göttlichkeit des Berufes selbst anerkennen, so ist
es um so viel besser, aber es wird keinen Unterschied in der
Religion machen, ob man diese anerkennt, in Zweifel zieht oder auch

leugnet. Ich kann es nicht genug wiederholen, es kommt alles auf
die logische Wahrheit der Lehre, nicht auf die historische Wahrheit

der Gesandtschaft an". Mendelssohn schwebt also das Ideal
einer aus scheinbaren Bestandteilen des Judentums und des
Christentums zusammengeschweißten Menschheitsreligion vor, in
welcher Jesus als Tugend- und Glückseligkeitslehrer von beiden
Seiten als solcher anerkannt wäre. Die Glaubenshaltung des
Einzelnen ist dann durchaus freigestellt, die so verstandene Glaubensfreiheit

erhielte Heimatrecht in der christlichen Kirche. Maß-

82



gebend wäre aber um so mehr das praktische Verhalten und die
hinter ihm wirksame Gesinnung des Menschen. Hingegen behält
sich Mendelssohn, und das muß wohl beachtet werden, für den
jüdischen Teilhaber dieser Religionsfirma den Gehorsam gegenüber

seiner gesetzlichen Bundesverpflichtung durchaus vor. Das
heißt, der Christ hat sich dem Juden anzupassen, damit aus der
Asche der Kirche, nicht aber der Synagoge dieser Phönix einer
zeitgemäßen Vernunft-, Tugend- und Menschheitsreligion
emporschweben kann.

Die 2. Frage des Prinzen lautete: „Aus welchen Gründen

derselbe die Zeugnisse für den Glauben der
Christen verwerfe, die in dem Alten Testament
vorkommen und unter den Mosaischen Gesetzen
selbst als göttliche Eingebungen angenommen
werden?" Die Antwort Mendelssohns auf diese Frage nach
dem Weissagungscharakter und dem Christuszeugnis
des Alten Testamentes ist folgende: „Wie unaussprechlich

elend wäre das Schicksal der Menschen, wenn von der
Auslegung der dunklen Stellen in einem Buche, das vor undenklichen
Zeiten in einer fremden, jetzt toten Sprache, für ein bestimmtes
Volk in Asien geschrieben worden, die ewige Glückseligkeit des

ganzen menschlichen Geschlechtes abhängen sollte. Mir scheinen
diese Stellen alle nicht die geringste Spur eines Beweises zu
enthalten. Zu meinem Tröste finde ich, daß die neueren Exegeten,
die mit Geschmack und Weltweisheit zur Auslegung der
Bibel schreiten, schon so manche Stelle aufgeben, die man
sonst für sehr beweisend gehalten. Aber, Gott sei meiner Seele

gnädig! ich kann mir den Grund meiner ewigen Seligkeit
unmöglich aus den rätselhaften Träumen Daniels herausentziffern
oder aus der erhabenen Poesie eines Propheten herauskommentieren.

Diese Schriften sind zur Erweckung des Herzens, aber
nicht zur Belehrung des Verstandes geschrieben". Wiederum sind
dem jüdischen Denker christliche Theologen zur guten Stunde
zu Hilfe gekommen, um ihm zu helfen, die Unverbindlichkeit der
alttestamentlichen Weissagungen als erwiesen anzunehmen. Dabei

bleibt ihm freilich seine Thora (die 5 Bücher Mose) unange-

83



tastet. Aber die Propheten kann er mit gutem Gewissen als
erhabene Poesie zugleich loben und erledigen, nachdem die

Umwandlung der Bibel in lauter Poesie sowohl in
Deutschland: Klopstocks: Messias und seine Sintflut, und in der
Schweiz: Bodmers, Noachide, Sal. Gessners: Tod Abels, große
Mode geworden war39. In seinen Darlegungen dem Prinzen von
Braunschweig gegenüber steht Mendelssohn tatsächlich auf dem

gleichen Boden wie christliche Exegeten, Dogmatiker, Prediger
und Dichter. Deren Ansichten sind freilich nicht traditionsgebunden,

sondern frei, dafür aber ihrer Vernunfteinsicht entsprechend.
Sie sind auch nicht bibelgebunden, dafür aber bibelbenützend,
soweit dieses Material ihrem logisch-kritischen Verstand
entspricht. Sie kennen wie er auch keine Geschichtswahrheiten als
Zeugnisse einer Heilsgeschichte, sondern einfach eine Art von
biblischer Literatur, welche bestes Material für eine christliche
Tugendlehre darbietet. Da hat nun aber dieser unglaubliche La-
vater Mendelssohn beschworen, entweder Bonnets Beweise zu

widerlegen oder sich taufen zu lassen! Ist also bereits das Bon-
netsche Christentum ausgeschaltet, weil vielleicht sogar Mendelssohn

richtigere Einsichten in die Geheimnisse des Christentums
hat, so muß geprüft werden, wie es mit Lavaters Christentum

steht. Daß er innerhalb seines Zeitalters, ja vielleicht
sogar innerhalb der geistigen und theologischen Lage seiner Kirche
eine durchaus besondere und originale Persönlichkeit ist, kann
nicht bestritten werden. Gewiß mag er als angesehene und
gebildete Persönlichkeit vertrauenswürdig sein und doch bietet er
als Charakter Rätsel besonderer Art dar. So wundern wir uns
nicht, wenn Mendelssohn sein Gutachten an den Braunschweigigischen

Prinzen mit den Worten schließt: „Ich nehme mir die
Kühnheit, Ewige Durchlaucht, untertänigst zu bitten, dieses
Schreiben zu vernichten, damit es nicht dereinst in die Hände eines
Menschen gerate, der es mißbrauchen oder der vermöge seines
Standes sich für verbunden halten könnte, darüber Streit zu
erregen". Fortsetzung folgt.

39 Wemle, Schweiz. Protestantismus II, 246; Emil Ermatinger: Dichtung und
Geistesleben der deutschen Schweiz. München 1933. 385, 422.

84


	Das Glaubengespräch zwischen Johann Caspar Lavater und Moses Mendelssohn

