
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatur
Margarete Susman: Das Buch Hiob und das Schicksal des

jüdischen Volkes, Steinberg Verlag Zürich 1946, 231 S.

Es geht hier weniger um das biblische Hiob buch als um die viel ältere
Hiob s age, die — wie man heute weiß — schon dem Verfasser der
kanonischen Schrift das Material zu seinem prophetischen Zeugnis geliefert
hat. Diesmal ist es freilich nicht ein prophetischer, sondern ein vornehm
philosophierender Oeist, der die sagenhafte Geschichte von dem
leidgeprüften Manne aus dem Lande Uz neu aufgreift, um daraus „ein jüdisches
Bekenntnis" (S. 12) zu formen.

Neben das biblische wird hier ein anderes, modernes Hiobbuch gelegt,
ein tiefschürfendes, ernstes, edelgesinntes und — so hoffen wir — auch
hilfreiches Buch, ein Buch aber, das durch die zionistischen Gewalt- und
Terrorakte, die gerade in den Tagen seines Erscheinens die Spalten der
Zeitungen füllen, doch in recht eigenartiger Weise beleuchtet wird. Es stellt
sich die Frage, in welchem Verhältnis ein an Hiob orientiertes jüdisches
Bekenntnis zum wirklichen Judentum dieser Tage steht. Der Gegensatz
zwischen dem Judentum, das M. S. bekennt und dem Judentum, das sich in
der politischen Welt nach dem zweiten Weltkrieg offenbart, ist jedenfalls
unverkennbar. Der Kreis der Juden, die ihr Jude-sein in der Weise von M. S.

verstehen, dürfte klein sein. Das Buch läßt übrigens unschwer erkennen,
daß in der Mitte dieses Kreises die überragende Gestalt Martin Bubers steht.
Die Verfasserin greift die Geschichte des Mannes Hiob auf, weil sie in ihr
die „Elemente des jüdischen Schicksals" (S. 49) zu finden glaubt, das sie
nicht nur darstellen, sondern auch nach seinem tiefsten Sinne zu begreifen;
sucht. „Wie Hiob!" — lautet die einfache Gleichung, die im Blick auf das

jüdische Schicksal in Vergangenheit und Gegenwart immer wieder aufgestellt

wird. Und die Möglichkeit, Vorgeschichtliches mit Gegenwärtigem
zu vergleichen, ist für M.S. im Glauben an sogenannt „ewige Wahrheiten"
(S. 16/17) gegeben, die im Zeitlichen sich ausprägen und da auch zu
erfassen sind.

In einem mit „Hiob" überschriebenen Kapitel wird zunächst der Versuch
unternommen, aus dem Lebenslauf dieses Mannes das ewig Wahre und
ewig Gültige hervortreten zu lassen. Es folgt in acht weiteren Kapiteln der
Versuch, diese nämlichen Wahrheiten auch im gegenwärtigen Schicksal des

Judenvolkes zu erfassen und als dessen verborgener, heimlicher Sinn deutlich

zu machen. Dabei erweist sich M. S. überall als eine geistreiche
Interpretin des Geschehens in der Zeit, und man folgt dem Gang ihrer Gedanken

gern auch dort, wo man ihnen die Zustimmung versagen muß.

Es sei erlaubt, im folgenden mit einigen Hinweisen und Bemerkungen die
Grenze unserer Zustimmung sichtbar zu machen.

334



Im Kapitel „Das jüdische Schicksal" wird mit Recht auf die einzigartige
Stellung des jüdischen Volkes hingewiesen. Die Verfasserin kann sich auf
Leonhard Ragaz berufen, der das jüdische Volk den Seismographen der
Völkerwelt genannt hat. Indem sie aber diese christliche Stimme interpretierend

ausführt, das jüdische Volk sei der winzige Kern, „auf den die
dunkle Macht ihren Finger gelegt hat, um von der Auflösung dieses winzigen
Kernes aus die Auflösung der Völkerwelt und alles Menschlichen
überhaupt zu betreiben" (S. 50), legt sie eine der Orundthesen ihres Buches

vor. Darnach ist das Menschliche des menschlichen Geschlechtes unlösbar
an das Jüdische geknüpft, eine These, die in messianischer Abwandlung
wiederkehrt und dann besagt, die Menschheit werde durch das Judenvolk
schließlich zu wahrhaftem Menschentum emporgeführt werden.

Solch weittragende Behauptungen können selbstverständlich nicht für sich
allein bestehen. Sie bedürfen des Ausweises, der sie als berechtigt erscheinen
läßt. M.S. findet diesen Ausweis in der Gleichung: „wie Hiob!" — Aber
ob diese Gleichung wirklich stimmt? Es sei gestattet, diese Frage mit einigen
Zitaten zu unterstreichen. M.S. schreibt: „Wie Hiob nimmt das Volk sein
Leid als von Gott verhängtes auf sich, aber wie Hiob nimmt es dies Leid
nicht einfach an; es will es verstehen; das heißt: es will den Willen Gottes,
um dessentwillen es duldet verstehen" (S. 55/56). „Wie Hiob lebt darum
das Volk im Exil in einem einzigen leidenschaftlichen Prozeß mit Gott,
wägt immer neu seine Schuld gegen die schweren Strafen Gottes ab" (S. 61).
Ist das wahr? Will es das und tut es das wirklich? Ist hier noch von
unserem gegenwärtigen Judenvolk, von dem jüdischen Menschen wie er heute
leibt und lebt, die Rede? Decken solche und ähnliche Sätze nicht blitzartig

die ganze Problematik auf, die jeden Versuch begleiten muß, der das
Schicksal Hiobs in dieser direkten Weise auf das Schicksal eines bestimmten

Volkes, einer ganzen Nation bezieht? Wir wissen — um mit M.S. zu
reden — freilich um einen „winzigen Kern", der noch viel winziger ist,
als das immerhin noch 10 Millionen starke Judenvolk, und sehen in ihm
das Bild des wahrhaft Menschlichen vom Bösen immer wieder angegriffen
und von Gott für alle Zukunft verwahrt. Er wurde aus dem Judenvolk
ausgestoßen und wird es immer wieder neu — auch in diesem Buch —,
damit dieses Volk eben das Judenvolk bleiben kann, das es immer sein wollte
und noch sein will — Jesus Christus, der Gekreuzigte und Auferstandene!

Sehr viel Gutes weiß M. S. in den Kapiteln „Der Ursprung", „Die Schuld",
„Die Verfolgung" über das Wesen des Antisemitismus zu sagen. Was hier
vorgetragen wird, deckt sich manchmal geradezu mit dem, was in den
letzten Jahren auf christlicher Seite immer wieder von den Vertretern der
dialektischen Theologie gelehrt worden ist. Wir können kaum glauben,
daß dies der Verfasserin verborgen blieb. Umso mehr erstaunt es freilich,
daß sie diese Theologie nur einmal und dann in einer völlig negativen
Einschätzung erwähnt (S. 212). Freilich halten wir auch gegenüber der hier

335



vorgelegten Darstellung des Antisemitismus eine kritische Bemerkung für
unumgänglich. Sie bezieht sich auf den rassischen Antisemitismus. Die
Tatsache, daß dieser nicht weniger heftig die worttreue Kirche visierte und
angriff, daß ihm gegenüber Christen und Juden auf derselben Seite standen,
wird kaum gewürdigt, weder grundsätzlich noch praktisch, sondern
geradezu bagatellisiert mit der Bemerkung, „daß in dieser rein heidnischen
Verfolgung, die im Judentum Christus als seine zentrale Gestalt mitverfolgte,

immer noch die Kreuzigungslegende der stärkste und haltbarste
Faden war" (S. 132). Ganz abgesehen davon, daß wir den Ausdruck
„Legende" für die Kreuzigung Jesu als unzutreffend und verletzend zurückweisen

müssen, wirkt für unser Empfinden eine derartige Behauptung wie
eine abstrakte Konstruktion, die nur dem Zwecke dienlich sein kann, auch
den rassischen Antisemitismus als einen christlichen erscheinen zu lassen.
Wir stehen hier vor einem Versuch, der in den jüdischen Publikationen
nachgerade mit systematischer Regelmäßigkeit wiederkehrt. Wir bedauern, daß
M. S. ihn abermals erneuert hat. Hand in Hand damit geht doch wohl auch
ihre Geringschätzung alles Kirchlichen, die zu einem Merkmal ihres Buches

geworden ist, und die sich bisweilen geradezu bis zur Verachtung steigern
kann. Wir zitieren: „Und wenn die Kirche die einzige Wirklichkeit ist, an
der das Volk (sc. der Juden) die Entscheidung über sein Fortbestehen
vollziehen kann, so bedeutet dies so wenig eine Entscheidung gegen Christus,
daß vielmehr aus ihr die Gewißheit sich aufdrängt, mit der sich der
gesprungene Kreis, die tiefste Wunde des Volksschicksals schließt: daß Jesus
selbst, wenn er einen heutigen Juden in der ganzen Schwere des
Entscheidungserlebnisses begegnete, nicht in die Richtung der offen leuchtenden
Kirche weisen würde, sondern in das Dunkel des aus tausend Wunden
blutenden Volkes — jenseits alles sichtbaren Heiligtums in die gestaltlose
Sphäre der Liebeserweisungen des Gebetes und der Sühne" (S. 177).

Im Gegensatz zur Kirche wird die Person Jesu mit höchster
Ehrerbietung behandelt. Darin geschieht sogar fast mehr, als sich mit einem
ungebrochenen Bekenntnis zum Judentum vereinbaren läßt. Er wird „Christus"
genannt, ja „Gottessohn". Aber das alles ist er nur als Exponent des
jüdischen Volkes, als ausgezeichneter Träger und Erdulder des jüdischen Schicksals.

Je mehr Anerkennung seiner Person dargebracht wird, umso weniger
wird sein Werk anerkannt, das die — übrigens auch von jüdischen Federn
geschriebenen — Evangelien bezeugen, das Werk der Menschheitserlösung,
das Werk seines stellvertretenden Leidens und Sterbens. Dieses Werk wird
für das jüdische Volk als Ganzes reklamiert. Es zu vollbringen, ist der Sinn
seiner Leiden in der Zeit und seines Fortbestandes in der Zukunft. M. S.

zitiert das bekannte Wort: „Galuth ist die Sühne für alles" (S. 100).

In den Kapiteln „Der Zionismus", „Das Ringen", „Die Schöpfung",
,jDie Hoffnung" wird die Aufgabe ins Auge gefaßt, die dem jüdischen
Volke nach der Katastrophe des zweiten Weltkrieges im Suchen nach einer

336



neuen Lebensform aufgetragen ist. Bei der Beurteilung des Zionismus folgt
die Verfasserin den Spuren Martin Bubers. Wie er sieht sie die Gefahr, daß
der Zionismus an die Stelle der individuellen Assimilation des 19.
Jahrhunderts einfach die kollektive setzen könnte. Eine Bewegung, die nur
auf die Gewinnung einer eigenstaatlichen Daseinsform, wie sie die andern
Völker haben, aus ist, erkennt ihre Aufgabe nicht. Der Zionismus findet
seine Berechtigung nur in einer „Umbildung, Neuwerdung der Gemeinschaft,
einer neuen lebendigen Darstellung des Menschlichen" (S. 156). Wir stehen
damit wieder vor der messianischen Berufung des jüdischen Volkes, die
M.S. im Folgenden nun immer kräftiger hervortreten läßt. Darnach ist —
wie gesagt — das Judenvolk dazu bestimmt, das wahrhaft Menschliche selber
erst zu gewinnen, um dann die anderen Völker zum wahrhaft Menschlichen

emporzuziehen. Wohl ist der Verfasserin bewußt, daß diese hohe
Bestimmung das Urteil der Vernunft gegen sich hat. Aber sie begegnet allen
Einwänden, die von dieser Seite kommen mögen, einmal mehr mit der
Gleichung: Wie Hiob! Ging nicht Hiob schließlich und endlich zu seiner
Rettung die Erkenntnis auf, „daß nicht das Begreifen sein Teil ist,
sondern das Leben aus dem Unbegreiflichen" (S. 189)?

Das alles klingt gewiß schön und gut und ist ohne Zweifel auch ernst
und fromm gemeint. Wir würden es dennoch, nach allem, was gerade auch
die Juden durch ein sendungsbewußtes Volk in den letzten Jahren erlitten
haben, lieber sehen, wenn jetzt etwas weniger munter von der Erlösung
der Menschheit durch ein einzelnes Volk gesprochen und geschrieben würde.

Robert Brunner.

Zwi Taubes: Lebendiges Judentum. Collection Migdal Genève
No. 3, 1946. 122 S.

Grundsätzlich, historisch und praktisch legt hier der Rabbiner der
Israelitischen Kultusgemeinde Zürich dar, was er unter einem lebendigen Judentum

versteht.

Er beschreibt das Judentum als eine „Eidgenossenschaft", die erste
der Weltgeschichte. „Ich werde dein Gott und du wirst mein Volk sein",
das ist nach Taubes die „Doppelidee", unter der der israelitische Bund
gegründet ist. Sie verlangt, daß das nationale und das religiöse Sein des

Volkes zusammenklingen. Um dieses Postulat scheinen alle Gedanken dieses
Buches zu kreisen. Ihm dienen die historischen Exkurse, ihm dient auch der
praktische Vorschlag, der Palästina durch eine jedem Juden überbundene

Wallfahrtspflicht wieder zum Mittelpunkt der ganzen Judenheit der Welt
machen will.

Das Buch ist mit Ausnahme eines Seitenhiebes auf die christliche
Judenmission eine innerjüdische Angelegenheit. Der christliche Leser hat wohl
am meisten Gewinn aus den Kapiteln über Esra und Nehemia. Es sei uns

337



dennoch die kritische Frage erlaubt, ob es irgendwo in der Welt ein lebendiges

Judentum geben kann ohne den lebendigen Gott? Von diesem ist
leider in diesem Buche kaum etwas gesagt. Im Gegenteil: Der Bundesschluß

am Sinai — nach der Bibel eine Tat Gottes — wird hier zur „Doppel-
idee" des jüdischen Volkes, die Propheten entzünden ihre Reden — nach
der Bibel empfangen durch den Heiligen Gottesgeist — an eben diesem
Bundes g e d a n k e n. Kurz alles, was in Heiligen Schriften bezeugt ist als

Eingriff von oben, erscheint in diesem Buche begrifflich eingeordnet in eine
jüdische Anthropologie. Robert Brunner.

Hermann L. Goldschmidt: Hermann Cohen und Martin Buber.
96 S. Collection Migdal, K. Citrinbaum, Genève, No. 4.

Diese Schrift, die zwei Vorträge und einen Aufsatz enthält, dürfte die beste

sein, die in der Collection Migdal bisher erschienen ist. Der erste,
Hermann Cohen gewidmete Vortrag wurde zu seinem 25. Todestage in Zürich
gehalten. Das berühmte und verdiente Haupt der sogenannten Marburger-
schule wird hier als ein „Baal t'schuwoh", d. h. als ein Rückkehrer zum
Judentum geschildert und gefeiert. Der zweite Vortrag, der sich mit Martin
Buber befaßt, wurde anläßlich seines 65. Geburtstages vor jüdischen
Gremien in Zürich und St. Gallen gehalten. Er schildert Bubers Ringen um eine
echte und wahrhaft jüdische Lebensform im Raum der abendländischen
Kultur.

Beide Vorträge sind substantiell und darum auch lehrreich. Der Verfasser
hält sich fern von jeder bloßen Lobhudelei, was für Geburts- und
Todestagsreden ja nicht immer selbstverständlich ist. Seine Ausführungen lassen

erkennen, daß aus einer umfassenden Kenntnis des Stoffes und einem
profunden Wissen heraus gesprochen wird. Wer immer sich für philosophische
Belange interessiert, dürfte durch die Lektüre dieser beiden, das Judentum

Cohens und Bubers ganz ernst nehmenden Untersuchungen bereichert
und gefördert werden.

Weniger überzeugend scheint uns des Verfassers Aufsatz zu sein, mit
welchem er, über Cohen und Buber hinausführend, unter dem Titel: „Das
jüdische Volk auf der Schwelle zur Nachkriegszeit" den jetzt für das Judentum

einzuschlagenden Weg darzustellen sucht. Robert Brunner.

Abraham Schlesinger: Tharbuth Jissrael be'eretz Jissrael
(Die jüdische Kultur in Palästina), 1946 bei Rubin Mass, Jerusalem.

Dr. Abraham Schlesinger, früher Rabbiner in Buchau am Federsee, der nun
schon seit Jahren als stiller, zurückgezogener Gelehrter in Jerusalem lebt,
hat die Reihe seiner Bücher, die sich — in der Nachfolge Achad Haams —
mit den kulturellen Problemen des Zionismus befassen, um eine wertvolle

338



Studie „Tharbuth Jissrael beEretz Jissrael" (Die jüdische Kultur in Palästina)
vermehrt (Sommer 1946).

Der Autor geht von der Grunderkenntnis aus, daß jüdische Volkskultur nur
in Erez-Israel möglich ist. Denn Kultur muß wachsen (was eine planmäßige
Beeinflussung nicht ausschließt) als das Produkt einer bestimmten, in sich

geschlossenen Gemeinschaft, die ihr „Nationales Ich" (Achad Haam) zu
gestalten und zu verwirklichen bestrebt ist.

Als das kontinuierliche Element der Kultur im Allgemeinen erkennt
Schlesinger die Religion. Da aber die Menschheit sich zu den verschiedenartigsten

Religionen bekennt, kann es keinen gemeinsamen Inhalt einer
Menschheits-Kultur geben. Zunächst analysiert er nun die europäische
Kultur, deren Elemente das Christentum und die Antike sind.
Das „ N a t u r h a f t e " ist das Kern-Erbe der griechisch-römischen Antike.
Und daraus folgen Pantheismus, Menschheitsvergottung und Naturalismus
(Positivismus) als entscheidende Faktoren europäischer Kultur. In Ethik,
Philosophie, Technik, Organisation und Kunst (Drama) resultiert ein streng
determiniertes Kausalitätsprinzip aus dieser Einstellung, die keinen
Platz hat für den Gedanken der absoluten Freiheit eines unabhängigen, den

Kausalgesetzen nicht unterworfenen extramundanen Gottes. In diesem
System wird der Mensch daher nicht als freies Wesen gesehen, sondern als das

höchste Produkt der Natur. Natürlich stellt sich die Religion (das Christentum)

im europäischen Kulturkreis gegen diesen Naturalismus. Sie zieht sich
aber entweder in eine Domäne der Weltflucht aus der Kultur zurück, oder
sie erzeugt eine Spannung, die als dialektisches Phänomen fruchtbar werden
kann. Eine wirkliche Synthese von Christentum und europäischer Kultur
aber ist (trotz der Gotik?!) nach Schlesinger nie geglückt.

Wie aber, fragt der Autor im zweiten Teil seiner Untersuchung, steht
es nun um die jüdische Kultur? Die dominierende Stellung der Religion

in ihr kann nicht bestritten werden; ja — völkerpsychologisch gesehen

— nimmt der Verfasser sogar eine „Disposition zur Tora im Volkscharakter"

an. Obwohl Tora für ihn Offenbarung ist, so bleibt doch ihre
Verwirklichung Sache des jüdischen „Volks-Ich". Hier liegen die Wurzeln

unserer Kultur. Am deutlichsten wird das in der jüdischen Literatur, die bis
auf die Neuzeit eigentlich einen kommentarartigen Charakter trägt, immer

um die selbe Tora kreisend. Und als Quintessenz dieser Tora formuliert
Schlesinger die Korrelation des freien Gottes, dem der freie Mensch gegenüber

steht. (Freilich ist hier das schwierige Problem der Gnadenwahl und

Prädestination, das die Tora kennt, umgangen.) Aufgabe des Menschen

ist nun die Konkretisierung seiner Gottesebenbildlichkeit. Im Postulat der

„Heiligkeit" um im Messianismus findet dieses Streben seinen Ausdruck.

Skylla und Charybdis der jüdischen Kultur sind hermetische Abschließung
einerseits und Selbstaufgabe (Assimilation) andrerseits. Diesen Gedanken

339



gilt es festzuhalten, wenn wir uns mit dem Problem jüdischer
Kulturerneuerung mit dem Autor ernstlich auseinandersetzen wollen. Die Ghetto-
k u 11 u r war eng und kleinlich. In der Reaktion darauf versuchte der
Jude der Emanzipationszeit die jüdische Kultur zum reinen „Konfessionalismus"

zu verflüchtigen. Erst der Zionismus und in ihm insbesondere
Achad Haam öffnete wieder das Tor zu wirklicher jüdischer Voll-Kultur,
die aber nur in Erez-Israel realisierbar schien. Hier aber stellte sich sofort
eine neue Gefahr ein: die „Entjudaisierung des Erez-IsraeUMenschen".
(Nathan Birnbaum sprach treffend vom „hebräischen Heidenjuden".)
Schlesinger will nun durch ein Bildungsideal der Schulen, das sich aus den
Elementen Volk, Land, Sprache, Tradition und europäische Kultur
zusammensetzt, die Gefahr der Ghettoisierung ebenso wie die der Heidni-
sierung bannen. Was er anstrebt ist eine Synthese unter Wahrung der
historisch-kulturellen Kontinuität Israels. In Philo und der spanisch-jüdischen
Epoche sieht er geschichtliche (wenn auch bedingte) Beispiele solcher
Synthese. Die europäische Kultur darf beim Versuch dieser Synthese nur „in
Auswahl" übernommen werden um ihre ,Apperzeption' im lebendigen Tora-
Volkstum zu ermöglichen.

Kulturelle Erneuerung in diesem Sinne hat sich nach Schlesinger zunächst
im Gebiete der H a 1 a c h a (Religionsgesetz) zu bewähren. Er analysiert das

Wesen der Halacha und betont, daß schon 1921 Raw Ruk sich auf der
Synode von Jerusalem für eine viel stärkere Elastizität der
Halacha einsetzte (S. 47). Wird eine wirkliche Verlebendigung
der Halacha nicht erreicht, so wird die Säkularisierung unseres Lebens
nicht mehr zu bannen sein. Weiteste Kreise ignorieren deshalb bereits das

ganze Religionsgesetz und haben z. B. den Schabbath einfach zum „freien
Tag" im bürgerlichen Sinne degradiert. Rabbinische Fachkommissionen als
Vorstufen zu einem neuen Synhedrion sollen nach Schlesinger den ganzen
Komplex des Gesetzes unter zeitgemäßen Aspekten neu bearbeiten und in
Zusammenwirken mit den nationalen Zentralinstanzen des Jischuw zwanglos

(nur mit moralischen Mitteln) die Durchdringung aller Lebensgebiete
mit dem Geiste neuer Halacha anstreben. Aber, so fragen wir, was ist
Halacha ohne Glauben?

Muß nicht erst eine systematisch-theologische Arbeit, die den Begriff der
Offenbarung dem heutigen Menschen wieder vermittelt, dieser
religionsjuristischen Bestätigung vorausgehen?

Auch die Wissenschaft, vor allem die Geschichte will der Autor im Sinne
des religiösen Judentums durchdrungen sehen und billigt nur die
Übernahme europäischer Methoden, nicht Inhalte zu. (Aber lassen sich
Methode und Inhalt, Gehalt und Gestalt denn sondern? Biblisches
Geschichtsverständnis kreist um die Pole Gericht und Gnade. Solche Geschichtsauffassung

wird nie mit europäisch-historischen Methoden vereinbar sein.) Wenn

Schlesinger so weit geht, daß er die Kunst — wobei ihm Plastik und Tragödie

340



als dem jüdischen Geist zumindest hochproblematisch erscheinen — nur
„im Dienste" religiöser Idee konzidieren will, so wäre das eine Verengung,
in der nie wirklich große Kunst entstehen kann, die im letzten und tiefsten,
selbst dann noch, wenn sie äußerlich Tendenz-Kunst ist, nur um ihrer
selbst willen da ist. Auf das Gebiet der Literatur übergehend strebt der
Autor mit B i a 1 i k eine neue „Chatima" an, d. h. Sammlung des
Klassischen und Bleibenden. So wie die Synode von Jamnia einst den
biblischen Kanon aus der Fülle der althebräischen Schriften auswählte, soll auch
heute wieder das Bleibende aus dem riesigen Traditionsgut neu ausgewählt
werden. (Wer aber hätte heute die Autorität dazu?!) Wenn in diesem
Zusammenhang auch die hebräische Übersetzung des Wertvollsten aus der
Weltliteratur gefordert wird, so ist das eine Idee, die gegenwärtig in ungeahntem

Maße bereits verwirklicht wird. Systematisches Vorgehen, wie es der
Autor empfiehlt, ist aber im freien Spiel der Geisteskräfte ausgeschlossen
und nidht einmal wünschenswert. Die Kehrseite solcher Systematik wäre
ein Index verbotener Bücher nach vatikanischem Muster, vor dem uns der
Himmel bewahren möge.

Die organische religiöse .Schule und Erwachsenenbildung (organisch, weil
hier alle Fächer, auch die naturwissenschaftlichen von religiös-jüdischem
Geiste durchdrungen sein sollen) ist die Kernforderung des Autors. Auch
Presse, Verlagswesen, Radio sollen in den Dienst dieser „Hitchadschuth"
(Erneuerung) gestellt werden und der Gottesdienst müßte im ästhetischen
Sinne weitgehende Verbesserung erfahren. Schlesinger sieht aber auch hier
nicht genug die Wurzel des Übels: die Glaubenslosigkeit, deren mannig-
îaChe Gründe dargelegt werden müßten. Auch ein ästhetisch verbesserter
Kultus, den wir bestimmt dringend brauchen, wird nur den ansprechen
können, der von der Botschaft des Glaubens überhaupt angeredet werden
kann. Lind ihrer sind wenige im neuen Jischuw. Es ist richtig, wenn
Schlesinger in diesem Zusammenhang neue Wege der Rabbinerbildung

im Lande verlangt und 2 Typen des Rabbiners für die Zukunft
sieht: den Raw Hamaggid (Prediger und Seelsorger) und den Raw Hada-
jan (Religionsjuristen und Richter). Er greift hier die Lieblingsidee von
Raw Kuk auf, die Schaffung einer Jeschiwa Olamith (Welt-Talmud-
Hochschule), einer Zentraljeschiwa des Weltjudentums und will diesem
Studium ein Universitätsstudium anschließen. Wäre aber nicht die Schaffung
einer theologischen Fakultät an der hebräischen Universität die einfachere
und zeitgemäßere Lösung?

Diese Frage soll und kann hier — wie alle anderen — nur angeschnitten
nicht gelöst werden. Schon eine so gedrängte Übersicht zeigt aber, daß
Schlesingers Buch voll anregender Probleme ist und daher jeden angeht, dem es

um die Frage der jüdischen Kultur in Palästina ernst ist.
Schalom Ben-Chorin, Jerusalem

341


	Literatur

