Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 2 (1946)

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literatur

Wohin kénnen die Fliichtlinge gehen? Paldstina kann Millionen aufnehmen.
Heft 5—6 der Schriftenreihe des Schweizerischen Zionistenverbandes,
Genf 1946. 48 Seiten.

James G. Mc Donald, der frithere Hochkommissar des Vélkerbundes
fiir Fliichtlinge, Abraham Revusky, ein amerikanischer, jidischer Jour-
nalist und Walter Clay Lowdermilk, Prisident der Amerikanischen
Geophysischen Vereinigung haben zu diesem Doppelhefte beigetragen. M ¢
Donald erzihlt die leidvolle und wenig rithmliche Geschichte der inter-
gouvernementalen Bemiithungen um die durch die Rassenpolitik des Dritten
Reiches in Europa geschaffene Fliichtlingsnot, angefangen vom Vdlkerbunds-
kommissariat fiir Fliichtlinge bis hin zur UNRRA. Revusky legt in um-
sichtiger Weise dar, wie es nach seiner Auffassung um die Aufnahmetihigkeit
des Landes Palastina bestellt ist. Er ist zwar selber skeptisch gegeniiber der
auf den romisch-jiidischen Historiker Josephus Flavius zuriickgehende Auffas-
sung, daB Palistina — Transjordanien eingeschlossen — vor der Eroberung
durch die Rémer einmal 7—8 Millionen Einwohner besessen habe, doch glaubt
er, daB die Bevolkerungszahl Palistinas zur Zeit des zweiten Tempels 3—4
Millionen gezihlt haben diirfte. Die Aufnahmefihigkeit eines Landes hingt
ja nicht nur von dessen GroBe und Fruchtbarkeit, sondern auch von seiner
guten Pflege und damit vom kulturellen Niveau seiner Bewohner ab. Heute
erscheint Paldstina gegeniiber frither als ein sehr ungepflegtes und ver-
nachlassigtes Land. Durch die Mdéglichkeit der Bewidsserung von mindestens
fiinf groBen Ebenen (Kiistenebene, Esdraelon, Akko-Ebene, Jordantal, Huleh-
tal) kann die bebaubare Fliche gewaltig gesteigert werden, sodaB .das
westlich des Jordans gelegene Gebiet nach der Meinung des Verfassers
noch Millionen jiidischer Siedler wird aufnehmen kénnen. Auch die Urbar-
machung der Hiigel durch Anlegen von Terrassen kann zu diesem Ziele
beitragen. Da die moderne Industrie nicht mehr ausschlieBlich von Eisen
und Stahl abhéngig ist, da Kupfer, Nickel, Aluminium, Magnesium und
allerlei Arten von Metallegierungen immer wichtiger werden, besteht auch
die Moglichkeit einer nicht unbedeutenden Industrialisierung des Landes.
Neben betrichtlichen Wasserkriften, die fiir die Energieerzeugung in Frage
kommen, hat Palistina auch seine Bodenschitze wie Schwefel- und Phos-
phorlagerungen, Pottasche, Brom, Magnesium, Chlor und Salz. Dank seiner
handelsgeographisch  sehr giinstigen Lage werden auch importierte
Rohmaterialien fiir den Aufbau neuer Industrien in Frage kommen. Alles
erwogen und berechnet glaubt Revusky, daB bei vorsichtiger Schatzung
noch 5 Millionen neue Zuwanderer im Land Palistina aufgenommen
werden kénnten. Aber freilich nicht sofort, nicht heute und nicht morgen!
Das geht aus den Darlegungen dieses Aufsatzes deutlich hervor. Und diese
Tatsache macht jedermann klar, daBi die Verkniipfung der optimalen Auf-
nahmefihigkeit Palistinas mit der Fliichtlingsfrage wie dies in der vor-

230



liegenden Schrift geschieht, eine sehr problematische Sache ist. Denn die
Fliichtlinge bediirfen nachgerade eines Heims, das nicht erst aufgebaut wer-
den muB, sondern das bereit steht und baldmoglichst beziehbar ist. Der
Titel des vorliegenden Heftes wirkt darum auf dem Hintergrund von R e~
vusky’s Darlegungen geradezu wie eine Irrefiihrung. Lowdermilk
bietet in seinem sehr kurzen Aufsatz wenig, das iiber den eben besprochenen
Aufsatz hinausweist, Er legt an einigen konkreten Beispielen dar, wie durch
schlechte Pflege ein Land sich entvélkern kann, und was einem karglichen
Boden durch moderne Bebauung abgerungen zu werden vermag. Er gibt
bestimmte Vorschlige fiir die Ausniitzung der Wasserkrifte des Jordantales.
Eine tabellarische Ubersicht stellt in Zahlen den Fortschritt des jiidischen
Aufbauwerkes in Palistina dar. Robert Brunmner.

Martin Buber: Mosche, Hoza’ath Schocken, 205 S. Jerusalem—Tel-Aviv
1946.

Zwei Biicher der letzten Jahre haben das Moses-Bild des modernen Men-
schen in entscheidender und gefihrlicher Weise beeinfluBt. Ein wissen-
schaftliches — oder pseudo-wissenschaftliches und die Novelle eines groBen
Erzahlers. Wir denken an Sigmund Freuds Alterswerk ,Der Mann Moses
und die monotheistische Religion und an Thomas Manns Moses-Erzihl-
lung ,,Das Gesetz‘‘. Subjektivismus und Kritizismus machten hier Moses
zum Agypter beziehungsweise zum Halbjuden und stifteten damit allerlei
Verwirrung in den Koépfen eines groBen Leserkreises in vielen Lindern.

QGerade deshalb ist es zu begriien, da nun Martin Buber sein Werk iiber
Moses vorlegt. Dieses Werk stellt das dritte in der Reihe der grofen
exegetischen Biicher Bubers dar. Noch in Deutschland erschien ,,Konigtum
Gottes*, in Erez-Israel folgte in hebriischer Sprache , Torath Hanewi’im‘
(,Die Lehre der Propheten‘) und nun endlich — Stern und Kern seines
bibelwissenschaftlichen Werkes — das Buch iiber Moses. Es ist keine Bio-
graphie. Eher konnte man es als kritische Monographie bezeichnen, denn
die Gestalt Moses wird, sofern wir sie erkennen koénnen, nur aus dem
sorgfiltig rekonstruierten Werk des Fithrers, Propheten und Gesetzgebers
sichtbar.

In einem Gesprich bemerkte Martin Buber einmal: ,Exegese ist die Kunst
des Hoérens. Dieser Satz umreiBt die (naturgemiB subjektivistische) Arbeits-
methode des Buches, das je und je versucht aus dem iiberlieferten Text die
urspriingliche Botschaft herauszuhéren. ,Die Botschaft ist fiir die spateren
Geschlechter dadurch verdunkelt worden, schreibt Buber, ,daB man, ihre
grofien Begriffe nicht mehr in ihrer urspriinglichen Konkretheit, sondern
in einer technischen Abgeschliffenheit verstanden hat‘“. Was Buber hier
vom sogenannten ,,Adlerspruch* (Ex. 1, 4) sagt, gilt fiir die Tora schlecht-
hin und seine Bemiithung um sie. — Seinen eigenen Standort, jenseits von
Orthodoxie und landldufiger Bibelkritik, umreiBt er mit folgenden Bekennt-

231



nisworten: ,Zwischen den beiden bekannten Haltungen, der Haltung des
Traditionsgldubigen, die alles, was hier geschrieben steht, als Tatsachen
eines Damals und Dort hinnimmt, und der Haltung einer selbstsicheren
Fachlichkeit, die alles, was hier geschrieben steht, als bloBe Literatur ver-
stehen will, und es mit literarischen Kategorien zulinglich erfassen zu
konnen meint, muB es — eine dritte, die unsere geben. Wir miissen auch
hier den kritischen Zugang zu einer Wirklichkeit suchen, indem wir uns
fragen, aus was fiir einem menschlichen Verhiltnis zu wirklichen Begeben-
heiten allmihlich, auf vielen Wanderungen und Wandlungen, von Mund zu
Ohr, von Gedichtnis zu Gedichtnis und von Traum zu Traum das Schrift-
werk erwachsen konnte, das wir lesen. Chronik ist es gewiB nicht, aber
freie Dichtung ebensowenig; es ist — Geschichtssage*.

Mit duBerster Akribie wird nun in den 22 Kapiteln des Buches versucht, den
Geschichtskern aus der Schale von Sage und Legende herauszuschilen. Hier-
bei wendet sich Buber ebenso gegen einen auf dem Dogma von der Verbal-
inspiration basierenden Traditionalismus, wie gegen die Quellenscheidungs-
Theorie der Wellhausenschen Schule und ihrer modernen Nachfolger. Zu-
weilen versucht Buber sogar die Quelle fiir eine Legendenbildung anzu-
geben, so verweist er etwa die mérchenhafte Ausschmiickung des Auszugs
aus Agypten in den Kreis der besonders wunderfreudigen Schiiler des Pro-
pheten Elisa. — NaturgemiB steht das Problem des Wunders im Mittel-
punkt der kritischen Untersuchungen des Buches. Das Wunder wird de-
finiert als ein Vorgang, der ,unaufhebbares Staunen* in dem Einzelnen oder
der Gemeinschaft auslost, dem dieses Ereignis widerfihrt. Das Wunder
liegt also in der Subjektivitit des Erfahrenden, nicht in der Objektivitit des
Vorgangs. Das fithrt natiirlich bei der Erklirung spezieller im Pentateuch
berichteter Wunder zu oft voltairisch anmutenden rationalisierenden Deu-
tungen. Wenn etwa Ex. 24,9 ff. berichtet wird, daf} die Altesten Israels den
Gott Israels ,sahen®, als sie auf dem Heiligen Berge das Bundesmahl ein-
nahmen, so fithrt Buber (an personliche Erlebnisse ankniipfend) diese iiber-
natiirliche Schau auf den gewaltigen Eindruck eines Sonnenaufgangs im Ge-
birge zuriick, der gerade Menschen aus der dgyptischen Delta-Ebene, die
ein derartiges Naturschauspiel nicht gewohnt waren, im Tiefsten erschiittern
mubBte.

Buber sieht das Wesen dessen, was der historische Moses erstrebte und
vollbrachte, in dem, was der Verfasser , Theopolitik* nennt. Das
heiBt die Aufrichtung der unmittelbaren Gottesherrschaft in und iiber einer
Gemeinschaft, die im BundesbeschluB mit eben diesem Gotte zum Volke wird.
— Innerhalb dieser Konstruktion erscheint Moses als Prophet, Fiithrer und
Gesetzgeber. Die magische Seite seines Wesens und Wirkens aber (dié
unter den modernen Forschern vor allem der Outsider Oskar Goldberg in
seinem Buch ,,Die Wirklichkeit der Hebrier* darstellt), wird vollig elimi-
niert. So wird etwa in der Dornbusch-Szene das Gesprich zwischen dem
sich offenbarenden Gotte und seinem widerstrebenden Nabi als echte pro-

232



phetische Zwiesprache herausgearbeitet, wihrend die magischen Experi-
mente mit Stab und Hand, die im Text derselben Szene angehdren, ge-
strichen werden. Oder: Moses vor Pharao erscheint als das Urbild des
machtlos-michtigen Propheten vor dem irdischen Reprasentanten einer im
tiefsten immer usurpierten Macht. Hier ist die klassische Situation des Pro-
pheten vor dem Kénig zum ersten Male dargestellt, eine Situation, die
sich durch die ganze Bibel wiederholt: — man denke an Nathan vor
David, Elia vor Achab, Jeremia vor Zedekia usw. Aber der Moses der
einzigen zuginglichen Quelle, der Tora, ist eben — im Gegensatz zu den
spiateren Schriftpropheten — auch Magier, ja Erzmagier, welcher im Wett-
bewerb mit den Magiern Agyptens obsiegt. Es muB fraglich bleiben, ob bei
Beriicksichtigung des Agyptisch-magischen Milieus seiner Herkunft und der
Lehr- und Wanderjahre im Midjan diese, die magische Seite seiner Per-
sonlichkeit, einfach dem Gebiet der Sage zuzuweisen ist. Gewii haben wir
den Zugang zu dem verloren, was der Philosoph Erich Unger den ,Be-
griff der mythischen Realitit’“ nennt, aber das heiBt nicht, dal wir dem
Mythos einen gewissen Realititsgehalt bestreiten konnen. Zweifelsohne aber
mufl Moses den Zeitgenossen nicht nur als Fiihrer, Prophet und Gesetz-
geber erschienen sein, sondern eben auch als Magier.

Dieser Einwand muB gestattet sein bei Wiirdigung der groBartigen Einzel-
ergebnisse der kritischen Forschung des Werkes, welches viele dunkle und
itbersehene Stellen des Pentateuchs transparent macht und in neuem Lichte
darstellt. Zuweilen, etwa bei der Schilderung der Zgyptischen Finsternis
und dem Sterben der Erstgeburt verwandelt sich der dozierende Professor
in einen wirklichen Dichter, der mit der Kraft eines groBen Romanciers
das ,,Fleisch und Blut der Geschichte’ wieder verlebendigt. So gelingt es
ihm, die in der Fachliteratur oft diskutierte Frage des Passah-Festes, das
sowohl ein Frithlingsfest der Hirten wie ein historischer Gedenktag ist,
durch intuitive Einfiihlung in die Situation der Geschichtsstunde zu deuten:
,Moses setzt das uralt heilige Hirtenmahl neu ein, erneuert an Sinn und
Gestalt, wie spiter Jesus durch die Einsetzung eines neuen Sinns und
Sinnbilds“. — Die Natur (und damit das Naturhafte der Feste) wird nach
Buber in Israel nur als von der Geschichte geformt rezipiert. Auch das
Wesen des Sabbaths erhilt in diesem geschichtlichen Sinne seine Deutung
als ,ein groBer Schritt zur Einigung des Volkes, zum Werden der Volks-
gemeinschaft, auf dem Weg der institutionellen Sammlung Israels um seinen
Gott*. — Keine Deutung des Buches ist willkiirlich, sondern jede Behaup-
tung wird durch sorgfiltigstes Eindringen in den Text unter Heranziehung
der gesamten Bibel, vor allem durch Verfolgung der sogenannten Leit-
worte in den einzelnen Erzihlungen und Spriichen untermauert. So erklért
Buber etwa die umstrittene Etymologie des Namens Mosche auf Grund von
Jesaja 63, 11, wo der Name verbal gebraucht wird ,,Mosche Amo* (,,Mosches,
des ,Der-Herauszieht’ sein Volk*). — Im Anhang des Buches wird ein
umfangreicher wissenschaftlicher Apparat sichtbar, der von Ibn Esra iiber

233

Judaica, Bd. II, 3 5



die Klassiker der Bibelkritik bis zu neuesten Autoren wie Eichrodt, Eissfeldt
und Mohwinckel reicht, und natiirlich auch die eigenen fritheren Forschungs-
ergebnisse Bubers und Rosenzweigs stindig beriicksichtigt.

Wie immer man (von der Tradition oder der iiblichen Pentateuchkritik her-
kommend) zu den Details des Buches stehen mag — es ist das reife Werk
eines Forschers und Gelehrten, der zutiefst eingedrungen ist in die Probleme
der Religionswissenschaft im Allgemeinen und des Pentateuchs im Beson-
deren; aber dariiber hinaus ist es das Zeugnis eines Juden, der um die Ge-
heimnisse des Glaubens mit einem Wissen weiB, das nicht allein aus Biichern
geschopft werden kann. Bubers Moses ist die Kronung seines exegetischen
Werkes und ein Markstein in der Entwicklung einer neuen Wissenschaft des
Judentums, die jetzt in unseren Tagen in hebriischer Sprache von Jerusalem
ausgeht. Das Buch wird, wie wir héren, auch -englisch und deutsch er-
scheinen, und so iiber den hebriischen Kreis hinaus, auf die theologische
und religionswissenschaftliche  Erkenntnisbildung befruchtend wirken
kénnen. Schalom Ben-Chorin, Jerusalem.

A. M. Chirgwin: Was soll aus dieser Welt werden? Aus dem
Englischen {ibertragen von Emanuel Kellerhals. Verlag: Basler Mis-
sionsbuchhandlung, 182 Seiten.

Das erste Kapitel dieses Buches, das von einem der bedeutendsten und fith-

renden Manner der englischen Kirche und Missionswelt verfaBit ist, handelt

von der Zukunft der Juden. Darum mdchten wir auch hier dieses Buch
kurz anzeigen, Die 20 Seiten, welche von den Juden handeln, zeugen von
einer tiefen Sachkenntnis und auch von einer nach dem Wort der heiligen

Schrift ausgerichteten Haltung des Verfassers gegeniiber diesem ungliick-

lichen Volk. Unerbittlich wird der Antisemitismus des dritten Reiches an-

geprangert und das Unrecht, welches den Juden geschah, aufgedeckt. Aber

Chirgwin weil auch um die inneren N&te des jiidischen Volkes. Nach seiner

Meinung hitten gerade diese von einer christlichen Kirche schon langst

gesehen werden miissen. Hier sieht er eine Schuld der Kirche. Sie war sich

ihrer Verantwortung vor Gott den Juden gegeniiber nicht bewuBt und hat
eben damit das Feld dem Antisemitismus weithin geriumt. Wie der Ver-
fasser es damit meint, kann der Leser dieses Buches folgenden Sitzen
entnehmen: ,,Bis heute hat die christliche Kirche der Judenmission nicht
die Stellung eingeridumt, die ihr zukommt. Der Gewissensanruf an das Juden-
tum ist weithin den einzelnen kleinen Gruppen iiberlassen worden, von
denen die meisten zu einer Richtung in der Kirche gehdren. Die christliche

Kirche als Ganzes ist bis zu den Enden der Erde gezogen, um Christus allen

Volkern zu bringen, aber sie hat Christi eigenes Volk gerade vor ihren Toren

itbersehen. In England, auf dem europiischen Kontinent und in Amerika.

Tatsichlich gibt es kein nicht-christliches Volk, das so lange und so eng

mit der christlichen Kirche zusammen gelebt hat und doch so vernachlissigt

worden ist‘, - Robert Brunner.

234



Alfred Haldar: Associations of Cult Prophets among the
ancient Semites (Diss. phil, Uppsala 1945, X und 248 S.).

Die vorliegende groBe Dissertation ist religionsgeschichtlicher und besonders
religionssoziologischer Art. Wie der Titel angibt, beschreibt sie Genossen-
schaften von Kulturpropheten unter den alten Semiten. Solche Genossen-
schaften weist H. im 1. Kapitel in der babylonisch-assyrischen Religion
nach, und zwar in zweien ihrer Priesterklassen. Die eine sind die ,,Wahr-
sagepriester (bar 1) und die andere die ,, Taumelpriester (machch ).
H. ist bemiiht, den Charakter und die Funktionen beider Klassen heraus-
zuarbeiten und gegeneinander abzugrenzen mit dem Ergebnis, daBi die
b a r {i-Priester mehr technische Orakelgeber, und die m ach ch {i-Priester
,,mit Visionen begabte Ekstatiker’’ sind, doch sei eine reinliche Trennung
nicht moglich, da die ersteren auch Visionen und die letzteren auch mehr
technische Orakel kennen. Im ganzen stehen sich immerhin in den beidean
Klassen priesterliche Deuter der Zukunft (barai) und ekstatische Pro-
pheten (machchii) gegeniiber. Im weiteren untersucht H. die innere
Gliederung der Klassen (Untergruppen in denselben), ihre Organisation,
ihre Fithrung und ihre Aufgaben im 6ffentlichen Leben.

Ein kurzes zweites Kapitel ist den Westsemiten mit AusschluB der Israeliten
gewidmet. Auch bei ihnen mochte H. ein dem babylonischen ihnliches
Orakelwesen, dhnliche Priestergruppen und die kultische Ekstase finden.
Entsprechende Angaben entnimmt er der Inschrift des Konigs Zakir von
Hamath, des Konigs Mesa von Moab, den Amarnabriefen, den Texten von
Ras-Schamra und phonizischen Inschriften, darunter besonders denjenigen
von Kitium. Die beigebrachten Zeugnisse beweisen ihm, daB die religios-
kultische Form der Westsemiten ein Ableger der allgemein vorderasiatischen
Form sei.

Das wohl wichtigste dritte Kapitel ist dem Alten Testament gewidmet.
In dessen reichen Urkunden findet H. nun bestitigt und wiederholt, was er
grundlegend bei den Babyloniern erkannt hatte; denn auch von Israel gelte,
daB die Form seines Kultes nur ein Ableger der allgemein vorderasiatischen
sei, und was fiir den Kult gelte, treffe auch fiir die Prophetie zu (S. 91).
Die zwei groBen Klassen von ,,Cult Prophets® in Israel sind nach H. die
Priester (kohanim) und die Propheten (nebi’im), wobei die ersteren
den babylonischen barit und die letzteren der machchii entsprechen.
Die Priester, zu denen die Seher (ro’im und chozim) als Untergruppen
gehdren, wirken wie die babylonischen Wahrsager als Orakelgeber; sie be-
dienen sich gleicher Methoden; gegen eine iiberlieferte und eingewurzelte
Praxis habe, wie H. ausfithrt, das Verbot vom Dtn. 18, 10 ff. nicht auf-
kommen konnen, dies zeige sich u. a. im Fortleben solcher Dinge im Talmud.
Die nebi’im sind, wie die babylonischen , Taumelpriester visionire
Ekstatiker, die in enger Verbindung mit dem Kult stehen, es sind durch-
wegs ,Kultpropheten. Dies trifft zu fiir die nebi’im zur Zeit Sauls,

235



ebenso wie fiir Elia, Amos und die Schriftpropheten iiberhaupt; denn es ist
nach H. unrichtig, die letzteren wegen ihres Auftretens als Einzelne und
wegen ihrer Stellung zum Kult von ihren alteren Vorgingern zu unter-
scheiden. In der Organisation beider Klassen, ihrer Leitung und ihrem
Wirken im offentlichen Leben entdeckt H. zahlreiche Parallelen mit den
genannten babylonischen Priestergruppen.

Im abschlieBenden vierten Kapitel stelit H. aus der arabischen Literatur
Belege zusammen, die das Bestehen von Priestergenossenschaften in vor-
islamischer Zeit erweisen. Wieder begegnet er den zwei (traditionellen)
Priesterklassen, die kahin (gleich hebr. koheén) und sadin heiBen.
Zu den Funktionen beider gehdrt das Opfer, das Orakel und die Deutung
der Vorzeichen. Beim kahin 1aBt sich noch erkennen, daB er primir
Ekstatiker war. In der Organisation und im offentlichen Wirken treten
wieder dhnliche Ziige wie bei den Babyloniern und Israeliten hervor.

Riickschauend wird man anerkennen miissen, daf H. einen groBien Stoff zu-
sammengetragen und fiir sein Thema nutzbar gemacht hat. GroBziigig wird
man auch den Plan seines Werkes nennen diirfen, nach dem er zuerst ein
Element des altsemitischen Kultlebens herausarbeitet, um dann zu verfolgen,
wie dieses im Kreise der semitischen Volker weitergegeben und bewahrt
wird. Ohne Zweifel vermittelt das Buch viele Anregungen und bietet fiir
manche Fragen interessantes Material dar. Zugleich aber wirft es ernste
Fragen auf, auf die im folgenden kurz einzugehen ist.

1. Ist es moglich, in der Weise von H. eine Erscheinung der babylonischen
Religion zum ,,Modell* zu nehmen, das dann in den anderen semitischen
Religionen wiedergefunden werden kann? Dies konnte zunichst wohl nur
geschehen, wenn sich die babylonische Religion wie die arabische in vor-
wiegend semitischem Milieu entwickelt hatte, wenn sie also als Gebilde
semitischen Geistes zu betrachten wire. Dies ist nun nicht der Fall, da die
babylonische Kultur und Religion das gewichtige Erbe der nichtsemitischen
Sumerer fortsetzen. Nachdem die Elemente der babylonischen Kultur somit
nicht als Erbe gemeinsemitischer Tradition zu beurteilen sind, bestiinde
weiter die H. wohl niherliegende Moglichkeit der Entlehnung innerhalb
des gleichen Kulturkreises. Es ist anerkannt, wieviel der iibrige Alte Orient
von Babylonien iibernommen hat, doch vorwiegend handelt es sich dabei
um Einzelheiten wie Worte, Begriffe und Mythen, nicht aber um umfassende
Institutionen, wie Priesterklassen mit ihren Titigkeiten. Um eine so auBer-
ordentliche Entlehnung erweisen zu kénnen, bedarf es zwingender Argu-
mente, die aus einer exakten, von keiner vorgefaBten Meinung belasteten
Erklarung der Tatsachen der einzelnen Voélker gewonnen sind. Damit kom-
men wir zur zweiten Frage, die uns H. aufgibt.

2. Vermag H. durch eine objektive Interpretation der Texte die durch-
gehende Existenz und Gleichartigkeit der genannten zwei Priesterklassen

236



wahrscheinlich zu machen? Wir beschranken uns in der Beantwortung dieser
Frage auf die Babylonier und Israeliten und lassen das unsichere wesi-
semitische und das uns fernerstehende arabische Material ! beiseite.

Aus dem Interesse an der Kultprophetie heraus ordnet H. beide baby-
lonischen Priesterklassen unter den Begriff des Propheten unter. Dies be-
dingt eine starke Ausweitung dieses Begriffes, indem Leberschau, Traum-
deutung und Becherweissagung mit darunterfallen. Die weite Fassung er-
moglicht dann auch den ,,Weisung gebenden Priester des A.T. zu den
,sAssociations of Cult Prophets* hinzuzuzihlen und damit der Nabi -
Gruppe in Israel eine zweite priesterlich-prophetische an die Seite zu stellen.
Sicher ist, daB eine weite und unscharfe Terminologie H. Parallelisierungen
erlaubt, die eine klare und scharfe Fassung des Begriffes Prophet? nicht
an die Hand gegeben hitte. Zugleich bringt diese Art der Terminologie
mit sich, daB das Phinomen des eigentlichen Prophetischen in der baby-
lonischen Religion, das H. wohl erwihnt, nicht geniigend zur Geltung
kommt.

Noch wichtiger als das Gesagte sind aber Bedenken, die sich den Paral-
lelisierungen von H. im einzelnen entgegenstellen. H. beobachtet auf Grund
der babylonischen Quellen, daf es neben der Bezeichnung des barfi-
Priesters noch andere Worte gibt, die vielleicht Untergruppen dieser
Priester, oder noch wahrscheinlicher Benennungen des bar{ nach beson-
deren Funktionen meinen. Um in der hebriischen Klasse der kohanim
Ahnliches zu finden, erklirt er die Seher (ro6’ae und chozag), wozu
noch die ,,Spaher (mesappae) * kommen, fiir Glieder der genannten Klasse,
eine Behauptung, die ohne geniigenden Beweis gegeben wird. — Wie die
barii Orakel geben, so tun es auch die kohanim, die Mittel sind die
gleichen. Einen Beweis fiir die in diesem Sinne wirkenden Priester sicht
H. (S.108) in Jes. 30,9 f., wihrend er, wie schon erwihnt, dem Verbot
von Dtn. 18, 10 ff. keine groBere Bedeutung beimiBt. Selbst wenn es so sein
sollte, daB einzelne kohanim wie die barii ,gearbeitet hitten, so be-
steht der grundlegende von H. miBachtete Unterschied: In Babylon war
das Amt des wahrsagenden Orakelgebers mit seinen vielen Mitteln offiziell
anerkannt und legitim, in Israel aber war es verboten und nur die direkte
Befragung Jahwes (urim und tummim) gestattet. Wer weltliche Wahr-
sagemethoden betrieb, handelte gegen die Satzungen des Bundes. Es ge-

! Nicht gleichgiiltig scheint mir zu sein, daB so bedeutende Kenner wie
Wellhausen und A. Fischer die priesterliche Titigkeit des kahin viel
zuriickhaltender beurteilen als H.

2 Eine enge Fassung des Begriffes hatte offenbar auch Zimmern in seinem
Vortrag iiber ,,Babylonische Prophetie* vorgenommen, vgl. dazu das Referat
in Archiv fiir Orientforschung 6, 1930, S. 42.

3 Einen Beleg fiir die Tatigkeit der ,Wahrsager-Korporation findet H.
(S. 104 ff.) in Jes. 21, 6ff., aber um den Preis einer auBerst willkiirlichen
und kithnen Exegese.

237



nitgt eben nicht, hier wie dort gleiche Praktiken wahrscheinlich zu machen,
es ist notig, auf die Wertung zu achten, die sie in den authentischen Doku-
menten beiderorts erfahren.

Am bedenklichsten sind wohl aber die Gewaltsamkeiten, deren H. bedarf,
um in den hebriischen nebi’im eine absolute Entsprechung zu den baby-
lonischen machchii aufweisen zu kénnen. Dazu muBl das vielgestaltige,
differenzierte und spannungsreiche Prophetentum des A.T. zu einer ein-
formigen Gruppe von Kultpropheten gemacht werden. Vor einer allzu-
schnellen Vereinerleiung zwischen Babylon und Israel hiatte sich H. hier
durch die denkwiirdige Tatsache warnen lassen sollen, daB die an spitere
Assyrerkénige gerichteten prophetischen Orakel* durchaus staats- und
konigstreu sind (wie die Propheten Ahabs 1.Koén. 22), was von den alt-
testamentlichen Schriftpropheten in ihrer Mehrzahl wohl nicht behauptet
werden kann. — Wir verzichten auf eine weitere Widerlegung, die sich hier
eriibrigt, und weisen nur noch auf die exegetische Kunst hin, mit der H.
selbst Amos mit dem Kult in Verbindung zu bringen versteht. Weil ,,Hirt*
(n qd) vielleicht in Ras-Schamra den Hiiter von Tempelherden bezeichnet,
so deute das gleiche Wort in Amos 1,1 zusammen mit der Bezeichnung
,Viehhirt“ (boqér) Am.7,14, darauf hin, daB Amos zum Tempel-
personal gehort habe. J.J. Stamm.

Niru Nir, Beitrdage zu jitdisch-religitsen Gegenwarts-
fragen, herausgegeben von Schalom Ben Chorin. Romema-Verlag
Jerusalem.

Auf diese Schriftenreihe méchten wir nachdriicklich hinweisen. Ist sie doch
im Hinblick auf ihre Zielsetzung ein jiidisches Pendant zu unserer Zeit-
schrift Judaica. Seit 1940 sind freilich erst wenige Hefte erschienen, wie es
scheint entgegen der urspriinglichen Absicht des Herausgebers, der eine
zweimonatliche Ausgabe der einzelnen Publikationen vorgesehen hat. Diese
Hefte gehoren jedoch zum Besten, was in neuerer Zeit von jiidischen
Autoren iiber theologische Belange vorgelegt worden ist.

Heft 1. Schalom Ben Chorin: Zur religiéosen Lage in Palistina,
20 S., 1940, bietet eine auBerordentlich interessante und unerschrockene
Analyse der jidischen Existenz in Erez Israel. Von héchster Aktualitit ist
diese Schrift durch ihre grundsitzliche Haltung gegeniiber dem politischen
Zionismus. ,,Es gibt kein historisches Recht der Juden auf Palistina®,
schreibt hier ein Jude. ,Seit eintausendachthundertsiebzig Jahren sind selbst
die Rudimente jiidischer Staatlichkeit in Palastina verschwunden. Die Dia-
spora wihrt also schon fast doppelt so lange wie die jiidische Staatlichkeit in
Palistina‘“. — Das heiBt fiir Ben Chorin freilich nicht, daB es iiberhaupt
kein Recht der Juden auf Palistina gebe, nein: ,,es gibt ein meta-

+ Vgl. Ebeling bei Gressmann, Altorientalische Texte zum AT?, S. 281 ff.

238



historisches Recht Israels auf Kanaan® Worauf griindet
es sich? Einzig und ausschlieBlich auf die VerheiBung Gottes an Abraham*
(S. 4). Dieses sollte ernst genommen werden, nicht weniger ernst als die
blutigen Pogrome der Vergangenheit und der Gegenwart. ,Selbst die
schreiendste Judennot in der Welt gibt uns noch kein Recht auf dieses Land,
nur die VerheiBung allein kann dieses Recht geben
(S. 8). Nicht daB Ben Chorin gegen die zionistische Zielsetzung eingestellt
wire. Leute, denen die VerheiBung Gottes ein leeres Wort ist und keinen
Wirklichkeitswert mehr hat, werden freilich nicht anders urteilen. Sie iiber-
sehen aber, daB diese und alle dhnlichen Sitze von einem Manne geschrieben
sind, der selber ganz im Aufbauwerk des Landes Israel drinsteht und nach
Kriften daran teilnimmt. Es geht ihm wirklich nicht darum, dieses Werk
zu gefihrden, sondern es auf die rechte Grundlage zu stellen. Und als die
rechte Grundlage erscheint ihm allein das geoffenbarte Gotteswort. Unter
diesem Gesichtspunkt unterzieht er alle mit der Landnahme in Israel ver-
bundenen Versuche der sogenannten geistigen Erneuerung des Judentums
einer schonungslosen Kritik. Von Schritt zu Schritt kimpft er seinen Kampf
gegen die Sikularisierung und die Einordnung der religiosen Belange in
nationale Bestrebungen. ,,Die Sedernacht ist nicht mehr Sedernacht, wenn
in ihr der Griindung einer kollektivistischen Siedelung statt des Auszuges
aus Agypten gedacht wird* (S. 18). Oder: ,,Die biirgerliche Sportbewegung
in Palistina nennt sich Makkabi (Makkabier) und ihre zeitweise ver-
anstalteten Wettkimpfe werden Makkabiade genannt. Schon vor Jahren hat
Nathan Birnbaum darauf hingewiesen, welch freche Geschichtsfilschung
darin liegt, gerade einen Sportverband nach eben denselben Makkabiern
zu benennen, die in der Errichtung eines Gymnasiums zu Jerusalem durch
den abtriinnigen Hohepriester und Hellenisten Jason eine fluchwiirdige
und gottlose Tat sahen (1. Makk. 1, 15 und 2. Makk. 4, 12—17)%, (S. 17/18).
Ohne Zweifel verficht Ben Chorin eine gute Sache. Seine Stimme mag zwar
heute mehr denn je fiir viele seines Volkes die Stimme eines unbequemen
Rufers sein. Wer es aber gut meint mit diesem Volk, der muB wiinschen,
daBl gerade diese Stimme von ihm nicht iiberhdrt wird.

Heft 2. Schalom Ben Chorin: Die Christusfrage an den Juden.
42 S., 1941. Mit Diskussionsbemerkungen von Rev. Dr. F.Neumann, ent-
hilt einen Vortrag, der in der Newman School of Mission ,, Thabor* in Je-
rusalem vor einem Kreis christlicher Theologen gehalten worden ist. Ein
Anhang faBt die Kritik zusammen, die Ben Chorins Ausfithrungen christ-
licherseits gefunden haben. — Wer diesen Vortrag liest, dem fillt zundchst
die groBe Kenntnis evangelisch-theologischer Literatur auf, iiber die sich
hier ein jiidischer Autor ausweist. Uberraschender aber wirkt noch die
tiefe Einsicht in das Wesen der christlichen Kirche, die einem hier be-
gegnet. Ben Chorin weiB, daB die Kirche aus ihrem eigenen Wesen heraus
,JIsrael, dem altbundlichen Heilsvolke* die Christusfrage immer wieder
stellen muB. Er nimmt es ihr nicht iibel, wenn sie das tut, und er hilt es

239



auch nicht fiir eine Entwiirdigung des israelitischen Volkes durch die Kirche,
wenn diese ihm zumutet, der Christusfrage standzuhalten (S. 15). Er weigert
sich nicht, mit Christen zu reden, die nicht bereit sind, die Judenmission
als Glaubenspflicht preiszugeben. Gehort es doch nach Ben Chorin zum
Wesen eines rechten Juden, daB er die ihm im Jesus von Nazareth und
durch die Kirche Christi gestellte Frage als ,,Gefihrdung* erfahren und
itberwunden hat. Wie er fiir sich selbst diese Gefiahrdung iiberwindet und
warum jiidischerseits das christliche Credo stets abgelehnt werden muB,
das wird in dieser Schrift auseinandergesetzt und an der Lehre vom Alten
Testament, vom Gesetz und von der Erlosung ausfiihrlich dargestellt. Hier
setzt naturgemiB auch die christliche Kritik ein. Abgelehnt wird die gegen
die Messianitit Jesu gerichtete These, der Messias miisse die ganze Er-
16sung bringen, einschlieBlich der Befreiung von Siinde und Tod und allem
Ubel. Abgelehnt wird Ben Chorins These, das Alte Testament lehre den
personlichen Messias nicht, es weise wohl iiber sich hinaus, aber nicht
auf eine Person, sondern auf das Reich Gottes hin. Abgelehnt wird auch die
damit zusammenhingende Auffassung, die Christusfrage begegne dem
Juden nur im Raum der Geschichte, nicht aber im Raum der Exegese. Noch
manches mehr, was Ben Chorin vorbringt in dieser Schrift, wird von seinen
christlichen Kritikern aufgegriffen und in Frage gestellt, aber es bleibt bei
allem auch ihnen bewuBt, daB hier ein Jude in vorbildlicher Weise das jahr-
hundertealte Gesprich zwischen Kirche und Synagoge fortzufiihren versteht.

Heft 3. G. L. B. Sloan/Sch. Ben Chorin: Das christliche Verstiand-
nis des Alten Testamentes und der jiidische Einwand.
47 S., 1941, gibt ein Religionsgesprich wieder, das in der British Jews
Society in Haifa vor jiidischen und christlichen Horern gefiihrt worden ist.
In den Bahnen der dialektischen Theologie vertritt Sloan die These, daB der
eigentliche Inhalt des Alten Testamentes Jesus Christus sei. Nicht nur
einige sogenannt messianische Stellen weissagen den kommenden Messias.
Auch die Einrichtungen und Gestalten des Alten Bundes sind Hinweise
auf Christus hin (S.12). An den Begriffen ,,Gesetz“ und ,,Opfer’ wird
diese These niher ausgefiihrt. Sloan schlieBt mit dem Zitat aus Act. 17, 20 ff.,
wo von den Juden zu Berba gesagt wird, sie hitten das Wort willig aufge-
nommen und tiglich in der Schrift geforscht, ob es sich also verhielte. Er
gibt damit der Uberzeugung Ausdruck, daB ein unvoreingenommenes Lesen
des Alten Testamentes das Messiaszeugnis desselben nicht iibersehen konne.
Ben Chorin schlieBt sein Gegenreferat mit einem Hinweis auf Act. 9, wo die
Bekehrung des Apostels Paulus berichtet wird. ,,Nicht das Christus-Zeugnis
des Alten Testaments hat Saulus in Paulus verwandelt, sondern das Selbst-
zeugnis Christi“ (S.47). Er will damit sagen, daB nur dem, der etwas
Ahnliches wie Paulus, eine Selbstmitteilung des Auferstandenen erlebt und
erfahren habe, die christologische Exegese des Alten Testamentes einleuch-
tend sei. Ein Jude, dem diese Begegnung mit dem lebendigen Christus
fehle, konne durch das bloBe Lesen des Alten Testamentes Christus darin

240



nicht finden. ,,So bleibt es denn dabei in Weltzeit, daB es fast vergeblich ist,
wenn wir einander zu iiberzeugen versuchen* (S.47). Dennoch hat Ben
Chorin alles Verstindnis dafiir, daB die Kirche den Juden um Jesu willen
immer wieder ins Gesprich zieht. Er weiB, daB sie es tun muB — wir fiigen
bei: wiirde sie es nur auch wirklich tun! —, um sich selber treu zu sein. Er
findet zur Judenmission Worte, die sachlich so zutreffend sind, daB sie
jedem christlichen Theologen wohl anstehen wiirden. ,,So kann der Christ
also gar nicht anders als dieses Gesprich (das Missionsgesprich mit dem
Juden) immer und immer wieder suchen. Sucht er es nicht mehr, verrat er
das Evangelium, und das heift ja wohl Den, von dem es kiindet* (S. 28).
Wir vernehmen bekanntlich in der Schweiz ganz andere Stimmen zur Juden-
mission, Stimmen, die kaum mehr unterscheiden zwischen Judenmissionar
und Antisemit. Umso dankbarer registrieren wir den neuen Ton aus Je-
rusalem. Robert Brunner.

Hermann Adler, Gesinge aus der Stadt des Todes. 1945.
Verlag Oprecht Ziirich. — Ostra Brama. Legende aus der Zeit
des grofien Unterganges. 1945. Helios-Verlag Ziirich.

Wer diese beiden Biicher aufzuschlagen gedenkt, wappne zuerst sein Herz.
Denn hier redet ein jiidischer Mensch die Wahrheit, die er selber erlebt hat.
Wie tief er sie erlebt hat, ermessen wir daran, daB er imstande war, das
gleiche Erlebnis zweimal, einmal in der Gestalt von Gesingen, das andre
Mal in der Gestalt einer Legende zu dokumentieren. Um Dokumentationen
handelt es sich in beiden Féllen. Diese Feststellung mindert nicht den
Ruhm des Dichters. Hermann Adler, einer der wenigen Uberlebenden aus
dem Wilnaer Ghetto, dessen grenzenlose Leiden er unerbittlich und dennoch
versOhnlich verewigt, dokumentiert sich selbst in seinen Werken als den
typischen Menschen unserer Zeit. Ich sage bewufit nicht nur ,einen‘, son-
dern ,,den* typischen Menschen unserer Zeit. Er iibertrifft Werfel, dessen
»opiegelmensch* fiir die ,,BewuBtseinsspaltung® unsres Geschlechts noch
zu kiinstlich war, um uns genugsam zu warnen. Bei Adler wird die ,,Be-
wubtseinsspaltung‘* unmittelbar anschaulich. ,,Der Unbekannte — die
Hauptgestalt der ,,Legende — versuchte, SelbstbewuBtsein vorzutiuschen.
Seine Haltung wurde dadurch iibertrieben straff, so daB sie lacherlich wirkte.
,;Das ist die sichtbare Erscheinung des Menschen von heute. Wer sich selbst
in ihr noch nicht wiedererkennt, lese Adlers Werke; vielleicht gehen ihm
dann die Augen auf. Denn dieser duBeren Erscheinung entspricht das innere
Wesen: Stets im Kampf mit sich selbst, vom HaB zugleich gepackt und
angewidert, zur Rache getrieben und zum Opfer bereit, von Entsetzen
geschiittelt und iiber Leichen lichelnd; in einem Atemzug kalte Statistik
der Leiden und Totenklage zu geben, grimmig und liebend bereit. In den
Gesingen wechselt Adler zwischen Hexametern und Binkelgesang. Litera-
rische Schulmeister mogen das bekritteln. Dem Wissenden ist es selbst-

241



verstindlich, daB hier die Form gleichgiltig wird, weil jede Form durch
das Dynamit des Leides gesprengt wird. Vielleicht ist nur ein Jude und
nur ein Jude dieser Tage imstande, der Sprengkraft des Erlebens stand-
zuhalten. Nur wer den Mut hat, diesem Juden Hermann Adler ins Gesicht
zu sehen, sich seiner statistisch-klagenden Rede preiszugeben, wird auch
den Mut haben diirfen, kiinftig sich am Gesprich iiber die ,,Judenfrage* zu
beteiligen. Dem Christen kommt Adler — ungewollt, zwangslaufig — ent-
gegen, denn er ist ihm auf den Hiigel von Golgatha vorausgeeilt. In den
Gesingen wie in der Legende steht mitten drin das Kreuz Christi. Wir
werden die Geduld aufbringen miissen, dieses Kreuz und den Gekreuzigten
mit den Augen dieses Juden zu sehen. Wir diirfen ihm nicht allzu be-
flissen und allzu iiberstiirzt an das leere Grab des Auferstandenen voraus-
eilen. Wir werden lernen miissen, mit ihm unter dem Kreuz des Gekreuzigten
zu warten. Denn noch ist diesem, von Christen geschlagenen Menschen der
Christus eben nicht der ,,Christus®, sondern Blut aus seinem Blute. Aber
sein Ausharren unter dem Kreuz auf Golgatha ist eine Verheiung. Ver-
heiBung, daB sich uns, ihm und uns, unter diesem Zeichen die Zungen l6sen
zu Frage und Antwort. Nur wenn wir lange genug warten konnen, den
ganzen Umfang und das ganze Gewicht seiner Dokumentation auf uns zu
nehmen, diirfen wir hoffen, ihm verstindlich und zuginglich unsre Doku-
mentation in ihrem ganzen Umfang und in ihrem ganzen Gewicht, die Doku-

mentation des ,,Evangeliums* zu iibermitteln. Karl Wiirzburger.

Hans Ornstein: Der Antisemitismus. Deutung und Uber-
windung. Ein Versuch. Verlag der jiidischen Buchgemeinde
Ziirich 1946. 40 Seiten. Broschiert Fr. 2.—.

Im Nachwort erklirt der Verfasser, daB die vorliegende Schrift im wesent-
lichen ein Referat wiedergebe, das er im November 1945 anliBlich einer
Studienwoche fiir Christen und Juden in Walzenhausen gehalten habe. Er
selbst nennt seine Arbeit einen Versuch. Das liegt gewiB in der Natur der
Sache. Wo es wie hier darum geht, das Bose zu ergriinden, da muf ein
Mensch sich ja immer mit Versuchen begniigen. Jedes Phinomen des Bosen
wurzelt im Geheimnis, und das bedeutet, daB ihm gegeniiber letztlich alle
unsere Kategorien versagen. Wie sollte das nicht auch gelten von dieser
Ausgeburt des Bosen, dem Antisemitismus, von der diese Schrift handelt?
O.s Versuch, dariiber zu schreiben, ist jedenfalls in Haltung und Ton ein
sehr wohlgeratener Versuch geworden. Kein anklagendes, kein bitteres oder
verletzendes Wort nach irgend einer Seite hin. In dieser Tatsache liegt
nach allem, was in den vergangenen 10 Jahren den Juden wieder angetan
wurde, vielleicht der eigentliche Wert dieser Schrift. Inhaltlich aber ist sie
bemerkenswert, weil sie zeigt, wie heute ein Jude den Antisemitismus sieht
und wie er sich dessen Uberwindung denkt. Wenn O. recht hat, dann ist

242



der Antisemitismus schlieBlich und endlich einfach zu verstehen als ein
sogenannter ,,Komplex* und ein , Mythus‘ des nichtjiidischen Menschen,
und die Uberwindung des Antisemitismus stellt sich dann als die Auf-
losung dieses ,,Komplexes®, dieses ,,Mythus dar. Da O. glaubt, der Ur-
sprung und Kern des Antisemitismus sei immer religioser Art, macht er fiir
den christlichen Raum folgende praktische Vorschlige: 1. ,die feierliche
Achtung des Antisemitismus durch die prominenten kirchlichen Autorititen,
sowohl die katholischen als auch die evangelischen*; 2. die ,,Aufklirung
zwischen Judentum und Christentum iiber das Wesen beider Religionen,
wobei es, um den antisemitischen Komplex in seinem Ursprung zu treffen,
besonders notig wire, das Auftreten Jesu, sein Leben, seine Lehre, sein
Leiden mit moglichster Objektivitiat, d.h. ohne antisemitische Verzerrung,
aus politischen, sozialen, kulturellen, vor allem religiosen Bedingtheiten
seiner Zeit und des Landes, in dem er lebte, darzustellen. Sollte O. jedoch
nicht recht haben mit seinem Verstindnis des Antisemitismus als ,,Komplex*
und als ,,Mythus*, so diirfte er dennoch mit seinen praktischen Vorschligen
auf die richtigen Stellen weisen. Was die christlichen Vélker anbelangt,
wird der Kampf gegen den Antisemitismus in den Kirchen einsetzen miissen.
Es wird darum gehen, daff die Kirchen ihre bisherige gleichgiiltige Haltung
gegeniiber dem Judentum aufgeben und daB sie auch aufhoren, von Jesus
zu reden, als wire er kein Jude gewesen, oder als hitte seine jiidische Her-
kunft nichts zu bedeuten. Fragen mochten wir freilich, ob sich O. bei seinen
praktischen Ratschligen zur Bekimpfung des Antisemitismus von einer auch
nur anndhernd richtigen Vorstellung der beiden ,,Religionen‘ — Judentum
und Christentum — leiten l48t. Im Verstindnis des Christlichen scheint er
uns jedenfalls deutlich befangen zu sein, und es ist zu befiirchten, daB das
Christentum, das nach seiner Auffassung gelehrt werden miiBte, ,,um den
Antisemitismus in seinem Ursprung zu treffen‘, ein ganz anderes ist als
das Christentum der Evangelien, der Apostelgeschichte und der Apostel-
briefe. Seine Schrift geht leider vorbei an der Tatsache, daB das Christen-
tum in Auseinandersetzung mit dem Judentum entstanden ist und daB einer
auf das Zeugnis der Apostel und Propheten gegriindeten Kirche diese Aus-
einandersetzung auch in Zukunft aufgetragen bleibt. Der Verfasser weiB
zwar, daB das Wort ,,Antisemitismus‘“ auf ,,alle Grade und Schattierungen
der Abwehr gegen, des Angriffs auf die Juden, Abneigung, Feindschaft,
HaB gegen die Juden* angewendet wird. Aber, der Leser weiB zuletzt nicht,
wie weit in dieser Schrift der Begriff des Antisemitismus gespannt ist, ob
schlieBlich auch das Zeugnis der Urapostel, und vor allem der beharrlich
beschwiegene Paulus, eine an der paulinischen Theologie orientierte Kirche,
die christliche Evangeliumsverkiindigung an die Juden, als antisemitisch
verurteilt werden sollen. Da die christlichen Kirchen feierlich zum Kampfe
aufgerufen sind und auch von ,,Strafbestimmungen gegen den Antisemitis-
mus‘ geredet wird, hitte man dariiber in O.s Schrift gerne etwas klarere
Auskunft bekommen. Robert Brunner.

243



The Jew in the Christian World, by Hans Kosmala and Robert
Smitk B. D. Student Christian Movement Press, London, 1942. 173 S,

Vor einigen Jahren ist in London ein Buch erschienen, auf das wir hier nach-
driicklich hinweisen méchten. Sind doch seine Verfasser besonders qualifi-
ziert, sich zu diesem Problem zu duBern. Von den sieben Kapiteln des
Buches stammen vier von . Kosmala und drei von Rev. Smith.

Im Vorwort wird wohl mit Recht darauf hingewiesen, da unsere Zeit im
allgemeinen gewohnt ist, das jiidische Problem in erster Linie vom Gesichts-
punkt einer moglichen neuen politischen Heimat des Judenvolkes in Pali-
stina her zu betrachten, oder aber es wird der in den letzten Jahren in so
beingstigendem MaBe iiberhandnehmende Antisemitismus in den Vorder-
grund des Interesses geriickt. Dabei wird meist iibersehen, daB es sich beim
Judenproblem in erster Linie um ein religiéses Problem handelt.

Das 173 Seiten umfassende Buch bietet unbedingt mehr, als der Titel auf
den ersten Blick erwarten 1ia8t. Es gelangt nimlich nicht nur die heutige
Situation der Juden in der Welt zur Darstellung, sondern einzelne Kapitel
haben ausgesprochen historischen Charakter. So z. B. das 2. Kapitel,
in dem Israel und Judentum einander gegeniibergestellt werden, und die
Entwicklung von der frithern Prophetenreligion zur nachexilischen Priester-
religion aufgezeigt wird.

Das nichste Kapitel behandelt dann die Loslésung des Christentums vom
Judentum und das daraus sich ergebende Verhiltnis von Kirche und Syna-
goge. Beginnend mit einem kurzen Riickblick auf die Entstehung von
Mischna und Talmud, nebst dem um 1500 entstandenen Compendium des
Schulchan Aruch, wird ausfiihrlich auf die Judenemanzipation eingegangen
mit ihren fiir das Judentum so weittragenden Konsequenzen und den daraus
hervorgehenden Versuchen einer Anniherung an das Christentum. Im Zu-
sammeénhang mit diesen Bestrebungen wird dann auch auf die eigenartige
Erscheinung des Noachismus hingewiesen, womit im Judentum die missio-
narische Idee auftaucht, die ihm von Hause aus eigentlich fern liegt.

Der nun folgende Abschnitt iiber ,,Antisemitismus in alter und neuer Zeit
ist u. E. etwas kurz ausgefallen. Offenbar liegt der Grund darin, daB der
Verfasser (H. Kosmala) beabsichtigt, hieriiber ein besonderes Buch zu ver-
offentlichen. Es ist vielleicht auch ganz gut so, denn es ist nicht auBler acht
zu lassen, daB das vorliegende Werk im Jahre 1942 herausgekommen ist,
also zur Zeit des Hohepunktes der antisemitischen Welle im Weltkriege.
Mit dem Zusammenbruch des dritten Reiches liegt zweifellos eine gewisse
Zisur in der Geschichte des Antisemitismus vor, so daB es dem Verfasser
leichter fallen wird, iiber diesen Gegenstand etwas abschlieBendes zu sagen
als vor vier Jahren. Es muB freilich zugestanden werden, daB auch heute
der Antisemitismus nichts weniger als ausgestorben ist, wie jeder auf-
merksame Zeitungsleser ohne weiteres feststellen wird.

244



Es ist leider in einer kurzen Besprechung nicht méglich, noch niher auf den
reichen Inhalt des Buches einzugehen. Selbstverstindlich wird auch der
Zionismus einbezogen, wenn es uns auch scheint, daB dieser Bewegung in
Anbetracht ihrer Wichtigkeit etwas mehr Raum hitte eingerdumt werden
diirfen. Es diirfte sich lohnen, in einer eventuell ndtig werdenden zweiten
Auflage dem Zionismus ein besonderes Kapitel zu widmen.

Ein letztes Kapitel prizisiert schlieBlich den christlichen Standpunkt zur
Judenfrage, betitelt: Die Christliche Antwort. Eine Losung dahingehend,
Judentum und. Christentum auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen,
gibt es nicht. Die Kirche kann in der Frage des Glaubens an Jesus Christus
keine Kompromisse eingehen. Aber gerade da liegt fiir den Juden das groBe
Argernis, daB er immer noch den leidenden und gekreuzigten Messias ab-
lehnen muB.

In einem SchluBwort wird auf die grofe Arbeit hingewiesen, welche die
verschiedenen Judenmissionsgesellschaften geleistet haben; wie sie allein die
Verantwortung gegeniiber den Juden empfunden hitten zu einer Zeit, da die
Kirche sich dieser Pflicht noch nicht genug bewuBt gewesen sei. Jetzt aber
sei diese Arbeit dermaBen ins grofie gewachsen und die Aufgabe so weltweit
geworden, daB die Kirche sich dieser Aufgabe auch nicht mehr entziechen
kann. Sie hat nun vielmehr die Judenmission selber tatkraftig an die Hand
zu nehmen und das Problem der ,,Juden in der Christlichen Welt“ einer
christlichen Losung entgegenzufiihren.

Wir mochten nicht verfehlen, das fliissig geschriebene Buch den Lesern
der Judaica angelegentlich zur Lektiire zu empfehlen.
Dr. W. Sarasin.

Schalom Ben-Chorin und George L. B. Sloan: Comfort ye, comfort
ye my people, A Jewish and a Christian com-
ment on the war. 40 S. 1943. Romana-Publications.

Wie aus dem Titel hervorgeht, suchen sich in diesen zwei Aufsitzen ein
jitdischer Gelehrter und ein protestantischer Pfarrer mit den durch den Krieg
heraufbeschworenen Leiden auseinanderzusetzen. Schalom Ben-Chorin tut
es in Form eines offenen Briefes an Max Brod unter dem Motto: Glauben Sie
noch an Gott? Der Beitrag von Rev. L. B. Sloan besteht in einer Ansprache,
die er seinerzeit an eine militirische Einheit in Tiberias gerichtet hatte. Der
Text lautete: ,,Herr, wirest du hier gewesen ... . Urspriinglich war beab-
sichtigt gewesen, auch noch einen mohammedanischen Mitarbeiter zu ge-
winnen, was sich aber leider als unmoglich herausgestellt habe.

Die Antwort, die der jiidische Verfasser des ersten Artikels gibt, kann nicht
anders, als wie er selber sagt, eine jiidische sein. Er sieht einen Schliissel

245



zum Verstindnis der gegenwartigen Geschehnisse in Jer. XXV. Danach sind
auch die Unterdriicker Israels Knechte Gottes, allerdings ,,negative ser-
vants, wie er sich ausdriickt. HeiBt nicht auch Nebukadnezar in diesem
Kapitel: Abdi, mein Knecht?

Aber warum mubBte gerade Israel in diesem Kriege so viel leiden? Der Ver-
fasser (und mit ihm auch andere glaubige Juden) findet die Antwort in der
Tatsache, ,,daB wir die Thora vergessen hitten, wenn diese Tage des Zorns
nicht iiber uns gekommen wiren‘,

Was soll nun aber die Haltung Israels sein gegeniiber dem Bésen? Keine
tatenlose Duldung. Auch Israel ist zum Kampf aufgerufen gegen den Geist
des Krieges, und zuletzt werden diejenigen, die den Wind siten, den
Sturm ernten.

Entsprechend der Zuhérerschaft, an die sich Rev. Sloan wendet, hilt der
zweite Beitrag ein wesentlich anspruchloseres Niveau.

Ausgehend von Joh. 1, 21: ,,Herr, wirest du hier gewesen ..., befaBt sich
Sloan nicht ausschlieBlich mit dem Kriege, sondern iiberhaupt mit dem Ubel
in der Welt, Krankheit, Naturkatastrophen und dem allgemeinen Elend.
Warum 148t das Gott alles zu? Um dieser Frage aus dem Wege zu gehen,
ist der moderne Mensch, wie es z. B. Julian Huxley, der bekannte Schrift-
steller tut, leicht versucht, die Meinung zu vertreten, daBl es fiir den den-
kenden Menschen eine groBe Erleichterung wire, wenn er den Gedanken an
den personlichen Gott tiberhaupt itber Bord werfen konnte. Es ist klar, daB
sich Rev. Sloan diesen Gedanken nicht zu eigen machen kann. Wenn wir ihm
auch nicht in allen Argumenten, die er zugunsten des Bosen anfiihrt, folgen
konnen, so kann ihm jedenfalls darin nur zugestimmt werden, wenn er
sagt, da das Bose seine letzte Ursache darin habe, da8 der Mensch von
seinem freien Willen einen gottwidrigen Gebrauch mache, und daB Gott es
nicht zulassen kénne, daf der Siinder ohne Strafe ausgehe.
Dr. W. Sarasin.

An Epistlet o Sholem Asch by John M. Oesterreicher. Reprinted from
The Catholic World, Feb. 1946. 5 pag.

Sholem Asch, der Verfasser des in der letzten Nummer der Judaica be-
sprochenen Romans: Der Apostel, hatte eine ,Epistle to the Christians‘
publiziert. Oesterreicher setzt sich nun hiemit seinerseits auseinander in
einer ,,Epistle to Sholem Asch*, in der er die Katholische Kirche und nament-
lich den Jesuitenorden gegen den von Sholem Asch erhobenen Vorwurf des
Antisemitismus in Schutz nimmt. Dr. W. Sarasin.

246



	Literatur

