
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatur
Wohin können die Flüchtlinge gehen? Palästina kann Millionen aufnehmen.

Heft 5—6 der Schriftenreihe des Schweizerischen Zionistenverbandes,
Genf 1946. 48 Seiten.

James G. Mc Donald, der frühere Hochkommissar des Völkerbundes
für Flüchtlinge, Abraham Revusky, ein amerikanischer, jüdischer
Journalist und Walter Clay Lowdermilk, Präsident der Amerikanischen
Geophysischen Vereinigung haben zu diesem Doppelhefte beigetragen. Mc
Donald erzählt die leidvolle und wenig rühmliche Geschichte der inter-
gouvernementalen Bemühungen um die durch die Rassenpolitik des Dritten
Reiches in Europa geschaffene Flüchtlingsnot, angefangen vom Völkerbundskommissariat

für Flüchtlinge bis hin zur UNRRA. Revusky legt in
umsichtiger Weise dar, wie es nach seiner Auffassung um die Aufnahmefähigkeit
des Landes Palästina bestellt ist. Er ist zwar selber skeptisch gegenüber der
auf den römisch-jüdischen Historiker Josephus Flavius zurückgehende Auffassung,

daß Palästina — Transjordanien eingeschlossen — vor der Eroberung
durch die Römer einmal 7—8 Millionen Einwohner besessen habe, doch glaubt
er, daß die Bevölkerungszahl Palästinas zur Zeit des zweiten Tempels 3—4
Millionen gezählt haben dürfte. Die Aufnahmefähigkeit eines Landes hängt
ja nicht nur von dessen Größe und Fruchtbarkeit, sondern auch von seiner
guten Pflege und damit vom kulturellen Niveau seiner Bewohner ab. Heute
erscheint Palästina gegenüber früher als ein sehr ungepflegtes und
vernachlässigtes Land. Durch die Möglichkeit der Bewässerung von mindestens
fünf großen Ebenen (Küstenebene, Esdraelon, Akko-Ebene, Jordantal, Fluleh-
tal) kann die bebaubare Fläche gewaltig gesteigert werden, sodaß das
westlich des Jordans gelegene Gebiet nach der Meinung des Verfassers
noch Millionen jüdischer Siedler wird aufnehmen können. Auch die
Urbarmachung der Hügel durch Anlegen von Terrassen kann zu diesem Ziele
beitragen. Da die moderne Industrie nicht mehr ausschließlich von Eisen
und Stahl abhängig ist, da Kupfer, Nickel, Aluminium, Magnesium und
allerlei Arten von Metallegierungen immer wichtiger werden, besteht auch
die Möglichkeit einer nicht unbedeutenden Industrialisierung des Landes.
Neben beträchtlichen Wasserkräften, die für die Energieerzeugung in Frage
kommen, hat Palästina auch seine Bodenschätze wie Schwefel- und
Phosphorlagerungen, Pottasche, Brom, Magnesium, Chlor und Salz. Dank seiner
handelsgeographisch sehr günstigen Lage werden auch importierte
Rohmaterialien für den Aufbau neuer Industrien in Frage kommen. Alles

erwogen und berechnet glaubt Revusky, daß bei vorsichtiger Schätzung
noch 5 Millionen neue Zuwanderer im Land Palästina aufgenommen
werden könnten. Aber freilich nicht sofort, nicht heute und nicht morgen!
Das geht aus den Darlegungen dieses Aufsatzes deutlich hervor. Und diese
Tatsache macht jedermann klar, daß die Verknüpfung der optimalen
Aufnahmefähigkeit Palästinas mit der Flüchtlingsfrage wie dies in der vor-

230



liegenden Schrift geschieht, eine sehr problematische Sache ist. Denn die

Flüchtlinge bedürfen nachgerade eines Heims, das nicht erst aufgebaut werden

muß, sondern das bereit steht und baldmöglichst beziehbar ist. Der
Titel des vorliegenden Heftes wirkt darum auf dem Hintergrund von Re-
vusky's Darlegungen geradezu wie eine Irreführung. Lowdermilk
bietet in seinem sehr kurzen Aufsatz wenig, das über den eben besprochenen
Aufsatz hinausweist. Er legt an einigen konkreten Beispielen dar, wie durch
schlechte Pflege ein Land sich entvölkern kann, und was einem kärglichen
Boden durch moderne Bebauung abgerungen zu werden vermag. Er gibt
bestimmte Vorschläge für die Ausnützung der Wasserkräfte des Jordantales.
Eine tabellarische Übersicht stellt in Zahlen den Fortschritt des jüdischen
Aufbauwerkes in Palästina dar. Robert Brunner.

Martin Buber: Mosche, Hoza'ath Schocken, 205 S. Jerusalem—Tel-Aviv
1946.

Zwei Bücher der letzten Jahre haben das Moses-Bild des modernen
Menschen in entscheidender und gefährlicher Weise beeinflußt. Ein
wissenschaftliches — oder pseudo-wissenschaftliches und die Novelle eines großen
Erzählers. Wir denken an Sigmund Freuds Alterswerk „Der Mann Moses
und die monotheistische Religion" und an Thomas Manns Moses-Erzähl-
lung „Das Gesetz". Subjektivismus und Kritizismus machten hier Moses
zum Ägypter beziehungsweise zum Halbjuden und stifteten damit allerlei
Verwirrung in den Köpfen eines großen Leserkreises in vielen Ländern.

Gerade deshalb ist es zu begrüßen, daß nun Martin Buber sein Werk über
Moses vorlegt. Dieses Werk stellt das dritte in der Reihe der ^großen
exegetischen Bücher Bubers dar. Noch in Deutschland erschien „Königtum
Gottes", in Erez-Israel folgte in hebräischer Sprache „Torath Hanewi'im"
(„Die Lehre der Propheten") und nun endlich — Stern und Kern seines
bibelwissenschaftlichen Werkes — das Buch über Moses. Es ist keine
Biographie. Eher könnte man es als kritische Monographie bezeichnen, denn-

die Gestalt Moses wird, sofern wir sie erkennen können, nur aus dem

sorgfältig rekonstruierten Werk des Führers, Propheten und Gesetzgebers
sichtbar.

In einem Gespräch bemerkte Martin Buber einmal: „Exegese ist die Kunst
des Hörens". Dieser Satz umreißt die (naturgemäß subjektivistische)
Arbeitsmethode des Buches, das je und je versucht aus dem überlieferten Text die

ursprüngliche Botschaft herauszuhören. j,Die Botschaft ist für die späteren
Geschlechter dadurch verdunkelt worden", schreibt Buber, „daß man, ihre
großen Begriffe nicht mehr in ihrer ursprünglichen Konkretheit, sondern
in einer technischen Abgeschliffenheit verstanden hat". Was Buber hier
vom sogenannten „Adlerspruch" (Ex. 1, 4) sagt, gilt für die Tora schlechthin

und seine Bemühung um sie. — Seinen eigenen Standort, jenseits von
Orthodoxie und landläufiger Bibelkritik, umreißt er mit folgenden Bekennt-

231



nisworten: „Zwischen den beiden bekannten Haltungen, der Haltung des

Traditionsgläubigen, die alles, was hier geschrieben steht, als Tatsachen
eines Damals und Dort hinnimmt, und der Haltung einer selbstsicheren
Fachlichkeit, die alles, was hier geschrieben steht, als bloße Literatur
verstehen will, und es mit literarischen Kategorien zulänglich erfassen zu
können meint, muß es — eine dritte, die unsere geben. Wir müssen auch
hier den kritischen Zugang zu einer Wirklichkeit suchen, indem wir uns
fragen, aus was für einem menschlichen Verhältnis zu wirklichen Begebenheiten

allmählich, auf vielen Wanderungen und Wandlungen, von Mund zu
Ohr, von Gedächtnis zu Gedächtnis und von Traum zu Traum das Schriftwerk

erwachsen konnte, das wir lesen. Chronik ist es gewiß nicht, aber
freie Dichtung ebensowenig; es ist — Geschichtssage".
Mit äußerster Akribie wird nun in den 22 Kapiteln des Buches versucht, den
Geschichtskern aus der Schale von Sage und Legende herauszuschälen. Hierbei

wendet sich Buber ebenso gegen einen auf dem Dogma von der
Verbalinspiration basierenden Traditionalismus, wie gegen die Quellenscheidungs-
Theorie der Wellhausenschen Schule und ihrer modernen Nachfolger.
Zuweilen versucht Buber sogar die Quelle für eine Legendenbildung
anzugeben, so verweist er etwa die märchenhafte Ausschmückung des Auszugs
aus Ägypten in den Kreis der besonders wunderfreudigen Schüler des
Propheten Elisa. — Naturgemäß steht das Problem des Wunders im Mittelpunkt

der kritischen Untersuchungen des Buches. Das Wunder wird
definiert als ein Vorgang, der „unaufhebbares Staunen" in dem Einzelnen oder
der Gemeinschaft auslöst, dem dieses Ereignis widerfährt. Das Wunder
liegt also in der Subjektivität des Erfahrenden, nicht in der Objektivität des

Vorgangs. Das führt natürlich bei der Erklärung spezieller im Pentateuch
berichteter Wunder zu oft voltairisch anmutenden rationalisierenden
Deutungen. Wenn etwa Ex. 24, 9 ff. berichtet wird, daß die Ältesten Israels den
Gott Israels „sahen", als sie auf dem Heiligen Berge das Bundesmahl
einnahmen, so führt Buber (an persönliche Erlebnisse anknüpfend) diese
übernatürliche Schau auf den gewaltigen Eindruck eines Sonnenaufgangs im
Gebirge zurück, der gerade Menschen aus der ägyptischen Delta-Ebene, die
ein derartiges Naturschauspiel nicht gewohnt waren, im Tiefsten erschüttern
mußte.

Buber sieht das Wesen dessen, was der historische Moses erstrebte und
vollbrachte, in dem, was der Verfasser „Theopolitik" nennt. Das
heißt die Aufrichtung der unmittelbaren Gottesherrschaft in und über einer
Gemeinschaft, die im Bundesbeschluß mit eben diesem Gotte zum Volke wird.
— Innerhalb dieser Konstruktion erscheint Moses als Prophet, Führer und

Gesetzgeber. Die magische Seite seines Wesens und Wirkens aber /die
unter den modernen Forschern vor allem der Outsider Oskar Goldberg in
seinem Buch „Die Wirklichkeit der Hebräer" darstellt), wird völlig eliminiert.

So wird etwa in der Dornbusch-Szene das Gespräch zwischen dem
sich offenbarenden Gotte und seinem widerstrebenden Nabi als echte pro-

232



phetische Zwiesprache herausgearbeitet, während die magischen Experimente

mit Stab und Hand, die im Text derselben Szene angehören,
gestrichen werden. Oder: Moses vor Pharao erscheint als das Urbild des

machtlos-mächtigen Propheten vor dem irdischen Repräsentanten einer im
tiefsten immer usurpierten Macht. Hier ist die klassische Situation des

Propheten vor dem König zum ersten Male dargestellt, eine Situation, die
sich durch die ganze Bibel wiederholt: — man denke an Nathan vor
David, Elia vor Achab, Jeremia vor Zedekia usw. Aber der Moses der

einzigen zugänglichen Quelle, der Tora, ist eben — im Gegensatz zu den

späteren Schriftpropheten — auch Magier, ja Erzmagier, welcher im
Wettbewerb mit den Magiern Ägyptens obsiegt. Es muß fraglich bleiben, ob bei

Berücksichtigung des ägyptisch-magischen Milieus seiner Herkunft und der
Lehr- und Wanderjahre im Midjan diese, die magische Seite seiner
Persönlichkeit, einfach dem Gebiet der Sage zuzuweisen ist. Gewiß haben wir
den Zugang zu dem verloren, was der Philosoph Erich Unger den „Begriff

der mythischen Realität" nennt, aber das heißt nicht, daß wir dem

Mythos einen gewissen Realitätsgehalt bestreiten können. Zweifelsohne aber
muß Moses den Zeitgenossen nicht nur als Führer, Prophet und Gesetzgeber

erschienen sein, sondern eben auch als Magier.

Dieser Einwand muß gestattet sein bei Würdigung der großartigen
Einzelergebnisse der kritischen Forschung des Werkes, welches viele dunkle und
übersehene Stellen des Pentateuchs transparent macht und in neuem Lichte
darstellt. Zuweilen, etwa bei der Schilderung der ägyptischen Finsternis
und dem Sterben der Erstgeburt verwandelt sich der dozierende Professor
in einen wirklichen Dichter, der mit der Kraft eines großen Romanciers
das „Fleisch und Blut der Geschichte" wieder verlebendigt. So gelingt es

ihm, die in der Fachliteratur oft diskutierte Frage des Passah-Festes, das

sowohl ein Frühlingsfest der Hirten wie ein historischer Gedenktag ist,
durch intuitive Einfühlung in die Situation der Geschichtsstunde zu deuten:
„Moses setzt das uralt heilige Hirtenmahl neu ein, erneuert an Sinn und

Gestalt, wie später Jesus durch die Einsetzung eines neuen Sinns und
Sinnbilds". — Die Natur (und damit das Naturhafte der Feste) wird nach
Buber in Israel nur als von der Geschichte geformt rezipiert. Auch das
Wesen des Sabbaths erhält in diesem geschichtlichen Sinne seine Deutung
als „ein großer Schritt zur Einigung des Volkes, zum Werden der
Volksgemeinschaft, auf dem Weg der institutionellen Sammlung Israels um seinen

Gott". — Keine Deutung des Buches ist willkürlich, sondern jede Behauptung

wird durch sorgfältigstes Eindringen in den Text unter Heranziehung
der gesamten Bibel, vor allem durch Verfolgung der sogenannten
Leitworte in den einzelnen Erzählungen und Sprüchen untermauert. So erklärt
Buber etwa die umstrittene Etymologie des Namens Mosche auf Grund von
Jesaja 63,11, wo der Name verbal gebraucht wird „Mosche Arno" („Mosches,
des ,Der^Herauszieht' sein Volk"). — Im Anhang des Buches wird ein

umfangreicher wissenschaftlicher Apparat sichtbar, der von Ibn Esra über

233

Judaica, Bd. II, 3 5



die Klassiker der Bibelkritik bis zu neuesten Autoren wie Eichrodt, Eissfeldt
und Mohwinckel reicht, und natürlich auch die eigenen früheren Forschungsergebnisse

Bubers und Rosenzweigs ständig berücksichtigt.
Wie immer man (von der Tradition oder der üblichen Pentateuchkritik
herkommend) zu den Details des Buches stehen mag — es ist das reife Werk
eines Forschers und Gelehrten, der zutiefst eingedrungen ist in die Probleme
der Religionswissenschaft im Allgemeinen und des Pentateuchs im Besonderen;

aber darüber hinaus ist es das Zeugnis eines Juden, der um die
Geheimnisse des Glaubens mit einem Wissen weißj das nicht allein aus Büchern
geschöpft werden kann. Bubers Moses ist die Krönung seines exegetischen
Werkes und ein Markstein in der Entwicklung einer neuen Wissenschaft des

Judentums, die jetzt in unseren Tagen in hebräischer Sprache von Jerusalem
ausgeht. Das Buch wird, wie wir hören, auch englisch und deutsch
erscheinen, und so über den hebräischen Kreis hinaus, auf die theologische
und rejigionswissenschaftliche Erkenntnisbildung befruchtend wirken
können. Schalom Ben-Chorin, Jerusalem.

A. M. Chirgwin: Was soll aus dieser Welt werden? Aus dem
Englischen übertragen von Emanuel Kellerhals. Verlag: Basler
Missionsbuchhandlung. 182 Seiten.

Das erste Kapitel dieses Buches, das von einem der bedeutendsten und
führenden Männer der englischen Kirche und Missionswelt verfaßt ist, handelt
von der Zukunft der Juden. Darum möchten wir auch hier dieses Buch
kurz anzeigen. Die 20 Seiten, welche von den Juden handeln, zeugen von
einer tiefen Sachkenntnis und auch von einer nach dem Wort der heiligen
Schrift ausgerichteten Haltung des Verfassers gegenüber diesem unglücklichen

Volk. Unerbittlich wird der Antisemitismus des dritten Reiches

angeprangert und das Unrecht, welches den Juden geschah, aufgedeckt. Aber
Chirgwin weiß auch um die inneren Nöte des jüdischen Volkes. Nach seiner
Meinung hätten gerade diese von einer christlichen Kirche schon längst
gesehen werden müssen. Hier sieht er eine Schuld der Kirche. Sie war sich
ihrer Verantwortung vor Gott den Juden gegenüber nicht bewußt und hat
eben damit das Feld dem Antisemitismus weithin geräumt. Wie der
Verfasser es damit meint, kann der Leser dieses Buches folgenden Sätzen
entnehmen : „Bis heute hat die christliche Kirche der Judenmission nicht
die Stellung eingeräumt, die ihr zukommt. Der Gewissensanruf an das Judentum

ist weithin den einzelnen kleinen Gruppen überlassen worden, von
denen die meisten zu einer Richtung in der Kirche gehören. Die christliche
Kirche als Ganzes ist bis zu den Enden der Erde gezogen, um Christus allen
Völkern zu bringen, aber sie hat Christi eigenes Volk gerade vor ihren Toren
übersehen. In England, auf dem europäischen Kontinent und in Amerika.
Tatsächlich gibt es kein nicht-christliches Volk, das so lange und so eng
mit der christlichen Kirche zusammen gelebt hat und doch so vernachlässigt
worden ist". Robert Brunner.

234



Alfred Haldar: Associations of Cuit Prophets among the
ancient Semites (Diss. <phil., Uppsala 1945, X und 248 S.).

Die vorliegende große Dissertation ist religionsgeschichtlicher und besonders

religionssoziologischer Art. Wie der Titel angibt, beschreibt sie Genossenschaften

von Kulturpropheten unter den alten Semiten. Solche Genossenschaften

weist H. im 1. Kapitel in der babylonisch-assyrischen Religion
nach, und zwar in zweien ihrer Priesterklassen. Die eine sind die „Wahr-
sagepriester" (b a r û) und die andere die „Taumelpriester" (m a c h c h û).
H. ist bemüht, den Charakter und die Funktionen beider Klassen
herauszuarbeiten und gegeneinander abzugrenzen mit dem Ergebnis, daß die
b ä r ü-Priester mehr technische Orakelgeber, und die m a c h c h û-Priester
„mit Visionen begabte Ekstatiker" sind, doch sei eine reinliche Trennung
nicht möglich, da die ersteren auch Visionen und die letzteren auch mehr
technische Orakel kennen. Im ganzen stehen sich immerhin in den beiden
Klassen priesterliche Deuter der Zukunft (bârû) und ekstatische
Propheten (machchû) gegenüber. Im weiteren untersucht H. die innere
Gliederung der Klassen (Untergruppen in denselben), ihre Organisation,
ihre Führung und ihre Aufgaben im öffentlichen Leben.

Ein kurzes zweites Kapitel ist den Westsemiten mit Ausschluß der Israeliten
gewidmet. Auch bei ihnen möchte H. ein dem babylonischen ähnliches
Orakelwesen, ähnliche Priestergruppen und die kultische Ekstase finden.
Entsprechende Angaben entnimmt er der Inschrift des Königs Zakir von
Hamath, des Königs Mesa von Moab, den Amarnabriefen, den Texten von
Ras-Schamra und phönizischen Inschriften, darunter besonders denjenigen
von Kitium. Die beigebrachten Zeugnisse beweisen ihm, daß die religiös-
kultische Form der Westsemiten ein Ableger der allgemein vorderasiatischen
Form sei.

Das wohl wichtigste dritte Kapitel ist dem Alten Testament gewidmet.
In dessen reichen Urkunden findet H. nun bestätigt und wiederholt, was er
grundlegend bei den Babyloniern erkannt hatte; denn auch von Israel gelte,
daß die Form seines Kultes nur ein Ableger der allgemein vorderasiatischen
sei, und was für den Kult gelte, treffe auch für die Prophétie zu (S. 91).
Die zwei großen Klassen von „Cult Prophets" in Israel sind nach H. die
Priester (kohanim) und die Propheten (nebï'ïm), wobei die ersteren
den babylonischen b ä r û und die letzteren der machchû entsprechen.
Die Priester, zu denen die Seher (rö'im und c h ö z im) als Untergruppen
gehören, wirken wie die babylonischen Wahrsager als Orakelgeber; sie
bedienen sich gleicher Methoden; gegen eine überlieferte und eingewurzelte
Praxis habe, wie H. ausführt, das Verbot vom Dtn. 18, 10 ff. nicht
aufkommen können, dies zeige sich u. a. im Fortleben solcher Dinge im Talmud.
Die nebï'ïm sind, wie die babylonischen „Taumelpriester" visionäre
Ekstatiker, die in enger Verbindung mit dem Kult stehen, es sind durchwegs

„Kultpropheten". Dies trifft zu für die nebï'ïm zur Zeit Sauls,

235



ebenso wie für Elia, Arnos und die Schriftpropheten überhaupt; denn es ist
nach H. unrichtig, die letzteren wegen ihres Auftretens als Einzelne und

wegen ihrer Stellung zum Kult von ihren älteren Vorgängern zu
unterscheiden. In der Organisation beider Klassen, ihrer Leitung und ihrem
Wirken im öffentlichen Leben entdeckt H. zahlreiche Parallelen mit den

genannten babylonischen Priestergruppen.

Im abschließenden vierten Kapitel stellt H. aus der arabischen Literatur
Belege zusammen, die das Bestehen von Priestergenossenschaften in
vorislamischer Zeit erweisen. Wieder begegnet er den zwei (traditionellen)
Priesterklassen, die kähin (gleich hebr. köhen) und sädin heißen.
Zu den Funktionen beider gehört das Opfer, das Orakel und die Deutung
der Vorzeichen. Beim kähin läßt sich noch erkennen, daß er primär
Ekstatiker war. In der Organisation und im öffentlichen Wirken treten
wieder ähnliche Züge wie bei den Babyloniern und Israeliten hervor.

Rückschauend wird man anerkennen müssen, daß H. einen großen Stoff
zusammengetragen und für sein Thema nutzbar gemacht hat. Großzügig wird
man auch den Plan seines Werkes nennen dürfen, nach dem er zuerst ein
Element des altsemitischen Kultlebens herausarbeitet, um dann zu verfolgen,
wie dieses im Kreise der semitischen Völker weitergegeben und bewahrt
wird. Ohne Zweifel vermittelt das Buch viele Anregungen und bietet für
manche Fragen interessantes Material dar. Zugleich aber wirft es ernste
Fragen auf, auf die im folgenden kurz einzugehen ist.

1. Ist es möglich, in der Weise von H. eine Erscheinung der babylonischen
Religion zum „Modell1 zu nehmen, das dann in den anderen semitischen
Religionen wiedergefunden werden kann? Dies könnte zunächst wohl nur
geschehen, wenn sich die babylonische Religion wie die arabische in
vorwiegend semitischem Milieu entwickelt hätte, wenn sie also als Gebilde
semitischen Geistes zu betrachten wäre. Dies ist nun nicht der Fall, da die
babylonische Kultur und Religion das gewichtige Erbe der nichtsemitischen
Sumerer fortsetzen. Nachdem die Elemente der babylonischen Kultur somit
nicht als Erbe gemeinsemitischer Tradition zu beurteilen sind, bestünde
weiter die H. wohl näherliegende Möglichkeit der Entlehnung innerhalb
des gleichen Kulturkreises. Es ist anerkannt, wieviel der übrige Alte Orient
von Babylonien übernommen hat, doch vorwiegend handelt es sich dabei

um Einzelheiten wie Worte, Begriffe und Mythen, nicht aber um umfassende

Institutionen, wie Priesterklassen mit ihren Tätigkeiten. Um eine so
außerordentliche Entlehnung erweisen zu können, bedarf es zwingender
Argumente, die aus einer exakten, von keiner vorgefaßten Meinung belasteten

Erklärung der Tatsachen der einzelnen Völker gewonnen sind. Damit kommen

wir zur zweiten Frage, die uns H. aufgibt.

2. Vermag H. durch eine objektive Interpretation der Texte die
durchgehende Existenz und Gleichartigkeit der genannten zwei Priesterklassen

236



wahrscheinlich zu machen? Wir beschränken uns in der Beantwortung dieser

Frage auf die Babylonier und Israeliten und lassen das unsichere
westsemitische und das uns fernerstehende arabische Material1 beiseite.

Aus dem Interesse an der Kultprophetie heraus ordnet H. beide
babylonischen Priesterklassen unter den Begriff des Propheten unter. Dies

bedingt eine starke Ausweitung dieses Begriffes, indem Leberschau,
Traumdeutung und Becherweissagung mit darunterfallen. Die weite Fassung
ermöglicht dann auch den „Weisung gebenden Priester" des A.T. zu den

^Associations of Cult Prophets" hinzuzuzählen und damit der N ä b I -

Gruppe in Israel eine zweite priesterlich-prophetische an die Seite zu stellen.,
Sicher ist, daß eine weite und unscharfe Terminologie H. Parallelisierungen
erlaubt, die eine klare und scharfe Fassung des Begriffes Prophet2 nicht
an die Hand gegeben hätte. Zugleich bringt diese Art der Terminologie
mit sich, daß das Phänomen des eigentlichen Prophetischen in der
babylonischen Religion, das H. wohl erwähnt, nicht genügend zur Geltung
kommt.

Noch wichtiger als das Gesagte sind aber Bedenken, die sich den
Parallelisierungen von H. im einzelnen entgegenstellen. H. beobachtet auf Grund
der babylonischen Quellen, daß es neben der Bezeichnung des bärü-
Priesters noch andere Worte gibt, die vielleicht Untergruppen dieser
Priester, oder noch wahrscheinlicher Benennungen des b ä r û nach besonderen

Funktionen meinen. Um in der hebräischen Klasse der k ö h a n ï m
Ähnliches zu finden, erklärt er die Seher (rö'äe und chözäe), wozu
noch die „Späher" (mesappae) 3 kommen, für Glieder der genannten Klasse,
eine Behauptung, die ohne genügenden Beweis gegeben wird. — Wie die
b ä r û Orakel geben, so tun es auch die köhanim, die Mittel sind die
gleichen. Einen Beweis für die in diesem Sinne wirkenden Priester sieht
H. (S. 108) in Jes. 30, Of., während er, wie schon erwähnt, dem Verbot
von Dtn. 18, 10 ff. keine größere Bedeutung beimißt. Selbst wenn es so sein

sollte, daß einzelne köhanim wie die b ä r û „gearbeitet" hätten, so
besteht der grundlegende von H. mißachtete Unterschied: In Babylon war
das Amt des wahrsagenden Orakelgebers mit seinen vielen Mitteln offiziell
anerkannt und legitim, in Israel aber war es verboten und nur die direkte
Befragung Jahwes (urim und tummim) gestattet. Wer weltliche
Wahrsagemethoden betrieb, handelte gegen die Satzungen des Bundes. Es ge-

1 Nicht gleichgültig scheint mir zu sein, daß so bedeutende Kenner wie
Wellhausen und A. Fischer die priesterliche Tätigkeit des k ä h i n viel
zurückhaltender beurteilen als H.
2 Eine enge Fassung des Begriffes hatte offenbar auch Zimmern in seinem
Vortrag über „Babylonische Prophétie" vorgenommen, vgl. dazu das Referat
in Archiv für Orientforschung 6, 1930, S. 42.
3 Einen Beleg für die Tätigkeit der „Wahrsager-Korporation" findet H.
(S. 104 ff.) in Jes. 21, 6ff., aber um den Preis einer äußerst willkürlichen
und kühnen Exegese.

237



nügt eben nicht, hier wie dort gleiche Praktiken wahrscheinlich zu machen,
es ist nötig, auf die Wertung zu achten, die sie in den authentischen
Dokumenten beiderorts erfahren.

Am bedenklichsten sind wohl aber die Gewaltsamkeiten, deren H. bedarf,
um in den hebräischen nebl'ïm eine absolute Entsprechung zu den
babylonischen m a c h c h û aufweisen zu können. Dazu muß das vielgestaltige,
differenzierte und spannungsreiche Prophetentum des A. T. zu einer
einförmigen Gruppe von Kultpropheten gemacht werden. Vor einer
allzuschnellen Vereinerleiung zwischen Babylon und Israel hätte sich H. hier
durch die denkwürdige Tatsache warnen lassen sollen, daß die an spätere
Assyrerkönige gerichteten prophetischen Orakel4 durchaus Staats- und

königstreu sind (wie die Propheten Ahabs 1. Kön. 22), was von den alt-
testamentlichen Schriftpropheten in ihrer Mehrzahl wohl nicht behauptet
werden kann. — Wir verzichten auf eine weitere Widerlegung, die sich hier
erübrigt, und weisen nur noch auf die exegetische Kunst hin, mit der H.
selbst Arnos mit dem Kult in Verbindung zu bringen versteht. Weil „Hirt"
(n q d) vielleicht in Ras-Schamra den Hüter von Tempelherden bezeichnet,
so deute das gleiche Wort in Amos 1, 1 zusammen mit der Bezeichnung
„Viehhirt" (b ö q e r) Am. 7, 14, darauf hin, daß Arnos zum
Tempelpersonal gehört habe. J. J. Stamm.

Niru Nir, Beiträge zu jüdisch-religiösen Gegenwarts¬
fragen, herausgegeben von Schalom Ben Chorin. Romema-Verlag
Jerusalem.

Auf diese Schriftenreihe möchten wir nachdrücklich hinweisen. Ist sie doch
im Hinblick auf ihre Zielsetzung ein jüdisches Pendant zu unserer
Zeitschrift Judaica. Seit 1940 sind freilich erst wenige Hefte erschienen, wie es
scheint entgegen der ursprünglichen Absicht des Herausgebers, der eine
zweimonatliche Ausgabe der einzelnen Publikationen vorgesehen hat. Diese
Hefte gehören jedoch zum Besten, was in neuerer Zeit von jüdischen
Autoren über theologische Belange vorgelegt worden ist.

Heft 1. Schalom Ben Chorin: Zur religiösen Lage in Palästina,
29 S., 1940, bietet eine außerordentlich interessante und unerschrockene
Analyse der jüdischen Existenz in Erez Israel. Von höchster Aktualität ist
diese Schrift durch ihre grundsätzliche Haltung gegenüber dem politischen
Zionismus. „Es gibt kein historisches Recht der Juden auf Palästina",
schreibt hier ein Jude. „Seit eintausendachthundertsiebzig Jahren sind selbst
die Rudimente jüdischer Staatlichkeit in Palästina verschwunden. Die
Diaspora währt also schon fast doppelt so lange wie die jüdische Staatlichkeit in
Palästina". — Das heißt für Ben Chorin freilich nicht, daß es überhaupt
kein Recht der Juden auf Palästina gebe, nein: „es gibt ein meta-
4 Vgl. Ebeling bei Gressmann, Altorientalische Texte zum AT2, S. 281 ff.

238



historisches Recht Israels auf Kanaan". Worauf gründet
es sich? Einzig und ausschließlich auf die Verheißung Gottes an Abraham"
(S. 4). Dieses sollte ernst genommen werden, nicht weniger ernst als die
blutigen Pogrome der Vergangenheit und der Gegenwart. „Selbst die
schreiendste Judennot in der Welt gibt uns noch kein Recht auf dieses Land,

nur die Verheißung allein kann dieses Recht geben"
(S. 8). Nicht daß Ben Chorin gegen die zionistische Zielsetzung eingestellt
wäre. Leute, denen die Verheißung Gottes ein leeres Wort ist und keinen
Wirklichkeitswert mehr hat, werden freilich nicht anders urteilen. Sie
übersehen aber, daß diese und alle ähnlichen Sätze von einem Manne geschrieben
sind, der selber ganz im Aufbauwerk des Landes Israel drinsteht und nach

Kräften daran teilnimmt. Es geht ihm wirklich nicht darum, dieses Werk
zu gefährden, sondern es auf die rechte Grundlage zu stellen. Und als die
rechte Grundlage erscheint ihm allein das geoffenbarte Gotteswort. Unter
diesem Gesichtspunkt unterzieht er alle mit der Landnahme in Israel
verbundenen Versuche der sogenannten geistigen Erneuerung des Judentums
einer schonungslosen Kritik. Von Schritt zu Schritt kämpft er seinen Kampf
gegen die Säkularisierung und die Einordnung der religiösen Belange in
nationale Bestrebungen. „Die Sedernacht ist nicht mehr Sedernacht, wenn
in ihr der Gründung einer kollektivistischen Siedelung statt des Auszuges
aus Ägypten gedacht wird" (S. 18). Oder: „Die bürgerliche Sportbewegung
in Palästina nennt sich M a k k a b i (Makkabäer) und ihre zeitweise
veranstalteten Wettkämpfe werden Makkabiade genannt. Schon vor Jahren hat
Nathan Birnbaum darauf hingewiesen, welch freche Geschichtsfälschung
darin liegt, gerade einen Sportverband nach eben denselben Makkabäern
zu benennen, die in der Errichtung eines Gymnasiums zu Jerusalem durch
den abtrünnigen Hohepriester und Hellenisten Jason eine fluchwürdige
und gottlose Tat sahen (l.Makk. 1, 15 und 2. Makk. 4, 12—17)", (S. 17/18).
Ohne Zweifel verficht Ben Chorin eine gute Sache. Seine Stimme mag zwar
heute mehr denn je für viele seines Volkes die Stimme eines unbequemen
Rufers sein. Wer es aber gut meint mit diesem Volk, der muß wünschen,
daß gerade diese Stimme von ihm nicht überhört wird.

Heft 2. Schalom Ben Chorin: Die Christusfrage an den Juden.
42 S., 1941. Mit Diskussionsbemerkungen von Rev. Dr. F.Neumann,
enthält einen Vortrag, der in der Newman School of Mission „Thabor" in
Jerusalem vor einem Kreis christlicher Theologen gehalten worden ist. Ein
Anhang faßt die Kritik zusammen, die Ben Chorins Ausführungen christ-
licherseits gefunden haben. — Wer diesen Vortrag liest, dem fällt zunächst
die große Kenntnis evangelisch-theologischer Literatur auf, über die sich

hier ein jüdischer Autor ausweist. Überraschender aber wirkt noch die
tiefe Einsicht in das Wesen der christlichen Kirche, die einem hier
begegnet. Ben Chorin weiß, daß die Kirche aus ihrem eigenen Wesen heraus

„Israel, dem altbundlichen Heilsvolke" die Christusfrage immer wieder
stellen muß. Er nimmt es ihr nicht übel, wenn sie das tut, und er hält es

239



auch nicht für eine Entwürdigung des israelitischen Volkes durch die Kirche,
wenn diese ihm zumutet, der Christusfrage standzuhalten (S. 15). Er weigert
sich nicht, mit Christen zu reden, die nicht bereit sind, die Judenmission
als Glaubenspflicht preiszugeben. Gehört es doch nach Ben Chorin zum
Wesen eines rechten Juden, daß er die ihm in Jesus von Nazareth und

durch die Kirche Christi gestellte Frage als „Gefährdung" erfahren und

überwunden hat. Wie er für sich selbst diese Gefährdung überwindet und

warum jüdischerseits das christliche Credo stets abgelehnt werden muß,
das wird in dieser Schrift auseinandergesetzt und an der Lehre vom Alten
Testament, vom Gesetz und von der Erlösung ausführlich dargestellt. Hier
setzt naturgemäß auch die christliche Kritik ein. Abgelehnt wird die gegen
die Messianität Jesu gerichtete These, der Messias müsse die ganze
Erlösung bringen, einschließlich der Befreiung von Sünde und Tod und allem
Übel. Abgelehnt wird Ben Chorins These, das Alte Testament lehre den

persönlichen Messias nicht, es weise wohl über sich hinaus, aber nicht
auf eine Person, sondern auf das Reich Gottes hin. Abgelehnt wird auch die
damit zusammenhängende Auffassung, die Christusfrage begegne dem

Juden nur im Raum der Geschichte, nicht aber im Raum der Exegese. Noch
manches mehr, was Ben Chorin vorbringt in dieser Schrift, wird von seinen
christlichen Kritikern aufgegriffen und in Frage gestellt, aber es bleibt bei
allem auch ihnen bewußt, daß hier ein Jude in vorbildlicher Weise das
jahrhundertealte Gespräch zwischen Kirche und Synagoge fortzuführen versteht.

Heft 3. G. L. B. Sloati/Sch. Ben Chorin: Das christliche Verständnis
des Alten Testamentes und der jüdische Einwand.

47 S., 1941, gibt ein Religionsgespräch wieder, das in der British Jews
Society in Haifa vor jüdischen und christlichen Hörern geführt worden ist.
In den Bahnen der dialektischen Theologie vertritt Sloan die These, daß der
eigentliche Inhalt des Alten Testamentes Jesus Christus sei. Nicht nur
einige sogenannt messianische Stellen weissagen den kommenden Messias.
Auch die Einrichtungen und Gestalten des Alten Bundes sind Hinweise
auf Christus hin (S. 12). An den Begriffen „Gesetz" und „Opfer" wird
diese These näher ausgeführt. Sloan schließt mit dem Zitat aus Act. 17, 20 ff.,
wo von den Juden zu Beröa gesagt wird, sie hätten das Wort willig
aufgenommen und täglich in der Schrift geforscht, ob es sich also verhielte. Er
gibt damit der Überzeugung Ausdruck, daß ein unvoreingenommenes Lesen

des Alten Testamentes das Messiaszeugnis desselben nicht übersehen könne.
Ben Chorin schließt sein Gegenreferat mit einem Hinweis auf Act. 9, wo die
Bekehrung des Apostels Paulus berichtet wird. „Nicht das Christus-Zeugnis
des Alten Testaments hat Saulus in Paulus verwandelt, sondern das

Selbstzeugnis Christi" (S. 47). Er will damit sagen, daß nur dem, der etwas
Ähnliches wie Paulus, eine Selbstmitteilung des Auferstandenen erlebt und
erfahren habe, die christologische Exegese des Alten Testamentes einleuchtend

sei. Ein Jude, dem diese Begegnung mit dem lebendigen Christus
fehle, könne durch das bloße Lesen des Alten Testamentes Christus darin

240



nicht finden. „So bleibt es denn dabei in Weltzeit, daß es fast vergeblich ist,
wenn wir einander zu überzeugen versuchen" (S. 47). Dennoch hat Ben

Chorin alles Verständnis dafür, daß die Kirche den Juden um Jesu willen
immer wieder ins Gespräch zieht. Er weiß, daß sie es tun muß — wir fügen
bei: würde sie es nur auch wirklich tun! —, um sich selber treu zu sein. Er
findet zur Judenmission Worte, die sachlich so zutreffend sind, daß sie

jedem christlichen Theologen wohl anstehen würden. „So kann der Christ
also gar nicht anders als dieses Gespräch (das Missionsgespräch mit dem

Juden) immer und immer wieder suchen. Sucht er es nicht mehr, verrät er
das Evangelium, und das heißt ja wohl Den, von dem es kündet" (S. 28).
Wir vernehmen bekanntlich in der Schweiz ganz andere Stimmen zur
Judenmission, Stimmen, die kaum mehr unterscheiden zwischen Judenmissionar
und Antisemit. Umso dankbarer registrieren wir den neuen Ton aus
Jerusalem. Robert Brunner.

Hermann Adler, Gesänge aus der Stadt des Todes. 1945.

Verlag Oprecht Zürich. — Ostra Brama. Legende aus der Zeit
des großen Unterganges. 1945. Helios-Verlag Zürich.

Wer diese beiden Bücher aufzuschlagen gedenkt, wappne zuerst sein Herz.
Denn hier redet ein jüdischer Mensch die Wahrheit, die er selber erlebt hat.
Wie tief er sie erlebt hat, ermessen wir daran, daß er imstande war, das

gleiche Erlebnis zweimal, einmal in der Gestalt von Gesängen, das andre
Mal in der Gestalt einer Legende zu dokumentieren. Um Dokumentationen
handelt es sich in beiden Fällen. Diese Feststellung mindert nicht den

Ruhm des Dichters. Hermann Adler, einer der wenigen Überlebenden aus
dem Wilnaer Ghetto, dessen grenzenlose Leiden er unerbittlich und dennoch
versöhnlich verewigt, dokumentiert sich selbst in seinen Werken als den

typischen Menschen unserer Zeit. Ich sage bewußt nicht nur „einen",
sondern „den" typischen Menschen unserer Zeit. Er übertrifft Werfel, dessen

„Spiegelmensch" für die „Bewußtseinsspaltung" unsres Geschlechts noch

zu künstlich war, um uns genugsam zu warnen. Bei Adler wird die
„Bewußtseinsspaltung" unmittelbar anschaulich. „Der Unbekannte" — die

Hauptgestalt der „Legende" — versuchte, Selbstbewußtsein vorzutäuschen.
Seine Haltung wurde dadurch übertrieben straff, so daß sie lächerlich wirkte.
„Das ist die sichtbare Erscheinung des Menschen von heute. Wer sich selbst
in ihr noch nicht wiedererkennt, lese Adlers Werke; vielleicht gehen ihm
dann die Augen auf. Denn dieser äußeren Erscheinung entspricht das innere
Wesen: Stets im Kampf mit sich selbst, vom Haß zugleich gepackt und

angewidert, zur Rache getrieben und zum Opfer bereit, von Entsetzen

geschüttelt und über Leichen lächelnd; in einem Atemzug kalte Statistik
der Leiden und Totenklage zu geben, grimmig und liebend bereit. In den

Gesängen wechselt Adler zwischen Hexametern und Bänkelgesang. Literarische

Schulmeister mögen das bekritteln. Dem Wissenden ist es selbst-

241



verständlich, daß hier die Form gleichgiltig wird, weil jede Form durch
das Dynamit des Leides gesprengt wird. Vielleicht ist nur ein Jude und
nur ein Jude dieser Tage imstande, der Sprengkraft des Erlebens
standzuhalten. Nur wer den Mut hat, diesem Juden Hermann Adler ins Gesicht
zu sehen, sich seiner statistisch-klagenden Rede preiszugeben, wird auch
den Mut haben dürfen, künftig sich am Gespräch über die „Judenfrage" zu
beteiligen. Dem Christen kommt Adler — ungewollt, zwangsläufig —
entgegen, denn er ist ihm auf den Hügel von Golgatha vorausgeeilt. In den

Gesängen wie in der Legende steht mitten drin das Kreuz Christi. Wir
werden die Geduld aufbringen müssen, dieses Kreuz und den Gekreuzigten
mit den Augen dieses Juden zu sehen. Wir dürfen ihm nicht allzu
beflissen und allzu überstürzt an das leere Grab des Auferstandenen vorauseilen.

Wir werden lernen müssen, mit ihm unter dem Kreuz des Gekreuzigten
zu warten. Denn noch ist diesem, von Christen geschlagenen Menschen der
Christus eben nicht der „Christus", sondern Blut aus seinem Blute. Aber
sein Ausharren unter dem Kreuz auf Golgatha ist eine Verheißung.
Verheißung, daß sich uns, ihm und uns, unter diesem Zeichen die Zungen lösen
zu Frage und Antwort. Nur wenn wir lange genug warten können, den

ganzen Umfang und das ganze Gewicht seiner Dokumentation auf uns zu
nehmen, dürfen wir hoffen, ihm verständlich und zugänglich unsre
Dokumentation in ihrem ganzen Umfang und in ihrem ganzen Gewicht, die
Dokumentation des „Evangeliums" zu übermitteln. Kar) Würzburger.

Hans Ornstein: Der Antisemitismus. Deutung und Über¬
windung. Ein Versuch. Verlag der jüdischen Buchgemeinde
Zürich 1946. 40 Seiten. Broschiert Fr. 2.—.

Im Nachwort erklärt der Verfasser, daß die vorliegende Schrift im wesentlichen

ein Referat wiedergebe, das er im November 1945 anläßlich einer
Studienwoche für Christen und Juden in Walzenhausen gehalten habe. Er
selbst nennt seine Arbeit einen Versuch. Das liegt gewiß in der Natur der
Sache. Wo es wie hier darum geht, das Böse zu ergründen, da muß ein
Mensch sich ja immer mit Versuchen begnügen. Jedes Phänomen des Bösen
wurzelt im Geheimnis, und das bedeutet, daß ihm gegenüber letztlich alle
unsere Kategorien versagen. Wie sollte das nicht auch gelten von dieser
Ausgeburt des Bösen, dem Antisemitismus, von der diese Schrift handelt?
O.'s Versuch, darüber zu schreiben, ist jedenfalls in Haltung und Ton ein
sehr wohlgeratener Versuch geworden. Kein anklagendes, kein bitteres oder
verletzendes Wort nach irgend einer Seite hin. In dieser Tatsache liegt
nach allem, was in den vergangenen 10 Jahren den Juden wieder angetan
wurde, vielleicht der eigentliche Wert dieser Schrift. Inhaltlich aber ist sie
bemerkenswert, weil sie zeigt, wie heute ein Jude den Antisemitismus sieht
und wie er sich dessen Überwindung denkt. Wenn O. recht hat, dann ist

242



der Antisemitismus schließlich und endlich einfach zu verstehen als ein

sogenannter „Komplex" und ein „Mythus" des nichtjüdischen Menschen,
und die Oberwindung des Antisemitismus stellt sich dann als die
Auflösung dieses „Komplexes", dieses „Mythus" dar. Da O. glaubt, der
Ursprung und Kern des Antisemitismus sei immer religiöser Art, macht er für
den christlichen Raum folgende praktische Vorschläge: 1. „die feierliche
Ächtung des Antisemitismus durch die prominenten kirchlichen Autoritäten,
sowohl die katholischen als auch die evangelischen"; 2. die „Aufklärung
zwischen Judentum und Christentum über das Wesen beider Religionen,
wobei es, um den antisemitischen Komplex in seinem Ursprung zu treffen,
besonders nötig wäre, das Auftreten Jesu, sein Leben, seine Lehre, sein

Leiden mit möglichster Objektivität, d. h. ohne antisemitische Verzerrung,
aus politischen, sozialen, kulturellen, vor allem religiösen Bedingtheiten
seiner Zeit und des Landes, in dem er lebte, darzustellen". Sollte O. jedoch
nicht recht haben mit seinem Verständnis des Antisemitismus als „Komplex"
und als „Mythus", so dürfte er dennoch mit seinen praktischen Vorschlägen
auf die richtigen Stellen weisen. Was die christlichen Völker anbelangt,
wird der Kampf gegen den Antisemitismus in den Kirchen einsetzen müssen.
Es wird darum gehen, daß die Kirchen ihre bisherige gleichgültige Haltung
gegenüber dem Judentum aufgeben und daß sie auch aufhören, von Jesus
zu reden, als wäre er kein Jude gewesen, oder als hätte seine jüdische
Herkunft nichts zu bedeuten. Fragen möchten wir freilich, ob sich O. bei seinen
praktischen Ratschlägen zur Bekämpfung des Antisemitismus von einer auch

nur annähernd richtigen Vorstellung der beiden „Religionen" — Judentum
und Christentum — leiten läßt. Im Verständnis des Christlichen scheint er
uns jedenfalls deutlich befangen zu sein, und es ist zu befürchten, daß das

Christentum, das nach seiner Auffassung gelehrt werden müßte, „um den
Antisemitismus in seinem Ursprung zu treffen", ein ganz anderes ist als
das Christentum der Evangelien, der Apostelgeschichte und der Apostelbriefe.

Seine Schrift geht leider vorbei an der Tatsache, daß das Christentum

in Auseinandersetzung mit dem Judentum entstanden ist und daß einer
auf das Zeugnis der Apostel und Propheten gegründeten Kirche diese
Auseinandersetzung auch in Zukunft aufgetragen bleibt. Der Verfasser weiß

zwar, daß das Wort „Antisemitismus" auf „alle Grade und Schattierungen
der Abwehr gegen, des Angriffs auf die Juden, Abneigung, Feindschaft,
Haß gegen die Juden" angewendet wird. Aber, der Leser weiß zuletzt nicht,
wie weit in dieser Schrift der Begriff des Antisemitismus gespannt ist, ob
schließlich auch das Zeugnis der Urapostel, und vor allem der beharrlich
beschwiegene Paulus, eine an der paulinischen Theologie orientierte Kirche,
die christliche Evangeliumsverkündigung an die Juden, als antisemitisch
verurteilt werden sollen. Da die christlichen Kirchen feierlich zum Kampfe
aufgerufen sind und auch von „Strafbestimmungen gegen den Antisemitismus"

geredet wird, hätte man darüber in O.'s Schrift gerne etwas klarere
Auskunft bekommen. Robert Brunner.

243



The Jew in the Christian World, by Hans Kosmala and Robert
Smith B. D. Student Christian Movement Press, London, 1942. 173 S.

Vor einigen Jahren ist in London ein Buch erschienen, auf das wir hier
nachdrücklich hinweisen möchten. Sind doch seine Verfasser besonders qualifiziert,

sich zu diesem Problem zu äußern. Von den sieben Kapiteln des

Buches stammen vier von H. Kosmala und drei von Rev. Smith.

Im Vorwort wird wohl mit Recht darauf hingewiesen, daß unsere Zeit im
allgemeinen gewohnt ist, das jüdische Problem in erster Linie vom Gesichtspunkt

einer möglichen neuen politischen Heimat des Judenvolkes in Palästina

her zu betrachten, oder aber es wird der in den letzten Jahren in so
beängstigendem Maße überhandnehmende Antisemitismus in den Vordergrund

des Interesses gerückt. Dabei wird meist übersehen, daß es sich beim

Judenproblem in erster Linie um ein religiöses Problem handelt.

Das 173 Seiten umfassende Buch bietet unbedingt mehr, als der Titel auf
den ersten Blick erwarten läßt. Es gelangt nämlich nicht nur die heutige
Situation der Juden in der Welt zur Darstellung, sondern einzelne Kapitel
haben ausgesprochen historischen Charakter. So z. B. das 2. Kapitel,
in dem Israel und Judentum einander gegenübergestellt werden, und die
Entwicklung von der frühern Prophetenreligion zur nachexilischen Priesterreligion

aufgezeigt wird.

Das nächste Kapitel behandelt dann die Loslösung des Christentums vom
Judentum und das daraus sich ergebende Verhältnis von Kirche und Synagoge.

Beginnend mit einem kurzen Rückblick auf die Entstehung von
Mischna und Talmud, nebst dem um 1500 entstandenen Compendium des
Schulchan Aruch, wird ausführlich auf die Judenemanzipation eingegangen
mit ihren für das Judentum so weittragenden Konsequenzen und den daraus
hervorgehenden Versuchen einer Annäherung an das Christentum. Im
Zusammenhang mit diesen Bestrebungen wird dann auch auf die eigenartige
Erscheinung des Noachismus hingewiesen, womit im Judentum die
missionarische Idee auftaucht, die ihm von Hause aus eigentlich fern liegt.

Der nun folgende Abschnitt über „Antisemitismus in alter und neuer Zeit"
ist u. E. etwas kurz ausgefallen. Offenbar liegt der Grund darin, daß der
Verfasser (H. Kosmala) beabsichtigt, hierüber ein besonderes Buch zu
veröffentlichen. Es ist vielleicht auch ganz gut so, denn es ist nicht außer acht

zu lassen, daß das vorliegende Werk im Jahre 1942 herausgekommen ist,
also zur Zeit des Höhepunktes der antisemitischen Welle im Weltkriege.
Mit dem Zusammenbruch des dritten Reiches liegt zweifellos eine gewisse
Zäsur in der Geschichte des Antisemitismus vor, so daß es dem Verfasser
leichter fallen wird, über diesen Gegenstand etwas abschließendes zu sagen
als vor vier Jahren. Es muß freilich zugestanden werden, daß auch heute
der Antisemitismus nichts weniger als ausgestorben ist, wie jeder
aufmerksame Zeitungsleser ohne weiteres feststellen wird.

244



Es ist leider in einer kurzen Besprechung nicht möglich, noch näher auf den

reichen Inhalt des Buches einzugehen. Selbstverständlich wird auch der

Zionismus einbezogen, wenn es uns auch scheint, daß dieser Bewegung in

Anbetracht ihrer Wichtigkeit etwas mehr Raum hätte eingeräumt werden

dürfen. Es dürfte sich lohnen, in einer eventuell nötig werdenden zweiten

Auflage dem Zionismus ein besonderes Kapitel zu widmen.

Ein letztes Kapitel präzisiert schließlich den christlichen Standpunkt zur
Judenfrage, betitelt: Die Christliche Antwort. Eine Lösung dahingehend,

Judentum und Christentum auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen,
gibt es nicht. Die Kirche kann in der Frage des Glaubens an Jesus Christus
keine Kompromisse eingehen. Aber gerade da liegt für den Juden das große
Ärgernis, daß er immer noch den leidenden und gekreuzigten Messias
ablehnen muß.

In einem Schlußwort wird auf die große Arbeit hingewiesen, welche die
verschiedenen Judenmissionsgesellschaften geleistet haben ; wie sie allein die

Verantwortung gegenüber den Juden empfunden hätten zu einer Zeit, da die
Kirche sich dieser Pflicht noch nicht genug bewußt gewesen sei. Jetzt aber
sei diese Arbeit dermaßen ins große gewachsen und die Aufgabe so weltweit
geworden, daß die Kirche sich dieser Aufgabe auch nicht mehr entziehen
kann. Sie hat nun vielmehr die Judenmission selber tatkräftig an die Hand
zu nehmen und das Problem der „Juden in der Christlichen Welt" einer
christlichen Lösung entgegenzuführen.

Wir möchten nicht verfehlen, das flüssig geschriebene Buch den Lesern
der Judaica angelegentlich zur Lektüre zu empfehlen.

Dr. W. S a r a s i n.

Schalom Beti-Choriti und George L. B. Sloan: Comfort ye, comfort
ye my people, A Jewish and a Christian
comment on the war. 40 S. 1943. Romana-Publications.

Wie aus dem Titel hervorgeht, suchen sich in diesen zwei Aufsätzen ein

jüdischer Gelehrter und ein protestantischer Pfarrer mit den durch den Krieg
heraufbeschworenen Leiden auseinanderzusetzen. Schalom Ben-Chorin tut
es in Form eines offenen Briefes an Max Brod unter dem Motto: Glauben Sie

noch an Gott? Der Beitrag von Rev. L. B. Sloan besteht in einer Ansprache,
die er seinerzeit an eine militärische Einheit in Tiberias gerichtet hatte. Der
Text lautete: „Herr, wärest du hier gewesen Ursprünglich war
beabsichtigt gewesen, auch noch einen mohammedanischen Mitarbeiter zu

gewinnen, was sich aber leider als unmöglich herausgestellt habe.

Die Antwort, die der jüdische Verfasser des ersten Artikels gibt, kann nicht
anders, als wie er selber sagt, eine jüdische sein. Er sieht einen Schlüssel

245



zum Verständnis der gegenwärtigen Geschehnisse in Jer. XXV. Danach sind
auch die Unterdrücker Israels Knechte Gottes, allerdings „negative
servants", wie er sich ausdrückt. Heißt nicht auch Nebukadnezar in diesem

Kapitel: Abdi, mein Knecht?

Aber warum mußte gerade Israel in diesem Kriege so viel leiden? Der
Verfasser (und mit ihm auch andere gläubige Juden) findet die Antwort in der
Tatsache, „daß wir die Thora vergessen hätten, wenn diese Tage des Zorns
nicht über uns gekommen wären".

Was soll nun aber die Haltung Israels sein gegenüber dem Bösen? Keine
tatenlose Duldung. Auch Israel ist zum Kampf aufgerufen gegen den Geist
des Krieges, und zuletzt werden diejenigen, die den Wind säten, den
Sturm ernten.

Entsprechend der Zuhörerschaft, an die sich Rev. Sloan wendet, hält der
zweite Beitrag ein wesentlich anspruchloseres Niveau.

Ausgehend von Joh. 1, 21 : „Herr, wärest du hier gewesen ", befaßt sich
Sloan nicht ausschließlich mit dem Kriege, sondern überhaupt mit dem Übel
in der Welt, Krankheit, Naturkatastrophen und dem allgemeinen Elend.
Warum läßt das Gott alles zu? Um dieser Frage aus dem Wege zu gehen,
ist der moderne Mensch, wie es z. B. Julian Huxley, der bekannte Schriftsteller

tut, leicht versucht, die Meinung zu vertreten, daß es für den
denkenden Menschen eine große Erleichterung wäre, wenn er den Gedanken an
den persönlichen Gott überhaupt über Bord werfen könnte. Es ist klar, daß
sich Rev. Sloan diesen Gedanken nicht zu eigen machen kann. Wenn wir ihm
auch nicht in allen Argumenten, die er zugunsten des Bösen anführt, folgen
können, so kann ihm jedenfalls darin nur zugestimmt werden, wenn er
sagt, daß das Böse seine letzte Ursache darin habe, daß der Mensch von
seinem freien Willen einen gottwidrigen Gebrauch mache, und daß Gott es
nicht zulassen könne, daß der Sünder ohne Strafe ausgehe.

Dr. W. Sarasin.

An Epistle To Sholem Asch by John M. Oesterreicher. Reprinted from
The Catholic World, Feb. 1946. 5 pag.

Sholem Asch, der Verfasser des in der letzten Nummer der Judaica
besprochenen Romans: Der Apostel, hatte eine „Epistle to the Christians"
publiziert. Oesterreicher setzt sich nun hiemit seinerseits auseinander in
einer „Epistle to Sholem Asch", in der er die Katholische Kirche und namentlich

den Jesuitenorden gegen den von Sholem Asch erhobenen Vorwurf des

Antisemitismus in Schutz nimmt. Dr. W. Sarasin.

246


	Literatur

