
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Vom heutigen Judentum und der jüdisch-christlichen "Verständigung" :
Herrn D. Otto von Harling zum 80. Geburtstag

Autor: Kosmala, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom heutigen Judentum und der jüdisch-christ¬
lichen «Verständigung»

Herrn D. Otto von Harling zum 80. Geburtstag*)

Von HANS KOSMALA, London.

Die Wahl eines Themas für einen Artikel zu Ehren Herrn D. von

Harlings, welchen der Herausgeber mich freundlicherweise zu

schreiben eingeladen hat, fiel mir nicht leicht. Am liebsten hätte

ich einen Bericht über die Jahre gegeben, die seit 1935, dem Jahre

der Auflösung der Leipziger Missionsarbeit, bis heute verflossen

sind, und die mich im Dienste der Mission durch verschiedene
Länder Europas geführt haben. Aber da ein solcher Bericht doch

immer im Rahmen persönlicher Erlebnisse bleiben würde, die in
keinem Verhältnis zu dem furchtbaren Geschehen in Europa und

unter dem jüdischen Volk stehen, möchte ich hier lieber auf einige
allgemeinere Grundfragen eingehen, deren Erkenntnis Israel und
der Kirche in der Gegenwart not tut.

Von Christen, die an dem jüdischen Schicksal regen Anteil nehmen,
werde ich bisweilen gefragt, ob denn nicht das Unheil, das in den

zwölf Jahren des deutschen Nationalsozialismus über die Juden
Europas hereingebrochen ist, für das jüdische Volk eine Mahnung
zur Einkehr oder zur Hinwendung zu Gott geworden wäre, ob
denn unter den Juden keine Männer aufgestanden wären, die ihr
Volk aufgerufen hätten, sich einmal einer Selbstprüfung vor den

Menschen und vor Gott zu unterziehen. Es wäre töricht, ohne
weiteres anzunehmen, daß jene, die so fragen, in der Verfolgung und

Vernichtung der Juden nur ein Strafgericht Gottes sehen wollen.
Liegt der Gedanke an die alttestamentliche Heilsgeschichte, unter
welche sich die Juden stellen, daß Gott mit diesem Unheil etwas

sagen will, nicht nahe? Jene Frage ist darum verständlich.

* Im Dezember des vorigen Jahres durfte D. Otto v. Harling seinen 80.

Geburtstag feiern. Die Verdienste, die sich der Jubilar als langjähriger Leiter
des „Institutum Judaicum Delitzschianum"in Leipzig, sowie

durch seine praktische Missionsarbeit unter den Juden des Ostens erworben

hat, bewegen uns, seiner bei dieser Gelegenheit dankbar zu gedenken.
Die Redaktion.

249



Die Antwort ist kurz: Die schreckliche Katastrophe, die in der

ganzen jüdischen Geschichte kein Beispiel hat, ist vorübergegangen,

ohne daß sie das religiöse Leben Israels auch nur im
geringsten bewegt hätte. Sie ist für die Weltjudenheit nur ein
Hamanserlebnis von ungeheurem Ausmaß gewesen: Das Buch

Esther, das die Hamansgeschichte erzählt, nennt weder Gott noch
das Gebet.

Doch darf man trotz alledem mit gutem Recht von einer
jüdischen Besinnung sprechen. Sie zeigt sich in der Hauptsache in
zwei Erscheinungen, in einer Wiederbelebung der jüdischen
Tradition und im Kampf um das politische Ziel der jüdischen Nation.
Weder in der einen noch in der andern Erscheinung ist die
Besinnung auf das Judentum neu. Eine Hinwendung zur Tradition
hat es innerhalb des Judentums schon seit den Tagen der Emanzipation

gegeben, und zwar als Reaktion auf die Assimilationsbewegung.

Auch der Zionismus ist nicht neu. Die jüdische Besinnung
hat zwar seitdem nicht an Tiefe gewonnen, wohl aber hat sie nun
breitere Massen des jüdischen Volkes erfaßt. Ihre beiden
Ausrichtungen sind aber nicht voneinander grundverschiedene oder
gar sich ausschließende Bestrebungen, sondern es sind nur zwei
Ansichten eines und desselben Anliegens, nämlich die Sorge um
die Stärkung und Steigerung des jüdischen Lebens, das eine Mal
im kulturell-religiösen, das andre Mal im politisch-nationalen
Sinne. Dabei ist zu bedenken, daß der Kampf um den jüdischen
Staat in Palästina mit der Glut religiöser Überzeugung geführt
wird, nur ist in den Kundgebungen, Aufrufen und Erklärungen
an die Stelle des „Ewigen Gottes" das Appellativ „Ewiges Volk"
getreten.

Hand in Hand mit dieser allgemeinen Hinwendung zum
„historischen Judentum" geht die „Erweckung", um welche sich die
Orthodoxie zur Zeit bemüht, aber sie ist nicht ohne weiteres mit
ihr identisch. Im Urteil eines orthodoxen Kritikers zeigt sich die
sogenannte Erweckung „in einer starken Jugendbewegung, die
ihre Mitglieder in strikt orthodoxer Weise erzieht, in der Eröffnung

privater höherer Schulen, in denen orthodoxer Religionsunterricht

erteilt wird, und in einem ungeheuren Aufwand viel-

250



geschäftiger politischer Tätigkeit" L Dabei bleiben nach dem

Urteil desselben Berichterstatters die Synagogen nach wie vor
leer, und die Beobachtung des Ritualgesetzes läßt mehr denn je
zu wünschen übrig. Was er aber am schmerzlichsten empfindet,
ist die Tatsache, daß die jüdische Jugend großenteils glaubt, die
Orthodoxie vermöge keinerlei Führung durch die Wirrungen des

modernen Lebens zu geben.

Ich selber habe mit vielen jungen Juden und Jüdinnen, Kindern
orthodoxer Eltern, gesprochen und bei ihnen keine Neigung zur
orthodoxen Lebensweise entdecken können. Und doch schließt sie

alle ein starkes jüdisches Bewußtsein zusammen. Das Band, das

sie zusammenhält, ist nicht mehr die gemeinsame Befolgung
derselben Zeremonien, die sie von der übrigen Welt unterscheiden
und absondern sollen, vielmehr hat diesen Dienst ein neu
gestärktes Volksbewußtsein übernommen, von dem übrigens längst
auch die ältere jüdische Generation ergriffen ist. Während die
christlichen Autoren, die dem Council of Christians and Jews
nahestehen, sich im Kampf gegen den Antisemitismus immer noch

bemühen, die Theorie von der Existenz einer jüdischen Rasse für
null und nichtig zu erklären, sprechen nicht nur zionistische,
sondern auch orthodoxe Blätter ohne Umstände von der „jüdischen
Rasse" und von Abraham als dem „Vater unserer Rasse". Die
orthodoxe Tradition hat für ihre Verfechter gerade darin ihren
besonderen lebendigen Wert, daß sie „die Unterschiedlichkeit der
Juden in einer alles nivellierenden Welt bewahrt und sie mit
Selbstachtung und Stolz erfüllt" 2.

Die Selbstachtung ist oft zur Selbstverherrlichung gesteigert. In
der alten synagogalen Liturgie bewegt sich die Selbstbetrachtung
noch in religiösen Formen, gründet sich doch die Erhabenheit des

jüdischen Volkes auf Gottes eigner Auserwählung des Samens

Abrahams. Jeden Morgen dankt der fromme Jude Gott, daß er
Israel nicht zu Gojim gemacht hat, und in den Festgebeten kehrt
die Erinnerung immer wieder, daß Gott Israel von den Völkern

1 Rev. A. Super, Chapeltown, nach dem Jewish Chronicle vom 8.11.1946.
2 Brief an das Jewish Chronicle, 16. 11.46.

251



so wie das Heilige vom Profanen und das Licht von der Finsternis
abgetrennt hat, und daß er Israel über alle Völker erhöht hat. In
der Orthodoxie erhält das jüdische Selbstbewußtsein religiöse
Begründung und religiöse Weihe in einer Art, wie wir sie in der
religiösen Menschheitsgeschichte nicht mehr wieder finden. Das

unvergleichliche Selbstbewußtsein geht aber außerhalb der Orthodoxie

nicht verloren; es nimmt nur säkulare Formen an und wird
zum Postulat der Geschichte. Das jüdische Volk als solches ist
„eine der unveränderlichen Tatsachen der Menschheitsgeschichte",
und sein „Ewigkeitswert" steht über allem Zweifel3. Dabei
müssen wir aber bemerken, daß diese Ausdrücke nicht aus dem
Wortschatz der Zeloten und Terroristen stammen4, sondern sie

geben allgemeines jüdisches Volksempfinden wieder.

Nach jüdischem Glauben verdankt die Welt dem Judentum nicht
nur alle Gotteserkenntnis, sondern auch die Grundbegriffe der
Moral und die höheren sittlichen Ziele, zumal das Christentum
doch nur als Tochterreligion gelten kann, mag es auch eine vom
wahren jüdischen Monotheismus abgefallene Tochter sein. Der
Hauptrabbiner des hiesigen Synagogenverbandes erklärte kürzlich
in einer seiner Vorlesungen im Haus der Freude in London: „Es
ist das orthodoxe Judentum, welches der Welt jene Ideale
gegeben hat, die nun mit Recht als der gemeinsame Erbbesitz der
ganzen Menschheit betrachtet werden müssen"5. Es weiß aber
mit Paulus alle Welt, und es wußte dies vor allem die alte
abendländische religiös-philosophische Welt, daß Gott sein unsichtbares
Wesen, seine ewige Kraft und Göttlichkeit, aber auch sein Sittengesetz

und seine Gerechtigkeit6 allenthalben offenbart hat (Rom.

3 Z.B. A. Abrahams im Jewish Standard, 21.6.46.
4 Anläßlich des Bombenanschlags auf die Britische Gesandtschaft in Rom
erklärte Irgun: „Britannien hat den Vernichtungskrieg gegen unser Volk in
aller Welt erklärt. So soll nun der Brite, der unser Land besetzt hält, wissen,
daß die bewaffnete Hand des Ewigen Volkes auf Krieg überall mit Krieg
antworten wird..
5 Rabbiner Kopul Rosen, nach dem Jewish Chronicle, 8.11.46.
8 Die feine Erkenntnis, daß Gottes Mühlen langsam mahlen, stammt z. B.
nicht etwa aus dem Alten Testament, sondern wird von Plutarch als alte
heidnische Weisheit zitiert.

252



1,19. 20. 32). Der einzigartige Verfall des Studiums der griechischrömischen

Klassik in der Gegenwart und die daraus folgende
allgemeine Unkenntnis der klassischen Sittlichkeitsideale unter
denen, die auf Bildung Ansprach erheben, bringen es mit sich, daß

kaum noch jemand diese volltönenden Behauptungen auf ihre

Richtigkeit prüft.

Wie dürfen wir bei solcher Haltung des heutigen Judentums eine

religiöse Umkehr erwarten?

Aber noch in einer andern, unmittelbaren Beziehung wirkt sich die

jüdische Selbstbewunderang im negativen Sinne aus. Sie macht

alle Selbstprüfung überflüssig, alles wahre Selbsterkennen unmöglich.

Dem jüdischen Volk würde aus diesem Mangel kein Schaden

erwachsen, lebte es sich selber irgendwo auf der Welt in
abgeschlossener Gemeinschaft und wäre da niemand, mit dem es die
gleichen Rechte und Pflichten zu teilen hätte. Nun aber leben die
Juden nicht für sich allein, sondern in andern nationalen und

bürgerlichen Gemeinschaften verstreut, und keine noch so günstige
politische Lösung des Palästinaproblems wird je die jüdische
Galuth aufzuheben vermögen. Seit Juden unter den Völkern leben,
stoßen sie, bisweilen auch nachdem sie erst freundlich aufgenommen

worden sind, früher oder später auf Widerstand und Ablehnung,

die nicht selten in offener Feindschaft und Verfolgung enden.
Das ist eine geschichtliche Erfahrungstatsache. Keinem Christen,
keinem denkenden Agnostiker wird es einfallen, die Schuld der
Nichtjuden am Antisemitismus hinwegzudisputieren. Die Schuld
ist zu offenbar; sie ist groß und mannigfach. Und doch sollte man

erwarten, daß Juden, die doch immer mit Stolz auf die einzigartige
Vernünftigkeit ihres religiösen und sonstigen Denkens blicken,
dann und wann einmal zur Erkenntnis von La Rochefoucaulds
Binsenweisheit kämen: «Les querelles ne dureraient pas
longtemps, si le tort n'était que d'un côté ». Aber wie sollen sie zu

dieser einfachen Erkenntnis gelangen, wenn der Weg zu ihr nur
über ein wenig Selbstprüfung führt?

Überblicken wir die Fülle der jüdischen Streitschriften und Kampfreden

gegen den Antisemitismus, so hören wir denn immer wieder

253



nur ein und dieselbe Anklage: Die Völker der Welt tragen allein
die Schuld. „Der Antisemitismus ist ein Problem, das nicht die
Juden, sondern die Gentiles (Völker, Heiden) 7 zu lösen haben".
Der Antisemitismus ist der „Mythus", der „Komplex" der Micht-
juden. Seine Ursachen sind „Unwissenheit" und „Vorurteil", und

„diese zu beseitigen ist Aufgabe der Christen, nicht der Juden".
„Das Judenproblem ist in Wirklichkeit ein Problem der
Nichtjuden". So und ähnlich lauten die Schlüsse, die man auf jüdischer
Seite stets und mit unfehlbarer Sicherheit zieht; von anderen

Schlußfolgerungen hört man nie.

Alle diese Schlüsse enthalten Wahrheiten, die wir Nichtjuden und
Christen beherzigen müssen. Wir müssen bekennen, daß wir alle,
nicht nur als Völker der Welt, sondern gerade auch als Christen,
uns am jüdischen Volke versündigt haben. Wir haben ein kurzes
Gedächtnis. Wir haben vergessen, daß die Kirche des Mittelalters
die Juden im Namen Christi verfolgt hat und daß Kirchen in der
Neuzeit die Bekämpfung der Juden stillschweigend oder offen
gutgeheißen haben. Auch denken wir keineswegs immer daran,
daß der Jude nach Christi Gleichnis unser Nächster ist. Seit über
einem Jahre reise ich beständig im Lande umher und verfehle nie,
die Sünden der Gesamtkirche und die Sünden des einzelnen Christen

gegenüber den Juden unsern Gemeinden vor Augen zu halten;
dabei bediene ich mich oft der gleichen Titel wie die jüdischen
Redner für ihre Ansprachen, z. B. „Der Jude, Dein Nächster",
oder „Die Judenfrage — eine Christenfrage" usf. Und doch,

7 Das Wort „Oentiles" ist im Englischen das Äquivalent für das hebräische
„Gojim". Es ist treffender als das im Deutschen übliche und nur umschreibende

Wort „Nichtjuden". Obzwar auch im westlichen Kulturkreis die Gentiles

wenigstens dem Namen nach Christen sind, gebrauchen die Juden das

Wort „Christen" nur wenig, doch nicht deshalb, weil jene etwa wenig christlich

seien, sondern die Juden halten sich eng an ihre Überlieferung, welche
die Menschheit in Israel und die Gojim einteilt. Während Israel gleichzeitig
der Name für das Volk und die Religion der Juden ist, ist die jüdische
Überlieferung an den Religionen der Gojim nicht interessiert. Alle diese

Religionen sind in stärkerem oder schwächerem Grade Heidenreligionen
(Fremdgötterdienst). Die einzige Religion, welche das jüdische Religionsgesetz den

Gojim zuerkennt, ist nicht das Christentum, sondern der Noachismus. Hierüber

siehe weiter unten.

254



glaube ich, ist damit erst eine Seite der Schuldfrage berührt, die
christliche. Es ist recht, Christen immer wieder an ihre Christenpflichten

zu erinnern; aber damit ist das Problem des Antisemitismus

noch nicht gelöst.

Hin und wieder wird allerdings auf jüdischer Seite der Versuch

gemacht, den Antisemitismus als allgemeineres Problem menschlicher

Beziehungen zu fassen, sei es als soziologisches oder als

psychologisches Problem. Auf die soziologischen, meist marxistischen

Darstellungen brauchen wir hier nicht einzugehen, weil sie

die Religion, die neben dem nationalen Bewußtsein doch eine der

stärksten gesellschaftbildenden und -formenden Faktoren ist,
geflissentlich ausschaltet. Das tut zwar die psychologische
Betrachtungsweise in gleichem Maße, aber sie gibt doch wenigstens vor,
das Seelenleben aufzudecken, das sich hinter äußerlich sichtbaren

Vorgängen verbirgt. Wie erklärt sich nun der jüdische Betrachter
den Antisemitismus vom psychologischen Standpunkt aus?

Der angesehene jüdische Geistliche A. Cohen, M. A., Ph. D., führt
in seiner Schrift „The Psychology of Antisemitism", die 1942

erschien, folgendes aus: „Ein rotes Tuch bringt den Stier in
Wut Der Jude ist das rote Tuch für den Antisemiten, und es

ist letzterer, welcher eingehender Prüfung bedarf". Da nun Rot,
ebenso wie Grün oder Blau, nur eine unschuldige Farbe ist, so

folgert der Verfasser daraus, daß der Stier an einer psychischen
Anomalie leidet, das heißt also: jeder, der an der „roten Farbe"
etwas auszusetzen hat, ist ein hundertprozentiger Psychopath.
Ausgehend von dieser „Psychologie" des Rindes kommt der Verfasser
zu dem Schluß, daß das psychologische Grundmotiv für den
Antisemiten „the instinct of the dislike of the unlike" ist, zu deutsch

die eingeborene Abneigung gegen alles Andersartige. Einwände

gegen diese etwas primitive Theorie von der geschichtlichen und
der religiösen Eigenart des jüdischen Volkes her werden von
vornherein summarisch abgelehnt. Sie sind nur christliche Fiktionen
und Vorurteile. Der Verfasser erklärt die christliche Behauptung,
daß die Juden sich selber als auserwähltes Volk bezeichneten,
ausdrücklich als Irrtum ; die Schuld an solchem Irrtum trage die Bibel
und vor allem der Apostel Paulus! Man weiß wirklich nicht, was

255



man zu dieser Kühnheit sagen soll. Der Verfasser gibt sich alle
erdenkliche Mühe, jeden Weg abzuschneiden, auf dem man etwa
zu einer möglichen Erkenntnis jüdischer Mitverschuldung und so
auch zu einer wirklichen Lösung der Jüdenfrage kommen könnte.
Schließlich stellt er fest: „Jüdische Vergehen verursachen keinen
Antisemitismus". Mit dem roten Tuch hat es nichts auf sich ; lediglich

der Bulle muß zur Raison gebracht und von seinem Komplex
geheilt werden. Ein nichtjüdischer, keineswegs antisemitischer
Leser, den ich um sein Urteil über diese Schrift gebeten hatte,
bemerkte lächelnd: „Der einzige logische Schluß wäre doch wohl,
dem Stier das rote Tuch aus den Augen zu räumen und ihn in Ruh

zu lassen".

Mit solchen psychologischen Mätzchen glauben Juden allen
Ernstes, den Antisemitismus bekämpfen zu können. Man soll
nicht meinen, daß ich ein besonders dummes Stückchen
herausgegriffen habe, um jüdische Bemühungen um die Lösung der
Frage des Antisemitismus lächerlich zu machen. Nichts liegt mir
ferner als dies. Der Verfasser ist einer der angesehensten und
wissenschaftlich wohl qualifizierten Vertreter des Judentums.
Unverständlich bleibt nur, daß christliche Geistliche, die sich die
Bekämpfung des „religiösen und rassenmäßigen Antisemitismus"
zur Aufgabe machen, solche und ähnliche „auf dem Boden der
Vernunft" gewonnenen Weisheiten in christlichen Kreisen weiter-
zuverbreiten wagen. Aber das geschieht wohl in Ermangelung
eigener, besserer Erkenntnis. Gemeinsam mit jüdischen Sprechern
erklären sie, daß das Problem „auf rationaler Grundlage" gelöst
werden müsse, und bekämpfen daher auch den „christlich-theologischen

Mythus von dem besonderen' Volk", der zusammen mit dem
Rassenmythus das sonst sehr einfache jüdische Problem gänzlich
verwirrt hätte 8. Es erübrigt sich zu bemerken, daß diesen
Bestrebungen auch eine stark antimissionarische Tendenz zugrunde liegt.
Solche Gedankengänge sind daher nur geeignet, christliche
Gemüter von der Erkenntnis der wahren Aufgabe der Kirche in der
Welt abzudrängen. Andere christliche Schriftsteller bemühen sich

8 Z. B. Rev. William W. Simpson, in Community, dem Organ der Christlichen

Hilfsbewegung, Januar 1944,

256



wieder, die gesamte Schuld am Antisemitismus der Kirche
aufzubürden 9.

William Paton, den im August 1943 ein plötzlicher Tod dahinraffte

10, war einer der wenigen, welche die Gefahr, die in dem

Einbruch einer falschen Toleranz für das Leben der Kirche liegt,
klar erkannten, und die wußten, daß die jüdische Frage im letzten

Grunde eine religiöse Frage ist. Er war es, der 1941 die

Anregung zu einem kleinen Buch gab, welches das jüdische Problem
einmal vom christlichen Standpunkt aus aufzuzeigen versuchte n.
Es erschien im Frühjahr 1942 in einer Ausgabe der Buchgemeinde
der Christlichen Studentenbewegung und in einer Buchhandelsausgabe

in einer Gesamtauflage von ca. 12 000 Exemplaren.

William Paton schrieb das Vorwort dazu. „Wenn das
sogenannte jüdische Problem zur Debatte steht", so heißt es darin,
„denken wir in erster Linie an Wanderungsprobleme, an die nationale

Heimstätte in Palästina und den Konflikt mit der arabischen

Welt, oder die Wirtschaftszukunft des osteuropäischen Raumes,
oder schließlich an den Antisemitismus. Wir haben uns bisher
nicht bemüht, in die tieferen Gründe des Problems einzudringen
und den religiösen Fragen nachzuspüren, die das Nebeneinander
von Christenheit und Judenheit aufwirft. Der Jude hat seine letzte
und tiefste Wurzel im religiösen Grund. Die Tatsache, daß es in
vielen Ländern, und besonders in Amerika, ein säkularisiertes und
von der Synagoge völlig losgelöstes Judentum gibt, braucht uns
nicht den Blick dafür zu trüben, daß die Scheidung des jüdischen
Volkes von der übrigen Welt auf seiner Religion beruht. Es ist

3 Z. B. Rev. James Parkes in seinem Werk The History of Antisemitism, von
dem die ersten beiden Bände erschienen sind (Soncino Press, 1934 und

1938). Parkes ist zugleich auch einer der heftigsten Gegner christlicher
Mission unter Israel. Seine Einseitigkeit liegt z. T. auch an einer
unvollkommenen Kenntnis der rabbinischen Quellen.
10 Dr. William Paton war der europäische Sekretär des Internationalen
Missionsrates in London. Sein Tod war für die gesamte protestantische Welt
ein großer Verlust.
11 The Jew in the Christian World von Hans Kosmala und Robert Smith.
Student Christian Movement Press, London, 1942. S. die Besprechung in
Judaica, 2. Jahrg., Heft 3.

257



Bundesvolk. Und das Christentum ist nicht bloß -eine Art Kultur,
es ist Religion der Offenbarung. Sein Anspruch umschließt alles
oder nichts. Wie kann man von dem Juden in der christlichen Welt
sprechen und die zentrale religiöse Frage außer Acht lassen?"

Er glaubte an keine Lösung des jüdischen Problems auf nur
humanistisch-rationaler Grundlage. Die modernen jüdisch-christlichen
Annäherungs- und Verständigungsversuche hielt er für verfehlt,
eben weil sie über eine nur rationale Zielsetzung nicht hinausgehen.

Das eigentliche, religiöse Problem wird dabei peinlichst
vermieden. „Mächtige Stimmen", so heißt es weiter, „lassen sich

in Amerika, und in stärkerem Maße nun auch in England
vernehmen, die uns bedeuten wollen, daß in jeglichem Zusammengehen

von Jude und Christ in der Bemühung um die dringenden
Aufgaben unserer Zeit der religiöse Fragenkomplex ausgeschaltet
werden muß. Der Grund dafür mag darin liegen, daß der heutige
Mensch religiöse Auseinandersetzungen scheut. Wichtiger ist
vielleicht, daß denkende Christen sich der Unchristlichkeit der ,christlichen'

Welt in steigendem Maße bewußt werden und sich
schämen, Gedanken an eine Verpflichtung zum evangelischen
Zeugnis an die Juden zu hegen oder sie gar auszudrücken".

„Andererseits", sagt Paton weiter, „kann kein verständiger Jude,
der das Neue Testament liest, über den Anspruch, den es für
Christus erhebt und der sich auf die ganze Menschheit bezieht,
im Zweifel sein. Dieser Anspruch wird nicht im Namen einer
überlegenen Kultur erhoben, die mit der jüdischen in Wettbewerb
treten will, sondern es ist der Anspruch der Gottesoffenbarung.
Jede andere Ausdeutung des Neuen Testamentes ist sinnlos. Bilden
wir Christen uns ein, daß es Juden gibt, die es nicht merken, daß

Christen ihre eigene Sache fallen lassen, wenn sie die Juden von
dem Anspruch des Evangeliums ausschließen? Zweifellos kann

man über konkrete Fragen des Zusammenlebens von Christen und

Juden diskutieren, auch wenn die religiöse Frage unberührt bleibt,
aber eine wirkliche und wesenhafte Begegnung ist nur dann möglich,

wenn sie in ihrer Ganzheit geschieht, d. h. auf dem Grunde
der Geschichtserfahrung und der Gotteserkenntnis".

258



Die Voraussetzung für eine solche Begegnung ist beiderseitige
absolute Aufrichtigkeit und Aufgeschlossenheit. Einstweilen sind

wir aber von der Verwirklichung dieser Voraussetzung noch weit
entfernt.

Weder die jüdische noch die christliche Religion ist ein bloßes

Dogmengebilde, eine Sammlung von glaubensmäßigen Satzungen,
die abgelehnt oder angenommen werden können. Man kann die

beiden Religionen nicht gegeneinander eintauschen, etwa wie man

eine Gedankenrichtung fallen läßt, um sich einer andern
anzuschließen. Als lebendige und geschichtliche Religionen wurzeln sie

beide nicht nur in der Erfahrung des Einzelnen, sondern mehr noch

in der Geschichte, die jüdische Religion in der Geschichte des

jüdischen Volkes, die christliche in der Geschichte der Kirche und
der Christenheit. Bis auf den heutigen Tag haben sie miteinander
in Beziehung gestanden, teils einander abstoßend und sich bekämpfend,

teils einander beeinflussend und gegen einen gemeinsamen
Feind zusammenstehend. Daß die Theologien beider Religionen
auf die gleichen Gottesoffenbarungen im Alten Testament zurückgehen,

macht die Auseinandersetzung zwischen beiden nur
subtiler und schwieriger. Da sie zudem geschichtliche Religionen sind,
und das heißt doch in einem weiteren Sinne geschichtlich gewordene

Religionen, sofern man beide Religionen in ihrer gesamten
Erscheinungsform nimmt, so sind sie gleichzeitig auch mit den

Irrtümern und Sünden menschlicher Geschichte belastet. Was für
ein verwirrender Tatbestand! Ist auf solchem Boden ein Religionsgespräch

möglich? Wo sollen wir anfangen, die Voraussetzungen
dafür zu schaffen? Wo sollen wir mit unserer Aufrichtigkeit und

Aufgeschlossenheit beginnen?

Alles wahrhafte Zusammenkommen muß mit einem gegenseitigen
Schuldbekenntnis und gegenseitiger Schuldvergebung beginnen.

„Vergib uns unsere Schuld, wie wir vergeben unsern Schuldigern".
Wenn Jude und Christ zusammenkommen, um zueinander von Gott
und ihrem Verhältnis zu Gott zu sprechen, so heißt das doch wohl,
daß sie vor Gott sprechen. Anders gibt es kein Gespräch von Gott;
denn man kann nicht von Gott sprechen, wie wir uns über eine

Sache unterhalten. Und wenn beide vor Gott treten, dann kann

259



dies nur in Demut und Gehorsam geschehen, in Demut vor Gott
und in Gehorsam gegen seinen Willen — aber auch im Hören
aufeinander12.

In einer seiner letzten Schriften sagt der vor drei Jahren
verstorbene Kanonikus Dr. Lukyn Williams: „Die Juden, so scheint
es uns, haben wenig Sinn für die Grundlehre des Alten Testaments,
vor Gott demütig und ihres eignen Unwertes eingedenk zu sein.
Aber wir müssen zugeben, daß dieser Mangel nicht nur den Juden
eigentümlich ist. Leider finden wir die gleiche Überheblichkeit
auch in der christlichen Kirche, denn er ist eine Folge der
Anmaßung und Selbstbehauptung des natürlichen Menschen. Gerade
dies ist es, das Jesus im ersten Satze der Bergpredigt zurückweist :

,Selig sind, die da geistlich arm sind; denn das Himmelreich ist
ihr'. Wir müssen arm sein, geistlich arm, um für den Reichtum
des Evangeliums Raum zu schaffen und in der Gnade und der
Kraft dessen zu leben, der uns Sündern seine unaussprechliche
Gabe dargereicht hat" 13.

Der aufrichtige Christ kann und muß zu dieser Demut vor Gott
in jedem Augenblick seines Lebens zurückkehren; denn was er
lebt, das lebt er in der Gnade Gottes. Mit dem Juden steht es
anders. Was auch immer sein Verhältnis zur Sünde sein mag, wie
oft er sich auch zu seinem Gott hinkehren mag, er gelangt niemals
in das Demutsverhältnis des Christen vor Gott, sondern immer
nur in das Verhältnis der Abrahamsverheißung. Seine religiöse
Besinnung endet niemals in seiner Selbstzerbrechung vor Gott,
sondern in seiner Selbstbewahrung und Selbstbehauptung nicht
nur vor Gott, sondern auch, und das ist ein in seinen praktischen
Konsequenzen sehr wichtiger Zug, vor der restlichen Welt. (Das
wird uns zumal dort so deutlich, wo wir es am wenigsten erwarten
würden, in der Liturgie des Versöhnungstages.)

Dies macht das Gespräch mit dem Juden so schwierig. Kraft seiner

einzigartigen auserwählten Stellung vor Gott ist er sich dessen

12 Diese Oedankengänge habe ich in Jews and Christians Series, No. 2: Can
There Be an Understanding Between Judaism and Christianity? näher
ausgeführt.
13 Doctrines of Modern Judaism Considered, 1939, S. 149.

260



bewußt, daß er ein Vorrecht vor dem Gottesdiener aus den Völkern
hat, immer vorausgesetzt, daß er ihn als wahren Gottesdiener
anerkennt. Er kann ihn darum niemals, weder vor Gott noch vor
sich selber, als gleichberechtigten Gesprächspartner gelten lassen.

Wie soll er dann auf ihn hören können? Mit dem Bewußtsein

seiner physischen und geistlichen Vorrangstellung steht und fällt
die Religion des Juden.

In meinem Beitrag zum Buche „The Jew in the Christian World"
ging es deshalb darum, einmal diese wesentlichste Eigenschaft
der jüdischen Religion und ihre Auswirkungen im Zusammenleben

mit der nichtauserwählten Menschheit in den Vordergrund
zu stellen. Es war eine schwierige Aufgabe. Die Schwierigkeit
liegt vor allem darin, die rechte Form zu finden, aber darin nicht
allein. Es handelt sich hier um Dinge, die einmal gesagt werden
müssen, besonders da ja die psychologischen und ethischen
Auswirkungen des säkularisierten Auserwähltheitsglaubens, z. B. das

Überlegenheitsgefühl des Juden und die gebrochene ethische
Haltung den Völkern gegenüber, die Judenfeindschaft in der Welt in
direkter Weise mit verursachen. Vielleicht könnte jemand
einwenden, jfetzt sei nicht die Zeit, von diesen Dingen zu sprechen.
Aber darauf kann man nur mit den Worten des alten Hillel
erwidern: Wenn nicht jetzt, wann dann?

Es ist wahr, es ist schon nicht einfach, mit einem vertrauten
jüdischen Freund über diese Fragen zu sprechen. Kein menschliches
Wesen ist so empfindlich wie der Jude, wenn er in seinem Judesein

angeredet wird. Juden werden nur unwillig auf einen
Angehörigen ihres Volkes hören, wenn er an der jüdischen Nation
oder jüdischen Religion etwas auszusetzen findet. Das Schicksal

jüdischer Propheten ist seit alters sprichwörtlich gewesen:
entweder sie gelten nichts in ihrer Volksgemeinschaft oder man

steinigt sie. Wenn aber ein Nichtjude an etwas Jüdischem Kritik
zu üben wagt, mögen seine Beweggründe auch ausschließlich aus

seiner Bemühung um den Frieden Israels, den irdischen nicht

weniger als den geistlichen, entspringen, so wird es ihm zumindest
als Ungehörigkeit angerechnet. In einer Diskussion nach einem

Vortrage gab mir ein Jude auf eine Bemerkung die kurze, ein

261



wenig verächtliche Antwort: „Wus ken a Goi schon wissen!" Dies

mag noch angehen. Aber schlimmer ist es, daß man um solcher
ernster Mahnungen willen oft auch für einen Feind der Juden
gehalten wird. Sogar Dr. Lukyn Williams, einer der aufrichtigsten

Freunde der Juden, glaubte noch in hohem Alter mit einer
solchen Möglichkeit rechnen zu müssen, nur weil er es für nötig
hielt, die Juden wegen ihres oft anmaßlichen Benehmens und ihres
häufigen Mangels an Rücksicht auf die Gefühle ihrer nichtjüdischen

Mitmenschen zu ermahnen u.

Es ist darum verständlich, wenn einer meiner nächsten jüdischen
Freunde, dem die nationale und religiöse Wiedergeburt Israels
innerstes Anliegen ist, etwas nachdenklich sagte, als er „The Jew
in the Christian World" gelesen hatte: „Ich wünschte, ein Jude
hätte das geschrieben". Nur schreiben Juden über diese Fragen
nicht, weil sie sonst die Grundfesten des überlieferten Judentums
antasten müßten. Wohl aber kommt es bisweilen vor, daß Juden,
die Christum gefunden haben, sich frei genug fühlen und es auch
als ihre innerste Pflicht ansehen, auf Grund ihrer Vertrautheit mit
dem Alten und ihrer Erkenntnis des Neuen ihren Brüdern nach

dem Fleisch einen Spiegel vorzuhalten. Aber das hat ihnen den

abgrundtiefen Haß der Synagoge eingetragen, die in ihnen nicht
nur religiöse Widersacher des Judentums gesehen, sondern sie
auch zu Feinden des jüdischen Volkes gestempelt hat15.

Wie zu erwarten, wurde das Buch in der jüdischen Presse
Englands und Amerikas abgelehnt. Das hiesige führende Wochenblatt
Jewish Chronicle brachte eine Besprechung Dr. A. Cohens16

" A. a.O. S. 114—117.
15 Eine kleine Anzahl jüdischer Konvertiten trägt diesen Makel vielleicht
nicht ohne Grund; manche wurden in der Tat Handlanger der Judenfeinde.
Aber ehe wir über Leute wie Pfefferkorn, Brenz, Kirchner, Briman u. a. den
Stab brechen, sollten wir uns doch erst eingehend mit den Umständen ihrer
Lebensgeschichte befassen. Auch kennen wir zu wenig die zeitgenössische
jüdische Volksreligion mit ihren wunderlichen, abergläubischen Bräuchen,
aus welcher jene Konvertiten hervorgegangen waren, und die sie zum Ziel
ihrer Angriffe machen.
16 Der Verfasser oben erwähnter Schrift gegen den Antisemitismus.
Besprechung im Jewish Chronicle, 19. 6. 42.

262



unter der Doppelüberschrift: „Travestiertes Judentum. Eine
empörende Ungerechtigkeit der Bekehrter". Es lohnt sich aber kaum,
bei den darin enthaltenen allgemeinen Bemerkungen zu verweilen.
In der Tat hat sich keiner der jüdischen Kritiker bemüßigt gefühlt,
auf die zentrale Frage des Buches einzugehen. Die Grundgedanken
wurden übergangen, die einzelnen Argumente ohne Beweisführung
für falsch erklärt. Dafür blieb keine Methode unangewandt, die
es ermöglichte, das Buch als gefährlich lind verderblich
hinzustellen. Das gilt insbesondere von einer Besprechung, die im
Contemporary Jewish Record in New York (Dez. 1942) erschien.
Interessant sind die Schlußbemerkungen des Besprechers (Edgar
Bernstein) : „Wenn der Jude auf eine solche Haltung stößt (und es ist
eine Haltung, die viele ernste Christen teilen) dann muß er
immer wieder darauf bestehen, daß die Frage der Gerechtigkeit
gegenüber dem Juden ein Problem menschlicher Beziehungen ist,
das ohne Bezugnahme auf Dogma und Glaubensbekenntnis gelöst
werden muß. Gerechtigkeit ist eine Forderung des natürlichen
Rechts: kein Mensch, keine Gruppe von Menschen und keine
Regierung kann dieses Recht von der Übernahme eines bestimmten
religiösen Glaubens abhängig machen : es sei denn daß du diesen
Glauben annimmst, so wird dir dieses Recht nicht gewährt
werden". Als ob an irgendeiner Stelle des Buches etwa zum Ausdruck
gebracht worden wäre, daß nur dem christgewordenen Juden die
allgemeinen Menschenrechte zugestanden werden könnten. Ehe

man es sich versieht, ist man zum Feinde menschlicher Gesittung
ausgerufen, der sie wieder auf die Stufe des Mittelalters
zurückbringen möchte.

Diese an sich unbedeutende Episode erwähne ich deshalb, weil
sie ein Beispiel für eine Art des Argumentierens ist, wie man ihr
auf jüdischer Seite häufig begegnet. Ernsthaften Fragen geht man
tunlichst aus dem Wege, oder anstatt eine gerade Antwort zu

geben, stellt man eine andre Frage, die auf die erste nur einen

formalen Bezug hat. Wie wahr doch die kleine jüdische Anekdote

ist, in welcher ein Christ einen Juden fragt, warum denn der
Jude immer nur mit einer Frage antworte, und worauf er die

scheinbar naive Antwort erhält: „Far wus eppis sul men asoi nit
entferen?" (Weshalb soll man so nicht antworten können?)

263



Aber hinter der Nichtbeantwortung christlicher Fragen an den

Juden liegt doch noch mehr denn bloße, auf einer psychologischen
Charaktereigenschaft beruhende Taktik. Für den Juden gibt es

ja keine schlechthin religiösen oder rein theologischen Fragen,
denn jede Frage nach seiner Religion rührt zugleich an seine

physische Existenz. Das Glaubensbewußtsein, daß das jüdische
Volk in einem nicht nur geistigen, sondern auch physischen Sinne
unveränderlich sich selber gleich, ja ewig ist, bildet genau wie
das Bewußtsein von seiner besonderen Art, seiner Auserwählung,
einen unveräußerlichen Bestandteil der jüdischen Religion. Wir
Christen sehen das zumeist nicht.

Die Religionsgespräche der Vergangenheit haben sich fast
ausschließlich in dogmatischen und bibelexegetischen Erörterungen
erschöpft. Es ist uns Christen eigentlich nie recht bewußt
geworden, daß, so unglaublich es auch klingen mag, Theologie in
dem Sinne, wie wir das Wort von der christlichen Theologie her
verstehen, ein Adiaphoron für das Judentum ist. Der einzige rein
theologische Grundsatz des Judentums ist das Schma Jisrael:
Unser Gott JHWH ist ein JHWH. Jahrhundertelang ist das

Judentum ohne Glaubenssystem ausgekommen. Die sogenannten
dreizehn Glaubensartikel sind erst im 12. Jahrhundert von Mai-
monides zur Abwehr christlicher Glaubenslehren, insbesondere der
Lehre von der Dreieinigkeit und der Christologie, verfaßt worden.
Seit dem Mittelalter bis auf den heutigen Tag mühen wir uns nun
um die theologische Auseinandersetzung mit dem Judentum. Um
festzustellen, was jüdische Religion lehrt, legen wir uns ein
theologisches Schema zurecht, etwa von der Art, wie wir es zur
Ordnung des Stoffes der christlichen Dogmatik benützen und, als ob
wir einen Fragebogen auszufüllen hätten, tragen wir dann die
Antworten ein, die wir uns aus der zweitausendjährigen jüdischen
Überlieferung zusammensuchen. Auf solche Weise hat z. B. noch
Ferdinand Weber sein System der altsynagogalen Theologie
geschrieben 17.

17 Damit soll die Verdienstlichkeit seines Werkes nicht geschmälert werden,

habe ich es doch selbst einmal gegen Travers Herfords ungerechte
Angriffe verteidigt (Saat auf Hoffnung, 1931, S. 55 f.).

264



Die Lehre von dem Volk Israel ist zwar immer einmal in unseren
Darstellungen der jüdischen Theologie in einigen Paragraphen
berührt worden, aber man hat ihr niemals die zentrale Stelle
zugewiesen, die sie in Wirklichkeit einnimmt. Sie ist das Fundament

der jüdischen Religion, nicht nur der orthodoxen, sondern
auch der liberalen. Liberales und orthodoxes Judentum mögen,
nach manchen ihrer Vertreter zu urteilen, jenseits des Satzes vom
Einen Gott theologisch in der Tat nichts mehr miteinander gemein
haben, eines aber wird sie immer zusammenhalten : die Zugehörigkeit

zum jüdischen Volk. So lange es ein jüdisches Volk gibt, gibt
es jüdische Religion. Jüdische Theologie, so wie wir Christen
das Wort Theologie zu gebrauchen gewöhnt sind, kann es auch
ohne jüdisches Volk geben, und tatsächlich steht die moderne
christlich-liberale Theologie der liberalen jüdischen Theologie viel
näher als der Theologie der Kirche. Jüdische Religion im vollen
Sinne ist aber nur mit und in dem jüdischen Volk möglich.

In einer Erklärung des Jewish Chronicle zu der Bekanntmachung
des verstorbenen Oberrabbiners Dr. Hertz über die Mischehe vom
April 1945 heißt es: „Der jüdische Status eines geborenen Juden
geht nicht verloren, wenn er das Gesetz nicht erfüllt; er ist als
Jude geboren und ist deshalb Jude" (im religionsgesetzlichen
Sinne). Der Erklärer fügt hinzu: „Der jüdische Status des Pro-
selyten aber hängt einzig und allein von seiner Annahme und
seiner Befolgung des Judentums ab", d. h. von seiner Übernahme
des jüdischen Gesetzes. Man ist sich also des Qualitätsunterschiedes

zwischen dem Volksjuden und dem Übertrittsjuden auch
heute noch wohl bewußt. Wir erinnern uns hier, daß man in der
Synagoge der talmudischen Zeit oft zwiespältiger Meinung über
den Proselyten war. Praktisch ist der Unterschied auch erst
aufgehoben, wenn die Nachkommen des Proselyten in das jüdische
Volk eingegliedert sind und ihre Herkunft aus den Völkern
vergessen ist. Dann ist für ihren (religions)jüdischen Status auch

nicht mehr das Halten des Gesetzes maßgebend, sondern ihre
durch mehrere Generationen auf gewohnheitsrechtlichem Wege
erworbene Zugehörigkeit zum besonderen jüdischen Volk, zur
Gemeinschaft der Söhne Abrahams.

265



Die funktionelle Bedeutung der Abrahamssohnschaft in der
jüdischen Religion ist, wie schon angedeutet, auf christlicher Seite
unterschätzt worden. Erst in jüngster Zeit scheint man deutlicher
zu erkennen, was im Judentum seit je stillschweigend als
Grundvoraussetzung des Judentums gegolten hat. Davon geben die
neueren Religionsgespräche Zeugnis18. Dr. H. J. Schoeps hat
vorgeschlagen, diese neueren Gespräche als „Religionsgespräche
aus der Existenz" zu bezeichnen19. Er hat das Wort aus der
modernen christlichen Theologie übernommen und wendet es auch

noch teilweise in einem christlich-theologischen Sinne an. Im

Judentum hat dieses Wort aber einen andern Klang sowohl wie
eine andere Bedeutung. Es bezeichnet dort nicht mehr die
theologische Existenz des Einzelnen vor Gott, sondern, wie das aus der
gleichen Schrift hervorgeht20, die gesamte, auch und gerade die
physische Existenz des Juden : alle Juden sind Söhne der
Verheißung, weil sie Abrahams Same, Heiliger Same sind. Von hier
aus und nicht aus irgendwelchen theologischen oder bibelexegetischen

Überlegungen lehnt der Jude Christus ab.

Es ist seltsam, daß uns diese uralte Tatsache nunmehr als neueste
Erkenntnis „vergleichender Religionsphänomenologie" vorgelegt
werden muß. Hat nicht schon das Neue Testament den
falschverstandenen Auserwählungsglauben in voller Schärfe als Ursache
aller Herzenshärtigkeit erkannt? Johannes der Täufer und Jesus
wußten sehr wohl, welches der letzte und entscheidende Grund
der Juden für die Ablehnung ihrer Botschaft war: „Abraham ist
unser Vater; wie kannst du sagen, daß wir frei werden sollen?"
(vgl. Matth. 3,9 und Joh. 8, 33—47). Ist die Predigt, die Jesus
noch ganz zu Anfang seiner Laufbahn in der Synagoge zu Nazareth

gehalten hat, nicht auch ganz und gar ein Kampf gegen die
religiös-nationale Überheblichkeit seines Volkes, und zwar nicht
einzig und allein dies der Grund, weshalb sie ihn zur Synagoge

18 Rosenzweig-Rosenstock (Briefwechsel 1916), Buber-K. L. Schmidt (im
Jüdischen Lehrhaus zu Stuttgart 1933), und Ben-Chorin-Sloan (in der British
Jews Society zu Haifa 1941).

19 S. Jüdisch-christliches Religionsgespräch, S. 119.

29 A. a. O. S. 146.

266



hinausjagten und ihn vom Felsen hinunterstürzen wollten? Die
Juden lehnten damals Jesus nicht deshalb ab, weil er der Gottessohn

war — er hatte sich ja noch gar nicht als Sohn Gottes offenbart

—, sondern deshalb, weil er sie in ihrem stolzen Bewußtsein
von ihrer eigenen Erhabenheit traf. Als er an jenem Tage in Nazareth

die Worte Jesajas auf sich als den kommenden Messias
auszulegen begann, da waren es „holdselige Worte" für sie,
wenngleich sie sich auch darüber verwunderten und die Botschaft ihnen
etwas unglaubwürdig erschien; aber als er das Dogma von ihrem
völkischen Vorzuge antastete und ihnen aus ihren eigenen heiligen
Schriften bewies, daß die andern Völker der Erlösung vor Gott
gleichbedürftig mit dem jüdischen sind, war ihnen das ein
unerträglicher Gedanke. Sie wurden voll Zorns alle, die in der Synagoge

waren, und jagten ihn hinaus.

Paulus war, in diesem einen Punkte wenigstens, ein guter Psychologe.

Er kannte sein Volk, und was er im elften Römerkapitel sagt,
reicht, von menschlich-psychologischer Seite her gesehen, hart an
einen Kompromiß. Doch tritt auch Paulus grundsätzlich in den

Wegen Jesu, wie seine zwei Lehrvorträge in der Synagoge des

pisidischen Antiochia bezeugen (Apg. 13). Wieder ist es auffallend,

daß die Juden am ersten Sabbat dem ruhig zuhören, was er
über Christi Gottessohnschaft zu melden hatte. Sie schienen nichts
weiter Empörendes daran zu finden. „Sie gingen aus der Schule",
sagt unser Bericht. Aber als am nächsten Sabbat sich auch die
Heiden versammelten, die begierig waren, Paulus zu hören, da

erregte dies ihren höchsten Unwillen. Was Paulus dann zu der
versammelten Volksmenge der Heiden und Juden sagte (Verse
45—47), ist ein Beispiel paulinischer Psychologie gegenüber
seinem Volke — oder sollten wir sagen Diplomatie? Gewiß, wir
finden diese Gedanken in Römer 11 als Teil seiner persönlichen
Auffassung vom Heilsplan Gottes wieder, aber damals in Antiochia

war diese Rede auch ein diplomatischer Kunstgriff. Nur nützte
er ihm wenig. Die eifrigsten unter den Juden erweckten eine
Verfolgung über ihm und seinem Kollegen, daß sie von dannen gehen
mußten.

Immer, wenn wir uns fragen, weshalb die Juden Jesus abgelehnt

267



haben, denken wir in erster Linie an den Prozeß, den man Jesus
gemacht hat, und geben uns, dem biblischen Bericht folgend, die
Antwort: Er hat Gott gelästert, indem er sich zu Gottes Sohn

gemacht hat; darum mußte er nach jüdischem Gesetze sterben.
Die Fadenscheinigkeit des Prozeßverfahrens ist nicht nur den
christlichen Theologen, sondern schon längst auch den jüdischen
Lesern des Neuen Testaments aufgefallen. Von dieser Einsicht
zur Behauptung, daß die Idee dieser Prozeßgeschichte aus der

judenfeindlichen Einstellung der christlichen Urgemeinde heraus

geboren und die Geschichte selbst aus verschiedenen Elementen
zusammenkonstruiert sein müsse, war es für die jüdischen
Kritiker nur ein kleiner Schritt: Wir Juden haben mit dieser
Todesverurteilung Jesu nichts zu tun; die römische Regierung trägt
die alleinige Schuld. Diese Auffassung haben sich auch manche
christlichen Theologen zu eigen gemacht (z. B. Hans Lietzmann)
Wir sind schon früher einmal darauf eingegangen 21 und haben

gezeigt, daß diese Theorie unhaltbar ist; nicht zuletzt widerspricht
sie auch der rabbinischen Überlieferung selbst22.

Der Todesprozeß Jesu hat seit je die Frage der Gottessohnschaft
Jesu als die Zentralfrage in der langen Auseinandersetzung
zwischen Judentum und Christentum erscheinen lassen. So wichtig
diese Frage auch stets für die christliche Lehre vom Messias
gewesen ist, so sehr sie auch besonders der späteren, seit Mairno-
nides scharf zugespitzten monotheistischen Anschauung der
rabbinischen Überlieferung zuwider sein mag, so ist sie trotz aller
mittelalterlichen Religionsgespräche, in denen sie immer wieder
figuriert hat, dennoch nicht der Grundstein des Anstoßes für die
Juden gewesen.

Der Todesprozeß ist nur die Schlußszene im menschlichen Drama
Jesu. Er hat eine lange Vorgeschichte, welche ein solches Ende

notwendig machte und vorausahnen ließ. Es galt nur, die Form
für die Schlußszene zu finden. Sie wurde schließlich nach vielem
Suchen vom Hohenpriester im Petrusbekenntnis entdeckt. Aber die
Todfeindschaft gegen Jesus beginnt nicht erst in dem Augenblick,

21 Saat auf Hoffnung, 1932, S. 25—39.
22 Vgl. a. Jews and Christians Series, No. 5: The Trial of Jesus.

268



da das Wort, das zu Cäsarea Philipp! gesprochen wurde, wir
wissen nicht wann, an die Öffentlichkeit gedrungen war; sie nahm

ihren Anfang mit der Predigt in der Synagoge zu Nazareth : „Sie
führten ihn an den Bergrand, um ihn hinabzustürzen". Jemand,
der die geheiligte Überlieferung von der physischen Auserwählung
der Söhne Abrahams so mißachtete und vor Gott für unwesentlich
hielt, durfte unter Israel nicht geduldet werden.

Die Haltung der Juden ist bis auf den heutigen Tag die gleiche
geblieben. Nicht einmal die Sprache ist von der Redeweise der
Zeit Jesu sehr verschieden. Der seines Judentums bewußte Jude,

mag seine Denkweise mehr religiös oder mehr national orientiert
sein, lehnt Jesus allein um seines Judentums willen ab. Wir wollen
uns hier auf zwei Beispiele beschränken; sie können leicht
vermehrt werden.

Auf die Frage, warum denn ein Jude Jesus nicht annehmen und
dennoch ein treugläubiger Jude sein kann, warum denn das Judentum

Jesus nicht als seinen Herrn anerkennen und gleichzeitig mit
seiner religiösen Überlieferung fortfahren kann, gibt der
amerikanische Rabbiner Samuel S. Cohon die folgende, bündige
Antwort: „Wenn ein Jude Jesus annimmt, so heißt das, daß er sein
Treuverhältnis mit dem Väterglauben aufkündigt und sich in eine
andre Glaubensgemeinschaft begibt: er identifiziert sich nunmehr
mit dem Christentum. Der Vorschlag, daß das Judentum Jesus als
seinen Meister annehmen solle, ist nur daher möglich, daß man
den Charakter des Judentums vollkommen verkennt Wie der

Apotheker ein einziges Körnchen zum Rezept des Arztes hinzufügt

und damit den Charakter der Mischung ändert, sodaß sie dem

Patienten Schaden bringen kann, so stellt Jesus das Extrakörnchen
dar, welches die Natur des Judentums von grundauf verändert" 23.

Auf solche oder ähnliche Weise lehnt das religiös orientierte
Judentum Jesus ab. Bisweilen geht der jüdische Sprecher, zumal

wenn er auch theologisch interessiert ist, dabei auf
christlichdogmatische Einzelheiten ein, wie z. B. das Schongekommensein

23 International Review of Missions, 1933, S. 477.

24 Ben-Chorin, Die Christusfrage an den Juden, S. 3.

269



des Messias24 oder die Erlösung durch Christus25, die mit
jüdischer Lehre unvereinbar seien, aber man darf nicht außer Acht
lassen, daß solche Argumente, die übrigens mit den verschiedenen

Sprechern wechseln, doch nur Nebengründe enthalten, daß das

Hauptmotiv für alle Ablehnung vielmehr die Erhaltung des
jüdischen Vätererbes ist. Das geht aus Rabbiner Cohons Antwort deutlich

hervor.

Noch klarer vielleicht wird uns das Orundmotiv aus Joseph
Klausners religiös-nationaler Einstellung. Natürlich kann Jesus für
ihn nach jüdischer Lehre nicht Sohn Gottes oder Messias sein;
Jesus kann nicht einmal ein anerkannter Prophet werden. Aber
dies sind alles nur Nebengründe. Der wahre Grund für die
Ablehnung liegt woanders, nämlich im Charakter des Judentums.
Nach Klausner ist das Judentum nicht nur Religion und Sittenlehre,

sondern die Summe aller nationalen Bedürfnisse auf einen
religiösen Nenner gebracht; es ist eine nationale Weltanschauung
auf religiös-sittlicher Grundlage, mit einem Wort: es ist nationales

Leben. „Da kam Jesus und warf all das, dessen das nationale
Leben bedarf, beiseite Er ignorierte es vollkommen und
vernichtete damit das Judentum als Lebenskraft der Nation, ja sogar
die Nation selbst als Nation. Denn eine Religion, die nur einen

gewissen Gottesbegriff hat und eine Sittenlehre, die für die ganze
Menschheit ohne Unterschied annehmbar ist, gehört keiner
besonderen Nation mehr an, sondern bricht mehr oder weniger
bewußt alle Trennungsschranken zwischen den Nationen nieder. Dies
brachte es unvermeidlich mit sich, daß Jesus von Israel, seinem
Volke, verworfen wurde" 26.

Wir müssen uns für die Zukunft klar vor Augen halten, daß das

Judentum Jesus Christus nicht aus theologischen oder bibelexegetischen

Gründen abgelehnt hat oder ablehnt, obzwar es niemals
davon abgelassen hat, christliche Lehren und Dogmen mit
jüdischtheologischen und -exegetischen Gründen zu widerlegen. Diese
Gründe sind zumeist erst in der Abwehr gegen das Christentum
als Antithesen zu christlichen Lehren entstanden oder zur Formu-

25 Schoeps, Religionsgespräch, S. 149.
26 Jesus von Nazareth, engl. Ausgabe, S. 390.

270



lierung gekommen. Kein Element christlicher Theologie steht im

Widerspruch zur Gottesanschauung des Alten Testaments. In der
Tat hat das Judentum öfter und unabhängig vom Christentum eine

Reihe von Lehren entwickelt, die christlich-theologischen Anschauungen

sehr nahekommen, z. B. die rabbinischen und mystischen
Spekulationen über die verschiedenen Hypostasen oder Verper-
sönlichungen Gottes wie der Engel des Herrn, die Memra, die
Schechina u. a., die Lehren vom Mittler, vom stellvertretenden
Sühnetod, der Rechtfertigung durch den Messias usw., von der
Karikatur des fürbittenden Messias im chassidischen Zaddik zu

schweigen — obzwar keine von diesen Lehren oder Theorien
verbindliches oder unentbehrliches jüdisches Glaubensgut ist.

Die Ablehnung Jesu erfolgt seit je, heute genau so wie einst, aus
der innersten Substanz des jüdischen Volkes; denn das jüdische
Volk selbst ist Thema, Zweck und Ziel der jüdischen Religion.
Alles was den Bestand des jüdischen Volkes, den geistigen und
mehr noch den physischen, gefährdet, wird mit einer Leidenschaftlichkeit

abgelehnt und bekämpft, für die es keine Parallele in der
Menschheitsgeschichte gibt.

Aus dieser Haltung erklärt sich auch, wie es möglich war, daß
das Judentum im Laufe seiner Geschichte, besonders aber seit der
bürgerlichen Emanzipation der Juden, mancherlei Ideen, Anschauungen

und Begriffe, nicht nur allgemein philosophische und
ethische, sondern auch spezifisch theologische, hat in sich aufnehmen
können, ohne seinen Charakter als jüdische Religion zu ändern.
Der liberale Jude mag von den religiösen Anschauungen der orthodoxen

Überlieferung nichts mehr übrigbehalten haben, ausgenommen

den Glauben an den Einen Gott Israels, aber solange er am
Bund der Beschneidung festhält, bleibt auch er in religiösem Sinne

Jude, eben weil Theologie nicht den Kern der jüdischen Religion
bildet. Es fällt nicht schwer, in modernen jüdischen Schriften

christlich-theologische und christlich-ethische Gedanken zu
entdecken, die nicht auf dem Boden der jüdisch-rabbinischen
Überlieferung gewachsen sind und auch nicht gewachsen sein können,
aber nun als jüdisches Gedankengut ausgegeben werden27.

27 Vgl. hierzu die zwei Artikel in der International Review of Missions : The

271



Ein jüdischer Freund, mit dem ich einmal über diese moderne
Entwicklung des Judentums in ein langes Gespräch geraten war,
sagte am Schluß desselben: „Mein Lieber, alles können Sie in
das Judentum hineinpacken, nur Christus müssen Sie draußen
lassen!" Hieraus erkennen wir auch, weshalb so schwer festzustellen

ist, was das Judentum im einzelnen lehrt; denn es kommt
oft vor, daß ein jüdischer Autor eine Lehre ohne weiteres als
jüdisch bezeichnet, die ein anderer keineswegs als jüdisch
anerkennt. Das Judentum mag viele religiöse, ethische oder philosophische

Ideen in sich aufnehmen und verarbeiten und ihnen eine

jüdische Ausdrucksform geben, die ihrer Herkunft nach durchaus
micht spezifisch jüdisch zu sein brauchen. Die Orthodoxie wird
das jüdische Volk vielleicht dann und wann vor dem Einbruch
fremder Gedankengänge warnen, aber doch wird diese erweiterte
und immer noch wachsende Religion solange den Namen jüdische
Religion tragen, als sie ihren Zweck erfüllt: das alte Bundesvolk
Gottes bis ans Ende der Zeit und jenseits des Zeitenendes zu
bewahren. Alles kann die jüdische Religion in sich aufnehmen,
alles, das den Fortbestand des jüdischen Volkes zumindest nicht
beeinträchtigt oder bedroht. Denn es ist „ein Volk, welches die
Zeit außer Kraft setzt und die Ewigkeit erschöpft" 28. „Das jüdische

Volk ist ein ewiges Volk"29. Das ist die zweite Hälfte des

jüdischen Glaubensbekenntnisses, dessen erste das Schrna ist. Die
erste bekennt jeder fromme Jude zweimal täglich im Gebet vor
Gott, die zweite lebt jeder bewußte Jude in jedem Augenblick
seines Lebens.

Von Anbeginn an hat darum die jüdische Tradition den Messias
Jesus, der die falsche Auserwählungstheorie der Juden verwarf,
mit sicherem Instinkt als den einzigen großen Schädling des
jüdischen Volkes bezeichnet. „Er hat Zauberei getrieben und hat Israel
verlockt und in die Irre geführt", heißt es in einer alten Ba-

Two Judaisms (1943, S. 419—426) und What is Judaism? (1946, S. 416 bis

421), letzterer auch als Flugblatt.
28 Aus der Predigt für die Woche im Jewish Chronicle, 1.11. 46.

29 Rabbiner Dr. A. Marmorstein in The Religion of the Jew (1946).

272



raitha30. Daß er sich Gottes Sohn genannt hat und damit Gott
gelästert habe, schien dem Tradenten der Erwähnung nicht wert.

Von hier aus verstehen wir auch die eigenartige Stellung der
rechtgläubigen Judenschaft gegen den christusgläubigen Juden. Ein
Jude, der den Glauben an den Gott Israels verloren hat, für den
der erste Teil des jüdischen Glaubensbekenntnisses nicht viel oder
nichts bedeutet, gilt immer noch als Jude, als Glied der Gemeinschaft

des jüdischen Volkes, solange er den zweiten Teil des
Bekenntnisses von dem ewigen Bund der Beschneidung noch
aufrecht erhält. Ein Jude hingegen, der an den Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs glaubt, der sogar die religiösen Zeremonien des Judentums

gewissenhaft beobachtet, aber gleichzeitig auch Jesus als
den Messias Israels und der Welt angenommen hat, der hat nach

jüdischer Anschauung den Bund Abrahams gebrochen und ist von
Israel abgefallen31. Er ist ein Apostat, wie eifrig er auch sein

religiöses und nationales Judesein unter Beweis stellen mag. Denn
insofern er ein Glied der universalen Kirche Christi geworden ist,
hat er das Band mit der jüdischen Volksgemeinschaft32
durchschnitten und das Prinzip des Judentums, die Aussonderung des

Juden vom Rest der Welt, für sich aufgehoben.

Das ist nicht nur orthodoxe Haltung. Sie wird vom liberalen und
vom „religiös aufgeklärten" Judentum geteilt, d. h. von jedem
Judentum, das sich der Gemeinschaft des jüdischen Volkes noch
bewußt ist. „Das Judentum ist eine geschichtliche Religion", sagt
eine liberale Stimme, „die mit dem Leben des jüdischen Volkes
eins ist Wenn das Judentum leben soll, so müssen die Juden
ein ,Sondervolk' bleiben" 33.

30 bSanh. 43 a, unexpurgierter Text.
31 Dieser Tatsache widerspricht keineswegs die durchaus rechtmäßige
Gepflogenheit jüdischer Historiker, getaufte Juden als Juden zu zählen, wenn es
sich um den Beitrag der jüdischen „Rasse" zu den Errungenschaften moderner

Kultur und Zivilisation handelt.
32 Diesen deutschen Ausdruck benützt Dr. Marmorstein in seinem in
englischer Sprache verfaßten Aufsatz „The Religion of the Jew", um das
wichtigste der drei Elemente, die nach ihm das Judentum bilden (das Volk, seine

gemeinsame Geschichte und seine religiöse Oberlieferung), zu charakterisieren.

273



Eben lese ich die Predigt für die laufende Woche im Jewish
Chronicle3i. Sie behandelt das Thema von Isaaks Opferung und
schließt mit den Worten: „Wenn dir der Versucher diese böse
Botschaft (den Kampf für das Judentum aufzugeben) je in die
Seele zischeln sollte, dann höre mit dem Ohr deines hebräischen
Geistes scharf hin, damit du die Stimme Gottes vernimmst. Er
ruft uns zum Leben. Mit unendlichem Mitleid schreit er aus jeder
Faser unseres jüdischen Seins: ,Leg deine Hand nicht an den
Knaben!' Der Glaube weist uns den Weg nach Moria: Dort
werden unsere Kinder in vollkommenem jüdischen Leben vollkommene

Erlösung finden".

Aus solcher Glaubenshaltung erklärt sich auch der eigentümliche
jüdische Toleranzbegriff. Unsere jüdischen Freunde sprechen
soviel von Toleranz und fordern Toleranz immer wieder von ihrer
christlichen Umwelt. Ja es scheint, als wisse nur das Judentum
von Toleranz und als werde ihm alle nötige Toleranz versagt.
Denn ist nicht das jüdische Volk das demokratischste aller Völker,
sind Juden nicht überall Apostel der religiösen und geistigen
Aufklärung und Freiheit und des kulturellen Fortschritts? Verzichtet
das Judentum nicht aus lauter Toleranz auf alle Mission unter den
Christen und Heiden? Ist das jüdische Volk nicht das toleranteste
aller Völker, die jüdische Religion nicht die toleranteste aller
Religionen?

In der Tat, der Schein spricht dafür. Aber er hält einer näheren
Untersuchung nicht stand. Der heutige jüdische Toleranzbegriff
hat mit dem außerhalb des Judentums entstandenen Toleranzgedanken

nichts zu tun. Jüdische Toleranz ist sogar nur eine
Scheintoleranz. Der außerjüdische Toleranzgedanke, wie er seit
der Reformation, dem Pietismus und der nachfolgenden Aufklärung

allmählich aufgekommen ist, gründet sich auf den Satz: In
allen innerlichen Entscheidungen ist der Mensch frei. Es war nur

33 Basil L. Henrique® in der mit Dr. Marmorstein gemeinsam herausgegebenen

Schrift The Religion of the Jew, welche die Frage einmal vom
liberalen, das andere Mal vom orthodoxen Standpunkt aus beantwortet.
34 Vom 8.11.46.

274



logisch, daß man schon damals einen Schritt weiterging und sagte :

„Es ist moralisch unmöglich, daß ein Mensch nicht reden sollte
von den Dingen, die er für wahr und recht hält, oder daß er anders
reden sollte als er glaubt" (Thomasius, ebenso Locke u.a.). Das

Judentum teilt diesen von der Aufklärung formulierten Begriff
der Toleranz nicht. Um seines Glaubens willen, der, indem er
Religion und Volk identifiziert, ein Glaube an sich selbst ist, muß
es diesen Toleranzbegriff ablehnen und seine praktischen
Auswirkungen bekämpfen, d. h. allerdings nur soweit, als sich diese

Auswirkungen auf das Judentum erstrecken, denn an dem, was
außerhalb seiner selbst geschieht, ist das Judentum nicht
interessiert. Mit anderen Worten: es ist einem Juden völlig
gleichgültig, ob ein Katholik zum Protestantismus, oder ein Moslem
zum Buddhismus übertritt; aber es soll ein Christ nicht die
Botschaft Christi einem Juden bringen und ihn so davon beeindrucken,
daß dieser Jude auch Christ werde. Die auf dem Boden des
Christentums gewachsene Toleranz hat innerhalb des Judentums keinen
Raum. Das Judentum versagt dem Juden die von ihr geforderte
freie Willensentscheidung: Der Jude hat unter allen Umständen
Jude zu bleiben35. Das Judentum ist eine, vielleicht die einzige
Religion, die eine freie persönliche religiöse Entscheidung nicht
zuläßt.

Daher kommt es, daß innerhalb des strenggläubigen Judentums
der Haß gegen den Juden, der sich durch die Taufe zu Christus
bekannt hat — mag er diesen Schritt auch aus innerster
Überzeugung getan haben —, oft solche Ausmaße annimmt, daß er
bisweilen zu mittelalterlichen Methoden der Verfolgung greift. Wir
brauchen nur in den Biographien mancher Judenchristen zu blättern.

Ich habe es erlebt, daß selbst religiös aufgeklärte Juden, die
vielleicht gerade noch am Versöhnungstag festhalten, sich sonst
aber kaum um Religion bekümmern, mir ihre tiefste Empörung

35 Die alte Überlieferung war geteilter Meinung darüber, ob ein Jude Götzendienst

begehen darf, wenn er dazu mit Todesandrohung gezwungen wird.
R. Jischmael (um 130 n. Chr.) ließ den Götzendienst in einem solchen Falle
zu, das Rabbinerkonzil zu Lydda (irgendwann im 2. Jahrh. n. Chr.)
entschied sich dagegen (bSanh. 74 a).

275



ausgedrückt haben, als sie hörten, daß ein Verwandter von ihnen
aus Überzeugung Christ geworden war36.

Das Judentum ist intolerant nach innen gegenüber dem Einzelnen,
fordert aber alle Toleranz von außen her für sich als ganzes. In
dieser Forderung schließt das Judentum immer das Ersuchen an

die christliche Kirche ein, allen religiösen Anspruch auf das jüdische

Volk fallen zu lassen und alle Mission oder Evangelisation,
die oft abfällig als Proselytenmacherei und Seelenfängerei
bezeichnet wird, aufzugeben. Es braucht hier nicht weiter ausgeführt
zu werden, daß die Verkündigung der Lebensausdruck des
Christentums ist und daß ein Christentum, welches auf die Verkündigung

seiner Botschaft verzichtet, kein Christentum mehr ist,
sondern ein sich selbst genügender Verein mit beschränkter
Mitgliederzahl. Es ist aber vielleicht nötig, darauf hinzuweisen, daß

der Begriff der religiösen Freiheit37 jedem Individuum und jeder
religiösen Gemeinschaft das Recht zuerkennt, seinem oder ihrem
Glauben in Wort und Schrift in der Absicht Ausdruck zu geben,
andere zu überzeugen und zu bekehren. Es ist ein Recht, das

übrigens der ursprüngliche Toleranzgedanke in nuce bereits in
sich einschließt (siehe oben). Dieses Recht gesteht aber das Judentum

dem Christentum nur ungern zu 38. Zwar hat der Council of
Christians and Jews auf seiner Oxforder Konferenz im August 1946
in seine Definition der religiösen Freiheit auch „die Freiheit zu

predigen, zu lehren, zu erziehen und zu überzeugen" aufgenom-

35 Als ich vor zwei Jahren in Hampstead, einer Londoner Vorstadt mit
starker jüdischer Bevölkerung, einen Vortrag hielt, bei dem auch über hundert
Juden zugegen waren, stellten mich eine Anzahl jüdischer Besucher nach
der Diskussion zur Rede und überschütteten mich mit den heftigsten
Vorwürfen, weil sie annahmen, ich sei ein jüdischer Apostat. Erst als es mir
gelang, ihnen klar zu machen, daß ich nie Jude gewesen wäre und auch

keinen Tropfen jüdischen Blutes in mir hätte, sondern daß ich als Goi und
Christ zu ihnen gesprochen hätte, ließen sie von mir ab. Sie waren an
meinem „Fall" nicht mehr interessiert. Eine ähnliche Geschichte ist mir
1943 mit dem Jewish Chronicle passiert.
37 Dem Leser empfehlen wir die ausgezeichnete und umfassende Studie

von M. Searle Bates, Religious Liberty: An Inquiry. Verlag des International
Missionary Council, New York und London, 1945.

38 Vgl. z. B. Dr. Lothar Rothschild in Judaica, 1. Jahrg., Heft 4, S. 336 u. ö.

276



men, aber er hat sie mit der Klausel versehen : „solange wie die
Ausübung solcher Freiheit andern Individuen oder Gruppen nicht
schadet". Diese Formulierung ist, falls sie nicht näher bestimmt
wird, so dehnbar, daß sie das Recht zu predigen und zu überzeugen
wieder aufheben kann. Denn ist nicht das Ergebnis der
Überzeugung die Bekehrung, und ist nicht die Bekehrung zum Schaden
des Judentums? Eines der Ziele (das erste) des Council ist „die
Bekämpfung der religiösen und rassenmäßigen Intoleranz". Was
aber unter religiöser Intoleranz zu verstehen ist, darüber hat der
Council niemals eine öffentliche Erklärung abgegeben.

Da unter dem Begriff religiöse Freiheit auch eine Reihe anderer
für die Ausübung der jüdischen Religion wichtiger Freiheiten
fallen, z. B. Gott in der Weise oder Form zu dienen, wie es das
Gewissen verlangt, oder bestimmte religiöse Bräuche zu pflegen,
so kann sich das Judentum nicht gegen diesen heute allgemein
angenommenen Begriff erklären. Aber doch wenden jüdische Sprecher

immer wieder ein, daß Mission oder Bekehrungseifer dem

Toleranzgedanken vviderspreche. Sie weisen dann wohl auch
regelmäßig darauf hin, daß das Judentum die Toleranzidee peinlich
beobachte, indem es keine Mission treibe, oder eben um der
neuzeitlichen Toleranz willen „von den früheren Ansätzen, Prose-
lyten zu machen, vollständig abgekommen sei" 39.

Das Judentum hat in der Tat von Haus aus keine direkte Mission
im Sinne der christlichen Mission und wird auch nie eine solche
Mission haben. Aber diese Tatsache hat nichts mit Toleranz gegen
Heiden oder Christen zu tun. Vielmehr folgt aus dem Charakter
der jüdischen Religion, die das besondere jüdische Volk zum Inhalt
hat, daß dem Judentum gar nicht daran gelegen sein kann, die
Völker der Welt im vollen Sinne zu judaisieren, d.h. zu Juden,
zu Söhnen Abrahams zu machen; denn das würde ja doch die
Lehre von dem auserwählten Volk zunichte machen. Jüdischer-
seits wird bisweilen auch zugegeben, daß das Judentum „aus
Gründen der Selbsterhaltung" keine Mission betreibt40. Man
muß sich nämlich dessen stets bewußt bleiben, daß „Same Abra-

39 Dr. Lothar Rothschild, a. a. O. S. 327.
40 Dr. Lothar Rothschild, ebenda.

277



hams" im Judentum keine bloß geistige, sondern eine physische
Größe ist. Der Jude ist Jude von Natur. Gewiß gibt es auch
Ausnahmen. Das Judentum hat hin und wieder Einzelne aus den
Völkern ins Judentum aufgenommen und tut dies auch heute noch
unter besonderen Umständen, hauptsächlich in Fällen von Mischehen.

Doch gibt es im ganzen jüdischen Religionsgesetz keine

Entscheidung, nach welcher das Judentum gehalten wäre, Nicht-
juden zum jüdischen Glauben zu bekehren.

Und doch hat das Judentum eine Mission, zwar nicht die, die
Völker zu Söhnen Abrahams, wohl aber die, sie zu Söhnen Noahs

zu machen, d. h. sie zum Noachismus zu bekehren. Der Noachismus
ist nicht etwa eine fixe Idee einiger verirrter moderner Christen,
sondern es ist die Religion, die das jüdische Religionsgesetz seit
alters den Völkern zubilligt und vorschreibt. Danach wird ein
Heide oder Christ zu einem Ben-Noach, der die sieben nach der
Überlieferung dem Noah gegebenen Gebote hält: die Gebote, sich
des Götzendienstes, der Gotteslästerung, des Blutvergießens, des

Inzests, des Raubes und des Blutgenusses (Gen. 9,4) zu enthalten,
sowie das Gebot der Rechtspflege. Als einzig gültige und
anerkannte Religion der Heiden finden wir den Noachismus bereits
in den frühesten rabbinischen Quellen verzeichnet; er ist also
beinahe so alt wie das Christentum. Das noachidische Recht wurde
auch in den mittelalterlichen Gesetzessammlungen kodifiziert. Nur
war man sich über den Zeitpunkt der Anwendung dieser Gesetze
nicht ganz einig. Während Maimonides das Recht der Noachiden
erst in der messianischen Zeit in Kraft treten läßt, statuiert Joseph
Karo lediglich die gesetzliche Möglichkeit, daß es Noachiden
gebe.

Erst in neuerer Zeit, seit der Emanzipation der Juden, d.h. seit ihrer
engeren Berührung mit der vornehmlich christlichen Welt, begann
sich das Judentum seiner Mission wieder bewußt zu werden
(Adolphe Crémieux, die Alliance Israélite Universelle, Elie Bena-

mozegh u.a.). Es hat zwar keine Missionare ausgesandt41, aber
es hat indirekt durch seine Vertreter im Sinne des Noachismus

41 Über den Ben-Noach Aimé Pallière, den man wohl mit Recht als
Missionar des Noachismus ansehen darf, vgl. Saat auf Hoffnung, 1930, S. 145 ff.

278



missionarisch gewirkt. Da das Christentum, das seine Mission
nicht nur an die Welt, sondern auch an Israel richtete, bereits als

Rivale auf dem Plan war, fand sich die jüdische Presse und die
jüdische Literatur zu mannigfachen, sehr intoleranten Angriffen
auf das Christentum bereit42. Es ist heute längst vergessen, daß

in jenen Jahren (seit 1878) von christlicher Seite aus an das Judentum

die Bitte um „ein wenig mehr Toleranz" gerichtet werden
mußte.

Heute kämpft man nicht mehr offen gegen das Christentum. Man

ignoriert es. In jüdischen Schriften und Artikeln, die von Israel
und der Welt, von Juden und Nichtjuden handeln, kommt das Wort
Christentum oder Christen kaum noch vor. Es scheint aus dem

jüdischen Vokabular langsam zu verschwinden. Diese Haltung
entspricht auch getreu der jüdischen Überlieferung, nach der das
Christentum ja keine für die Heidenwelt anerkannte Religion ist.
In einem jüngst herausgekommenen Leitfaden für jüdische

42 Vgl. hierzu Franz Delitzsch, Christentum und jüdische Presse, 1882. —
An dieser Stelle sei auch an die feine zeitgenössische Studie des
Judenchristen Chr. H. Kalkar, Israel og Kirken, 1881, erinnert. Das Vorwort enthält

eine prophetische Mahnung an das Judentum seiner Zeit, die man heute
nur mit tiefer Erschütterung lesen kann: „... Trägt aber die Christenheit
der alten wie der neuen Zeit eine schwere Schuld, so ist die Schuld des

Judentums keine geringere... Aus gegenwärtiger Schrift wird unwider-
sprechlich klar, daß die Literatur der Juden so aggressiv wie nie zuvor
gegen das Christentum auftritt, und zwar keineswegs als Reaktion gegen
äußeren Druck oder in weniger zugänglichen, auf Hebräisch geheimnisvoll
und verblümt abgefaßten Schriften, vielmehr in hohem Selbstgefühl und mit
unverhohlener Einbildung auf die vermeinte Überlegenheit der Juden als

Geistesmacht, diese darstellend als die rechten Bannerträger der Wahrheit,

Kultur und Gerechtigkeit, als diejenigen, denen die geistige Weltherrschaft

zufallen werde... Nirgends finden die auflösenden Kräfte, die innerhalb

der Christenheit tätig sind, lebhaftere und freudigere Zustimmung als
in der neueren jüdischen Literatur... Durch dieses rücksichtslose Gebaren

gegenüber der Kirche häuft Israel nicht nur seine Schuld, sondern bereitet
sich selbst zugleich eine ungeheure Gefahr: denn wer Wind sät, muß Sturm
ernten... Vorboten der schweren Leiden, die nicht ausbleiben können, haben

wir schon vor Augen... Man möchte daher mit allem Ernst der Liebe die
Bitte und Mahnung an die edleren, besonnenen Elemente des Volkes Israel
richten, daß sie doch alle guten Kräfte aufbieten mögen, um die drohende
Gefahr abzuwenden, ehe es zu spät ist".

279



Lehrer43, der zugleich auch weitgehend als Propagandaschrift
unter Christen Verwendung findet, sucht man das Wort Christentum

vergebens; man findet es nicht einmal in dem Kapitel, in
welchem der Verfasser über den „Beitrag der Nationen" spricht.
Das Christentum existiert für den Verfasser nicht. Anstelle dessen

zieht er am Schluß des Kapitels das Fazit: „Der Ruf mit Gott
zusammenzuarbeiten, um seinen Plan auszuführen, ergeht an alle
Menschen. Alle Völker müssen ihr Teil durch ein Leben der
Pflichterfüllung beitragen, so wie diese Pflichten in den sieben
Grundvorschriften vergegenständlicht sind: Der Noachismus
konstituiert die Religion der Menschheit"44.

Die modernen sogenannten „Anerkennungen" des Christentums
als „Geheimnis Gottes für die Heidenwelt" sind nur Meinungen
individueller jüdischer Sprecher wie Franz Rosenzweig und Martin
Buber, die die jüdische Tradition hinter sich lassen. Beide haben
auch immer wieder betont, daß sie nicht im Auftrage, nicht als
Bevollmächtigte des Judentums sprechen. Ihre Aussage steht auch
in der Tat im Widerspruch zur Tradition, die nichts von einem
christlichen Mysterium weiß, weder für Israel noch für die Heidenwelt.

Aus guter rechtmäßiger jüdischer Überzeugung schrieb mir
darum ein bekannter jüdischer Schriftsteller, der übrigens diese
„Anerkennung" früher auch vertreten hat, im Jahre 1940 die
folgenden Sätze: „Ich behaupte sogar, daß Israel 45 die Weltreligion
der Zukunft ist, während die Kirchen absterben werden. Auf noa-
chidischem Boden werden wir uns alle treffen können. Der recht
in die Gegenwart transponierte Noachismus ist die Plattform, auf
die Europa nach dem Kriege tritt — oder es wird als Europa
untergehen".

Daß der Noachismus die kommende Weltreiigion sein soll, das
wissen wir aus der jüdischen Überlieferung. Daß er aber die Basis

43 Rabbi Dr. Isidore Epstein, Man and His Creator. A Guide-Book for
Teachers. 3. Aufl. 1943. Dr. Epstein ist der Übersetzer des Talmud ins
Englische und der Direktor des Londoner Jews' College.
44 S. 42.

45 D. i. Israel in weitgefaßtem Sinne mit Einschluß des Noachismus für die
Heiden. K.

280



Theodor Herzl 1860—1904

Radierung von Hermann Starck

281

JudaicB, Bd. II, 4



BUREAU njn- p3C*,

Z10N1STEN-C0NGRESSES ^ ^ Vraa »:rxn o*w?n

BASE!., .m /<»3.

v, ^
-(X-*. k<A <i*A^cU_ ^

(A-AAZ^ «- «^aa. "k*- £^«- JJLI-C-OUU*X f
3*~

h+Z^AtUäx. »wuaa«« 4-0-+AA<

L^r l^UU^SUU^ f
-V*

Aa, ,£ ^ i,
W„Z «£a^-.A 4C- «TCA Ä-i '

ytJ>U^c t Z/'V,"/A„ — * I-it

A-Ty ^£«_~Z-C„ f
<^a-t-tf * A «Aiyy -—1A-»-*-AZ«-££^~

^ -. yu-fc-w.
^A-HAai 'W> ^Mt-y-C-y " '-'Z

/»WA^ y^

^A^^XaUA. y
-Zl -I^^UA. jyZ-

Zuyi_ boSA*-+*. / <^«-V "*-0*. «--*X

KA-C^oa, -e-v t?^AU. v/^-<-4-«- <^XX

A i^fbu ZZ_ Z^L
^O-v y 2^ -/Cr '^-t>-tC^w-rv-^ß<L^

-4-"~"4.MXX*~^~A *A^AJL ZXh*- t-A^ t^io_ £-r&4i_Z-6—^^1*4

CX~- •Xi*. X-t-nA^H^A. oU^y &-*K^U~ &CC*QJL

A^J^py'tiyoAy /^»y/yu/,Z—
'-~~J

"* A,- "y-0 .-.-.A—Z-V /4->—-y ^^lïym^^yikJA'oiyyyy
"-ZûyuZC^-G—y

Jk

A^-C-A-*£a-V

Dankbrief Herzl's an die Basier Regierung anläßlich des Kongresses
vom Jahre 1903

Verkleinerte Reproduktion des im Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt
liegenden Originalbriefes

282



für die Verständigung zwischen Judentum und Christentum bildet,
das ist nicht immer so offen erklärt worden wie in jenem
Briefstück, obzwar sich dies aus der heutigen jüdischen Haltung, die
das Christentum ignoriert, mit logischer Folge ergibt.

Warum müssen wir zu einer solchen „Verständigung" nein sagen?
Deshalb, weil der Noachismus keine Religion ist. Er enthält nicht
einmal das ärmlichste Gottesbekenntnis; denn das Schma kann
doch in der Zeit in gültiger Weise nur von Israel gesagt werden,
an das allein die Worte in Deut. 6,4 gerichtet sind. Der Noachismus

enthält nur das Verbot, diesen Gott Israels zu lästern oder
Fremdgötterdienst zu treiben. Nach traditionellem jüdischem
Glauben, wie er sich z. B. auch in dem Gebet Alenu ausdrückt,
findet die große Erkenntnis Gottes unter den Heiden erst am Ende
der Tage statt (im Einklang mit Maimonides). Der Noachismus ist
nur Ethik, und zwar eine recht unterentwickelte Ethik. Auch Dr.
Epstein sagt von den sieben Pflichten nur, sie seien „rein ethisch
und moralisch in Absicht und Inhalt und bilden für alle Zeiten
die Religion der Menschheit; ihre allgemeine Anerkenntnis ist
die Garantie für die Erziehung der Menschheit zur Gerechtigkeit"'46.

Wie im Judentum das Gravitationszentrum Israel ist, nicht
Gott, so kann Gott noch weniger im Mittelpunkt des Noachismus
stehen. Die jüdische Universalreligion für die Völker ist nur
Erziehung zur Gerechtigkeit, sie ist „rein ethisch und moralisch",
und es ist wohl auch nicht anzunehmen, daß sich der Noachismus
in religiöser Beziehung über das Judentum hinausentwickeln
könnte. Irgendwelche Theologie dürfte es nur der jüdischen Religion

entnehmen, da jede andere Religion verbotener Fremdgötterdienst

ist; aber die jüdische Religion kreist doch immer wieder
nur um das Volk Israel.

Es ist an der Zeit, daß die Kirche klar erkennt, wohin die
jüdischchristliche „Verständigung" mit all ihrer Scheintoleranz, wie sie
heute allenthalben auch in neutraler Form propagiert wird,
schließlich führen soll. Sollen, können wir uns die Gotteserkenntnis,

die uns durch Christus Jesus zuteil geworden ist, nehmen
lassen, um dafür ein dürftiges moralisches System einzutauschen?

A.a.O. S. 41.

283



Andererseits darf die Kirche nicht müde werden, dem Volke Israel
um ihrer reicheren, durch Christus geoffenbarten Gotteserkenntnis
willen zuzurufen, so wie es Jesus einst auch getan hat: Ihr geht
einen falschen Weg!

Der Zionismus heute

Versuch einer christlichen Beurteilung
von Pfr. Lie. ROBERT BRUNNER, Basel.

Man darf nicht übersehen, daß der Zionismus innerhalb der christlichen

Welt in einer ganz besonderen geschichtlichen Stunde
geboren, groß geworden und zu einer Macht von weltpolitischer
Bedeutung herangewachsen ist.

Diese geschichtliche Stunde ist gekennzeichnet durch eine fast
völlige Bedeutungslosigkeit der christlichen Kirchen in politischen
Dingen und durch einen fatalen Mangel an Interesse und Energie
innerhalb der Kirchen selbst gegenüber allen Fragen des öffentlichen

Lebens. Klein ist schon seit langem das Häuflein von
Christen, die dem Bibelwort und den Lehren des Evangeliums
entscheidenden Einfluß einräumen auf die Gestaltung ihres
privaten Lebens. Aber weit geringer ist in den letzten Jahrzehnten
die Zahl der Christen gewesen, die darum wußten und dafür
kämpften, daß die christlichen Grundsätze auch auf alle Probleme
des öffentlichen Lebens anzuwenden seien. Insbesondere hat die
Entwicklung der evangelischen Theologie seit ca. 1800 bis ins
erste Viertel des 20. Jahrhunderts hinein einen Lauf genommen,
der die Kirchenleitungen sehr wenig befähigte, in vollmächtiger
Weise ein Wort zu den durch die zionistische Bewegung
aufgeworfenen Fragen zu sagen. So kämpft denn heute der Zionismus
wohl innerhalb der christlichen Welt seinen Kampf. Aber er tut
dies hier in einem Räume, der weithin entchristlicht ist und in
welchem auch christliche Staatsmänner die Einsichten, die aus dem
Ethos ihres Glaubens stammen, kaum vertreten. Sie stellen sie
vielmehr als unbrauchbar und unpraktisch zurück, um sogenannte
Realpolitik zu treiben.

284


	Vom heutigen Judentum und der jüdisch-christlichen "Verständigung" : Herrn D. Otto von Harling zum 80. Geburtstag

