
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Calvin et les Juifs

Autor: Courvoisier, Jaques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Calvin et les Juifs

par prof. Lie. JAQUES COURVOISIER, Genève.

Le sujet vaut-il la peine d'être traité? De prime abord, deux
raisons assez fondamentales incitent à répondre par la négative. Une
raison interne: il n'y a pour ainsi dire rien dans l'oeuvre de Calvin

qui traite de la question juive; et une raison externe
organiquement liée à la première: la question juive ne se posait pas à

Genève au XVIe siècle. Le fait qu'un historien aussi soigneux
qu'E. Doumergue ne dise rien à ce sujet, dans les sept
volumes de son «Jean Calvin» est significatif.

Les Juifs avaient eu la vie très difficile dans la ville où le
réformateur devait poursuivre son oeuvre, au cours du XVe siècle.
L'antisémitisme y avait sévi comme partout ailleurs en vertu,
entr'autres, de la notion médiévale du «Corpus Christianum» qui,
on le sait, tenait les Juifs pour des gens ne pouvant pas faire partie
de la société. Le 28 décembre 1490, les Juifs avaient été expulsés
de Genève en plein hiver, la responsabilité de cet acte reposant
aussi bien sur les conseils de Genève que sur les dignitaires
ecclésiastiques. Dans les dix jours, les Juifs et leurs familles avaient
dû plier bagage et partir, sous peine de l'indignation de l'évêque
et de la confiscation de leurs biens. A partir de ce moment, il
n'y a plus de colonie juive à Genève, plus de quartier juif et les
maisons de ce qu'on appelait la «Juiverie» furent offertes à qui
voulait les louer.

Au XVIe siècle, tout ceci est oublié et on ne parle plus des Juifs.
Il n'y a — le fait montre combien la question préoccupait peu
les esprits — que la mention, au milieu du siècle, d'une délibération

du Conseil qui envisage des droits de passage à appliquer
aux Juifs se rendant des Flandres à Venise, et traversant Genève

(E. Doumergue: Jean Calvin, Lausanne 1905, t. Ill, p. 253).

Dans son livre intitulé: «Die Evangelische Christenheit und die
Juden». Karlsruhe et Leipzig 1884, t. I (Schriften des Institu-
tum Judaicum, vol. 9), J. F. A. de le Roi signale pourtant comme
un «unicum» une lettre de Calvin traitant ce sujet (p. 44). L'indica-

203



tion des sources est malheureusement très sommaire et le No de la
lettre donné par le Roi (358) ne se rapporte pas à la numérotation
des «Calvini opéra» de Baum, Cunitz et Reuss. Une recherche
faite dans les différentes éditions des lettres de Calvin nous a

fait trouver dans les «Epistolae et responsa» de Calvin, éditées
à Hanovre en 1597, un opuscule intitulé «Ad quaestiones et ob-
iecta Iudaei cuiusdam», ledit opuscule occupant 17 pages de

l'ouvrage et étant classé nous le No 358. Le Roi signale également

que Buxtorf a inséré cette «lettre» de Calvin dans sa «Synagoga
iudaica». Dans l'édition de 1461 que nous avons sous les yeux,
elle figure sans nom d'auteur, et les réponses indiquées comme
étant de Calvin dans l'édition des lettres figurent ici comme étant
celles d'un «chrétien».

Il semble que ce soit à Théodore de Bèze que l'on doive la
classification parmi les lettres de ce qui est en réalité un traité. Les
auteurs des «Calvini opéra» ne s'y sont pas trompés et ont remis
ces quelques pages à leur place en les insérant parmi les petits
traités théologiques, soit au t. IX, pp. 657—674.

Il faut donc parler ici non d'une lettre, comme le fait le Roi, mais
bien d'un traité.

Le dit traité est d'ailleurs assez étrange, et présente extérieurement

tout au moins deux particularités: il n'est pas daté et il est

anonyme quant au destinataire: «Iudaei cuiusdam». Dans les
différentes éditions que nous avons eu sous les yeux, et après avoir
recherché de qui il pouvait s'agir, nous n'avons pu aboutir
jusqu'ici à aucun résultat à ce propos. La chose vaut d'être signalée
car en général, on connaît les dates et les destinataires des traités
écrits par le réformateur. Le titre même du traité nous est donc

déjà une indication que Calvin ne doit pas avoir eu en vue un

personnage quelconque, ou quelques personnages bien définis,
lorsqu'il écrivit ces questions et réponses.

Si l'on se penche sur l'opuscule lui même, dont le Roi dit avec

pertinence que les réponses de Calvin y sont «aussi claires que
décisives» (p. 44), on est frappé de son caractère académique. Il
comporte 23 questions posées par un Juif quelconque, et autant

204



de réponses de Calvin. Mais pour la plupart, pour ne pas dire
pour leur totalité, ces questions auraient pu être posées par
n'importe quel adversaire de la foi cherchant à embarrasser les Chrétiens

en leur montrant que ce qu'ils croient repose sur un tissu
de contradictions et que le Nouveau Testament est loin d'accomplir

ce que dit l'Ancien, bien au contraire. La méthode a été

reprise avec un certain succès au XVIIle siècle et quelques unes?

de ces «colles» bibliques pourraient se retrouver, avec l'ironie
en plus, chez bien des critiques de ce temps. Qu'on en juge: Si

Jésus est Dieu, pourquoi s'appelle-t-il «fils de l'homme», alors

que «Dieu n'est pas un homme pour mentir» (Nb. 23/19), et que
David nous exhorte «à ne pas nous confier aux fils des hommes»
(Ps. 146/3)? (Qn., 3). Pourquoi les Chrétiens s'affligent ils au

jour de la crucifixion de leur maître alors que cette crucifixion
les sauve de la gehenne? (Qn. 5). Comment, lorsqu'Esaïe (9/6)
parle d'une paix qui n'aura pas de fin, Jésus dit-il qu'il n'est pas
venu apporter la paix mais l'épée? (Qn. 8). Pourquoi Jésus est
il comparé à Jonas qui resta trois jours et trois nuits dans le
ventre du poisson alors que Jésus fut en terre trois jours et deux
nuits? (Qn. 10). Dieu dit qu'un homme ne peut le voir et vivre
(Ex .33/20) et Jésus est devenu homme afin que les hommes le
vissent? (Qn. 11). A propos de la Cène, le Juif à qui l'on prête
les questions pose le dilemme suivant: ou Jésus coupe un morceau
de sa chair pour le donner à ses disciples, ou son corps est composé

de pain et de vin (Qn. 16). La prière à Gethsémané est
l'occasion d'une question: «Non ma volonté, mais ta volonté»?
Si le Père et le Fils sont un, leur volonté est une elle aussi, alors
que signifie cette prière? (Qn. 18). Si Jésus s'est livré à la mort
lui même, pourquoi dit on que Judas l'a trahi? (Qn. 22).

Toutes questions auxquelles Calvin répond avec pertinence et

clarté, mais qui ne semblent pas toucher la question vitale pour
les Juifs, le fait de leur existence traquée et pourchassée. Seule
la dernière question évoque le problème angoissant pour eux:
Si c'est à cause de Jésus que nous sommes en exil... qu'en est

il du «Père, pardonne leur, car ils ne savent ce qu'il font»? Si

vraiment le Père et le Fils sont un et que la volonté de l'un est

205



celle de l'autre, cette iniquité qu'est la crucifixion est certainement

pardonnée (Qn 23)

Et c'est là que, selon la dernière réponse du traité, dont le Roi
dit qu'elle renvoie les Juifs sommairement et avec rudesse, sans
la moindre sympathie pour eux, le réformateur conclut: «meretur
eorum perdita obstinatio et indomabilis, ut immensa miseriarum
congerie sine fine et modo oppressi, omnes exhilarent suis malis,
nemo autem eorum misereatur».

Le même son de cloche retentit dans d'autres ouvrages du
réformateur. Le jugements durs et qui semblent exempts de charité
se succèdent sous sa plume. Les Juifs sont des gens «qui ne
savent pas même les premiers éléments de quelque science que
ce soit», qui sont «si audacieux que de quelque chose de quoi il
soit question, jamais ils ne doutent de rien» (Com. Ps. 103/4).
«Ce leur est une chose ordinaire de oontrouver des bourdes et
choses inconnues, et falsifier toute l'Ecriture par leurs méchantes

gloses» (Corn. Ps. 136/13). Il est souvent difficile, d'ailleurs,
de savoir si Calvin a en vue les Juifs d'autrefois ou ceux d'aujourd'hui,

pourtant, dans son commentaire d'Actes 17/3, il dit clairement

qu'en ce temps là, «ils n'étaient encore si stupides ne si
impudents comme ils sont aujourd'hui»; à ce propos, il les traite
de «chiens» et évoque la «malice» avec laquelle «ils déchirent
et corrompent tant d'autres passages de l'Ecriture... il y a

aujourd'hui un voile mis sur leurs coeurs (II Cor. 3/15) en sorte
qu'ils ne voient en pleine lumière, non plus que les taupes».

Mais l'antisémitisme de Calvin, si l'on peut employer ce grand
mot, a pour fondement des raisons purement théologiques et n'a
rien à voir avec l'antisémitisme courant que nous connaissons.
C'est parceque «toute leur étude est de dépouiller Jésus crucifié
de ses armoiries, de peur que Christ n'apparaisse rédempteur»
(Com. Ps. 22/17), et non parcequ'ils sont âpres au gain, insupportables

dans la société ou antipathiques en général, que Calvin les

traits si durement. Il en a au Juif adversaire de la croix du Christ,
au Juif en tant qu'il ne veut pas écouter la parole de Dieu
accomplie en Jésus Christ, non au Juif pris en lui même. L'ire de

206



Calvin est en raison directe de ce que les Juifs sont le peuple
choisi qui n'a 'rien voulu savoir et ne veut encore rien savoir!
du salut de Dieu car, il le remarque, ce sont des gens que Dieu
a préférés aux autres (Com. Ez. 15/6). Toute espérance à leur
sujet ne doit d'ailleurs pas être abandonnée, car si grand que soit
leur péché, la nouvelle alliance consistera justement dans la rémission

gratuite de leurs péchés (Com. Rom. 11/27). Il ne faut donc pas
que les Juifs «soient en mépris et dédain aux Gentils» (Corn.
Rom. 11/28). Calvin se contredit il lui-même? Non: S'il traite
durement le Juif adversaire de la foi qui, selon ce qu'il en dit
dans son traité, pose des questions captieuses et stupides et
cherche à ébranler la foi des croyants, il constate qu'il ne doit pas
mépriser le Juif en soi, si l'on peut se permettre cette expression,

puisque Dieu dit que par la foi en Christ, les Juifs seront
réconciliés comme les autres (Com. Rom. 11/32, Eph. 2/14).

Le Roi n'a pas fait ici une distinction qui, à notre sens, s'impose,
et découle du traité qu'il signale, comme de l'oeuvre de Calvin
en général. Il y a Juif et Juif, pour Calvin. Il y a le Juif
malheureux et traqué, marqué au moyen âge de la célèbre rouelle:
celui là a été expulsé de Genève et Calvin ne le connaît pas; et
il y a le Juif raisonneur dont les idées et les écrits ont pu
parvenir au réformateur, et ce sont ces idées que Calvin combat,
c'est ce Juif là qu'il traite si rudement. Il ne le traite d'ailleurs
pas autrement que les autres adversaires de la foi non juifs. Pensons

à la manière avec laquelle il écrit à l'adresse des papistes,
de certains dignitaires ou docteurs de l'Eglise romaine, ou encore
à ses jugements à l'égard d'un Servet ou d'un Castellion, et l'on
verra qu'il n'y a pas de différence entre les uns et les autres quant
à la manière dont il les traite.

Sur son lit de mort, Calvin a pu se rendre ce témoignage qu'il
n'avait jamais rien fait par haine à l'égard de quiconque, mais

qu'il avait toujours cherché la gloire de Dieu. Il serait donc tout
à fait faux de faire de lui une sorte d'antisémite au sens qu'a ce

terme aujourd'hui, comme nous croyons l'avoir montré. Si ses
jugements ont manqué de charité, ce qui est notoire dans certains

207



cas, cela ne tient donc pas à la manière dont il aurait envisagé
la «question juive».

Si l'on veut aujourd'hui chercher l'aide de Calvin pour traiter
cette question, il faut la chercher dans l'ensemble de sa pensée

théologique, et non dans les quelques passages où il parle des

Juifs. Pour ces derniers, l'étude à laquelle nous nous sommes
livrés confirme l'impression que nous avions au début de ce travail.
Pour étudier la question juive au XVIe siècle, il faut chercher
ailleurs que chez Calvin; et ce que Calvin dit des Juifs n'est
pas d'un grand intérêt à ce sujet.

208


	Calvin et les Juifs

