
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Weiteres zur Ausserwählung Israels

Autor: Schoeps, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weiteres zur Auserwählung Israels

Von Dr. HANS JOACHIM SCHOEPS, Uppsala

In der in Coniectanea Neotestamentica Upsalienses VI (1942)
publizierten Untersuchung „Haggadisches zur Auserwählung
Israels" habe ich mich auf ein bestimmtes Problem dieses diffizilen
Fragenkreises beschränkt. Ich versuchte nachzuweisen, daß die

Auserwählung Israels nach der überwiegenden Auffassung der rab-
binischen Tradition als eine voraussetzungslose
Gnadenhandlung Gottes verstanden worden ist, die den Bund (Berith)
des Volkes mit Gott konstituiert und sich in der Verleihung der
Tora ausdrückt, wofür in den jüdischen Gebeten ständig Dank
gesagt wird.

Ich versuche heute eine andere Frage des gleichen Problemkreises
zu beantworten: Hat die Erwählungsgnade eine näher bestimmbare

Einwirkung auf das substanzielle Sein des Volkes Israel nach
rabbinischer Tradition? Die Frage ist dahin zu beantworten, daß

von einheitlichen Anschauungen in diesen Dingen keine Rede sein

kann, daß aber einige Zeugen für eine positive Beantwortung der
gestellten Frage namhaft zu machen sind. — Da es sich bei der
Erörterung dieses vom modernen Judentum aus falschen
apologetischen Rücksichtnahmen als Tabu behandelten Problems um
nicht mehr und nicht weniger als um das dogmatische Pendantstück

zur Christussoteriologie der Kirche handelt, sollen — ich
betone: in aller Vorläufigkeit — einige Feststellungen hierüber
getroffen werden.

Alle christliche Theologie steht und fällt mit der Glaubenslehre,
daß Christus als der Sohn Gottes der Mittler ist, der dem ohne
die Christusoffenbarung verlorenen Menschen die göttliche Gnade
vermittelt. Von diesem Satze gibt es nach rechtgläubig-christlicher
Lehre keine Ausnahme — auch nicht für die Juden. Die Juden aber

wissen, daß dieser Satz, zumindest was sie betrifft, nicht stimmt.
Sie haben bis zum heutigen Tag darauf verzichtet, sich in eine

Erörterung des christlichen Glaubenssatzes einzulassen, weil sie

meinen, daß er sie nichts angeht. Auch hier soll nicht diese Erör-

190



terung vorgenommen, sondern nur das getan werden, was die
religionswissenschaftliche Forschung allein vermag: Die
Voraussetzungen zu klären, aus denen eine Glaubensposition erwächst,
die von einer anderen Glaubensposition her gewiß verneint und
verworfen werden kann. Werden aber einmal die Voraussetzungen
der fremden Glaubensposition verstanden, erübrigen sich die
durch Jahrhunderte gepflegten missionarischen Monologe.

Die kardinale Frage lautet: Warum lehnen die Juden das
Mittlertum Christi als des Sohnes Gottes ab? Die Antwort lautet:
Weil nach der jüdischen Lehre von der Auserwählung Israels
alle Juden Gottes Söhne sind. Dies möchte konkret und nicht
erbaulich verstanden werden! So wird die dem christologischen
Schriftbeweis so wichtige Stelle im zweiten Psalm von der
jüdischen Literatur in der Regel so aufgefaßt, daß nicht der Messias,
sondern Israel selber als der „Gottessohn" gemeint sei1. Und so
an vielen anderen Stellen, die entweder im Erwählungssinne von
der Gottessohnschaft bildlich sprechen oder gegen den christlichen

Begriff einer realen — physischen Sohnschaft
(Menschwerdung) polemisieren2. — In Sifre Deut. (§ 96) stoßen wir auf
eine Diskussion, ob die Israeliten nur Gottes Söhne seien, solange
sie sich der Gottessohnschaft würdig erweisen (R. Jehuda b. liai)
oder ob sie es auch dann noch wären, wenn sie es nicht tun
(R. Mëir). Und R. Mëirs Meinung ist es, die der kategorischen
Erklärung im Sohar zugrundeliegt: Jeder Jude vom 20. Lebensjahr

an ist Gottes Sohn (11,98a). Natürlich verlangt die
Gottessohnschaft nach ständiger Bewährung, die in dem Halten der
Tora und in der Beschäftigung mit den Geboten besteht (Deut,
r. 7,9). Aber die Gottessohnschaft bedeutet: Gott weilt stets bei
Israel (Sifre Num. § 161) — auch in ihrer Unreinheit (Joma 56b).
Das ganze Volk Israel wird deshalb ausdrücklich als die „Erlösten
des Ewigen" (nach Ps. 107,2; Jes. 35,10; 51,11) bezeichnet, und
nicht als Erlöste Elias oder Erlöste des Messias (Midr. Teh. 107,

1 Vgl. G.Dalman: Die Worte Jesu Bd. 1 (Leipzig 1898), 219 ff.
2 Dazu vgl. Schoeps: Jüdisch-christliches Religionsgespräch durch 19

Jahrhunderte. Geschichte einer theologischen Auseinandersetzung, Berlin
1937, 28 ff.

191



2). Diese Vorzugsstellung von ganz Israels Gottessohnschaft
bedeutet ferner die Mittlerlosigkeit, daß Israel keine Vermittlung
zwischen sich und Gott mehr braucht, weshalb z. B. R. Akiba es
als Israels Heilsvorzug bezeichnet, sich an den Vater im Himmel
direkt wenden zu können (M. Joma VIII, 9).

Die unmittelbare — jede Mittlerschaft also ausschließende —
Beziehung der Juden zu Gott deutet daraufhin, daß die Auserwäh-
lungsvorstellung auch eine physische Seite hat und ein besonderes

in die jüdische Substanz gelegtes Vermögen voraussetzt. Daß dem

so ist, davon spricht eine — offenbar auf R. Jochanan bar Nap-
pacha zurückgeführte — Haggada 3. Weshalb sind die Nichtjuden
mit Unflat behaftet? Weil sie am Berge Sinai nicht gestanden
haben. Als nämlich die Schlange (sc. Symboltier des Satans) der
Eva beiwohnte, impfte sie ihr einen „Unflat" (wann -sumah) ein.
Bei den Israeliten, die am Berge Sinai gestanden haben, verlor
sich der „Unflat"; bei den Nichtjuden, die am Berge Sinai nicht
gestanden haben, verlor sich der „Unflat" nicht.

Diese Vorstellung mag abstoßend und geschmacklos wirken. Sie

gibt aber nur in orientalischer Bildplastik denselben Sachverhalt
wieder, den die griechisch-römische Begrifflichkeit als Erbsündendogma

ausgeformt hat. Die Haggada, die übrigens in erster Linie an
die Macht des Sexualtriebes denkt, gibt den Sachverhalt der
Erbsünde zu, nimmt aber die Israeliten von ihr aus — als Folge der
Sinaierwählung. Die Juden sind nicht verknechtet unter die Sünde,
weil sie — wie zahlreiche andere Haggadot lehren — die Tora
haben als Heil- und Schutzmittel gegen die Macht des bösen
Triebes. — Eine essentielle Veränderung der Juden, daß sie etwa
ein anderes Sein hätten als die anderen Menschen, wird offenbar
nicht angenommen. Denn aus der anschließenden Diskussion geht
deutlich hervor, daß auch die Proselyten vom Unflat der Schlange
frei werden. Worauf es der Haggada ankommt, sagt genau die Be-

3 Sabb. 146a; Aboda Zara 22b; Jebamot 103b; weitere Parallelen
verzeichnet bei L. Oinzberg: Legends of the Jews, Bd. V, 133. Von Späteren
vgl. Zohar Par. Jithro zu Ex. 19,17; Moses Alscheich: Rab. Peninim zu
Prov. 9,3; Josef Gikatilla. Schaare Ora 56 usw.

192



gründung: Denn ihre präexistenten Seelen standen mit den
Israeliten am Sinaii.

Das Faktum der Sinaioffenbarung, die den Berith mit den
Erzvätern der Juden bestätigt und durch die Bundesverfassung der
Tora besiegelt, hebt die Juden aus dem durch das Oesetz der
Erbsünde bestimmten naturalen Nexus heraus und stellt sie auf
eine besondere Heils- und Gnadenstufe. Kraft der Erwählung ist
nach Tanchuma sw § 13 (Buber 16a) Israel als nas JHT (Same
der Wahrheit) von den Völkern abgehoben, die aus dem HNaiDn yit
(Same der Unreinheit) stammen. Das Gleiche ist hier also

von ganz Israel behauptet, was von der christlichen Theologie

von Christus ausgesagt wird, daß er der Same der Wahrheit

sei. Was jüdische Lehre von der Ganzheit des Erwählungs-
volkes glaubt, wird hier auf den erwählten Einen eingeschränkt,
und durch die von ihm ausgehenden Gnadenmittel (Sakramente)
der das Gesetz der Erbsünde durchbricht und dadurch zum Mittler
für die Menschheit wird, die durch den Glauben an den Gottessohn
vom Gesetz der Sünde und des Todes freikommen kann.

II.

In der mittelalterlichen jüdischen Religionsphilosophie wird diese

Bedeutung des Auserwähltheitsglaubens von einem der
bedeutenderen Denker aufgenommen und auf dem Boden philosophischer
Begrifflichkeit neu ventiliert. Es handelt sich um Jehuda Haie

v i und sein Werk K u s a r i.

Für Jehuda Halevi ist Israel tatsächlich eine besondere prophetische

Menschenart, die sich von der übrigen Menschheit — auch

von deren höchster Stufe: den „Philosophen" — nicht graduell

* Das ist deshalb wichtig, weil die geläufige Vorstellung die ist, daß alle
Israeliten, welche zur Welt kommen bis an das Ende der Zeiten, im Qeist
am Sinai anwesend gewesen sind, so daß jede jüdische Seele direkt am
Sinai Anteil bekommen hat. So wird Deut. 29,14 : „und der nicht mit uns
ist heute" von den Amoräern ausgelegt (Tanch. Jithro 89a; Schemot
rabba 28 par.).

193



und akzidentiell, sondern substantiell unterscheidet und sie überragt

(1, 39 ff.) 5.

Das jüdische Volk stellt das Medium des Wirkens Gottes in der

Welt, das Zentrum der Menschheit dar; während die übrigen Völker

die Schale (ns,!?p) bilden, ist Israel „Herz und Auslese"
(n'noi aV) der Menschheit. Der Begriff der n*?JD (segullah) spielt
für Jehuda Halevi eine große Rolle. Cassel übersetzt es in seiner

Kusariausgabe laufend mit „Kleinod". Es stammt aus Ex. 19,5, wo
das Israelvolk m.T nVao (Eigentum Gottes) genannt wird6. Jehuda
Halevi zieht aus diesem Titel der Erwählung nur die Folgerungen,
die das ausdrücken, was in der Vorstellung beschlossen liegt, daß

ein Volk Besitztum Gottes heißt, ein von Gott aus der Menschheit
Erworbenes darstellt. Wir werden segullah besser als Auslese
fassen und die realistische Bedeutung im Auge behalten, daß das

von Gott aus der Welt durch die Auserwählung herausgehobene
Volk ein Erlesenes, eine Auslese bedeutet7. Jehuda Halevi
erklärt: „Die Söhne Jakobs waren alle Auslese und Herz, abgesondert

von den Menschen durch besondere göttliche Fähigkeiten,
waren sie gleichsam eine besondere Gattung, ein gleichsam
engelhaftes Geschlecht (1,103). Als solches aber stehen sie in
ihrem Schicksal und ihrer Geschichte unter einer besonderen
unmittelbaren Einwirkung Gottes (durch Propheten, Wunder etc.),
was bei anderen Völkern nicht der Fall sei (1,109; 11,32). Diese
ursprüngliche Korrelation Gottes mit Israel, dem unter den
Menschenvölkern erwählten Stamm, kann durch nichts, durch keine
Sünde und durch keinen Abfall Israels gestört, getrübt oder gar
aufgelöst werden (V, 20). Gottes Schechina ist stets mit ihnen,
ihren Propheten, Priestern und Richtern (111,41).

5 Wir zitieren nach der Ausgabe von David Cassel, Berlin 19222; hierfür
und für das folgende vgl. auch J. Qordin: Jehuda Halevi in J. E. VIII,
987 f.; Julius Guttmann: Die Philosophie des Judentums, München

1933, 138 ff.
6 Näheres über die jüdische Interpretation von Ex. 19, 5 bei Schoeps:
Conj. Neotest. VI, 55.

7 Der in seiner Wortwahl nuancierteste griechische Bibelübersetzer Sym-
machus bietet für segullah stets êÇaiçsroç (LXX: jieqiovoio?) als die meist

adäquate Übertragung.

194



Worin bestehen aber nun diese „besonderen göttlichen
Fähigkeiten", in denen das Erwähltsein nach der zitierten Stelle zum
Ausdruck kommen soll? Hierauf gibt Jehuda Halevi eine klare
und folgerichtige Antwort, die über alle religionsphilosophische
Spekulation bis zu ihm hin hinausführt: Dem Volke Israel sei in
der Tat ein besonderes religiöses Vermögen verliehen worden:
TlVirn pjjrn (ha'injan ha'elohi-res divina). — Während alle
Menschen sonst in der anima rationalis die oberste Seelenkraft

besitzen, die sie mit der übersinnlichen Welt verbindet,
ordnet ihr Jehuda Halevi noch diese höchste, nur Israel eigene
Stufe über (1,115). Dieses besondere göttliche Seelenvermögen

wird von den arabischen Philosophen meist als A m r
i 1 a h i, die Stufe des göttlichen Wortes bezeichnet. Ursprünglich

als Logosidee in arabisch-neuplatonischer Fassung zu
verstehen bezeichnet es bei Jehuda Halevi die von Gott
ausströmende schöpferische Aktivität überhaupt — zumal in bezug
auf das Volk Israel8. Wie Julius Guttmann a.a.O. 385
feststellt, haftet dem Terminus eine gewisse Zweideutigkeit an, weil
er einmal die dem Menschen verliehene Kraft bezeichnet, die ihn
zur Verbindung mit Gott befähigt, dann wieder das nicht von ihm
unterschiedene göttliche Wesen selbst, mit dem er in Verbindung
tritt. Wolf son a.a.O. 159 hat ihn daher sowohl als „Geist der
Prophétie" wie als „Heiligen Geist" (im christlichen Verstände)
aufgefaßt. Jedenfalls ist es dieser i n j a n e 1 o h i (res divina), der
im Israeliten wirksam ist als Medium und Organ der Offenbarung
Gottes in der Seele.

Der iinjan elohi hat nun eine Geschichte innerhalb der Menschheit

(1,47—95). Nämlich schon in Adam, der aus Gottes Hand
geschaffen wurde, war er hineingelegt worden. Über Seth hat er
sich auf Enosch, Noah, Sem, Eber, Abraham, Isaak und Jakob bis
Moses fortgepflanzt9. Bis Jakob waren es nur einzelne aus der

8 Über die Bedeutung und Herkunft dieses Begriffes aus neuplatonischer
Emanationslehre, insbesondere über die islamischen Vorbilder vgl. 1. Gold-
zieher: Le Amr' ilahi (ha-inyan ha-elohi) chez Juda Halévi, REJ. 50,
32 ff. Neuerdings hat ihn H.Wolf son: Hallewi and Maimonides on

Prophecy, JQR. 1941/42, 353 ff. erschöpfend behandelt.
s Woher diese Vorstellung stammt, ist ziemlich deutlich. Wir haben hier

195



Menschheit ausgelesene Menschen, die zur segullah gehörten.
Aber Jakobs zwölf Söhne waren alle des göttlichen Geistes fähig
und darum gehörte ihnen der für seine Aufnahme geeignete Dipa

(makom etwa gleich Innenraum). „Hier zum ersten Male ließ
sich der ViVit pay auf eine größere Zahl nieder, während er
früher nur auf einzelnen geruht hatte" (1,95; vgl. 1,104) 10.

In der Folgezeit wurde er immer allgemeiner; die
Nachkommen Jakob wuchsen zum Volk heran. Jehuda Halevi
behauptet nicht, daß alle Juden in gleicher Ausdehnung daran
teilhaben und den injan elohi faktisch besitzen; aber potentiell

sei dies sehr wohl der Fall, wie er 1,95 ausführt: „Waren
auch Ungehorsame unter ihnen, so wurden sie zurückgedrängt,
blieben aber segullah, da sie ihrer Ab stammung und
Beschaffenheit nach segullah waren und auch segullah
zeugen konnten. Man nahm auf einen ungehorsamen Vater eben

wegen dessen Rücksicht, was von segullah ihm beigemischt war,
und an seinem Sohn oder Enkel, wenn der Same sich geläutert,
zur Erscheinung kommen konnte, wie es bei Terach und anderen
geschah, an denen der 'n1?« pny nur insofern haftete, als sie in
ihm geboren waren und segullah zeugen konnten, was bei den
Abkömmlingen Chams und Japhets nie der Fall war".

die judenchristliche àlrjêrjg-Lehre vor uns, die im Midrasch die
Form annahm, daß der Bestand der Welt jeweils auf einigen auserlesene'n

Frommen geruht habe. Über diesen Vorstellungskreis habe ich in meiner noch

ungedruckten „Theologie des Judenchristentums" ausführlich gehandelt.
Während großkirchliche Parallelerscheinungen (das nQocprjtixov nvsvfxa bei
Irenaus etc.) ohne Folgen blieben, hat die ebionitische Lehre vom Stufengang

des wahren Propheten über Mani, Mohammed bis in den Hadith
(Imamlehre) gewirkt, von wo sie Jehuda Halevi wohl erst übernahm. Seine

eigene Abwandlung der Lehre setzt bei den Söhnen Jakobs ein, der
ihm als Israel der Stammvater des ganzen Volkes ist, für das diese Stufe
behauptet wird.

10 Haggadisches über die Verdienste der Väter der 12 Stämme bei G i n z-
berg Legends V, 378 — zu ergänzen mit Sabb. 146a, wo die 12 Stämme

von R. Abba bar Kahana makelfrei genannt werden. — Ganz ähnlich wie
Halevi urteilt übrigens Abraham bar Chija pVjan nVlö Bl. 31 : „In den

Körpern seiner (Jakobs) Söhne wird sie (die reine Seele) gezeugt, aber nicht in
den anderen Völkern". — Vgl. dazu auch F. Baer in MGWJ. 1926, 120f.

196



Wir haben hier mit aller wünschenswerten Deutlichkeit eine —
innerhalb der jüdischen Tradition freilich singuläre — Ausführung

der Auserwählungslehre vor uns, die diese in die Physiologie
der Menschen legt und eine Art rassenseelisches Erbgut behauptet.
Die leibliche Nachkommenschaft Jakobs, das jüdische Volk als
solches ist segullah und steht daher im Kraftfeld des injan elohi.
Wer als Jude geboren ist — so gibt man die Intention Jehuda Ha-
levis am besten wieder —, trägt die Disposition (niwrtn) zum

injan elohi in sich und unterscheidet sich somit potentiell von der
übrigen Menschheit. Dieser Unterschied zwischen Israel und den

Völkern erstreckt sich freilich nicht auf Verstand oder Sittlichkeit,

sondern lediglich auf das überintellektuelle religiöse
Vermögen der Seele. Israel ist kraft der Erwählung diejenige
Menschengemeinschaft, die die Fähigkeit hatte und hat, den Gottesgeist

zu empfangen, der aus Gottes Liebe auf ihnen ruhte und
ruht (111,17)".
Ehe wir nun eine nähere Bestimmung des nach Jehuda Halevis
Theorie in Israel gelegten injan elohi versuchen, muß noch in
Kürze über die Jehuda Halevi sehr wichtigen Voraussetzungen
gehandelt werden, die seiner Entfaltung günstig sind. Die
umfänglichen kultischen und zeremonialen Partien der Tora werden
nämlich von Jehuda Halevi nicht wie bei den rationalistischen
Religionsphilosophen als — teilweise gewiß undurchschaubare —
Anordnungen Gottes zur moralischen Vervollkommnung des
Menschen verstanden, sondern — dies speziell ausgedrückt für
Sabbath (III, 9) und für Beschneidung (111,5) — als irrationale
Mittel zur Entfaltung des injan elohi in Israel, das durch diese
seine Sonderstellung innerhalb der Menschheit erhält (11,48).
Gerade die minutiöse Befolgung der von Gott vorgeschriebenen
Handlungsformen führe dahin. — Das ist, wenn man so will, eine

ganz dinglich-naturalistische Auffassung des Zeremonialgesetzes.
Und ebenso dinglich-naturalistisch ist die bekannte Palästina-

11 Der Kommentar Ozar Nechmad zu 1, 115 weist auf eine vereinzelte
talmudische Äußerung als mögliche Quelle Halevis hin : R. Chama bar Chanina
(Qidduschin 70b) sagte nämlich, daß Gott seine Schechina nur über den
Geschlechtern von nachweisbarer Abstammung in Israel weilen läßt. Vgl.
auch Wolf son a.a.O. 62, Note 142.

197



proskynese Jehuda Halevis begründet. Nämlich : Klima und Boden

von Erez Jisrael haben nach ihm allein die Wirkung, den injan
elohi zur vollen Entfaltung zu bringen, weil der Bund Gottes
mit Israel bezüglich Palästina („das Land des Ewigen") geschlossen

worden sei (11,10,20). Israel sei einem edlen Weinstock zu

vergleichen, der nur auf dem rechten Boden (heiliges Land) und
bei rechter Pflege (Zeremonialgesetz) vollkommene Trauben
hervorbringt. „Die segullah könne ebensowenig zum göttlichen Geist
ohne jenen Ort gelangen, wie der Weinberg nicht ohne diesen

Ort gedeihen könnte" (11,12). Ja, das geht so weit, daß der
Dichter und Philosoph den Vollbesitz der Prophetic an das Land
selber bindet und behauptet, außerhalb Palästina könne es keine

Prophétie geben, was sich mit den biblischen Quellen keineswegs
in Einklang bringen läßt12. Julius Guttmann hat gezeigt, daß

diese Milieutheorie: ein bestimmter chemischer und physikalischer
Zustand der Elemente bilde die Disposition für die Entfaltung der
Gotteskraft in Israel und erhebe es in die höchste „engelartige"
Seelenform — eine Weiterführung neuplatonischer Metaphysik
darstellt, die im einzelnen sogar terminologische Abhängigkeit
zeigt. Wir können dem hier nicht näher nachgehen, wie wir auch

auf eine nochmalige Darstellung der Auseinandersetzung Jehuda
Halevis mit dem Galuthproblem und der stellvertretenden
Leidensfunktion Israels innerhalb der Galuth — als Herz der Welt
gemäß göttlicher Vorsehung — sowie seiner messianischen
Bestimmung (Samenkorngleichnis!) verzichten müssen13.

Für die bessere Erkenntnis und Beurteilung des Jehuda Haie-
vischen Auserwählungsbegriffes ist eine mehr inhaltliche Bestimmung

des injan elohi notwendig. — Wir hörten: Die in die Seele

des ersten Menschen gelegte spezifische Gotteskraft ist durch

mystische Traduktion den Vorfahren Israels vererbt worden und

ging von den Vätern der zwölf Stämme auf ganz Israel über, das

seit dem Sinai dispositionell auf diese Kraft hin angelegt ist. —
Worin besteht diese Kraft nun und wie wirkt sie sich aus?

12 Auch der Talmud (B. Bathra 15 b) kennt und nennt Propheten der Völker.
13 Dies geschah in meinem Buch „Jüdisch-christliches Religionsgespräch"
etc. a. a. O.

198



Jehuda Halevi stellt fest (1,87), daß am Sinai das gesamte
„lebendige Gottesvolk" auf die Stufe der Prophétie gelangt sei, weil
es das Reden Gottes von Angesicht zu Angesicht hören durfte.
Moses freilich vermochte darüber hinaus sogar ins Feuer
hineinzugehen und die große Erscheinung anzuschauen. Jedenfalls wurde
das ganze Volk dafür Zeuge, daß die Prophétie nicht, wie die

Philosophen wähnen 14, ihren Ursprung in der menschlichen Seele

hat, sondern daß sie von Gott ausgeht. Dieses Faktum, daß

Jakobs Söhne segullah wurden, ein „gleichsam engelhaftes
Geschlecht", bedeutet eine der übrigen Menschheit überlegene
Möglichkeit einen neuen Geist zu bekommen, d. h. Heiligkeit und Reinheit

zu erreichen als „sichtbare Größe und helles Licht eines
kommenden Lebens" (1,103). Denn das ganze Volk wurde nach Halevi

— im Gegensatz zu Maimonides — am Sinai zum Träger
einer direkten prophetischen Erfahrung.

Nun ist es gewiß nicht so, daß jeder Jude zum Propheten wird.
Denn der Stand der Propheten ist charakterisiert durch die
Gabe des .TWOJ p5? (inneren Auges — IV, 3) und der damit
gegebenen unmittelbaren Gewißheit in der Gotteserkenntnis, die ihn
zu geistigen Führern der Nation macht (11,28). Prinzipiell kann
aber der Gottesgeist der Prophétie auf einen jeden Juden
herabströmen, denn „bei Gott ist kein Geiz; er gibt jedem, was ihm
zukommt" (V, 10). Auch noch in der Galuth ist jeder Israelit der
„unsichtbaren himmlischen Schechina" teilhaftig, wenn seine

„Handlungen rein und sein Herz lauter" ist (V, 23). Aber die
Masse der gesetzestreuen Juden gelangt nur zu der nächst höchsten
Stufe, auf der der Mensch, erfüllt mit dem Geist des Wissens, ein
wahrer Ton (Frommer) werden kann.

u C a s s e 1 in seinem Kommentar meint, daß sich diese Abgrenzung nicht
nur gegen die islamischen Religionsphilosophen wie Ibn Sina und Alfarabi
richte, sondern in der Sache auch Maimonides treffen würde, wobei er sich

auf More 11,32 ff. bezieht. Nach den Ausführungen von Z.Diesen-
druck: Maimonides' Lehre von der Prophétie (Jewish Studies in
memory of Israel Abrahams, New York 1927) läßt sich das nicht mehr
aufrechterhalten, weil die Auffassungen Rambams bedeutend komplizierter und

vielschichtiger sind. Vgl. auch noch L. Strauss: Philosophie und Gesetz,
Berlin 1935, 87 ff.

199



Am Ende des Kusari (V, 20) stellt Jehuda Halevi sechs Grundsätze
der wahren Lehre auf; im vierten erhalten wir nochmals eine
Fixierung der durch den injan elohi bewirkten, Israel potentiell
zuteilgewordenen obersten Stufe menschlicher Existenz: „Die von
Gott ausgegangene Lehre verleiht den Seelen das Tun und die
Beschaffenheit von Engeln, etwas was sich nicht durch Erlernen
erreichen läßt. Der Beweis dafür ist, daß die anhaltende Beschäftigung

mit von der Lehre gebotenen Werken zur Stufe der
Prophétie führen kann — als zu derjenigen menschlichen Stufe, die
Gott am nächsten ist. Also ist der ungehorsame Bekenner der Lehre
besser als der, welcher die Lehre nicht bekennt, denn die Lehre
Gottes hat ihm engelhaftes Tun verschafft, durch das er die Stufe
der Engel betreten. Wenn auch der Ungehorsam ihn getrübt und
ihm Schaden bereitet hat, so sind doch noch Spuren geblieben und
es lebt in ihm dann noch das Verlangen danach ...".

Die letztere Einschränkung führt uns nochmals auf das Faktum
zurück, daß Jehuda Halevi keineswegs einen ontischen, sondern
nur einen potentiellen Befund behauptet, daß es also durchaus
und sehr sichtbar Rangstufen in der Realisierung des injan elohi
innerhalb Israels gibt. Genau so wie es im katholischen Christentum

— der Protestantismus hat für Hierarchie bekanntlich kein
Organ — Grade des Glaubens und Rangstufen der Heiligkeit
gibt. Lange nicht jeder Jude wird durch ein Leben der Gesetzeserfüllung

„wahrer Israelit" (111,7). Es gibt sogar Juden, die
nichts davon in ihrem Leben sehen lassen und deren ganze Aus-
erwählung in einer niemals realisierten Möglichkeit
besteht. Aber ob der einzelne sie realisiert oder nicht, ändert nichts
am Befund — wenn man aus Jehuda Halevis Konzeption die
Folgerung zieht, auch dann nicht, wenn in einem Zeitalter nur 10,

ja sogar, wenn keiner sie realisiert. Aber in den
wenigen Propheten und in den wahrhaft Frommen aller Zeiten kommt
das mit der Auserwählung Gemeinte, die wahre Auserwähltheit
gleichwohl zur Gestalt. Denn alles geschieht nur um der „Auslese

der Auslese" (n^JOn willen. „Alles ist der Auslese wegen
da, damit an ihr der göttliche Geist hafte, und dieses wieder wegen
der höheren Auslese wie Propheten und Fromme" (11, 44).

200



Die Prophétie liegt also im Möglichkeitsbereich des Volkes —
und nur dieses Volkes, das am Sinai bereits einmal die Stufe der
Prophetic erreicht hatte (1,87). Um dieser Möglichkeit willen
ist noch der letzte Israelit dem Nichtisraeliten überlegen, der
diese Möglichkeit von sich aus nicht hat noch haben kann. Auch
der Proselyt kann nicht diesen höchsten Grad des Propheten in
der Erwählungshierarchie Israels erklimmen (1,115), wie der

König von Kusar erfahren muß, der sich freiwillig einer niederen
Stufe zuzählt (V, l)15. — Daß diese Konzeption die Missionschance

abschneidet, die ja nach der Anlage des Buches der Zweck
der ganzen Dialoge sein soll, beschwert Jehuda Halevi anscheinend

nicht. — Und jene andere Möglichkeit, die allein diese
exklusive partikularistische Religionsbegründung ertragen ließe und
den Heilsuniversalismus der ganzen Menschheit dennoch
sicherstellte, daß Gott außerhalb des Erwählungsbundes mit Israel
noch ganz andersartige, aber gleichwertige Heilswege für Nicht-
Israel eröffnet hat16, lag nicht im Horizont des mittelalterlichen
Denkens.

Wir fassen abschließend nochmals zusammen:

Was in der Haggada negativ als die Durchbrechung der
Wirkungen des Sündenfalls, als das Ausgenommensein Israels vom
Unflat der Schlange, d. h. von der Macht des bösen Triebes
bestimmt worden war, wird hier positiv gewendet: Israels Auserwäh-

15 Diese Behauptung steht im völligen Widerspruch mit der jüdischen
Tradition, die eine solche Erwählungshierarchie nicht kennt, vielmehr darauf
besteht, daß der Proselyt sogar Hohepriester werden könne, konnte doch

sogar nach der Bibel Obadja der Edomiter Prophet werden! Vgl. E. Berger:

Das Problem der Erkenntnis in der Religionsphilosophie Jehuda Halle-
wis, Berlin 1916, 53 ff., und jetzt auch S.Zeit lin: Judaism as a Religion,
Jewish Quarterly Review 1945, 308: Jehuda Halewis... conception of
the proselyte is repudiated by the entire rabbinic literature. The rabbis;
throughout the ages considered a proselyte equal to one born of Jewish
parentage.
16 Wie das zu verstehen ist, habe ich des näheren in einem Aufsatz „Möglichkeiten

und Grenzen jüdisch-christlicher Verständigung" in Le Monde
religieux, tome 1, Lausanne 1942 ausgeführt. Hier findet der Leser meine eigene
Stellungnahme zu diesem Fragenkreis.

201

Judaica, Bd. II, 3 3



lung hängt mit der Realisierung des in den Menschen gelegten
Gottesgeistes zusammen. Manche von ihnen haben daher auf der
Stufe der Prophétie gestanden ; viele waren wahrhaft Fromme und
die Schechina Gottes war stets mit dem ganzen Volke.

Was man bei Jehuda Halevi vermißt, ist eine mehr ausgeführte
inhaltliche Beschreibung des potentiell von ihm für das ganze
Volk behaupteten prophetischen Seelenzustandes. Andere jüdische
Religionsphilosophen haben sich mit dem Phänomen des

Prophetischen weit systematischer auseinandergesetzt. Versteht man

„prophetisch" als ein besonders intensives Verhältnis zum
Geschichtlichen, weil in der Weltgeschichte sich der Heilsplan Gottes
realisiert und das Erwählungsvolk daher eine besondere organische
Intelligibilität (sc. das innere Auge) für das von der Welt her
verborgene göttliche Wirken besitzt, dann entspräche die Theorie
Jehuda Halevis über die Auserwählung Israels genau der eines
modernen nichtjüdischen Religionsphilosophen, der dem Judentum

als dem Volk der Zeit, das das Neben- und Gegeneinander der
Räume überwindet —entgegen allen Mythologien der Völker —
eine besondere „prophetische" Sendung und Funktion innerhalb
der Weltgeschichte zuschreibt17.

Wir wollen aber nicht abschließen, ohne noch ein haggadisches
Komplement zum Auserwählungsglauben zu erwähnen, das den

Judenhaß mit der Erwählung des Volkes zusammensieht und ein

ganzes Handbuch über die Ursachen des Antisemitismus ersetzen
kann. Die Haggada ist eigentlich nur ein Wortspiel, das vom
Gleichklang derWorte TD (Sinai) und (Sin'ah) ausgeht, in der
Absicht nicht ganz eindeutig ist, aber doch in einem Sinne
verstanden werden kann, daß tatsächlich ein Letztes ausgesagt wird :

Am Sinai ist die sin'ah (der Haß) auf die Völker der Welt (sc.

gegen Israel herabgestiegen (Sabb. 89a; Schemot rabba Par. 11,4
zu cap. 3,1).

17 So Paul Til lieh in dem Buch „Sozialistische Verwirklichung", Potsdam

1933, 35 ff.

202


	Weiteres zur Ausserwählung Israels

