
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Sabbat oder Sonntag?

Autor: Schrenk, Gottlob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabbat oder Sonntag?

Von Prof. Dr. GOTTLOB SCHRENK, Zürich.

Verehrter Herr! Als Israelit haben Sie mich gebeten, ein Wort zu

sagen über „Sabbat oder Sonntag". Dabei drückten Sie Ihre
Verwunderung aus, daß auf dem „Gebiet des Protestantismus im
weiteren Sinne" keine Einheit in dieser Frage vorzuliegen scheine,
was doch die Existenz des Adventismus beweise. Diese Ihre
Bemerkung wird mich also veranlassen, auch der adventistischen
Kontroverse Raum zu gewähren. Nur müssen Sie mir dann für
diesmal erlauben, daß ich mich beim Sabbat auf die Aussagen des

Alten Testamentes beschränke. Der Sabbat in der Satzung des

Schriftgelehrtentums ist ein weites Thema für sich, das ich nur
kurz berühren werde. Es bleibe für diesmal auch außer Betracht,
was der Sabbat heute noch dem Judentum bedeutetb Es lohnt
sich auf jeden Fall, vor allem zuerst das Zeugnis der Bibel
sprechen zu lassen.

Die von Ihnen genannte Streitfrage ist nicht von heute. Sie ist so
alt als der „Herrentag", der auf den Sabbat folgte. Aber gehen
wir sofort in die europäische Welt seit dem 14. Jahrhundert.
Sabbatarier gab es schon vor der Reformationszeit. Die englischen
Lollarden im 14. Jahrhundert arbeiteten der puritanischen Aufas-

sung der Sabbatfeier vor. In der Epoche der Reformation veran-
laßten die Sabbatarier in Mähren, Böhmen und Ungarn Luther
zu seinem Brief gegen die Sabbater 1538, Kaspar Schwenck-
f e 1 d t zu seiner Schrift vom christlichen Sabbat und dem Unterschied

des Alten und Neuen Testaments 1532. Sogar die Verbindung

von Sabbat und Wiederkunftserwartung begegnet schon im
15. Jahrhundert. Es gab auch seit 1631 schon in England
sabbatarische Baptisten, die dann nach Nordamerika übergriffen und
den Ideen des Adventismus vorgearbeitet haben, von denen nachher

die Rede sein soll.

1 Vgl. dazu jetzt: Der Sabbat von Dr. jur. Simon Gut, Religionslehrer der
israelitischen Gemeinde in Basel. Volksdruckerei Basel. Abteilung:
Hebräische Literatur. Sonderabdruck, o. J.

169
Judaica, Bd. II, 3 1



In zwei Formen ist außerhalb des Judentums seit der Reformation
das Festhalten am Sabbat vertreten worden. Die ehrwürdigere
Form ist die Entscheidung der Westminstierkonfession
von 1647, Kap. 21,7, und die Stellung des Puritanismus.
Jenes Bekenntnis nennt den Tag des Herrn, den Sonntag, den

christlichen Sabbat, der seit Jesu Auferstehung an die Stelle des

Sabbats tritt. Man bezeichnet dies als die Substitutionstheorie.
Die gesetzliche Verpflichtung aber, ihn zu feiern (jetzt in dieser
Gestalt), besteht nach der Westminsterkonfession für alle Weltzeit.

So hat dann der Puritanismus in einem Geiste, der fraglos vom
Alten Testament her bestimmt war, weithin die Sabbatgebote auf
den Sonntag übertragen können. Wir müssen heute sagen: mit
einst beneidenswerten religiösen, sozialen, gesundheitlichen
Wirkungen auf das Volksleben der angelsächsischen Länder. Denn
es ist immer so gewesen, daß Gesetzlichkeit besser war als menschlich

zügellos „verstandenes", verfälschtes, nur sog. Evangelium.
Sogar die Sabbat-Fron des Spätjudentums steht ja viel höher als
unsere heutige ehrfurchtslose Auflösung der Sonntagsruhe. Das
hat auch Calvin gewußt, der auf der einen Seite in grundsätzlichen

Ausführungen seiner Schriften allen gesetzlichen
Zwangscharakter und alle alttestamentlichen zeremoniellen Vorschriften
im Namen des Evangeliums ablehnte, jedoch in Genf durch
strenge Gesetze gegen die Sonntagschänder den heiligen Hauptzweck

des Tages durch eine staatlich-kirchliche Verfassung zu
schützen suchte, ohne daß er solches im Sinne der alttestamentlichen

Tendenz der Tagesheiligung verstand2.

Die zweite Form der Vertretung der Sabbatfeier in der Neuzeit ist
die adventistische These, welche in völliger Nichtbeachtung

des „Unterschiedes der beiden Testamente" sich einfach
versteift auf die Unverbrüchlichkeit der Zählungsmethode, der Zählung

des 7. Tages, vom l.Tag der jüdischen Woche (=unsrern
Sonntag) an gerechnet. Hier wird alles darauf hinausgespielt, daß

2 Ich darf hier verweisen auf meine Darstellung der Haltung von Luther
und Calvin in der Frage Sabbat und Sonntag: Q.Sehrenk, Gottesreich
und Bund im älteren Protestantismus (Beiträge zur Förderung christlicher
Theologie, 2. Reihe, 5. Band), Gütersloh 1923, S. 120 ff.

170



wir nach Gottes Gebot bei dieser jüdischen Tageszählung zu
bleiben haben. Der Adventismus richtet sich also im Grunde gegen
die urchristliche Neuerung der Sonntagsfeier als des Tages der
Auferstehung Christi und bekämpft insbesondere eine nicht zu
bestreitende Geschichtstatsache: daß sich die Urchristenheit mit
ihrem „Tag des Herrn", nämlich des auferstandenen Herrn,
bewußt und entschlossen von der jüdischen Sabbatfeier distanziert
hat.

Die adventistische Werbung für die Sabbatfeier wendet sich heute
aussichtsreich an viele unsichere, tappende Menschen. Mit Amerikas

Tag, der jetzt da ist, leben auch die Hoffnungen vieler
amerikanischen Sekten — eine solche ist der Adventismus — neu auf.
Eine Neigung zu jüdischer Gesetzesauffassung kann dem Adventismus

nicht abgesprochen werden. Sie werden erwidern: Was
interessiert uns Israeliten ein solches eklektisches Verfahren, das nur
auf den Sabbat sich beschränkt! In der Tat ist der Adventismus
eine judaisierende Bewegung, die zwar auf das Kennzeichen der
Beschneidung verzichtet, sich aber auf das andre jüdische Schib-
bolet, den Sabbat, konzentriert. Dies verbindet er mit einer
endzeitlichen Richtung. Daß im verelendeten Europa solche
Strömungen nicht wenig Zukunftsaussicht haben, werden wir gewiß
erfahren. Daß eine einfache, faßbare gesetzliche Parole hier
verbunden wird mit End- und Wiederkunftserwartung, gerade das ist
für manche verführerisch. Die Umstände der Entstehung des
Adventismus sind lehrreich. Die Zeit nach J.A. Bengels (1687—
1752) „Berechnungen" des Endes, die Zeit nach der französischen
Revolution und den Napoleonischen Kriegen führte zumal in
Nordamerika zu einem Aufflammen der Enderwartung, war jedoch in
stärkerem Maße als frühere ähnliche Strömungen, zugleich eine

Weltbewegung. Das kontinentale Christentum hat immer wieder
eine erstaunlich empfängliche, unkritische Psyche allem Exotischen
gegenüber gezeigt, und diese Bestrebungen traten ja mit einem
viel eindrucksvolleren Apparat auf als etwa der heimische
Pietismus, der indes durchweg an biblischer Vertiefung all jenen
angelsächsischen Sekteneinflüssen weit überlegen war. Anderseits
war es ja gerade wieder der Pietist J. A. Bengel, der durch seine

171



„Berechnungen" des Endes schon auf alle jene auswärtigen
Endzeit-Gruppen eingewirkt hat, auch auf die Ursprünge des Adventismus.

Der Vater und Führer der ersten Phase des Adventismus, der

amerikanische Farmer William Miller (1782—1849), hat das

Sabbatmotiv noch nicht aufgenommen. Er berechnet in apokalyptischer

Rechenkunst nach Daniel 8,14 und 2. Petr. 3,10 die sog.

„Weihe des Heiligtums", das ist nach seiner phantastischen

Deutung die Wiederkunft Christi, auf das Jahr 1843. Dies ist

genau die Rechnung, die ein deutscher Lehrer, K e 1 b e r, als kleine
Korrektur an der Bengelschen Berechnung des Endes angebracht
hatte! Als die Prophezeiung fehlschlug und ein anderes, späteres
Fündlein — der 22. Oktober 1844 — ebenso versagte, da war es

die sog. Prophetin Frau Ellen White, die auf Grund
geheimer Botschaften und Inspirationen durch das Sabbatmotiv die
zusammensinkende Bewegung neu anzufachen verstand. Sie

benutzte den Einfall eines Hiram Eds on, der als erster
verkündete, daß unter dem in Dan. 8,14 erwähnten Heiligtum, das

„durch Christus gereinigt werden soll", wie man damals in seinen

Kreisen sagte — nicht die Erde, sondern der Himmel zu verstehen

sei! Das himmlische Heiligtum müsse, bevor Christus wiederkommen

könne, von der Sabbatschändung gereinigt werden. Das sei

die verhängnisvolle Hemmung der Wiederkunft, daß die Christenheit

den Sonntag feiere statt des Sabbats. Ich füge bei, welche

Ausgestaltung diese sonderbare Lehre später bekam: Christus, der
sich am 22. Oktober 1844 (das war jener später ausgedachte

Termin) aufgemacht hat, „das himmlische Heiligtum zu reinigen",
tilgt dort die Namen derer, die nicht den Sabbat halten, aus dem

Buche des Lebens. Erst wenn die ganze Menschheit gewarnt ist
vor der Schändung des Sabbats, dann kommt das „Vollstreckungsgericht"

auf Erden. Die Sabbatverachtung läßt alle Kirchen unter
das Zorngericht fallen. Natürlich ist das Malzeichen des Tieres

in der Apokalypse des Johannes die Sonntagsfeier, die 144000

dort sind die Adventisten vom 7. Tag. Der Papst ist darum der

Antichrist, weil „er den Sonntag eingeführt hat". Wir werden

sehen, daß die Sonntagfeier auf die Urchristenheit, nicht auf den

Papst zurückgeht. Man wird nicht erwarten, daß solche Gedanken-

172



gänge, die krankhafte Momente reichlich zeigen, ernsthaft als

evangelische Äußerungen angesehen werden können. Die
Verknüpfung der ursprünglichen Grundphantasie mit der Sabbatforderung

half der adventistischen Bewegung, daß sie trotz der
erlebten Enttäuschungen weiter gehen konnte: Man muß nur die

Rechnung in der besagten Weise erläutern und nach diesen neuen
Eingebungen revidieren. Mit geschmeidiger Phantasie wird ein

Irrtum verkleistert, ein Irrweg durch „Neuoffenbarung" neu
aufgeputzt.

Was uns für unsre Themafrage sonderlich interessiert, das ist die
hier zu Tage tretende Grundstellung. Bemerkenswert ist, wie in
einem Stück diese Position dem ähnelt, was schon die alten Rab-
binen gesagt haben: „Wenn die Israeliten nur einen einzigen
Sabbat in der rechten Weise beobachten, so würde sofort der Sohn
Davids kommen" 3. Das ist gewiß, daß der Adventismus ein Rückfall

ins alttestamentliche Gesetz ist, das nach der Überzeugung des
Neuen Testamentes durch Christus erfüllt ist. Eine adventistische
Schrift von W. Müller, „Die Adventisten", die mir vorlag, sieht
die große Sünde der Christenheit in der Gesetzesveränderung
durch die Menschen. Das Sabbatgebot muß wieder auf
den Leuchter gestellt werden, sonst gibt es keine Aussicht auf eine

baldige Wiederkunft Christi. Wie kommt es aber nun, daß die
Adventisten die Gebote des Alten Testamentes für gleichwertig
erklären, jedoch daraus nur den Sabbat herausgreifen, während es
ihnen gar nicht einfällt, das ganze Zeremonialgesetz und
Reinheitsgesetz zu halten? Sie beobachten also nicht das Gesetz als
Ganzes, sondern sind in der Tat Gesetzes-Eklektiker, Gesetzesliebhaber

mit Auswahl. Es ist eine Schriftbenutzung nach Willkür.
Nach dem Neuen Testament ist Christus des Gesetzes Ende. Jesu

Auslegung des Dekalogs führt mit seinem „Ich aber sage euch"
weit hinaus über dies israelitische Volksgesetz. Und erst recht
läßt der ausdrückliche Kampf des Paulus gegen die
„Tagfeiernden" das Sabbatgebot des Dekalogs hinter sich.

Lassen wir vorerst dies Zeugnis des Paulus zu Wort kommen.
Er sagt Gal.4,9: „Wie könnt ihr wieder zurückkehren zu den

3 Jerus. Talmud: Taanit 64a, Z. 31 f.

173



schwachen und armseligen kosmischen Gestirngeistern (Stoicheia
tu kosmu), denen ihr von neuem dienen wollt? Tage beobachtet

ihr und Neumonde und Festzeiten und Neujahrstage. Ich fürchte
für euch, daß ich am Ende vergeblich an euch gearbeitet habe".
Und schon Gal. 4, 3 schrieb er, daß wir einst, als wir (durch das

Gesetz) unmündig waren, den kosmischen Gestirngeistern wie
Sklaven unterworfen waren. Weiter sagt Rom. 14, 5: „Der eine

beurteilt jeden Tag wie den anderen. Jeder soll in seinem eigenen
Sinn völlig überzeugt sein". Hier spricht Paulus duldsam zu denen,

die noch am Sabbat festhalten. Aber es geht aus seinen Worten
zugleich hervor, daß ein solches Tages gebot nicht mehr besteht.

Er räumt den Judenchristen das Festhalten an der Sabbat sitt e

ein, geht aber keineswegs den Weg des Sabbat g e b o t e s, als

unumgänglich zum Heil. Er fährt vielmehr fort 14,6: „Wer etwas
auf den Tag hält, der hält für den Herrn darauf und wer ißt, der
ißt für den Herrn keiner von uns lebt für sich selber ...".
Angesichts der Äußerung in Kol. 2,16 können wir nicht zweifelhaft
bleiben, was hier immer gemeint ist. Dort heißt es: „So soll euch

nun niemand richten in Speise und Trank oder in Sachen eines
Festes oder Neumonds oder Sabbats — lauter Dinge, die nur
ein Schatten des Zukünftigen sind, sein eigentliches Wesen aber

gehört Christus an". Wir ersehen aus diesen Äußerungen klar,
daß Paulus das gesetzliche Sabbatgebot als in Christus
hinfällig anschaut.

Man kann nicht anders urteilen, als daß der Apostel im Galater-
brief die heidnische Tagewählerei als Abhängigkeit von den
Gestirnen verwirft, daß er im Römerbrief unterscheidet zwischen

Sabbatsitte und Tages gebot, daß er aber im Kolosserbrief

sogar ausdrücklich Tagewählerei und Sabbatvergötzung identifiziert

und die Erlösung von dem allem in Christus sieht.

Wir müssen aber jetzt noch weiter zurückgehen. Wir benötigen zu

gründlicher Überlegung zunächst einer Vertiefung in das Zeugnis
des Alten Testaments vom Sabbat. Die eigentliche

Schwierigkeit in der Verhandlung ist immer wieder die, daß

schon in Exodus 20, nicht erst bei der priesterlichen Betrachtung in
Genesis 2 steht, daß Gott bei der Schöpfung den Sabbat

174



gesegnet, d. h. mit unbeschreiblicher Wohltat ausgestattet hat. Vor
solcher Wertung haben wir zunächst still zu stehen. Es hat sich
das unsagbar reich erfüllt, auch an unserem Sonntag. Durch den
Sabbat hat sich eine unermeßlich bedeutsame, eine universal
spendende Segensquelle aufgetan. „Er heiligt ihn" — das ist vom
Tage selbst gemeint, der vor allen anderen Tagen eine besondre
Weihe für Gott empfängt. Er erhält von der Schöpfung her seine
unmittelbare Bestimmung für den Gottesdienst. Er wird Gottestag

in dem Sinne, daß Gott in diesem Tage als der Herr aller
Tage und Zeiten seinen Platz und seine Segensspur sonderlich hat,
was immer neu Erlebnis wird. Erh ebt sich da nicht schon
gleich hier die Frage, ob es überhaupt erlaubt
sei, einen anderen der sieben Tage an seiner
Stelle zu bevorzugen? Dieser Einwand aber richtet sich
sofort nicht nur gegen unsre christliche Sonntagssitte, sondern,
um noch einmal jenen Ausgangspunkt hervorzuheben, auch gegen
Paulus, zumal gegen Kol. 2,16.

Bemühen wir uns zuallererst um die Motivierung des alttestament-
Iichen Sabbatgebotes und seine zeitlich bedingten Entfaltungen,
soweit solche in diesem alten Schrifttum wahrnehmbar sind.

Bei der Aussprache über die Sabbatfrage, zumal mit dem schlichten
Bibelleser, der ohne historisch-wissenschaftliche Orientierung liest,
sind immer wieder die zeitlichen Unterschiede, die in den
Geschichtsbüchern des Alten Testaments vorliegen, erschwerend.
Suchen wir mit Hilfe heutiger Forschung die Dokumente chronologisch

einzuordnen, so haben wir die ältesten Bezeugungen des

israelitischen Sabbats in Exodus 20, 9 ff ; 34,14—16. Das sind
Stücke, die wahrscheinlich schon zu den Erzählungen des Jahwisten
(J) und Elohisten (E) gehören. Wir stehen damit in der Zeit um
950—800. Auch in den Zusätzen zum Bundesbuch, wo sich Ex.

23,12 findet, liegt E vor, wenn auch mit späteren Ergänzungen.
Ex. 34 4 ist der Rest des jahwistischen Sinaigesetzes und als Paral-

4 Beim Nachforschen nach dem Alter des Dekalogs würde es u. a.
einer Auseinandersetzung mit der gattungsgeschichtlichen Betrachtung
bedürfen, wie sie zumal für die Art des „kasuistischen und apodiktisch formulierten

Rechts" sehr selbständig und fruchtbar von Albrecht Alt in

175



iele zum Bundesbuch anzusehen. In Ex. 34, 21 haben wir die jah-
wistische Fassung des Sabbatgebotes. Sie ist jünger als das

Sabbatgebot des elohistischen Dekalogs, doch ist ja auch dieser Dekalog

durch begründende Zusätze um seine ursprüngliche Form
gebracht, die wohl nur ganz kurze „Worte" enthielt. Die jetzige
Formulierung ist kaum irgendwo die ursprüngliche, aber enthalten

war das Sabbatgebot im Ur-Dekalog gewiß als der Hinweis auf
den eigentlichen Jahwetag. Wir haben das Recht, den Dekalog
in seiner Urform als mosaisch anzusehen. Daß das Gebot über den

Sabbattag zu den ältesten Ordnungen der JahweVerehrung
gehörte, wird m. E. zu Unrecht bestritten. Doch bieten natürlich
die Reihen der Erzählungen Wiederspiegelungen fortschreitender

Konsolidierung des Sabbats und es ist uns mitunter möglich,
hier in den verschiedenen Schichten zu beobachten, daß auch
gewisse Variationen seiner Einschätzung vorliegen.

Jene Ausführungsbestimmung zum Dekalog in Ex. 20,1—17 ist
verhältnismäßig sehr altes Gut: „Gedenke des Sabbattages, daß

du ihn heilig haltest. Sechs Tage sollst du arbeiten und all deine
Werke tun. Aber der siebente Tag ist ein Ruhetag, Jahwe deinem
Gott geweiht. Da sollst du keine Arbeit tun, weder du, noch dein
Sohn, noch deine Tochter, noch dein Sklave, noch deine Sklavin,
noch dein Vieh, noch dein Fremdling, der innert deiner Tore ist.
Denn in 6 Tagen hat der Herr Himmel und Erde gemacht und das

Meer und alles, was in ihm ist und er ruhte am 7. Tage. Darum
segnete der Herr den Sabbat und heiligte ihn". Dies letzte Wort
in V. 11 zeigt, wie schon Karl Budde5 hervorhob, daß nicht erst
die priesterliche Bearbeitung des Pentateuch, sondern wohl schon

eine ältere Gestaltung diese Begründung der Sabbatruhe durch
die Schöpferruhe Gottes hat. Wir werden sehen, daß dies in der
deuteronomistischen Rezension (D) fehlt. Immerhin zeigen die

Angriff genommen worden ist: „Die Ursprünge des israelitischen Rechts",
Berichte über die Verhandlungen der Sächsischen Akademie der
Wissenschaften 86 (1934), S. 3—71. Die im Dekalog vorliegenden Abweichungen
von den sonst herrschenden formalen und inhaltlichen Normen der
apodiktischen Satzreihen sind hier von Alt hervorgehoben. Doch ist er in bezug
auf Schlußfolgerungen auf die absolute Chronologie zurückhaltend.
6 Biblische Urgeschichte 1883.

176



hier vorliegenden Verschiedenheiten, daß dies nicht zum ältesten
Bestände des Dekalogs gehört, sondern daß es eine später
dazugekommene Betrachtung ist.

Ich reihe weiter an aus E, allerdings bearbeitet durch D: Ex. 23,
12: „Sechs Tage sollst du deine Arbeit tun, am 7. Tage aber sollst
du feiern, damit dein Rind und dein Esel ruhen und der Sohn
deiner Sklavin und der Fremdling aufatmen können". Ex. 34, 21

(J1) ist hinzugefügt, daß dies Feiern auch in der Zeit des Pflügens
und Erntens stattfinden soll.

Es ist von großem Interesse, daß wir in gelegentlichen Äußerungen,
die dem 9. und 8. Jahrhundert vor Christus angehören, einen Blick
tun können in die Praxis der Sabbatfeier. Ich meine jetzt Arnos
8, 4f. und 2. Kön. 4, 23. Wenn es in jener Prophetenstelle heißt:
„Höret dies, die ihr den Armen zertretet und die Elenden im Lande
bedrückt, die ihr denkt: Wann geht der Neumond vorbei, daß wir
Getreide verkaufen? Wann der Sabbat, daß wir Korn feilbieten?
Daß wir das Maß kleiner und den Preis größer machen und
betrügerisch die Wage fälschen?" — so geht daraus klar hervor, daß
schon zu jener Zeit Neumond und Sabbat Tage der Ruhe von
Geschäft und Werktagsarbeit waren. Doch beweist 2. Kön. 4,23, daß

man noch weit entfernt war von jener Sabbatauffassung, die
später zu den Zeiten Jesu herrschte. In jener Elisa-Wunderge-
schichte nämlich, wo der Sohn der Sunamitin gestorben ist, will
sie in Begleitung eines Knechtes zum Gottesmann reiten. Da sagt
ihr Mann: „Warum willst du gerade heute zu ihm? Es ist ja weder
Neumond noch Sabbat!" Also in jenen Zeiten, wo unsre Geschichte
entstanden ist oder wo unser Schriftsteller schreibt, machte man
am Sabbat noch weite Wege über Land. Das wäre nach späterer
Satzung eine Entweihung des Tages gewesen. Freilich geht es

hier um einen Besuch des Gottesmannes, um ein heiliges Tun.

Wir kommen zu den Bestimmungen des Deuteronomiums, 8.—7.
Jahrhundert. Da haben wir zunächst in Deutr. 5, 6—18 jene
Ausführungsbestimmungen zum Dekalog, die beim Sabbatgebot in
wundervoll eindringlicher Weise das Soziale unterstreichen und
das Humanitäre durch die Erinnerung an Ägypten begründen : Von

177



V. 17 ab: „... noch dein Kind, noch dein Esel, noch all dein Vieh,
noch der Fremdling, der innert deiner Tore ist, auf daß dein Sklave

und deine Sklavin ruhen wie du (ähnlich hieß es in der Dtr.-Be-

arbeitung von Ex. 23,12). Und sei eingedenk, daß du
Sklave gewesen bist im Lande Ägypten und daß

Jahwe dein Gott dich von dannen herausgeführt hat mit starker
Hand und ausgerecktem Arm. Darum hat dir Jahwe dein Gott
geboten, den Ruhetag zu halten". — Diese Form des Dtr. ist
der des Ex. gegenüber sekundär und weiter ausgeführt. Es fehlt,
wie früher erwähnt, die Verknüpfung mit dem Schöpfungssabbat,
dagegen pulsiert eine besondre soziale Wärme nicht nur, sondern:
Verantwortlichkeit.

Gehen wir dann weiter ins 6. Jahrhundert herab, so betreten wir
zumal mit der priesterlichen Bearbeitung der Geschichte Israels
den Boden Ezechiels. Es ist diese priesterliche Schicht keine
einheitliche Größe, sondern eine Grundschrift (Pg) mit Zusätzen und
Nachträgen sekundärerArt. Wir können aber ganz charakteristische
Tendenzen wahrnehmen. Doch zunächst sei auch hier eine aus
dem 6. Jahrhundert stammende Stelle, die nicht im Pentateuch

steht, vorausgeschickt. Sie gestattet uns wieder eine Kontrolle,
nämlich darüber, daß in jener Zeit die Strenge der Sabbatruhe

zugenommen hat. Ich denke an Jesaja 58,13: „Wenn du am Sabbat
deinen Fuß zurückhältst und dein Geschäft nicht tust an meinem

heiligen Tage, wenn du den Sabbat deine Lust nennst und das

Heilige des Herrn ehrwürdig, wenn du ihn ehrst, so daß du deine
Gänge nicht machst und deinem Geschäft nicht nachgehst,
noch eitle Worte redest, dann wirst du an Jahwe deine Lust haben

und ich will dich einherfahren lassen über die Höhen der Erde

usw.". Das entstammt jener Entstehungszeit der älteren Schichten

der Priesterschrift, dem Zeitraum seit dem Zukunftsprogramm des

Ezechiel (573) bis zur Publikation des Gesetzbuches des Esra

(444). In der priesterlichen Grundschrift ist auch di e Sin ai-
Offenbarung hineingestellt in die Ordnung der 7 Tage: Ex.

24,16: Und die Herrlichkeit Jahwes thronte auf dem Berg Sinai

und die Wolke bedeckte den Berg 6 Tage lang. Dann, am 7. Tage,
rief er Mose aus der Wolke heraus zu".

178



Es soll uns nun aber vor allem das tiefsinnigste biblische Wort
über den Sabbat beschäftigen, das wir der priesterlichen
Bearbeitung der Schöpfungsgeschichte in Gen. 2,1—A verdanken:
„Also wurde vollendet der Himmel und die Erde mit ihrem ganzen
Heer. Und Gott vollendete am 7. Tage sein Werk, das er gemacht
hatte und er ruhte am 7. Tage von all seinem Werke, das er
gemacht hatte. Und Gott segnete den 7. Tag und heiligte ihn; denn

an ihm hat Gott geruht von all seinem Werke, das er geschaffen
und vollbracht hat". Vergleicht man dies Wort mit dem erwähnten
in Ex. 20, so fällt in die Augen die noch ausführlichere Betonung:
1. des vollendeten Werkes; 2. das Ruhen Gottes von
seinem Werk. Das Segnen und Heiligen des Tages aber ist am
Schluß mit dieser Begründung noch einmal zusammengeschlossen.
Es ist ein Fortschritt in der Bibelwissenschaft, daß solche
Ausführung nicht mehr nur wie bei Gunkel als „ätiologischer
Mythus" zur Beantwortung der Frage: Warum, woher der Sabbat?
angeschaut wird, sondern daß diese Art, vom Sabbat zu sprechen,
heute wieder mehr als eine Verkündigung, als ein Zeugnis
göttlicher Offenbarung, als ein prophetisches Wort aufgefaßt
wird. Gott macht durch seine eigene Ruhe den Sabbat schon bei
der Schöpfung zu einer bleibenden Weltordnung! Dabei wird bei
dem Ruhen nicht an bloße Untätigkeit gedacht sein, sondern an
das Vollendethaben, welches erhaben weltüberlegen in fruchtbare
Spannung tritt zum ewigen Schöpferwirken und dieses nicht
ausschließt (vgl. Joh. 5,17 und Hebr. 4). Zweierlei ist in dieser
priesterlichen Begründung der Sabbatruhe besonders groß: Einmal
die ganze Konzentration auf die Ruhe Gottes selbst. Der
Sabbat ist nicht einfach Ruhe, sondern Gottesruhe. Der
lebendige Schöpfer selber ist nicht der ewig Ruhelose, der nur
Gebilde auf Gebilde häuft (A.Schlatter), sondern er kennt
vollbrachtes Werk, vollendetes Ziel und das ist Ruhe in allem Wirken.

Das zweite Bedeutsame in Gen. 2 ist dies, daß der priesterliche

Verkünder gar kein Ruhegebot für den Menschen hier nennt,
wie es der Dekalog im Pentateuch tut. Und doch ist klar
hervorleuchtend, daß uns allein die Gottesruhe zur Ruhe bringt, daß uns
allein das segnet, was Gott ist, hat und gibt. Es ist uns erst
geholfen, wenn wir in Gottes Ruhe einkehren. Es ist dies dann keine

179



philiströse oder sündlich verlebte Ruhe mehr, sondern eine solche,
bei der wirklich etwas Bleibendes für Gott herauskommt. Die
Reformatoren haben mit Recht hervorgehoben, daß Ruhe an sich

keinen religiösen Wert habe. Es ist Gen. 2 nicht daran gedacht, daß

im Himmel nicht mehr gearbeitet wird6, sondern daß es keinen
vollkommenen Dienst der Arbeit gibt ohne Vollendungsfeier.
Unrast, kranke Ruhelosigkeit ist der Charakter der gesunkenen Welt
und zumal heute in zunehmendem Maße. Schöpfung Gottes aber

ist Wirken nicht ohne Vollenden, ist Wirken und Ruhen zugleich.
Unser Zurruhekommen ist die gesammelte Richtung auf die
Gottesruhe, das Umfangenwerden von ihr, nicht das bloße sich
versenkende Anschauen.

Ist es richtig, wie von Rad sagt7, daß Gen. 2 hart ans Spekulative

streife? Bei der alttestamentlichen Verkündigung von der
Menucha, der zu erwartenden Ruhe als biblischem Heilsgut, liege
etwas ganz Anderes vor: der Weggedanke, das wandernde Gottesvolk,

was dann auch bei Jesus Matth. 11,29 (Erquickung, Ruhe
für die Seele), bei der Sabbatruhe in Hebr. 4, 98 und in Offenb.
Joh. 14,13 (die Toten sollen ruhen von ihrer Mühsal) begegne. Die
Mühseligkeit der Wanderschaft des Gottesvolkes sei nur zu tragen,
weil diese endgültige Ruheverheißung winke. So erhalten wir
schon die Ruheverheißung für das Erbland (Dtr. 12, 9 f), die der
Befriedung und Ruhe vor den Feinden (Dtr. 25,19), dann das

Zurruhebringen politischer Art durch josua, David, Salomo —
endlich hochmessianisch die Einkehr Gottes bei seinem Volk, in
der Ruhestätte des Tempels: 2. Chron. 6, 41 „Möge er sich doch

6 So H. Windisch zu Hebr. 4, 4 nach Oden Salomos 16, 13, wo die göttliche
'Ruhe der Unrast der Geschöpfe entgegensteht. Aber Streik oder konstantes
Nichtstun im Himmel ist eine sehr naive Vorstellung.
7 ,jEs ist noch eine Ruhe vorhanden dem Volke Gottes" (Zwischen den

Zeiten, 11. Jg. 1933, S. 104ff.).
8 Der Hebräerbrief (Kp. 3 und 4) schweißt Menucha und Sabbat zusammen.
Er zeigt, daß seit der Weltschöpfung die Ruhe gilt, daß aber in der irdischen
Sabbatruhe der Hinweis auf die kommende Sabbatfeier liegt. Zu ihr sind
wir auf dem Wege. Schon die Rabbinen und die jüdische Apokalyptik kannten
diesen Gedanken: der Sabbat als Abbild der zukünftigen Welt, des ewigen
Lebens, der messianischen Ruhe.

180



aufmachen zu seiner Ruhestatt"! Da sei, sagt von Rad, überall
Ruheverheißung im Strömen der Zeit. Dem wandernden Volk habe
Gott den Anteil an seiner Ruhe zugedacht. Dagegen Gen. 2

steige eine Glaubensaussage gleichsam in den
Raum Gottes selbst empor und zeuge von einer
Ruhe, die zuerst einmal ganz ohne Beziehung
zum Menschen vorhanden ist. Ich kann dies zuletzt Gesagte
nicht finden. Seine Ruhe ist — hier allerdings stillschweigend,
aber welche Wohltat, dies stillschweigend! — unser Heil; denn
die Segnung und Heiligung des Sabbat ist ja Gabe 9. In Gen. 2,

ist das Implizite, das Unausgesprochene zu bedenken. Es braucht
nur entfaltet zu werden. Es ist ja nicht ohne die priesterliche
Sabbatauffassung zu dieser Darstellung gekommen! Das Nichtreden
vom Sabbat gebot ist dort Zucht solcher Darstellung. Joh.
Coccejus sagt treffend: Gott stellt schon hier ein exordium
omnis temporis sanctificandi auf (er stellt an den Anfang den
Grundsatz: alle Zeit soll geheiligt werden), doch kommt das Verbot,

am Sabbat zu arbeiten, von der Sünde, darum gilt es dem
ersten Menschen noch nicht10. Das ist die zuchtvolle Gehaltenheit
der Darstellungsweise. Und doch ist dies „exordium" die still-

9 Walter Zimmerli in seiner Auslegung: I.Mose 1—11. Die biblische
Urgeschichte. 2 Teile. 1943, in der Sammlung „Die Prophezei" sagt auch:
Nur das Gottesvolk hat Zutritt zu der köstlichen Gabe der geheiligten
Gottesruhe, welche das Ziel der ganzen Schöpfung war. Gott gibt dem
Menschen Teil an jenem seit der Schöpfung verborgenen Gut der Ruhe. Es
dämmert auf: die Ruhe in Gott ist das selige Ziel der Geschichte Gottes.
Daß aber in Gen. 2 nicht die Heiligung geboten sei, sondern Gott den

Tag heilige, faßt Z. so, daß das Wesen des 7. Tages vorerst noch Geheimnis

bleibe. Der priesterliche Zeuge richte seinen Blick fast einseitig auf die
Setzungen, die Bundesschlüsse. „Die ganze Kreatur, eingeschlossen der
Mensch, verstummt am 7. Tage vor Gott, der als der allein Geehrte in seiner
vollendeten Schöpfung ruhend thront". Aber von einem Gebot der
Verehrung Gottes durch den Menschen verlaute noch nichts, obwohl solche

Ehrung spürbar durchklinge. Der Sabbat bleibe Geheimnis bis zum Beginn
der vierten großen Weltzeit, in der Gott seine besondre Geschichte mit
Israel veranstaltet. Hier wird dann aus dem Schöpfungssabbat der Sabbat
für den Menschen.

10 Joh. Coccejus, Indagatio naturae sabbati 1658, § 37—40, 45; Ad
Hebraeos 1659, Kp. 4, § 13. 17. 19; Summa theologiae 1662, 21, § 11.

181



schweigende, vornehmste Begründung des späteren Gebotes. Die
Konzentration aber auf die Gabe der Gottesruhe enthält alles,
auch unser Zurruhekommen in bleibender Sicherung. Darum ist
dies das Wesentliche.

Gehen wir dann weiter chronologisch mit den Quellen vorwärts,
so entdecken wir, daß das nun keineswegs die einzigen Sabbatworte

der priesterlichen Schicht sind. Sekundäre Ausführungen
sind da Ex. 16 (Psx, Ps2), wo schon das Mannasammeln
den Unterschied der sechs Arbeitstage und des Ruhetages
herausstellt. Dann hat die priesterliche Schicht in Ex. 31,12—17 eine
Auslegung des Gebotes, in der folgendes hervorgehoben ist:
1. Der Sabbat ist Zeichen, immerwährende Verpflichtung für alle
Zeiten zwischen Jahwe und den Israeliten, von Geschlecht zu
Geschlecht, dafür, daß „Ich es bin, der euch heiligt". 2. Die
Entweihung des Sabbats durch Arbeit wird streng gestraft mit Sterben,

Ausgerottetwerden aus den Volksgenossen. Es ist voll
verständlich, wie gerade solche Drohung zur Sabbat-Ängstlichkeit
führen mußte; denn: was ist nun Arbeit und was nicht? Diese
Fragen drängen die rabbinische Gesetzlichkeit zur Selbstquälerei.
Es entsteht das schwer belastende Joch. Während in Hosea 2, 11,

um 750, vgl. Jes. 58, 13, der Sabbat eine Lust genannt wird und
als frohe Gotteswohltat waltet, klügeln die Schriftgelehrten über den
39 verbotenen Hauptarbeiten, von denen jede Bestimmung wieder
nähere diffizile Erörterungen fordert. Ist nach Ex. 34,21 das

Pflügen und Ernten untersagt — ist dann nicht das Ährenaus-
raufen am Sabbat (Mark. 2, 23 ff.) als eine Unterarbeit des Erntens

zu verwerfen? Muß da nicht durch einen Zaun gewehrt werden

; denn fängt man einmal mit Ährenausraufen an, so kommt ein
andrer und macht Garben

Der Kampf Jesu gegen solche Sabbatvergötzung ist uns
wohlvertraut. Ich fasse nur seine Hauptsätze zusammen: 1. Der
Sabbat ist um des Menschen willen gemacht und nicht der Mensch

um des Sabbats willen. 2. Der Dienst der Liebe ruht auch am
Sabbat nie; denn Gott bleibt trotz der Gottesruhe der ewig
Wirkende. 3. Der „Menschensohn" ist Herr über den Sabbat. —
Dieser dritte Gesichtspunkt enthält die eigentliche Direktive zur

182



Lösung unsrer Themafrage, so wie sie sich nämlich der Urchristen-
heit gelöst hat.

Ich wende mich nun von neuem dem Gespräch mit dem Adventismus

zu und setze zunächst vorbereitend ein bei der Frage nach

der Herkunft des Sabbats, religionsgeschichtlich
betrachtet. Das wird uns dann in bestimmten Linien

vorwärts führen.

Haben die Israeliten den Sabbat durch Vermittlung der Kananäer

aus Babylon überkommen11? Es ist wahr, daß schon die Baby-
lonier den Namen schapattu (schabattu) haben, aber für den

Vollmondstag. Weil, wie wir schon sahen, in den alten Texten
israelitischen Schrifttums der Sabbat gern neben dem Neumond
genannt wird, hat M e i n h o 1 d vermutet, er sei ursprünglich auch
in Israel der Vollmondstag gewesen, der als Festtag mit Opfern
und durch Ruhefeier begangen ward. Daß dies jedoch denkbar
unwahrscheinlich ist, hat K. Budde unwiderleglich nachgewiesen.
Der israelitische Sabbat ist vielmehr von den Phasen des Mondlaufes

ganz unabhängig. Wir haben hier wieder eine souveräne

Umgestaltung zu konstatieren und sonderlich betrifft sie die
Bedeutung. Waren ja doch die babylonischen Mondphasen und
Siebenertage: der 7., 14., (19.), 21., 28. schon im 3. Jahrtausend vor
Chr. dämonische Unglückstage, an denen man aus
abergläubischer Angst die Arbeit ruhen ließ. Dazu waren es, wie
gesagt, gar nicht vier, sondern fünf Siebentage. Der 19. Tag sollte
wohl, zusammengerechnet mit dem vorigen Monat, als 49 das 7

mal 7 ausdrücken. Die unvergleichliche Eigenart der israelitischen
Woche besteht darin, daß sie, ganz ohne Rücksicht auf die Phasen
des Mondlaufes, ununterbrochen durch das Jahr rollt, daß sie

konsequent durchgezählt wird. So erst kam eine eindeutig klare geordnete

Zeitrechnung zustande, die für die Zeitbegriffe kulturell be-

11 Vgl. zu diesem Abschnitt: W. Lötz, Sabbat in Haucks Realencyklopädie
für protest. Theologie und Kirche, Bd. 17, S. 283 ff.; W. E i c h r o d t, Theologie

des Alten Testaments 1933, Bd. 1, S. 59 f. ; J. Meinhold, Sabbat
und Sonntag 1909. Zuletzt „Zur Sabbatfrage" ZAW 48. 1930, 121 ff., mit
der Antwort von K.Budde ebenda S. 138 ff. Vgl. des letzteren Vortrag

„Sabbat und Woche" (Christi. Welt 1929. 2. und 16. März).

183



deutsam geworden ist. Eichrodt hebt mit Recht hervor, daß

dies auch eine Unabhängigkeit von der abergläubischen Tage-
wählerei des Heidentums mit sich brachte. — Weder die
babylonische noch die jüdische Zählung stehen in irgend einem

Zusammenhang mit der in der alten Welt als Siebenheit bezeichneten

Zahl der Planeten. Das Denkwürdige ist nun dieses, daß die

Weltgeschichte dieser jüdischen Woche, also dem Siebenerzyklus, der
Hebdomade, zum Sieg geholfen hat. Damit hat diese Weltgeschichte

die stille Anerkennung dem ausgesprochen, was Gen. 2

als priesterlich-prophetisches Wort steht, daß es nämlich souverän

schöpfungsmäßiges göttliches Wollen und Bestimmen ist, das

solche Woche von uran beabsichtigt hat. Der Grieche teilte den

Monat in drei Teile, der alte Inder in zwei, die Römer hatten
eine achttägige Woche. Dagegen ist die jüdische Woche der
sieben Tage in den ersten Jahrhunderten nach Christus in der

ganzen sog. christlichen Welt in Gebrauch gekommen — und zwar
dadurch, daß die christliche Kirche sie übernommen hat. Zu gleicher

Zeit übernahm man jedoch auch die astrologische oder
Planetenwoche, die ebenfalls nach 7 Tagen rechnet. Sie war von
Astrologen des hellenistischen Zeitalters ausgebildet. Diese
astrologische Woche, nach der wir heute noch die Wochentage
benennen, bezeichnet diese nach den damals geltenden sieben
Planeten: Sonne, Mond, Mars, Merkur, Jupiter, Venus, Saturn. Einem

jeden von ihnen ward die Herrschaft über je einen Tag
zugeschrieben. Daß die jüdische Woche mit der
astrologischen eine Verbindung einging — das bedingt
unsre heutige Situation. Daher nennen wir den ersten

Tag: Sonntag, dies solis. Die Juden dagegen fingen beim Sabbat

an zu rechnen und nannten die darauffolgenden Tage einfach: der

erste, der zweite, der dritte usw. nach dem Sabbat. Sicher stammt
die astrologische Woche aus Babylon. Sie läßt sich aber nicht
früher nachweisen als im letzten Jahrhundert vor Christus. Die
christliche Kirche hat die jüdische Woche aufgenommen und mit
der astrologischen kombiniert. Was heißt das? — Ob wir uns
Christen nennen oder Juden oder ob wir Adventisten sind —
solange wir Sonntag, sunday sagen oder Montag, monday, lundi,
oder mardi, mercredi oder Saturday — was alles astrologische

184



Namen sind, gestehen wir ein, daß wir diese erwähnte Kombination

durchführen. Und weiter muß uns klar sein, daß die heutige

Woche gar keine Garantie bietet, daß nun unsre Tage die
kalendermäßig unfehlbare, garantiert irrtumsfreie Fortsetzung der
ehemaligen israelitischen Tage, daß unsre Samstage todsicher die
Nachfolger der ehemaligen jüdischen Sabbate wirklich sind. Daß
ich es so ausdrücke: Der Adventist hängt sich an eine Zählmethode,
nicht an die Sache. Er hätte mit seiner Polemik gegen den christlichen

„Herrentag" ganz recht, wenn die übrige Christenheit mit
der Hebdomade brechen würde. Das fällt jedoch niemand ein.
Hat die Zählung der Tage Seligkeitswert? Sagt nicht der Dekalog:
Sechs Tage sollst du arbeiten, aber der siebente ist ein Ruhetag?
Also gut: Montag, Dienstag, Mittwoch usw. bis Samstag und dann
der Ruhetag! Das Wesentliche ist diese Struktur: 6 Tage Arbeit
und dann Ruhetag, wie auch die heutige Welt mit ihrem „Wochenend"

so rechnet. Die Zählungsfrage selbst ist keine Glaubensfrage.

Wir sind alle Siebententags-Vertreter, wenn wir auf sechs

Arbeitstage den Ruhetag folgen lassen. Würde man sagen: Es ist
aber doch nichts Nebensächliches, ob man mit dem Feiertag
anfängt oder mit dem ersten Arbeitstag, so ist doch plausibel : Wer
mit dem Ruhetag schließt, fängt auch mit ihm an.

Diese verblüffend einfache Rechnung ist kein Fündlein, sondern

die Entscheidung der Urchristen. Sie brachten durch
die Einführung des Herrentages, den sie als Gedenktag

an Jesu Auferstehung feierten, zum Ausdruck, daß sie wohl an
der schöpfungsmäßig anbefohlenen oder (so die Reformatoren:)
„angeratenen" Hebdomade festhielten, aber frei seien vom alt-
testamentlichen Sabbatgebot. Mit dieser Entscheidung hat die Ur-
christenheit eine Tat evangelischer Freiheit geleistet, mit dieser
Tat aber zugleich die Erlösung durch den Auferstandenen über
die Schöpfung gestellt oder erhöht. Der Blick der christlichen
Urkirche geht durch solche Akzentuierung des Herrentages nicht
mehr allein auf die Ordnung der Schöpfung, sondern auf den neuen

Mittelpunkt der Zeit, Christi Erlösungswerk. Ist dieses doch

zugleich die Bürgschaft seiner Wiederkunft und der Anbruch der
Vollendung.

185

Judaica, Bd. II, 3 2



Freilich bestreiten nun die Adventisten — gegen alle Tatsachenforschung

— dies Wesentliche, daß die Herrentagsfeier urchristlich

ist. Darum sei in Kürze das eindeutige Material aus
dem apostolischen Zeitalter vorgelegt. Nach Mark. 16,
1 f. kommen die Frauen am ersten Tag der Woche (heute sagen
wir: Sonntag) zur Gruft, als „die Sonne aufgegangen war" und
finden das Grab leer. Auch nach Joh. 20,19 erscheint Jesus den

Jüngern am Abend des ersten Tages der Woche und nach 20,26
hernach den Jüngern mit Thomas wiederum nach acht Tagen. So

ist also der erste Tag der Woche (jüdisch ausgedrückt: der erste
nach dem Sabbat) durch die Erscheinung des Auferstandenen
geheiligt und für immer bevorzugt. Es ist die neue Heiligung dieses

Tages, die Gott selber neu vornimmt, hinübergreifend über die
Sabbatheiligung (sinnvoll: der erste nach dem Sabbat!). Daß
solche Herrentagsfeier schon zu den Zeiten des Paulus üblich
war, läßt sich nicht widerlegen. Paulus ordnet 1. Kor. 16,2 an:
„Je am ersten Tag der Woche lege jeder Geld bei Seite" — für
die Heiligen in Jerusalem. Daß dies der ausdrückliche Tag des
Gottesdienstes war, wird weiter durch Apg. 20,7 bestätigt: „Als
wir uns nun am ersten Tag der Woche versammelt hatten (in
Troas), um das Brot zu brechen, redete Paulus zu ihnen". Während
es aber an den bisher erwähnten Stellen immer heißt: „am ersten
nach dem Sabbat", so empfängt nach Offb. Joh. 1,10 Johannes auf
Patmos sein Gesicht „am Herrentag". Zum ersten Male in der
urchristlichen, im neutestamentlichen Kanon aufgenommenen
Literatur begegnet hier diese Bezeichnung. Das war urchristliche
Überzeugung: Christus ist auch insofern mehr als der Sabbat, er ist
auch dadurch der Herr des Sabbats, daß sein Auferstehungstag
mehr ist als der alte Sabbattag, wenn gleich er den gesamten Segen
dieses Tages in sich aufnimmt. Die Offbg. Joh. — wir können also
bereits etwa Ende des 1. Jahrhunderts die Feier des „Herrentages"
feststellen.

Man kann es eine geschichtliche Führung nennen, daß
gerade zur Zeit des Augustus die jüdische Woche, also die
Hebdomade, zum Siege kam. Darum bestand für die Christenheit gar
nicht das Bewußtsein, mit der Schöpfungsordnung in Konflikt zu

186



kommen, wenn auch, wie gezeigt, beim Herrentag eine Überordnung

des leitenden Gesichtspunktes der Erlösung Platz griff.
Aber die Christen der Urzeit hielten am Zyklus der Siebenheit

fest, sie akzentuierten nur den ersten Wochentag als den

fortgesetzt zu begehenden Ostertag, der mehr war als Sabbat. In dem
durch Hauskolportage ungeheuer verbreiteten Buche von L. R.

Conradi, „Die Geschichte des Sabbats" und in einer Schrift
des Amerikaners Straw über dies Thema ist immer wieder
geleugnet worden, daß wir — ganz abgesehen von Gnosis,
Sonnenkult, allegorischer Schriftauslegung — nun auch in genuin
kirchlichen Schriften des apostolischen und nachapostolischen
Zeitalters die feste Sitte antreffen, daß die Gemeindezusammenkünfte
am Herrentag abgehalten werden. Die Belege sind aber zahlreich
und ganz eindeutig. In der Didache 14,1 heißt es: „Am Herrentage
sollt ihr zusammenkommen und Brot brechen". Im Bericht des

jüngeren Plinius, Statthalter von Bythinien, an Kaiser
Trajan (Epist. Plin. X 967, um das Jahr 112): die Christen kommen

an einem bestimmten Tage, stato die, zusammen — und zwar
am frühen Morgen und am Abend. Nur Justin, Apologie I 67,
spricht vom sogenannten Tage des Helios, rechtfertigt aber diese
der astrologischen Woche entnommene Bezeichnung mit dem
Hinweis, daß am ersten Schöpfungstag das Licht erschaffen sei und am

gleichen Tage Christus als; die Sonne der Gerechtigkeit aus der
Grabesnacht hervorbrach. Im Barnabasbrief 15,9 ist der
Herrentag der achte genannt, indem wie Joh. 20, 26 gezählt wird
von Herrentag zu und mit Herrentag. Es heißt dort: „Den 8.Tag
begehen wir mit Freuden, an dem ja auch Jesus von den Toten
auferstanden und nachdem er sich kund getan hatte, zum Himmel
aufgestiegen ist". Auch andre christliche Schriftsteller reden vom
8. Tage. Schon in Barnabas 15 kommt der bewußte Gegensatz
gegen den jüdischen Sabbat zum Ausdruck12. Erst recht betont

12 Kurz erwähnt sei die endzeitliche Auffassung vom Sabbat bei Barnabas,
Kap. 15. Mit Hilfe der Allegorese bezieht er ihn auf die Wiederkunft
Christi, das Wort Psalm 90, 4 „tausend Jahre sind vor deinen Augen wie
der gestrige Tag", wird für die Berechnung der Weltgeschichte benutzt,
die entsprechend den Wochentagen 6000 Jahre beträgt, während der 7. Tag

1000, das Millennium, mit der Parusie übereinkommt.

187



jene Abgrenzung Ignatius, An die Magnesier 9,1 : „Wir halten
nicht mehr den Sabbat, sondern leben nach dem Tage des Herrn,
an dem auch unser Leben aufgegangen ist durch ihn und seinen

Tod". Der einzige Lehrer Christus steht dem „sabbatizein" gegenüber

und eine Warnung vor dem jüdischen Sauerteig folgt auf diese

Äußerung. Lehrreich ist die Notiz in der Kirchengeschichte des

Euseb. III, 27, 5, daß die judenchristlichen Ebioniten den Sabbat

neben dem Herrentag gefeiert haben: „Den Sabbat und die übrige
jüdische Lebensweise beobachten sie gleich jenen, die Herrentage
aber feierten sie in gleicher Weise wie wir zur Erinnerung an die

Auferstehung des Erlösers". Also sogar diese durchaus gesetzlich

gerichtete judenchristliche Gruppe beging auch den Herrentag!

Dagegen hätte auch Paulus heute nichts einzuwenden, wenn
man ruhig noch den Sabbat begeht, wenn man daraus nur kein
heilsnotwendiges Entweder-Oder macht. Nur wäre heute die
Doppelung ein undurchführbarer Luxus.

Es sei noch erwähnt, daß Terbul lian Apologeticum 16 die
heidnische Beschuldigung abwehrt, daß die Christen einer Sonnenreligion

huldigen, wenn sie den dies solis (Sonntag) als Freudentag

begehen. Meli to von Sardes schrieb etwa 170 eine
Schrift über den Herrentag. Das Konzil von Laodizea 363

bestimmte: Man solle sich an diesem Tage möglichst der Arbeit
enthalten.

Die bekannten Erlasse Konstantins (Eusebs Kirchengeschichte

V Kap. IV) von 321 machten den dies solis zum staatlichen
Feiertag. Es handelt sich da um staatliche Schutzmaßnahmen. Das

erste konstantinische Sonntagsgesetz gebietet nur den Gerichten
und städtischen Gewerben am Sonntag Stillstand. Zwei spätere
Verordnungen untersagen alle militärischen Übungen, welche die

Andacht stören. Die christlichen Kaiser nachher erlassen noch

strengere Gesetze, z. B. ein Verbot der Schauspiele am dies solis.
Daß bei Konstantin übrigens ein Zusammenhang besteht zwischen

dem synkretistischen Helioskult und diesen Verordnungen, ist
unbestreitbar.

Wir fassen zusammen: Nach den Quellen geht die Feier des

Herrentages zurück auf die urchristliche Gemeinde. Sie hält fest an

188



der Weihe eines siebenten Tages, ist aber neu bestimmt durch die
Erfüllung im Christus, dem Kyrios, der die wahre Ruhe bringt.
Der Adventismus ist somit vor die Frage gestellt, ob die Ur-
christenheit, die nicht einer sog. Prophetin wie Ellen White,
sondern den Aposteln folgte, vom Geiste, der sie „in alle Wahrheit
leiten" sollte, irre geführt worden sei. Die Entscheidung liegt
im Grunde in der christlichen Stellungnahme zum Gesetz des
Alten Testamentes, das auch jenes priesterliche Zeugnis von Gen.
2 bestimmt. Aber die Erfüllung des Sabbats in Christus ist keine
Aufhebung der Weihe des 7. Tages. Nicht die Zählungsmethode,
sondern die Sache ist ausschlaggebend. Auch die Reformatoren
haben den alttestamentlich gesetzlichen Zwangscharakter und die
zeitlich bedingten zeremoniellen Vorschriften abgelehnt. Dazu hat

sogar Calvin (nicht nur Coccejus) die Hebdomade gerechnet,

jedoch genau wie Luther diese dennoch als eine von Gott
sozusagen angeratene Zeit angesehen 13. Evangelische Grundüberzeugung

ist, daß die zumal „spätjüdische" Heiligung des bloßen

Tages der Heiligung Gottes und der Gemeinde Platz zu machen
hat. Das verpflichtet aber um so mehr sozial und religiös zum
Kampf für einen evangelisch zu begehenden Ruhetag. Alle
Gesetze des Staates, die ihn schützen, sind zu begrüßen. Die
Verehrung Gottes, die Heiligung durch sein Wort, ist der Hauptzweck

des Tages, der in die Vollendung weist und lins Anteil an
der ewigen Gottesruhe verheißt.

13 Vgl. G.Schrenk, Gottesreich und Bund im älteren Protestantismus
1923, S. 116—123: Der niederländische Sabbatstreit des 17. Jahrhunderts
und sein Verhältnis zu der Stellung der Reformatoren zu Sabbat und Sonntag.

189


	Sabbat oder Sonntag?

