
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Jeremias, Opportunist oder Utopist?

Autor: Thieme, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jeremias, Opportunist oder Utopist?
Von Prof. Dr. KARL THIEME, z. Zt. Läufelfingen.

Der Mensch liebt das Leben und fürchtet den Tod. Aber mehr als
den eigenen Tod, den wir ja doch alle unvermeidlich wissen, fürchten

die meisten normalen Menschen den Tod ihres Volkes, den
Untergang des Gemeinwesens, in welchem sie aufwuchsen und das
über die Dauer ihres eigenen Lebens weit hinaus ihren Kindern
und Kindeskindern die schützende Heimstatt bleiben soll. So rechnet

man mit Recht zum Schrecklichsten, was ein Mensch hienieden
erleben kann, wenn er die Zertrümmerung des Staates mitansehen
muß, dessen Bürger er gewesen ist. Wie schrecklich aber ist es

erst, wenn ein Mensch solche Zertrümmerung nicht nur mitansehen,
sondern sogar über eine lange Frist voraussehen und vorauskünden,

dann aber sogar in einem gewissen Sinne beinahe begrüßen
muß! Denn eine unerbittliche Logik der Tatsachen bewirkt ja, daß
ein uns ursprünglich noch so Unerwünschtes, sobald wir es einmal
als sicher eintretend angenommen und angesagt haben, schließlich
nicht ohne eine gewisse Genugtuung von uns aufgenommen wird,
weil sein Ausbleiben uns um so peinlicher ins Unrecht gesetzt
haben würde, je schwerwiegender das von uns angekündigte
Ereignis gewesen ist.

Wenn wir also von einem Manne hören, der die Zertrümmerung
seines Vaterlandes ankündigt und offen für dessen Zertrümmerer
Partei ergreift, dann denken wir unwillkürlich zunächst an die ge-
schichtsnotorischen Gestalten solcher, die als eigentliche
Landesverräter eine traurige Berühmtheit erlangt haben. An einen Äschines,

der sich von Demosthenes vorwerfen lassen mußte, als
gekaufter Söldling König Philipps von Mazedonien die Freiheit Athens
zu unterwühlen. An einen Coriolan, der sich durch persönliche
Kränkung dazu verführen ließ, gegen seine Vaterstadt Rom mit
den Volskern zu Felde zu ziehn, wenn ihn auch das Flehen seiner
Mutter zuletzt doch noch vor dem Äußersten bewahrte. Aber auch

an so manche Erscheinungen des mittleren, neueren und neuesten

Zeitalters, deren Namen wir nur mit Abscheu auszusprechen
pflegen.

106



Dann aber fällt uns wohl noch eine andere Möglichkeit ein, für
deren Vorhandensein uns gerade die letzten Jahrzehnte Beispiele
genug geliefert haben: Auch durchaus gutgläubige Pazifisten und
Utopisten gehn ja manchmal so weit in ihrem Fanatismus, daß sie

ungewollt oder sogar bewußt dem Landesfeind in die Hände
arbeiten. Schon im ersten Weltkrieg hat es nicht wenige in allen
Lagern gegeben, die bereit waren, die Zertrümmerung des Staates,
dessen Bürger sie waren, hinzunehmen, wenn nur zu hoffen schien,
daß irgend ein internationales Ideal dabei verwirklicht würde, dem
sie sich verschrieben hatten.

Wenn wir nun in der Heiligen Schrift des Alten Bundes in der
Person des Propheten Jeremias einem Manne begegnen, der
anläßlich der Belagerung Jerusalems durch den babylonischen Großkönig

Nebukadnezar (oder Nabuchodonossor) offen aufforderte, zu
kapitulieren bzw. einfach individuell zum Landesfeind überzulaufen,
so werden wir uns gewiß nicht wundern, daß beide oben erwähnten
Deutungsmöglichkeiten für das Verhalten des Propheten ihre
Vertreter gefunden haben. Und zwar nicht erst in der Gegenwart,
sondern von Anfang an. Nicht erst der Babylonforscher Hugo Winckler
hat vor einem reichlichen Menschenalter den Jeremias als einen

Agenten Nebukadnezars zu erklären versucht, sondern der
babylonische König selber hat den Propheten offenbar so ähnlich
eingeschätzt, als er ihm anbieten ließ: „Gefällt es dir, mit mir nach
Babel zu kommen, so komm, ich will ein Auge für dich haben" (40,
4). Und nicht erst eine starke Richtung unter den modernen Alt-
testamentlern hat den Propheten für einen Utopisten erklärt, nicht
erst ein Stefan Zweig ihn als Pazifisten verherrlicht, schon in einer
förmlichen Anzeige bei der Tempelbehörde wird Jeremias unter
die „Verrückten, die sich als Propheten aufspielen", gerechnet,
die man in Block und Halseisen schließen müsse (29,26).

Es ist also gewiß keine müßige Frage, mit der wir uns heute
beschäftigen wollen, wenn wir festzustellen suchen, ob einer dieser
beiden althergebrachten Erklärungsversuche für das so überaus

merkwürdige Verhalten des Jeremias zutrifft, oder wenn nicht, wie
dieses sonst zu erklären ist, ob es uns als in Gottes Wort verkündigtes

etwas zu sagen hat, und was. Zu diesem Zwecke aber müs-

107



sen wir uns natürlich zunächst einmal genauer klarmachen, in
welchem Zusammenhang dieses Verhalten stand und worin es sich
im einzelnen zeigte.

Die Jugend des Propheten hatte im Zeichen der verheißungsvollen
Erneuerung des Reiches gestanden, das dem auserwählten Volke
einst unter David die Vorherrschaft unter den Nationen im
palästinensischen Bereich anvertraut sah. Bewußt hatte König Josia, in
dessen dreizehntem Regierungsjahr Jeremias trotz verhältnismäßiger

Jugend von Gott zum Propheten berufen worden ist (1,
1—10), an die alte Tradition wieder angeknüpft. Sowohl im Innern,
wo der König die große sogenannte deuteronomische Kultreform
durchführen ließ, die mit dem Glauben an den einen Gott ernst
machte wie nie zuvor und der Götzendienerei vernichtende Schläge
beibrachte. Als auch nach außen, wo Josia bewußt die Ansprüche
des Davidshauses in der Richtung nach Nordisrael wiederum
aufnahm und zunächst erfolgreich geltend machen konnte, gerade weil
er zugleich als religiöser Reformator auftrat. Eben dadurch aber
ward er zur Überschätzung seiner Kräfte verführt. Unter vernichtenden

Schlägen von West und Ost, von Ägypten und dem
neuerstandenen babylonischen Großreich aus brach die ganze erneuerte
Reichsherrlichkeit binnen wenigen Jahren wieder zusammen. Josia
fiel; sein noch vom1 Volke frei gewählter Sohn Joachaz wurde abgesetzt

und exiliert; als Agent gleichsam der ausländischen
Interessen regierte dessen unbeliebter älterer Bruder Jojakim, erst von
Ägyptens, dann von Babels Gnaden, nachdem die Machtverhältnisse
zwischen den Großreichen sich wieder einmal verschoben hatten.
Und als das vorderasiatische Gleichgewicht sich abermals zu
verlagern schien und Jojakim in erneuertem Bunde mit Ägypten von
der babylonischen Oberhoheit loszukommen suchte, da kam es
wieder, wie ein Jahrhundert früher zur Zeit des Isaias zur
Belagerung von Jerusalem, ging aber nicht wieder so glimpflich ab.

Jojakim selber kam um, sein Sohn Jojachin (Jechonias) mußte nach

nur dreimonatiger Herrschaft kapitulieren. Und, so heißt es im
Königsbuch (II, bzw. IV, 24,13—16), Nebukadnezar „raffte hinweg
von dort alle Schätze des Gotteshauses und die Schätze des Königshauses

und entblößte den Gottestempel von allem Goldgerät,

108



welches Salomo hatte anfertigen lassen, der König Israels, wie der
Herr geheißen hatte. Er deportierte ganz Jerusalem, alle Obersten,
alle Wehrleute des Heeres, zehntausend Deportierte, alle Schmiede
und Riistungsmacher ; es blieb kein Rest außer den Armen vom
Volke des Landes. Er deportierte (den König) Jojachin nach Babel,
die Mutter des Königs, die Frauen des Königs, seine Kammerherren

und alle Wehrfähigen, Kriegsgeübten ließ der König von
Babel als Deportierte nach Babel kommen". Über die Verbleibenden

aber setzte er Jojachins Oheim Mattanja, änderte dessen

Namen, der unserm Theodor entspricht, triumphierend in Zedekia,
d.h. „Gerecht ist der Herr!", womit das Schicksal Jerusalems als

Gottesgericht hingestellt sein sollte, und ließ ihn den Treueid
schwören. Schwer lastete der materielle Druck, das Fehlen so vieler
wirtschaftlich wichtiger Kräfte auf dem Lande, schwerer noch die
Demütigung, das Bewußtsein, daß man eine Schändung des nationalen

Heiligtums hatte hinnehmen müssen. Und so ist es kein
Wunder, daß kaum' drei Jahre später, als beim nächsten Schwanken
der politischen Waage, Gesandtschaften der Nachbarkönige in
Jerusalem ankamen, die zum gemeinsamen Aufstand gegen Babel
aufforderten, dieser Aufstand von gewissen intellektuellen Kreisen der
Hauptstadt geradezu als ein „Kreuzzug" begrüßt und triumphierend

als von Gott eingegebenes Prophetenwort die Verheißung in
Umlauf gesetzt wurde: „Wahrlich, die Geräte aus dem Hause des
Herrn werden nun bald wieder von Babel zurückgebracht!"

Mitten in diese Hochstimmung nationaler Revolution hinein wurde
plötzlich ein greller Mißklang durch ein seltsames Schauspiel
getragen: Der stadtbekannte Jeremias, nun schon ein älterer Mann,
erschien auf einmal, gebeugt unter das schwere Joch, das er einem
Paar Zugstieren abgenommen und mit Stricken auf dem eignen
Nacken befestigt hatte. Und was hatte er zu verkünden, als er
durch die festlich bewegte Menge zum Quartier der fremden
Gesandtschaften geschritten war?

„So spricht der Herr der Heerscharen, Gott Israels: Also sollt ihr sprechen
zu euren Gebietern! ICH bin es, Welcher geschaffen hat sowohl die Erde
wie den Adam wie das Vieh, das auf dem Antlitz des Erdackers weilt, mit
Meiner Kraft der großen, mit Meinem Arm, dem ausgereckten, und habe sie
stets dem gegeben, der der Rechte war in Meinen Augen. Nun also bin

109



Ich's, Der da gab all diese Erdgebiete in die Hand Nebukadnezars, Königs
von Babel, Meines Dieners; und auch das Getier des Feldes hab Ich ihm
gegeben, ihm zu dienen.

Und so soils geschehen: Der Stamm und das Königreich, die nicht dienen
wollen ihm, Nebukadnezar, König von Babel; und, was seinen Hals nicht
fügt ins Joch des Königs von Babel, — mit dem Schwert, mit dem Hunger,
mit der Pest, will Ichs heimsuchen an diesem Stamme, kündet der Herr, bis
Ich sie ganz in seine Hand gelegt habe ..." (27,4—8)

Und dann warf der Prophet von fünf weiteren Jochen, die er
mitgeschleift hatte, je eins dem Gesandten des Königs von Edom, des

Königs von Moab, des Königs der Ammoniter, des Königs von
Tyrus und des Königs von Sidon vor die Füße, damit diese ihren
Gebietern das sichtbare Zeichen für die Unterjochung heimbringen
könnten, die der Herr, der Gott Israels, für sie alle wie für Sein

eigenes Volk beschlossen habe. Er selber aber, Jeremias, ließ sich

von da an auch weiterhin öffentlich nur noch mit dem Joch auf den
Schultern blicken, um jedem, der ihn sah, auch ohne Worte den

Spruch des Herrn zu verkündigen.

Je schwerer die nationalrevolutionäre Partei durch diesen Schlag
getroffen wurde, desto eindrucksvoller mußte ihre Gegenaktion
werden. Und so geschah es nicht viel später eines Tages, als Jeremias

mit seinem Joch auf dem Nacken den Tempelvorhof betrat,
da stellte sich ihm Hananja, welcher auch als Prophet galt,
entgegen, riß das Joch herunter, zerbrach es und verkündigte als

Spruch des Herrn:

„Genau so will ich zerbrechen
das Joch des Königs von Babel,
(noch ein Jahrespaar an Tagen)
von aller Nationen Hals!"

Die Antwort, die Jeremias auf Hananjas Heilsverheißung hatte,
ist besonders bemerkenswert, weil sie zeigt, wie wenig der
Prophet sich auf das, was er früher in Gottes Auftrag vorgetragen hatte,
versteifte, wie weit er menschlich dem Propheten Jonas überlegen

war, der sich persönlich gekränkt fühlte, als das Unheil ausbleiben

sollte, das er angekündigt hatte1. Jeremias erwiderte zunächst
einfach :

1 Wer einwenden sollte, Jeremias habe nur im ersten Moment angesichts der

110



„Amen, so möge der Herr tun! Der Herr erfülle deine Worte, die du prophezeit

hast, und bringe wieder die Geräte des Hauses des Herrn und alle
Verbannten aus Babel an diese Stätte!" (28, 6)

Dann allerdings durfte der Prophet sich doch nicht enthalten,
wenigstens ein grundsätzliches Bedenken zu äußern und fuhr fort :

„Nun höre immerhin diese Rede, welche ich dir in die Ohren und dem ganzen
Volke in die Ohren rede: Die Propheten, wie sie vor dir und vor mir von
altersher waren, die prophezeiten Krieg, Hunger und Seuche wider mächtige

Länder, wider große Königreiche. Der Prophet hingegen, der Frieden
(und Wohlfahrt) prophezeit, — wenn eintrifft, was dieser Prophet verkündet
hat, dann erst wird dieser Prophet als der erkannt, den der Herr wirklich
gesandt hat." (28,7—9)

Wir wissen aus andern Äußerungen Jeremias, in denen er bitter
darüber klagt, daß er es sich mit allen seinen Mitmenschen
verderben muß, weil er immer wieder Unheil verkünden soll, wie gern
er es bei diesen vorsichtigen Worten hätte bewenden lassen, mit
denen nicht mehr gesagt ist, als daß der Warner mehr Vertrauen
verdient als jener, der die den Menschen so glatt in die Ohren
eingehende Verheißung irdischen Erfolges zu künden hat.

Aber auch diesmal blieb es dem Propheten nicht erspart, noch sehr
viel deutlicher zu werden.

„Und des Herrn Wort erging an Jeremias, nachdem der Prophet Hananja
das Joch vom Halse des Propheten Jeremias weggebrochen hatte, und ward
gesprochen:

Geh, sprich zu Hananja, sprich: So spricht der Herr! Ein Joch von Holz
zerbrachst du, statt dessen will Ich ein Joch von Eisen machen. Denn so spricht
der Herr der Heerscharen, der Gott Israels: Ein eisernes Joch lege Ich auf
den Hals aller dieser Stämme, daß sie Nebukadnezar, dem König von Babel,
dienen müssen! —

Haltung des Volkes nicht gewagt, sich unumwunden zu seiner unveränderten

Meinung zu bekennen, der möge die Frage beantworten, warum der
im übrigen so tapfere Prophet uns dann so ganz ohne jede Beschönigung
oder Entschuldigung berichtet hat, was als Gegenstück zur Verleugnung
Petri zu bewerten wäre. Wir erblicken ganz im Gegenteil hier (wie etwa auch

42,7!) einen Hinweis darauf, wie unabhängig die wahren Propheten von
eigenen vorgefaßten Meinungen sind, — wie abhängig aber von ausdrücklicher

göttlicher Offenbarung.

111



Und der Prophet Jeremias sprach zum Propheten Hananja: Höre doch Ha-
nanja! Der Herr hat dich nicht gesandt; du aber hast das Volk mit Lügen
sicher gemacht. Darum spricht so der Herr: Siehe Ich sende dich fort vom
Antlitz des Erdackers; dies Jahr noch sollst du sterben; denn deine Rede

war Abfall von dem Herrn! —

Und der Prophet Hananja starb in jenem Jahre im siebten Monat."
(28, 12—17)

Ganz ohne Wirkung scheinen diese Ereignisse nicht auf die öffentliche

Meinung geblieben zu sein; jedenfalls vernehmen wir von
keinem Aufstande damals; und für einige Jahre blieb alles ruhig.
Sobald aber dann die Macht Ägyptens wieder anstieg und der
Babels das Gegengewicht halten zu können schien, war auch die
nationalrevolutionäre Partei wieder auf dem Plan. Gebrochen wurde
der feierlich bei dem allmächtigen Gott beschworene Bundesvertrag

und Treueid gegenüber Nebukadnezar (Ez. 17,18); von den

führenden Kreisen gedrängt erhob sich Zedekia gegen seinen

Lehnsherrn; — und wenig später stand wieder ein babylonisches
Heer vor den Mauern Jerusalems.

Angesichts der drohenden Gefahr besannen sich die Großen der
Hauptstadt plötzlich auf die Bestimmung des Gesetzes (Deut. 15,

12), wonach niemand einen ihm verschuldeten Volksgenossen, der
nicht bezahlen konnte, länger als sechs Jahre in Schuldknechtschaft

behalten durfte, im siebten Dienstjahr vielmehr jeder Knecht
oder jede Magd israelitischer Abstammung freigegeben werden
sollte. Gehalten hatte man sich an diese höchst soziale Bestimmung
freilich nicht; aber jetzt schien es nun doch ratsam, zu versuchen,
ob sich Gott nicht gnädig stimmen lasse, wenn man mit dieser —
und wohl auch manch andrer — Bestimmung des Gesetzes ernst
machte. So wurde denn eine feierliche neue Verpflichtung auf den
alten Gottesbund eingegangen ; wie es die Überlieferung vom
Erzvater Abraham berichtete (Gen. 15), wurde im Tempelvorhof ein
Kalb in zwei Stücke zerlegt, zwischen denen man in feierlicher
Prozession hindurchzog (34,18 f.), um die alte Eidgenossenschaft
Israels zu erneuern. Und dann ließ ein jeder los, was immer an
hebräischen Sklaven oder Sklavinnen in seinen Diensten stand. Und
tatsächlich, die allgemeine Buße schien zu helfen, das babylonische

112



Heer zog wieder ab; noch einmal mochten die Frommen meinen,
Gott habe wie zu Isaias' Zeiten vor Sanherib, nun vor Nebukad-
nezar die Stadt behütet, welche Ihm geheiligt war.

Die weniger Frommen aber hatten bald erfahren, daß es ja ,nur'
die stärkeren Bataillone waren, denen man die Befreiung verdankte ;

der Ägypter kam anmarschiert; und die babylonische Heeresgruppe
hatte die Belagerung Jerusalems aufgeben müssen, um jenem mit
gesammelter Kraft entgegenzutreten. Wenn also doch ,rein natürliche'

Ursachen hinter der willkommenen Befreiung steckten, dann
brauchte man es vielleicht auch mit dem erneuerten Bundesgelöbnis

nicht so ernst zu nehmen. Und einer nach dem andern von den
Großen zwang seine hebräischen Sklaven wieder zurück in die Fron.

Mit wahrem Entsetzen hat Jeremias diese abermalige Abkehr vom
Gottesbund beobachtet. Damals ist ihm wohl endgültig klar
geworden, was er in die drastischen Worte kleidete:

Wandelt wohl ein Mohr seine Haut,
oder ein Panther seine Streifen?
Erst dann tätet ihr das Gute,
im Bösen Geübte, ihr! — (13, 23)

Und so hat er diesmal ohne jenes Schwanken, das wir gegenüber
Hananja bei ihm beobachteten, die Totalkatastrophe für sein Volk
prophezeit :

Und heut wart ihr nun einmal umgekehrt,
hattet getan, was in Meinen Augen recht ist,
Loslassung auszurufen, jeder für den Nächsten,
habt erneuert den Bund vor Meinem Angesicht,
in dem Hause, darob Mein Name gerufen ist; —
aber dann habt ihr wiederum euch abgekehrt,
habt preisgegeben Meinen Namen,
hießt zurückkehren, jeder seinen Knecht, seine Magd,
die ihr ledig in ihre Freiheit entlassen hattet,
und zwangt sie, Knecht und Magd euch wieder zu sein.
Darum spricht so der Herr:
Ihr, ihr habt nicht auf Mich geört,
Loslassung auszurufen, jeder für den Bruder, den Nächsten,
wohlan, so rufe Ich über euch Loslassung aus, —
kündet der Herr, —
für das Schwert, für die Pest, für den Hunger,

113



mach' euch zum Abscheu allen Königreichen der Welt...
Zedekias, König von Juda, und all seine Fürsten
gebe Ich in die Hand der Feinde,
in die Hand derer, die nach dem Leben ihnen trachten,
in die Hand des Heeres des Königs von Babel,
derer, die sich eben von euch hinweggehoben haben.

Wohlan, Ich gebiete, — kündet der Herr,
und heiße sie zurückkehren gegen diese Stadt;
sie soll'n sie bekriegen und besiegen
und soll'n sie im Feuer verbrennen;
und Judas Städte mach' Ich zur Steppe, unbewohnt.

(34, 15 ff., 21 f.)

Ja, so gewiß ließ Gott den Propheten der kommenden Katastrophe
werden, daß er einer königlichen Gesandtschaft, welche ihn um
Befragung des Herrn und Fürbitte für das Volk anging, nur zu
antworten vermochte:

Das Heer Pharaos, das euch zu Hilfe zog,
kehrt in sein Land Ägypten zurück;
die Chaldäer aber, die kehren wieder,
bekriegen diese Stadt und besiegen
und verbrennen im Feuer sie; —
so spricht der Herr!
Und ihr täuschet nur Immer eure Seelen,
sagend: Fortgingen, fort von uns die Chaldäer,
Nein, nicht gehn sie fort!
Nein, schlüget ihr auch das ganze Heer
der Chaldäer, die euch bekriegen,
und verblieben von ihnen nur ein paar Männer,
verwundet, ein jeder in seinem Zelte, —•

die stünden auf, verbrennten im Feuer diese Stadt!
(37, 7 ff.)

Eine jener Prophetien, bei denen man den Unterschied zwischen
inspirierter Weissagung und bloßer mantischer Wahrsagerei mit
Händen greifen kann: Jeremias hält durchaus für möglich, daß die
von Gott Gerichteten noch wer weiß was für Erfolge erringen,
ohne daß diese doch am Endausgang etwas zu ändern vermögen;
ein bloßer Mantiker würde günstige oder ungünstige Tage angeben
können, aber Gottes Endabsicht bliebe ihm verhüllt. Ein bloßer
Mantiker könnte nur sagen : Heute hat Zedekia Chancen, morgen
Nebukadnezar, übermorgen wieder Zedekia, — wenn er noch am

114



Leben ist. Der Prophet aber kann zwar nur selten sagen, wann
und w i e, wohl aber stets mit Sicherheit, daß Gottes Gericht über
die hereinbrechen wird, die es herausfordern, daß Gottes
Verheißung an denen erfüllt werden wird, denen Er sie gegeben hat;
und dies wird um so deutlicher, je reiner sich die wirkliche
Prophetic aus der ursprünglichen Verschmelzung mit der ihr in der
Frühzeit manchmal noch eng verschwisterten Mantik herauslöst, also
bei den großen Propheten von Arnos ab und vor allem in der neu-
testamentlichen Apokalyptik.

Die unbedingte Sicherheit also, mit der Jeremias von nun an den

Untergang des Reiches Juda voraussagt, hat er weder aus man-
tischer noch aus mathematischer Chancenberechnung gewonnen.
Nicht die physische Übermacht der Chaldäer ließ ihn mit deren
Sieg rechnen, wie ein hirnverbranntes modernes Denken wähnt,
das sich selbst für ,realpolitisch' hält. Dieser physischen Übermacht
konnte Gott genau so gut wieder Halt gebieten wie ein Jahrhundert
zuvor der des Sanherib! Sondern die endgültige geistliche
Untergangsreife Jerusalems hat des Heiligen Geistes Inspiration den

Propheten erkennen lassen. Und darum hat er entschlossen auch
die letzte Konsequenz gezogen und dem einfachen Volke dieser
Stadt, welcher Gott ankündigte: „Ich Selber will euch bekriegen"
(21,5) in aller Form erklärt:

So spricht der Herr: Wohlan, Ich zeige euch
den Weg des Lebens und den Weg des Todes!
Wer drinn' in dieser Stadt verbleiben wird,
stirbt durchs Schwert, durch Hunger, durch Pest;
wer aber hinausgeht und überläuft
zu den Chaldäern, die euch belagern,
der lebt und trägt seine Seele davon! (21, 8f.)

Kein Wunder, daß daraufhin die Führer der Kriegspartei den Jeremias

als Schädling erklären, der Heer und Volk im Widerstand

lähme, daß sie sich von dem mehr schwachen als böswilligen König
die Erlaubnis erpressen, den Propheten zu töten.

Mit ausgesuchter Grausamkeit wird er nicht gleich niedergestoßen,
sondern an Seilen in eine Zisterne hinuntergelassen, die kein Wasser

mehr enthält, nur noch Schlamm ; da mag er denn bei lebendigem

115



Leibe verfaulen! Doch es geht wieder wie einst mit Joseph und
seinen Brüdern : „Ihr zwar gedachtet es böse mit mir zu machen, Gott
aber hat gedacht es gut zu machen " (Gen. 50,20). Den die gottlosen
Großen des Gottesvolkes erbarmungslos hinmorden wollten, dessen
erbarmt sich ein gottesfürchtiger Sklave, ein Paria, ein verschnittener

Mohr, der im Harem des Königs seinen Dienst tut und sich
von Zedekias die Erlaubnis erwirkt, das Leben des Propheten zu
retten. Sehr sorgsam, um ihm beim Heraufziehen nicht wehtun zu
müssen, wirft er abgelegte Kleider hinunter, die sich Jeremias in
die Achselhöhlen legen soll; dann zieht er ihn wieder an Stricken
herauf; und der Prophet bleibt bis zum Ende der Belagerung in
Schutzhaft.

Dort aber tut er nun wieder etwas höchst Seltsames und
Überraschendes : Auf einmal ruft er die Wachmannschaften und etwa
sonst noch bei seinem Gewahrsam anwesenden Bewohner Jerusalems

zusammen und läßt sie — einem Landkauf beiwohnen.
Jeremias' Vetter, Hanamel aus dem benjaminitischen Anathoth ist am
Lager der Chaldäer vorbei in die Stadt gekommen ; er hat die Sturmwälle

gesehn, die sich gegen ihre Mauern vorschieben und von
denen aus diese bald gestürmt werden sollen; gering ist seine

Hoffnung, daß Jeremias bereit sein werde, dem alten Brauch zu
folgen und einen Acker, der sonst in fremde Hände verkauft werden

müßte, durch Aufbringung des dafür benötigten Betrags der
Familie zu erhalten. Aber der Prophet sagt ohne weiteres zu, läßt
von seinem Schreiber Baruch eine Kaufurkunde ausschreiben und

von Zeugen unterzeichnen, wiegt dem Vetter die geforderten siebzehn

Silbertaler dar und gibt dem Baruch mit weithin vernehmlicher

Stimme den Auftrag (32,14f.):

So spricht der Herr der Heerscharen, Gott Israels,
nimm diese Briefe, den versiegelten Kaufbrief und die Briefabschrift,
und die verwahre in einem Tongefäß,
damit sie lange Tage erhalten sei'n!
Denn, spricht der Herr der Scharen, Gott Israels,
Noch kauft man Häuser, Felder, Weinberg' in diesem Land! —

Wie das? Sollte denn nicht nach eben dieses Jeremias gott-
eingegebner Prophétie das Land Juda und Benjamin zur Einöde

116



werden Hatte nicht derselbe Jeremias an die mit Jojachin Deportierten

nach Babel geschrieben, sie sollten sich auf ein Dauerexil
einrichten, dort Häuser bauen, Gärten anpflanzen, Familien gründen,

ja für das Land Babel zu Gott beten ; „denn in seinem Wohl
ist auch euer Wohl" (29,7)

Ja, er hatte so geschrieben, weil er die Deportierten in Babel vor
dem verruchten ,Optimismus' der falschen Propheten warnen
mußte, welche als angebliche Gottesverheißung verkündeten, man
werde in allernächster Zeit zurückkehren und brauche sich gar
nicht erst auf ein längeres Exil einzurichten ; Lügen, die, wenn sie
Glauben fanden, nur die verhängnisvollsten Folgen für das äußere
und innere Durchhalten der Deportierten haben konnten.

Jetzt aber, wo es ja schon offen zutage lag, daß jene gelogen
hatten und Jeremias Recht behielt; jetzt, wo man in Jerusalem
um so verzweifelter war, je dreister und zuversichtlicher man sich
vorher gebärdet hatte, jetzt galt es eine ganz andere Seite der
Gottesoffenbarung ins Licht zu setzen: Die Unverbrüchlichkeit
Seiner Verheißungen an Sein Volk, die absolute Gewißheit, daß
diesem das Gelobte Land zuletzt bleiben wird, daß kein Abfall,
nicht der schreckliche in Gestalt der Götzendienerei des entarteten
Davidshauses, nicht der noch schrecklichere in Gestalt der
Kreuzigung des allein wahren Gottes- und Davidsohns, auf die Dauer
Gottes Gnadenabsicht gegenüber den Juden zunichte macht, daß

jedes Exil nur mit ihrer glorreichen Heimkehr und Wiederaufnahme
als Gotteskinder enden kann, sei's nach Jahrzehnten oder
Jahrhunderten oder Jahrtausenden, sobald sie umkehren und ihrem
wahren König die Ehre geben, kurz: die Tatsache, daß ein- für allemal

das Volk Israel das auserwählte Volk ist.

Und so konsequent, wie Jeremias bis dahin die Katastrophe für das

Heilige Land vorausgesagt hatte, so unerschütterlich hielt er nun
diesem Land die Treue. Als sich erfüllte, was Gott durch ihn hatte

ankündigen lassen, als Jerusalem erobert wurde, seine Mauern
geschleift, der Tempel in Brand gesteckt, der König, nachdem er noch
die Hinschlachtung seiner Söhne mitansehn mußte, geblendet und
samt den letzten Vornehmen nach Babel verschleppt, da ließ Ne-

117



bukadnezar, wie wir schon erwähnten, dem Jeremias die volle Freiheit

schenken und eine Stelle am babylonischen Hofe anbieten. Die
aber lehnte er ab; da es ihm freisteht, zieht er vor, in dem
ausgebluteten, unruhigen Lande zu bleiben, das trotz allem das Land
der Verheißung ist.

Bald zeigt sich, welches Risiko der Prophet damit eingegangen
ist. Kaum sind die Babylonier wieder verschwunden, so wird der
von ihnen eingesetzte Statthalter ermordet; wohl gelingt es auch
dem Mörder, einem entarteten Prinzen des Davidshauses, nicht,
sich zu behaupten ; aber die Schuld, die er den Chaldäern gegenüber
auf sein Volk geladen hat, ist bedrückend genug, um das Häuflein,
das sich aus allerhand Versprengten und Verborgengebliebenen
zusammengefunden hat, zu dem Beschluß zu veranlassen, vor der
Rache Babels nach Ägypten zu fliehen. Der Gott Israels soll
sanktionieren, was die Angst eingegeben hat; so wird Jeremias um ein

Wort des Herrn zu dem Plane der Flucht nach Ägypten gebeten,
und man verpflichtet sich mit heiligem Eide, ganz zu tun, wie Er
es heißen wird. Zehn Tage ringt der Prophet mit seinem Gott; dann
verkündet er, die Furcht vor den Chaldäern sei unbegründet; Gott
werde den König von Babel sich erbarmen lassen, sodaß die letzten
Überreste des Gottesvolkes unbehelligt im Heiligen Lande würden
wohnen dürfen. Gerade dann aber, wenn sie nach Ägypten fliehn
würden, statt auf Gott zu vertrauen, werde Er sie dort vertilgen:

„Sprecht ihr: Wir woll'n nicht in diesem Land wohnen,
laßt ungehört des Herrn, eures Gottes, Stimme,
sagt: Nein, ins Land Ägypten woll'n wir gehn,
daß wir keinen Krieg mehr erblicken
kein Trompetenblasen mehr hören,
keinen Hunger mehr haben nach Brot,
und dortselbst wollen wir wohnen,
dann soll's geschehn:
Das Schwert, davor ihr euch fürchtet,
dort in Ägyptenland wird's euch ereilen,
der Hunger, davor ihr euch sorget,
dort in Ägypten heftet er sich an euch,
und dortselbst werdet ihr sterben! — (42, 13 f. 16)

Und tatsächlich1! Das Wort des Herrn wird abermals in den Wind
geschlagen, nicht Gott habe es eingegeben, heißt es; Baruch, der

118



Schreiber, habe es dem Propheten in den Mund gelegt, um den
Rest des Volkes den Chaldäern in die Hand zu spielen. Wider
Willen werden Jeremias und Baruch nach Ägypten mitgeschleppt;
und vergebens muß der Prophet gegen die dort sofort beginnende
Verehrung der Landesgottheiten ankämpfen. Geradezu beklemmend
mutet es den heutigen Leser an, wenn er hier liest, wie die
Verstockten ihren Willen, das heidnische Brauchtum
wiederaufzunehmen, damit begründen, solang sie solches gepflegt, hätten sie
doch ständig satt zu essen gehabt ; „aber seit wir aufgehört, mangelt
es uns an allem, wir schwinden dahin durchs Schwert und durch

Hunger" (44,17f.) ; — ebendas was sie ins Unglück gestürzt,
erscheint ihnen nachträglich als heilsam, weil erst, seit es ein Ende
nahm, das dadurch verursachte Unheil voll über sie hereinbrach

Das ist das Letzte, was uns von ihm berichtet wird ; dann ist er
verschollen ; und menschlich gesprochen liegt so eine geradezu
grenzenlose Tragik über seinem Wirken, die wohl nur für eine
oberflächliche Betrachtung dadurch gemildert wird, daß er einige
Jahrhunderte später als himmlischer Fürsprecher des Volkes vor Gottes
Thron verehrt wird (2. Makk. 15,14). Denn was sagt dazu Jesus
andres als: Wehe euch,... ihr Heuchler! Ihr baut den Propheten
Grabstätten und schmückt die Denkmäler der Gerechten, und sagt :

Wenn wir in den Tagen unserer Väter schon dagewesen wären, so
wären wir nicht mit ihnen mitschuldig geworden am Blute der
Propheten! So bezeugt ihr euch selber, daß ihr Söhne von
Prophetenmördern seid! (Mt.23,29—31)

Übernatürlich betrachtet aber, und darum auch für einen Jeremias,
ist Tragik etwas, was überhaupt nicht existiert, ein bloßer Selbstbetrug

des ungläubigen Geistes, weil der gläubige gewiß ist, daß

je härter und irdisch trostloser seine Prüfung, desto größer der
ewige Trost ist, den Gott dadurch zubereitet, oder paulinisch
ausgedrückt, „daß die Leiden der jetzigen Entscheidungszeit nichts
wert sind gegenüber der künftigen Herrlichkeit, die an uns offenbar

werden soll" (Rom. 8,18). Den Ausdruck dieser unerschütterlichen

Gewißheit als einer durch die bittersten Anfechtungen
hindurch hart erkämpften, verlorenen und doch immer wiedergewonnenen,

im Werke des Jeremias aufzusuchen, würde uns zu weit

119



führen, weil wir ja noch die Frage auf Grund der nun gesammelten
Unterlagen zu beantworten haben, von der wir ausgingen : Was

war nun also dieser Jeremias? Opportunist oder Utopist?
Landesverräter oder Friedensapostel? Nun, daß er wie jeder, der sein Volk
äußerlich gesehen, ,verrät', weil er es so liebt, wie Gott
es will, einem säkularisierten, verweltlichten Denken mit einer
gewissen Notwendigkeit als eins von beiden oder sogar beides in
einer Person erscheinen mußte, ist wohl offenkundig. Für eine rein
außenpolitische Betrachtungsweise ist schließlich jeder ein
Landesverräter, der auffordert, zum Landesfeind überzulaufen ; gleichgültig,

ob der Betreffende das für Geld tut, aus persönlicher Kränkung

oder um irgendwelcher sozialen Ideale willen, die er mit
Hilfe des Feindes leichter als im Rahmen der bisherigen
Machtverhältnisse seines Vaterlandes verwirklichen zu können wähnt.

Eine rein innenpolitische Orientierung aber kennt überhaupt keinen
bloß äußeren Feind, sondern immer nur kämpfende Klassen, Rassen
oder ,Eliten'; wenn jemand auffordert, mit einem Feinde seines
Vaterlands gemeinsame Sache zu machen, dann heißt das demnach
einfach, daß er mit der herrschenden Schicht nicht einverstanden
und ihm jedes Mittel recht ist, um sie zu beseitigen.

Wenn es also angesichts des Gesamtverhaltens des Propheten Jeremias

verhältnismäßig sehr leicht ist, ihn von dem Verdacht des

Verrates aus gemeinen Motiven, aus Gewinn- oder Rachsucht, zu

reinigen, dann ist es dafür um so schwieriger, ihn gegen den
Vorwurf zu verteidigen, er habe als reiner Utopist gehandelt, der ohne

jede Rücksicht auf die Ehre und das Wohl seines Vaterlandes eine
würdelose Kapitulationspolitik predigte, — wie sie kein Geringerer
genannt hat als Max Weber, eine der letzten wirklich großen
deutschen Gelehrtengestalten.

Und dennoch ist dieser Vorwurf zutiefst betrachtet genau so
verständnislos wie das Lob von Seiten derjenigen Literaturgrößen, die

aus Jeremias einen leidenschaftlichen Revolutionär machen wollen,
einen Empörer gegen Krieg und Gewalt ; was besonders grotesk
wirkt, wenn man die satirische Schärfe beachtet, mit der sich das

Prophetenwort über diejenigen lustig macht, die nach Ägypten
fliehn wollen,

120



„damit wir keinen Krieg mehr erblicken,
kein Trompetenblasen mehr hören; —

wenn es Pazifisten in der Jeremias-Geschichte gibt, dann sind es
diese biederen Illusionisten, aber nimmermehr der Prophet.

Das heißt jedoch noch lange nicht, daß er nun ein sogenannter
,Realpolitiker' gewesen wäre, der sich rechtzeitig der als
unüberwindlich erkannten .Weltmacht Babylon gleichgeschaltet' hätte. Wer
da fertigbringt, zu schreiben, es erscheine „in dem prophetischen
Gesichtskreis eine realpolitische Notwendigkeit als göttlicher
Wille", der hat ganz bestimmt die Gottesoffenbarung durch Jeremias

noch viel gröber mißverstanden, als derjenige, der den
Propheten einen ,Utopisten' nennt. Denn wer ihn so nennt, verrät
wenigstens die Einsicht, daß der prophetischen Politik gegenüber
die Maßstäbe vollkommen versagen, an denen wir sonst Realität
und Illusion, Erfolg und Mißerfolg, Würde und Würdelosigkeit im
privaten und öffentlichen Leben zu messen pflegen.

Der Schlüssel aber, der uns das Geheimnis dieser prophetischen
Politik eines Jeremias im Alten Bunde aufschließt, der findet sich!

im Gotteswort des Neuen Bundes, wie denn alle Geheimnisse des
Alten erst dort ganz aufgeschlossen und erschließbar werden. Und
zwar ist es eines der meist gebrauchten, meist mißbrauchten Worte
Jesu, welches zugleich den Sinn des Verhaltens Jeremias' erhellt und
in diesem Verhalten ein klassisches Beispiel seiner praktischen
Befolgung findet. Nämlich die Antwort des Herrn auf die sogenannte
Zinsgroschenfrage der Pharisäer: Gebt dem Cäsar, was Cäsars,
und Gott, was Gottes ist! —

Wer war denn dieser Cäsar Augustus Tiberius? in den Augen der
meisten ein blutiger heidnischer Tyrann, der es wohl mit Nebu-
kadnezar aufnehmen konnte! Und was bedeutete die Frage nach!

der Steuerpflicht? Den Zwang zur Entscheidung gegenüber der
nationalen Revolution, zu welcher kurz vorher der Galiläer Judas
aufgerufen hatte, indem er „für Missetat erklärte, wenn man noch
ferner den Römern Abgaben entrichtete, also außer Gott auch
Sterbliche als Herren anerkännte" (Josephus, Jüd. Krieg 11,8,1).
Und worauf beruhte das Recht der Römer, solche Abgaben zü
erheben? Sie hatten Judäa unterworfen, waren Inhaber der tatsäeh-

121

Judaica, Bd. II, 2 3



lichen Staatsgewalt im Lande und preßten heraus, was sie
bekommen konnten; es war also ganz gewiß kein besseres Recht
als das Nebukadnezars auf den feierlich beschworenen Gehorsam
Zedekias Warum aber sagte dann Jesus trotzdem ein so radikales
Nein zur nationalen Revolution seines Volkes, wie es in jenem
Worte und seinem ganzen Verhalten ausgesprochen ist? Aus
demselben Grunde wie Jeremias: Weil solche Revolution nur eine
Flucht vor der Verpflichtung ist, Gott zu geben, was Gottes ist!
Weil man sehr wohl Tributlasten tragen kann, sogar harte und
ungerechte Fronlasten, ohne daß dies irgendwelche wesentliche
Beeinträchtigung des Gehorsams gegen Gottes Gebot in sich zu
schließen brauchte. Weil man sich aber nicht gegen bestehende
öffentliche Ordnungen und Verträge gewaltsam empören kann,
ohne daß tausendmal ärgeres Unrecht geschähe, als jene decken

mögen. Weil die Gotteskinder alle ihre Kräfte für die von Gott
gebotene Gottesverehrung und Nächstenliebe benötigen, also weder
Kraft noch Zeit übrig haben für revolutionäre Machenschaften.

Aber ist denn Gott ganz gleichgültig gegenüber der ungerechten
Bedrückung der Seinen Mitnichten Keineswegs bloß der Bericht
vom Auszug aus Ägyptenland und das Richter-, Samuel-, Königsbuch

wissen von Seinem Eingreifen für die unter fremdem Druck
Seufzenden zu berichten. Derselbe Jeremias vielmehr, der die Deportierten

geheißen hatte, für Babels Wohl zu beten, solange sie dort
leben müßten; derselbe Jeremias hat fast zu derselben Zeit „alles
Böse, das über Babel kommen soll" in ein Büchlein geschrieben
und einem Gesandten Zedekias an den Großkönig den Auftrag
mitgegeben :

„Wenn du nach Babel kommst, wohlan,
verlies all diese Worte und sprich:
Herr, du hast diesem Ort verheißen, ihn zu vertilgen,
daß kein Bewohner verbleibt, nicht Mensch, nicht Vieh,
denn ewige Einöde soll er ja sein. —
Und es sei, wenn du dies Buch zu Ende verlesen hast,
binde einen Stein dran, wirf's in den Euphrat, und sprich:
So sinke Babel, komme nicht wieder hoch
ob all des Bösen, das von Mir über es kommt! (51,61—63)

Und dasselbe Gotteswort des Neuen Bundes, das dem Cäsar geben
heißt, was Cäsars ist, enthält im 18. Kapitel der Offenbarung Jesu

122



Christi durch Johannes als Schlußbild der Vision von der großen
Hure Rom-Babylon das folgende :

Und einer hob, ein starker Engel,
einen Stein, wie einen Mühlstein groß,
und warf ihn ins Meer und sprach:
Geworfen werden wird so mit Schwung
Babylon, die großmächtige Stadt,
und man findet sie nimmermehr.
Und die Stimme von Harfnern und Sängern,
von Flöten- und Posaunenbläsern
soll man nimmermehr hören in dir;
und jeden Künstler jeglicher Kunst
soll man nimmermehr finden in dir;
und der .Handmühle kreischende Stimme
soll man nimmermehr hören in dir;
und kein Lampenlicht mehr scheinen in dir;
und die Stimme von Bräutigam und Braut
soll man nimmermehr hören in dir.
Und dein Obst, das Gelüsten deiner Seele,

davongeschwunden ist es von dir;
und alles das Glänzende und Gleißende
davongeschmolzen ist es von dir,
und man findet es nimmermehr (Apc. 18, 21—23. 14)

Has ist das Ergebnis davon, wenn Gott die Bedrückung Seines
Volkes an dessen Bedrängern heimsucht, wie Er es Sich vorbehalten
hat. Denn „Mein ist die Rache, Ich will vergelten, spricht der Herr"
(Rom. 12,19)!

Aber vergilt Er denn nicht auch durch den gewaltsamen Widerstand
der Unterdrückten? Sind nicht Sein Werkzeug auch jene, die sich
ihrer Bedränger erwehren? Nun, Seine Werkzeuge sind sie beide,
der Unterdrücker wie der Unterdrückte; jeder kann zuletzt nur
ausrichten, wozu Gott ihn bestimmt hat. Aber ein anderes ist es,
im Trotz und Ungehorsam wider Gottes Willen Werkzeug zu sein

bloß Seines Zornes, und nur furchtbarerem Zorne dafür anheim zu

fallen; ein anderes, auch Sein Gnadenwerkzeug zu sein, wie es

die rechtmäßige und gerechte Obrigkeit ist, und zwar gerade dann,

wenn sie den gerechten Verteidigungskrieg führt gegen Angreifer
von außen oder von innen! Ein anderes war es daher, wenn die
alte israelitische Eidgenossenschaft ihre Bergbauernfreiheit gegen

123



die Übergriffe der benachbarten Könige verteidigte zu einer Zeit,
wo eben durch die Heeresfolge in solchem gerechtem Krieg die
Bundestreue gegenüber dem Bundesgott bewährt wurde, wie es
uns das Lied der Richterin Debora verkündet; ein anderes, wenn
an Zedekias Hof raffinierte ,Realpolitiker', denen Qottes Gesetz

nur zum Hohn war, unter dem Vorwand der Sühne für des Tempels
Schändung durch die Chaldäer zum Aufstand gegen Babel hetzten
und ihn schließlich entfesselten. Dann führte Nebukadnezar den

gerechten Krieg, genau wie Vespasian und Titus ihn gegen die
aufständischen Juden geführt haben. Dann kannte ein Jeremias
keine Parteinahme für das eigene Volk, ja nicht einmal eine ,Ge-
sinnungsneutralität', welche sich der sittlichen Entscheidung
entzogen hätte; so wenig wie Jesus und seine Apostel Parteinahme für
die Juden gegen Rom kannten oder auch nur Neutralität — mit
der schönen Ausrede, daß ja doch beide genug Dreck am Stecken
hätten und die römischen Legionen auch nicht mit jenen englischen
zu vergleichen seien, denen Jesus mehr denn zwölf in Gethsemane
hätte zu Hilfe rufen können, wenn er das Unrecht der Obrigkeit
gegen sich abwehren und nicht hinnehmen gewollt hätte (Mt. 26,53).

Jeremias aber wäre nicht in die Zisterne geworfen worden, wenn
er sich nicht offen gegen den Aufstand Zedekias erklärt hätte. Und
wenn nicht Jesus die nationale Revolution der Zeloten abgelehnt
hätte, würde nicht der dadurch enttäuschte Pöbel gebrüllt haben :

Kreuzige ihn!

Man muß es also ganz deutlich aussprechen : Nur durch eine klare
politische Entscheidung hindurch gegen das im Unrecht befindliche
eigene Volk für den diesmal im Recht befindlichen Landesfeind ist
jenes Heil ermöglicht worden, dessen Verheißung Jeremias, dessen

Erfüllung Jesus Christus gebracht hat; dessen Aneignung jederzeit
von jedem von uns verlangen kann, daß er sich im gleichen Fall
auch gleich entscheidet

Und wie tief ist nun dieses Heil gerade mit dieser Entscheidung
verknüpft

„Es ist völlig undenkbar", schreibt Max Weber (Religionssoziologie

III, 350), „daß ohne die erschütternden Erfahrungen der in aller

124



Öffentlichkeit gesprochenen... prophetischen Unheilsworte der
Glaube des Volkes durch die furchtbaren politischen Schicksale
nicht nur nicht zerbrochen, sondern in einer einzigartigen und ganz
unerhörten historischen Paradoxic gerade erst definitiv gefestigt
worden wäre". Eben weil er gegen sein Volk zeugend sich in den
Schlamm versenken ließ, hat Jeremias diesem, seinem Volke, den

Weg zum unversehrten Hindurchgang durch das Exil, den Weg in
die Weite der Völkerwelt hinaus gebahnt, in der es das Ackerfeld
für den Samen bereiten durfte, den der ewige Gott hineinsäen
lassen wollte, Der dieses Volk unter allen Völkern Sich erwählt
hat. Eben weil Jesus, den politischen Messianismus dieses Seines
Volkes ablehnend, sich ans Kreuz schlagen ließ, hat Er die
Erfüllung dessen, was diesem Volke verheißen war, allen Völkern
gebracht und damit zuletzt auch diesem Volke im höchsten Grad, von
welchem gesagt ist: „Wenn schon ihre Verwerfung der Welt zur
Versöhnung geworden ist, was wird dann ihre Wiederannahme
andres sein als Leben aus den Toten?" (Rom. 11,15).

Insofern hat der Ausleger durchaus recht, der jenes Wort, mit dem
Jeremias zum Überlaufen auffordert:

Siehe, Ich zeige euch
den Weg des Lebens und den Weg des Todes
wer überläuft..,
lebt..." (s. o. S. 115!),

typologisch, vorbildhaft dahin erklärt, „daß der Weg ins Leben —
und das heißt hier nichts anderes als der Weg zu Gott — herausführt

aus Jerusalem. Hier wird prophetisch die Stunde
vorweggenommen, in der der Herr weint über seine Stadt". „Die Stunde
hat geschlagen, in der der Weg aus der Enge des Tempels, des

Gesetzes, wieder hinausführt in die Weite der Welt. Israel will
diese Wende nicht verstehen. Es verharrt auf dem Weg, der in den

Tod führt. Der Weg aber, den Israel für den Todesweg hält, ist der

Weg ins Leben"2. Aber derselbe Ausleger hat absolut Unrecht,

2 Es sei betont, daß wirklich nur typologisch im Vorausblick auf den

Gottesweg in Christus diese Sätze zu halten sind. Als Auslegung dessen,
was Jeremias sagt, als Kennzeichnung des Weges, den Gott damals mit
Seinem Volke gehn wollte, sind sie völlig falsch. Nicht „aus der Enge...

125



wenn er diese Worte mit der Behauptung über Jeremias' Rat zum
Überlaufen verknüpft: „Wäre dieser Rat ein politischer, dann könnte
es kein Wort geben, das verwerflicher wäre "
Es heißt fliehen vor der Schmach des Kreuzes, es heißt Jesus
Christus verleugnen, wie Simon Petrus ihn verleugnet hat, wenn
man die höchst reale politische Tragweite von Jeremias' Rat leugnet

oder bagatellisiert (und so die Typologie doketisch mißbraucht).
Wegen bloßer unverbindlicher Verheißung eines üottesweges in
die Weite der Welt hinaus wäre Jeremias nicht in die Schlammgrube

geworfen, wegen bloßer Heilsverkündigung für die Heiden
Jesus nicht gekreuzigt worden. Der betrügt uns um das Evangelium,
der uns nicht erst einmal vor die konkrete Forderung des Gesetzes

stellt, welche Jesus für uns zugleich erhellt und erfüllt hat und die
unser jeder in Seiner Nachfolge und kraft Seiner Gnade zu erkennen
und zu erfüllen bemüht sein muß, wenn wir uns das Heil wirklich
— und nicht bloß in selbstbetrügerischer ,Heilsgewißheit' —
aneignen wollen, das Er uns erworben hat.

Und es heißt auch fliehen vor der Schmach des Kreuzes, wenn man
sich einbildet, daß von Seiten der Welt jemals irgend etwas andres
für den Nachfolger Jesu Christi zu erwarten wäre als die eine der
beiden Bezeichnungen, die wir dem Propheten Jeremias zuteil
werden sahen: Vaterlandsverräter oder Friedensapostel, Opportunist

oder Utopist; je nachdem ob unsre Entscheidung für Gottes
Gesetz uns hienieden auf die gerade siegende oder die gerade
unterliegende Seite geführt hat.

Die gerade siegende oder die gerade unterliegende Seite! Denn
wir selbst werden hienieden niemals die Sieger sein; und wenn
es je so scheinen sollte, dann könnte dies nur auf einem ähnlichen
Mißverständnis beruhen wie am Palmsonntag. Auf dieser Welt

des Gesetzes" hinaus, sondern erst richtig hinein in solche Enge als

einzige Bürgschaft für den Zusammenhalt der Juden unter den Völkern ist das

Gottesvolk damals geführt worden. Aber die Erhaltung durch Knechtschaft
unter dem tötenden Buchstaben bildete die Bewahrung des neuen Israel
durch den lebendigmachenden Geist vor, den Geist Dessen, Der als Erfüller
des Gesetzes hinausführte in die allumfassende Weite seines wirklichen
Sinns.

126



streiten stets nur Babylon und Ägypten, Nebukadnezar und Ze-
dekias oder Vespasian und der Zelotenführer Johannes von Gi-
schala. Es ist uns keineswegs erlaubt, demjenigen von ihnen, der
gerade im Recht ist, den Gehorsam zu verweigern; aber es wäre
törichtste Illusion, wenn wir uns einbilden würden, wenn nun die
gerechte Sache siegt, so sei damit schon irgend etwas Positives für
die Königsherrschaft Christi gewonnen, da höchstens negativ ihre
gerade gefährlichsten Feinde wieder einmal für eine kleine Weile
geschlagen sind. Die Verwirklichung des Gebotes Christi selbst ist
damit noch nicht um eines Nagels Breite näher gerückt; sie
geschieht nur im gegenseitigen Liebesdienst der Christen,
öffentlichem natürlich wie privatem, und überhaupt nicht in irgend einem

Kriegsdienst dieser Welt. Denn sehr treffend hat der hellsichtige
Nichtchrist, der vor zwei Menschenaltern den Basler Lehrstuhl für
Kirchengeschichte innehatte, Franz Overbeck, ausgesprochen, das
Interessanteste am Christentum sei seine Ohnmacht, „die Tatsache,
daß es die Welt nicht beherrschen kann" (zitiert nach Löwith, Von
Hegel bis Nietzsche, S. 522). Die Ohnmacht des Jeremias in der
Schlammgrube, die Ohnmacht des Jesus von Nazareth am Kreuze,
das ist die Ohnmacht der Kirche Christi in dieser Welt, deren Fürst
der Satan ist. Aber die Mächtigen dieser Welt verschwinden ; wo
ist Nebukadnezar? Wo ist Vespasian? Und die Ohnmächtigen
überdauern, bis diese Welt der Sünde und des Todes ein Ende nimmt
und für jenes Jerusalem, dessen erste Zerstörung Jeremias, dessen

abermalige Zerstörung Jesus unter Tränen verkünden mußte, das

neue Jerusalem vom Himmel herabsteigt, „wie eine Braut bereitet,
geschmückt für ihren Mann" (Apk. 21,2). Von diesem neuen
Jerusalem sagt Jeremias:

„Das ist dann dem Herrn geheiligt,
nie wird es niedergerissen,
in Ewigkeit nicht mehr zerstört." (3t, 40)

127


	Jeremias, Opportunist oder Utopist?

