
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Isaak Orobio de Castros Religionsdisput mit Philipp van Limborch : in
Ergänzung zu meinem Buch "Jüdisch-christliches Religionsgespräch in
19 Jahrhundert, Geschichte einer theologischen Auseinandersetzung",
Berlin 1937

Autor: Schoeps, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Isaak Orobio de Castros Religionsdisput
mit Philipp van Limborch

(In Ergänzung zu meinem Buch „Jüdisch-christliches Religionsgespräch

in 19 Jahrhunderten, Geschichte einer theologischen
Auseinandersetzung", Berlin 1937.)

Von Dr. HANS JOACHIM SCHOEPS, Uppsala.

In dem von Brugmans-Frank herausgegebenen Sammelwerk „Ge-
schiedenis der Joden in Nederland" (Amsterdam 1940, S. 684) hat
imïch L. P o 1 a k darauf aufmerksam gemacht, daß in meinem in der
Überschrift genannten Buch das einzige wirkliche Religionsgespräch

des 17. Jahrhunderts fehlt, das in voller Freiheit geführt
worden ist. Es hat im Jahre 1686 in Holland stattgefunden und
ist im folgenden Jahre in die Form einer literarischen Korrespondenz

gekleidet als Buch erschienen unter dem Titel: „De verdate
religionis christianae; amica collatio cum erudito Judaeo" (Gouda
1687). Eine 1723 in Amsterdam erschienene holländische
Übersetzungsausgabe ist mir nicht zugänglich gewesen. — Der eruditus
Judaeus hieß Isaak Orobio de Castro und der Christ,
der das Buch unter seinem Namen erscheinen ließ: Philipp
van Limborch.
Philipp van Limborch, Professor am Remonstrantenseminar in
Amsterdam, hatte als Dogmatiker der Arminianer, der im
Prädestinationsdogma freieren Richtung des holländischen. Calvinismus

bereits einen geachteten Namen und ist noch heute nicht
vergessen 1. Sein Gesprächspartner Isaak Orobio de Castro ist eine
der am wenigsten gekannten und gleichwohl interessantesten
Gestalten des 17. Jahrhunderts, deren monographische Behandlung
auf Grund vieler noch unerschlossener Quellen sehr wohl verlohnen
würde2. Hier kann uns nur der Lehrgehalt des von beiden geführten

1 Über ihn vgl. N i c é r o n : Histoire des hommes illustres T. XI (Paris 1739);
Abraham van der Hoeven: De Joh. Clerico et Philippo a Limborch,
Amsterdam 1843 und seine Würdigung bei H. O 11 i o n - T. J. d e Boer:
Lettres inédites de John Locke, La Haye 1912, 149—161.
2 Die jüdischen Historiker Oraetz und Kayserling haben solche Monographien

geplant. Zahlreiche Werke Orobios existieren nur in Hss., über die

89

Judaica, Bd. II, 2 1



und noch nie behandelten Religiomsgesprächs interessieren und
insbesondere natürlich die Argumentation des jüdischen Partners, der
sich auf keinerlei Gesprächstradition stützen kann. Wir werden
seine Position aber nur dann angemessen würdigen können, wenn
wir die biographischen Voraussetzungen dieses Mannes wenigstens
in aller Kürze skizzieren.

Orobio de Castro gehörte zu jener unglücklichen Generation von
Marannen, im 15. und 16. Jahrhundert zwangsgetaufter Juden, die
— entwurzelte Juden, glaubenslose Katholiken — wieder den Rück-
anschluß an das Judentum suchten und fanden. Männer wie Uriel
da Costa sind bei diesem Versuch Opfer einer tragischen
Bewußtseinsspaltung geworden und zerbrochen ; andere wie der Arzt
Juan Prado oder der bekanntere Baruch d'E spinoza sind
über das Judentum hinaus zu einer neuen pantheistischen oder —
sublim verkleidet atheistischen — Weltanschauung gekommen.
Aber der großen Mehrzahl ist es doch gelungen, im Judentum
wieder festen Fuß zu fassen. Die spanische Judengemeinde im
Amsterdam des mittleren 17. Jahrhunderts zeichnete sich dadurch

aus, daß sie eine Menge recht bedeutender, in den weltlichen
Wissenschaften gebildeter Gelehrter und Rabbinen von humanistischer
Lebensart hervorgebracht hat. Ich nenne hier den Freund Rem-
brandts, Vossius' u.a. M a n a s seh ben I s r a e I3, den kabbalistisch
orientierten Abraham Herera, Jehuda Leon Templo,
den Leibarzt des Königs von Dänemark BenjaminMusaphia,
den nach Hamburg verschlagenen Chacham David Cohen
de Lara usw. In diese Reihe gehört auch Orobio de Castro,
dessen Lebensschicksale aber weit bewegter sind als die aller
anderen.

M. Kayserling: Bibliotheca Espanola — Portugueza — Judaica, Straßburg

1890, 81 ff. Bericht gibt. — Über ihn gibt es lediglich einen wesentlich
biographisch orientierten Aufsatz von H.Graetz: Don Balthasar Isaak
Orobio de Castro, MGWJ. 1867; ferner kurze Referate bei H. Zö ekler:
Der Dialog im Dienste der Apologie, Beweis des Glaubens 1893, 345 ff. und
derselbe: Geschichte der Apologie des Christentums, Gütersloh 1907, 412 f.
3 Über Manasseh ben Israel und David de Lara habe ich in dem Aufsatz
„Schwedisches in der hebräischen Bibliographie", Nordisk Tidskrift för
Bok och Biblioteksväsen 1946, 1 gehandelt.

90



Balthasar Onobio de Castro ist um 1620 in Braganza von Eltern
geboren worden, die in aller Heimlichkeit noch den Versöhnungstag

beobachteten, aber sonst kaum Kunde mehr vom Judentum
zurückbehalten hatten. In Alcala de Henares studierte er
scholastische Philosophie und wurde selber in Salamanca Hochschullehrer

für Metaphysik, der Vorlesungen in diesem noch ganz in
mittelalterlichem Stil betriebenen Fache abhielt, daneben aber Medizin
studierte, um schließlich einer der gesuchtesten Ärzte von Sevilla und
Leibarzt des Herzogs von Medina-Celi zu werden. Er lebte in Wohlstand,

heiratete und wurde glücklicher Familienvater. Das Schicksal

brach über ihn herein, als die Inquisition ein Auge auf ihn warf.
In einem anderen Werk beschreibt Philipp van Limborch4 auf
Grund eines persönlichen Berichtes Orobios seine Geschichte:

Ein maurischer Sklave, den er wegen Diebstahls bestraft hatte,
hatte ihn der Inquisition als Kryptojuden angezeigt. Er kam zur
Untersuchung auf 3 Jahre (1655—1658) in einen engen düsteren
Kerker der Inquisition, die ihm: unter grausamen Foltern vergeblich
ein Geständnis abzupressen suchte. Da er aber nur des Judaismus
suspectus, nicht convictus war, entging er dem Scheiterhaufen und
wurde dazu verurteilt, zwei Jahre lang öffentlich das Büßerhemd
aus gelb bemalter Leinwand (sambenito) zu tragen, bis er schließlich

auf Lebenszeit des Landes verwiesen wurde. Er ging nach

Frankreich, wo ihm von Ludwig XIV. eine Professur als Arzt in
Toulouse — einem Platz, an dem viele Marannen lebten — und der
Titel eines königlichen Conseiller übertragen wurde. Ungefähr 8

Jahre später (1666?) war er so weit, daß er das Sündenbekenntnis
der Marannen ablegte, er habe Idolatrie (sc. Katholizismus)
getrieben und oft vor Baal das Knie beugen müssen. Mit dem öffentlichen

Bekenntnis zum Judentum tauschte er den christlichen
Vornamen Balthasar gegen den jüdischen Isaak aus. Er ging nach
Amsterdam — Stadt der Freiheit, Eleutheropolis nannte man es
damals —, wo er schon 1669 in der Liste der Parnassim (Gemeinde-

4 Praemissis quatuor de Historia Inquisitionis libris, Amsterdam 1692, 158,
323 f.; dazu vgl. auch noch Le Clerc: Bibliothèque universelle et historique

T. VII, 289. — Es wäre wichtig, nach den Prozeßakten im Inquisitionsarchiv

von Sevilla Nachforschungen anzustellen.

91



Vorsteher) erscheint. Als 1675 die portugiesische Synagoge neu
eröffnet wird, widmet der Rabbiner David Zarfati Pina ihm
idie Festrede. Wie Konvertiten oft ist er gern als Verteidiger
der Lehren des Judentums aufgetreten — so gegen den
atheistischen Arzt Juan Prado6 und gegen Spinoza, dessen Ethik
er scharf angriff6. Aber schließlich auch gegen den Calvinisten
Philipp van Limborch; ein Jahr nach der mit diesem geführten,
ursprünglich nicht für die Öffentlichkeit bestimmten amica collatio
ist er gestorben. Limborchs Publikation erschien, wie Le Clerc
bezeugt, kurz vor seinem Tode, der am 7. XI. 1687 eingetreten ist.

Die uns hier interessierenden dogmatischen Auseinandersetzungen
Orobios mit dem Christentum müßten eigentlich auch seine Pre-
venciones Divinas contra la Vana Ydolatria de las Gentes und seine

Spezialauslegungen von Jesaja 53 und den 70 Jahreswochen Daniels
heranziehen; aber diese nur handschriftlich vorliegenden Werke
sind mir nicht erreichbar. — Das aus dem Spanischen ins
Französische übersetzte Werk „Israel vengé ou exposition naturelle des

prophéties que les chrétiens appliquent à Jesus leur prétendu
Messie" (ed. Henriquez 1770; englisch ed. Grace Aguilar, London
1835) ist schwerlich originär und hat nach de Rossi (Bibl. ju-
daica antichristiana, Parma 1800, 86 f.) nur Ideen Orobios
verwertet. Wir bleiben also auf die Edition des Meinungsaustausches
zwischen ihm und1 seinem Freund-Feind Philipp van Limborch
angewiesen.

Das Werk „De veritate religionis christianae, amica collatio
cum erudito Judaeo" — der Obertitel ist übrigens dem bekannten

5 Die aus dem Studium der Profanwissenschaften stammende Neigung seiner
Zeitgenossen zum Atheismus hat er in der in mehreren Hss. vorliegenden
Epistola invectiva contra Prado, un Philosopho medico gegeißelt. C.
Gebhardt (Uriel da Costa, Amsterdam 1922, Einl. XX f.) hat eine instruktive
Partie aus diesem Schreiben abgedruckt.
6 Es handelt sich um das „Certamen philosophicum" (Amsterdam 1684),
das gegen Joh. Bredenburg gerichtet war. Er stand aber auch mit Spinoza im
direkten Briefwechsel. — Über Orobios Auseinandersetzung mit dem Spino-
zismus ist während des Krieges in Portugal ein Buch erschienen, das mir
noch nicht vorlag, Joaquin de Carvalho: Orobio de Castro, e. o. espi-
nosismo, 1940.

92



Werke Hugo Grotius' nachgebildet — enthält nach einer Prae-
latio ad Lectorem drei Schreiben Orobios — das erste hat eine
Länge von 2, das zweite von 11, das dritte von 99 Seiten — und drei
Antworten von Limborch — 3, 31 und 197 Seiten lang. Angehängt
ist dann noch das bekannte Exemplar vitae humanae von Uriel
d'Acosta mit einer Stellungnahme Limborchs. Der zweite Teil hat
mit dem ersten nichts zu tun. Die Anlage des Buches muß unglücklich

genannt werden. Von einer systematisch geordneten Darstellung

ist nicht die Rede; störend ist auch die so ungleiche Länge
der drei Schreiben. Der Anteil der beiden Disputanten ist mehr
als 2:1 zugunsten Limborchs. Doch gehen wir nun zur inhaltlichen

Darstellung über :

Die Praefatio ad Lectorem zeigt, daß Limborch sich bewußt ist,
was das heißt, einem Juden, d. h. dem Vertreter eines positiven
Offenbarungsglaubens gegenüberzustehen7. Als Intention Orobios,
dessen Verstand und Gelehrtheit er über alle Maßen rühmt, gibt
er an, dieser wolle zeigen, daß es für die Juden keine Gründe zu
einem Religionswechsel gäbe, vielmehr vieles dagegen spräche.
Limborch seinerseits will wohl den Glauben an die Göttlichkeit der
Sendung Mosis und seiner Wunder zugeben, doch verlangt er von
Orobio denselben Glauben für die neutestamentlichen Berichte über
Jesus. Im übrigen wolle er aber seinen jüdischen Gegner nur mit
biblischen Gründen widerlegen, nur Christi und der Apostel eigene
Lehren ins Feld führen unter Absehung von kirchlichen Lehrsätzen.

Die beiden ersten Briefe, die gewechselt werden, tasten nur das
Feld der Auseinandersetzung ab. Die vier Fragen, um die sich die
Debatte hauptsächlich drehen soll, formuliert Orobio gleich
eingangs dahin:

1. Wo steht geschrieben, daß der Glaube an den Messias
heilsnotwendig für die ganze Menschheit sei, so daß wer nicht an ihn
glaube, verdammt werde?

7 In der Vorrede zu da Costas Biographie (Am. Coli. 343) unterscheidet er
daher auch ausdrücklich einen Juden wie Orobio von einem „Atheisten"
wie da Costa, der sich nicht nur gegen die Lehren des Christentums, sondern
auch gegen die des Judentums wende.

93



2. Wo steht geschrieben, daß Israels einziges Rettungsmittel für
sein Heil und den Wiedergewinn der göttlichen Gnade der Glaube
an einen bereits erschienenen Messias sei

3. Wo steht geschrieben, daß Israel aus seiner Stellung und Würde
als Gottesvolk verstoßen wurde und unter die Völker zur Strafe
dafür zerstreut sei, weil es dem erschienenen Messias nicht
geglaubt habe?

4. Wo steht geschrieben, daß alle Gesetzesvorschriften —
ausgenommen die ethischen — nur als Schatten und Weissagungen auf
das künftige Kommen des Messias zu verstehen seien?

Wir sehen, diese vier Fragen greifen geschickt die zentralen
Argumente auf, die in der kirchlichen Literatur adversus Judaeos seit
IV2 Jahrtausend immer wieder vorgetragen wurden. In der Tat
muß auch jedes jüdisch-christliche Gespräch auf diese Fragestellungen

kommen, die bei Orobio nur ihre Pointe dadurch erhalten,
daß er als absolut an die Bibel gebundener Jude den atl. Schriftbeweis

für die christlichen Behauptungen verlangt. Und diese
Forderung treibt den christlichen Partner in die Enge, denn Lim-
borch muß natürlich zugeben, daß es keine wörtlichen Schriftbelege

dafür gibt, sondern nur einzelne Bibelstellen, meist aus
den Propheten, die sich vom Neuen Testament her in diesem Sinne
deuten ließen.

Diese vier Fragen, die den Christen dazu auffordern, die von Paulus
und den apostolischen Vätern gegebenen Lösungen zu überprüfen,
kreisen um das messianische Problem, das Orobio am Ende seines
zweiten Schreibens dahin definiert: Der Glaube an einen rnessia-
nischen Erlöser sei verursacht worden durch Adams Fall. Aber
nur die Juden hätten davon gehört und ihre Erwartung sei nach
dem wörtlichen Verstand der Schrift eine fleischliche, denn sie
harrt der konkreten Erfüllung der prophetischen Weissagungen.
Jesus könne der messianische Erlöser schon darum nicht gewesen
sein, weil dieser Messias ja Israel nicht von seinen Feinden
befreit und die zehn Stämme in ihr Vaterland zurückgeführt habe.
Was die Christen vom1 Messias glaubten, sei etwas ganz anderes
als der jüdische Glaube und habe in der Thora keine Wurzel,

94



sondern sei Inhalt der von ihnen behaupteten neuen Offenbarung
des Neuen Testaments.

In seinem langen dritten Schreiben diskutiert Orobio nun im
einzelnen die von ihm selber aufgestellten vier Fragen, doch springen
die Argumente immer wieder von einer Frage zur anderen über,
so daß ein systematisches Referat nicht recht möglich wird. Doch
münden ihm alle Fragestellungen immer wieder in das messianische
Problem ein, an dessen Erörterung wir uns hier hauptsächlich
halten wollen. So führt er 1,6 aus, daß Gott im A. T. von
den Juden immer nur den Glauben an sich, nicht an den Messias

gefordert habe, daß erst das N. T. neue Dogmen über
Iden Messias gebracht habe, die nicht den Erwartungen der
Juden entsprachen. Unter den Christen seiner Gegenwart hätten
nur Chiliasten und Quintomonarchisten — neque pauci, necque in-
docti, necque Christo infidèles — den richtigen atl. Lehrbegriff,
weil sie mit den Juden die prophetischen Vorhersagen über das

künftige irdische Reich Israels resp. seine Wiederherstellung als

von Christus noch nicht erfüllt ansehen (1,6)8. Überhaupt sei das
Wort Gottes durch das Evangelium nicht klarer geworden als es

zuvor war. Die innere Uneinigkeit der vielen christlichen Kirchen
und Sekten über die Hauptpunkte der neuen Verkündigung
beweise, daß Christus das unter den Buchstaben Verborgene nicht
klargelegt habe, sondern eher das Gegenteil der Fall sei (1,7).
Christus habe nicht den geistigen Sinn des Buchstabens expliziert.
Doch habe er auch nicht wie später die Kirchenväter das Gesetz
mystifiziert. Ebenso hielten sich die Apostel meist an das
buchstäbliche Gesetz, wie das Beispiel des Paulus zeige, der den
Timotheus beschnitten habe, oder die Entscheidung des Aposteldekrets

gegen den Antinomismus der Heidenchristen (1,9).

Auch wenn man davon ausgehe, daß das Gesetz typisch zu
verstehen sei, könne Gott doch unmöglich gewollt haben, daß das

8 Diese Bezugnahmen Orobios sind berechtigt, wie das für die jüdische
Denkweise der Chiliasten und Mystiker des 17. Jahrhunderts von mir
zusammengebrachte Material ergeben wird, das ich in meiner noch
ungedruckten Arbeit „Zur Geschichte des Philosemitismus im 17. Jahrhundert"
vorlegen werde.

95



Wissen, was die Juden vor der Ankunft des Messias von diesem

gehabt haben, nur eine Irreführung gewesen sei. Man dürfe auch
nicht Inhalte und Ideen einer späteren Epoche beispielsweise das

christologische Dogma ins Alte Testament zurückprojizieren, als
ob sie keimhaft und in statu nascendi schon damals vorhanden
gewesen wären. Jede nachträgliche Interpretation sei unangemessen,
tendenziös und vergewaltige die ursprüngliche Meinung der
biblischen Texte (1,11).

Eine solche tendenziöse Deutung sei auch, daß die Juden trotz
ihrer Treue zum Gesetz und geradezu wegen ihres Festhaltens an
den Erwartungen ihrer Propheten von Gott mit Zerstreuung und
Ruin bestraft worden seien. Israel habe Christus bestimmt nicht
aus Haß oder Böswilligkeit verworfen. Auch wenn man auf
christlichem Boden stehe, könne man nur ignorantia annehmen, wie auch
Paulus zugesteht und Christus mit dem „Vater vergib ihnen..."
ausgesprochen habe (1,12). Aber die Christen sollten den
Sachverhalt auch nicht vereinfachen und die jüdische Messiaserwartung
zugunsten ihres Schemas entstellen : Die Juden erwarten den Messias

nicht propter carnalem affectum — für das Seelenheil der
einzelnen Menschen sei sein Kommen nicht notwendig! —, sed omnino
propter Dei gloriam. Das Heil sei an das Gesetz bereits geknüpft,
der Messias solle lediglich den Zustand dieser Welt mit ihrem
Zwang und Unterdrückung der Juden verwandeln. Dieser äußeren

Verwandlung der Welt werde dann freilich auch eine innere
Verwandlung, die Erneuerung der Herzen korrespondieren (1,17).

In diesem besonders wichtigen 17. Kapitel fällt Orobio nun den
entscheidenden Urteilsschluß vom' jüdisch-messianischen Denken
her: Soweit er sehen könne, habe der christliche Messias die
Menschen nicht anders gemacht, daß sie nun ihre Nächsten mehr lieben
können als zuvor. Er sagt : Weder in den Lebensläufen noch in den

Herzensgesinnungen, noch in dem Vertreten der himmlischen
Dinge sehe ich, daß sich die Christen einer größeren Spiritualität
erfreuen als andere Völker, wiewohl sie sich dessen dauernd rühmen

(S. 67). Wir haben hier also bei diesem Manne, der von den
Christen viel Böses erduldet hatte, eine Vorwegnahme der
Voltairesehen Religionskritik und des Nietzscheschen Motivs: „Die

96



Christen müßten erlöster aussehen, wenn ich ihnen ihre Erlöstheit
glauben soll". Nur hatte Orobio ein größeres subjektives Recht zu
seinem Urteil als Nietzsche oder gar Voltaire.

Orobio fährt fort: Statt eines Zustandes der Erlösung herrschen
auf Erden Krieg, Aberglauben,Götzendienst, Sektiererei schlimmer
als je zuvor. Aber das alles sei nicht dem Christentum als solchem

zur Last zu legen, es sei sogar gegen seinen Geist. Aber was das

Christentum ethisch (nova lex) als ein Plus zum jüdischen Gesetz

hinzufügen wollte, erweise sich als unrealisierbar für die Menschen,
denn kein Christ lebe nach der Bergpredigt. „Wenn ich sähe, daß
alle Christen Kapuzinermönche geworden wären, würde ich gern
diese evangelische Vollkommenheit anerkennen in Verachtung der

ganzen Welt und des Irdischen" (S. 67). Jedenfalls rechtfertige
der faktische Zustand der Christen nur die futurische Messiaserwartung

der Juden, die nicht ersehen könnten, daß der heilige
Geist bereits auf die Menschen ausgegossen worden sei.

Nach diesen grundsätzlichen Ausführungen, die auch das religiöse
Judentum des 20. Jahrhunderts nicht anders ansehen könnte, kommt
er in 1,18 noch auf die christologische Prophetendeutung zu
sprechen. Er meint : Die atl. Propheten hätten weder den Ort noch den

Zeitpunkt der Geburt des Messias vorausgesagt, auch nicht seine
Eltern, sondern nur die davidische Abstammung. Und gerade in
dieser seien die Evangelien unstimmig, wofür er die Bemerkungen
Calvins über die Schwierigkeiten im Stammbaum Josephs zitiert.
Jesus von Nazareth könne höchstens der nicht in der Bibel
vorkommende, aber vom Talmud erwartete Messias ben Joseph
gewesen sein (M8)*.
Noch wichtiger aber sei: Nichts von dem, was die Propheten über
den Messias geweissagt haben, sei wirklich erfüllt worden. Kein
Zeichen des angebrochenen Himmelreiches sei bisher gesehen worden,

weder bei den Völkern, noch bei den Juden, noch in der christ-

9 Für die talmudische Lehre von der messianischen Doppelgestalt beruft er
sich auf die Ausführungen R. Lombrozos in seinem Propugnaculum
Judaismi, das gegen Angriffe des Hugo Grotius im 5. Band seines in der
nächsten Anmerkung zitierten Werkes gerichtet ist. Dieses spanisch
geschriebene Sendschreiben ist nicht gedruckt, sondern nur in Hss. vorhanden.

97



lichen Kirche. Noch immer werde Gott von der Mehrzahl der
Erdbewohner nicht gekannt. Die Völker verharren im Götzendienst.
Israel sei in derselben, ja in einer noch viel größeren Zerstreuung
als vor der Zeit Jesu. Das Christentum sei in zahlreiche Sekten
zerspalten und götzendienerisch. Die Laster regieren die Menschheit

nicht weniger post als ante Christum natum. In der
Papstkirche, die das Gottesreich auf Erden sein wolle, könne Israel
es nicht erkennen. Die Reformatoren gelten der Papstkirche nicht
viel besser als die Juden, die ihrerseits nicht den Beruf dazu hätten,
die internen christlichen Zwistigkeiten zu entscheiden. Aber Israel
selber fühle sich unter einer speziellen Providenz stehend und
erkenne, daß es vom unsichtbaren Gotte regiert werde. In der
wunderbaren Erhaltung Israels bis auf den heutigen Tag habe auch ein
berühmter Glaubensbruder Limborchs ein göttliches Zeugnis für
den Zusammenhang Israels mit Gott zugegeben10. Im übrigen
wisse er sich aber mit den christlichen Chiliasten in der messia-
nischen Zukunftserwartung einig, wofür er eine Auslegung des Coc-
cejus von Ezechiel cap. 37 zitiert.

In secundum et tertium Quaesitum Orobios finden sich des
weiteren längere Ausführungen über die futura redemptio Israels, die
wir hier nicht im einzelnen referieren können. Dann führt er aus,
daß die christlichen Auslegungen der Propheten mißbräuchlich
seien. Den Gottesknecht von Jesaja cap. 53 bezieht er auf das

ganze Volk Israel in seiner Gefangenschaft, in der es viel Leid
erdulden müsse Grundsätzlich aber stellt er fest, daß; die Thora
für den jüdischen Glauben die Prärogative vor den Propheten habe.

Und im Gesetz habe Gott die Israeliten vermahnt, nicht vom
Gesetz abzufallen, denn dieses sei die Willenskundgebung Gottes
für sein Bundesvolk Israel. Wegen dieses Gesetzes dürfe Israel
auch nicht an die Inkarnation Gottes glauben, den die Thora als

für irdische Augen unsichtbar bezeugt habe. Das Christentum aber,

10 Er meint Ausführungen von Hugo G r o t i u s in seinem Werk De veri-
tate Religionis christianae, Leiden 1622, 1. V, cap. 14—16.
11 Die Auslegung von Jesaja 53 steht auch ganz im Mittelpunkt des auf
Orobios Gedanken zurückgehenden Buches „Israel vengé" (vgl. oben), dessen
1. Kapitel ausführlich auch den Rangunterschied zwischen Gesetz und
Propheten nach der jüdischen Lehre darlegt.

98



das seinen Glauben auf eine stattgehabte Inkarnation aufbaue, müsse
es für eine Form der Idolatrie ansehen12. Die Sünde Adams werde
nach jüdischem Glauben anders als durch Inkarnation eines
Gottmenschen gesühnt. Der jüdische Glaube hätte seine Heilsgewißheit,

nach der Limborch gefragt hatte, in den Offenbarungswundern
der Thora und in der wunderbaren Erhaltung Israels bis auf den
heutigen Tag.

Im einzelnen trifft Orobio noch folgende Feststellungen: Das Koromen

des Messias sei von Gott nicht darum verheißen worden, daß

er Israel etwas ganz Neues offenbare oder neue Gesetze gebe,
sondern vielmehr als ein König, der es vom Druck der Völker in der
Galuth befreien werde (11,1). Ein solcher Messiaskönig sei Christus
nicht gewesen, womit auch die Behauptung hinfällig würde, daß
Israel wegen Christi Tod irgendwelcher Benefizien beraubt worden

sei (11,4). Die Strafleiden Israels erklären sich vielmehr aus
seiner mangelnden Beobachtung des Gesetzes und seinem
Ungehorsam gegen Gott (11,7). Niemals hätte weder der Messias noch
ein Prophet etwas gegen das göttliche Gesetz sagen können (111,1).
Auch erwarte man vom Messias nicht die Schaffung eines neuen
Kults, da der alte „äußerliche" — da von Gott eingesetzt — bereits
vollkommen sei (111,10).

Zur vierten Fragestellung führt Orobio noch aus, daß es zwar
neben dem scnsus literalis auch einen sensus mysticus gebe (IV,1) ;

doch hebe dieser niemals den Wortsinn auf, auch sei er niemals
von den Gelehrten zum Dogma erhoben worden (IV, 2). Die Wunder

Mosis seien unvergleichbar (IV, 3), die jüdische Tradition in-
fallibilis (IV, 5), das mündliche Gesetz stamme von Gott entgegen
den christlichen Bestreitungen (IV, 6). Darum habe der Traditionsgang

der Thora auch eine höhere Gewißheit als der des

Evangeliums (IV, 8). Die Gesetze der Thora seien also nicht allegorisch
oder typologisch zu verstehen, am allerwenigsten als Präfigura-
tionen. Gott habe durch sie seinen Willen der Wüstengeneration

12 Dazu ist zu bemerken, daß Idolatria im marannischen Schrifttum der
terminus technicus für die katholische Religion darstellt. Limborch entrüstet
sich natürlich über diesen Ausdruck und weist auf die Götzendienerei des
Volkes Israel gerade nach den Berichten der Thora hin (278).

99



und durch diese allen jüdischen Generationen offenbart. Der
Gesetzeswille Gottes sei ein Concretum, und müsse konkret befolgt
werden (IV, 9 ff.).

Wir haben Orobios Darlegungen relativ ausführlich referiert, weil
es seit dem Dialog Justins mit dem Juden Trypho vor mehr als
1500 Jahren das erste Mal ist, daß in einem jüdisch-christlichen
Streitgespräch ein Jude in voller Freiheit ohne kirchliche Zensur
das Wort ergreifen konnte. Und so knüpft sich alles Interesse
daran zu erfahren, was der Jude dem Christen zu sagen hat. Lim-
borchs Antworten brauchen wir hier nicht ausführlich wiederzugeben13,

weil sie keine wirklichen Antworten sind, sondern
Variationen über das christliche Dogma in Monologform, für die er
sich vom- Gegner lediglich die Stichworte hatte liefern lassen. Wenn
wir seine wichtigsten Stellungnahmen zu den vier Eingangsfragen
zusammenziehen, die Orobio in den drei Briefen im jüdischen Sinne
beantwortet hatte, so ist sein Standpunkt folgender :

ad 1 : Der Glaube an Jesus Christus sei entgegen Orobios
Bestreitungen heilsnotwendig für jedes Individuum. Der Heiland, auf
den die prophetischen Verheißungen des Alten Bundes gehen,
stamme einerseits aus Davids Hause, andererseits sei er ein
himmlischer König mit einem Reiche „nicht von dieser Welt"; beides
sei in Jesus Christus und nur in ihm erfüllt.

ad 2: Auf Jesum als den bereits gekommenen Messias und seine
Passion weise das richtige Verständnis solcher Weissagungen wie
Jesaja 53, Daniel 9,24—27 und anderer Stellen des A. T. hin.

ad 3: Nur Israels an Jesus begangener Mord könne die wirkliche
Ursache seiner Bestrafung durch das gegenwärtige, schon so lang
andauernde Verbannungselend sein.

ad 4: Der Sinn von Mosis Satzungen sei ein über die Gegenwart
hinausweisender, was das A. T. selber ausspreche. Die buchstäbliche

Fassung der Gesetze als äußerlicher Zeremoniendienst sei

18 Es sei auf das kritische Referat in den Acta Eruditorum Leipzig 1688,
212—222 verwiesen; ferner ist die Darstellung von Zö ekler 1893, 346

zu vergleichen.

100



Gott mißfällig. Die Gesetze seien typisch und mystisch zu
verstehen. Die Propheten hätten geweissagt, daß ein neuer —
sc. der Christi — Gottesdienst an die Stelle des mosaischen Kultus

treten werde.

Diesen Stellungnahmen zu Orobios vier Fragen hatte Limborch
eine Parallelisierung von Moses und Christus vorausgeschickt
(144—189), die zeigen soll, daß 1. Christi Wunder die Mosis
übertreffen und zuverlässiger bezeugt seien, 2. daß die Geschichtsbeweise

für das Christentum stärker seien als die Traditionsbeweise
des Judentums, 3. daß die ntl. Schriften unverderbter seien und einen
höheren Grad der Inspiration aufwiesen, als die des A. T. Aber
es genüge schon, wenn Orobio nur das eine zugeben wolle, daß im
N. T. wirklich eine göttliche Offenbarung vorläge. Denn dann könne
auch leicht ihre Übereinstimmung mit dem A. T. in allen
wesentlichen Punkten nachgewiesen werden. Limborchs Darlegungen
sind nämlich samt und sonders Beschreibungen des heilsgeschichtlichen

Aufrisses nach christlichem Glauben, daß die Weissagungen
der atl. Propheten in Jesus erfüllt worden seien. Für die
Auseinandersetzung mit Orobio stellt er sich daher unter Verzicht auf
eigene Originalität ganz in die Tradition des altkirchlichen
Schriftbeweises u, dessen Recht er bereits in seinem dogmatischen
Hauptwerk „Institutiones Theologiae Christianae" (Amsterdam
1686,1. III, cap. 27) ausführlich behandelt hatte. Hinsichtlich seines
Glaubens an einen Stufengang der Offenbarung zeigt er cocce-
janische Betrachtungsweise.

In diesen Ausführungen dürfte — trotz des summarischen Referates

— Limborchs eigene Theologie wenigstens angedeutet
worden sein. Sie baut sich auf seiner Argumentation auf, daß Jesus

größer als Moses sei, weil er nicht nur Prophet wie dieser war,
sondern auch Messias. Nur das meine der Titel „Gottes Sohn";
hingegen war er nicht, wie der Jude argwöhne, daß die Christen
meinten, Gott selbst. Hierfür beruft er sich bezeichnenderweise auf

14 Dies ist auch John Locke aufgefallen, der darin die Rechtgläubigkeit
der Limborchschen Beweisführungen gegenüber der orthodoxen Kritik
gewährleistet sieht (vgl. Brief v. 22. VI. 1688 — Works Vol. X, London 1801,17).

101



Erasmus und die Kronzeugen seiner Religionspartei Episkopius
und Hugo Grotius (198,218,243).

Neben dieser starken Betonung der messianischen Würde Jesu muß
auch seine Beschränkung der heilsnotwendigen Wahrheiten auf
die Gedanken des N. T. als spezifisch a r rni n i a n i s ch angesehen
werden, daß ein Christ nur zu glauben brauche, was im N. T. speziell

den Evangelien geschrieben sei. Diese Abgrenzung des ntl.
Christentums von der folgenden Dogmenperiode ist übrigens auch

bei dem Limborch sachlich nahestehenden und persönlich befreundeten

englischen Philosophen John Locke zu finden, der in
theologischer Hinsicht einen rationalistischen Supranaturalismus
vertrat15. Insofern Locke die christlich motivierten Toleranzideen der
Cromwellschen Revolutionsperiode verfocht, hat er das Unternehmen

einer jüdisch-christlichen arnica collatio als solcher nur
begrüßen können16. — Lockes Epistola der Tolerantia ist Philipp van
Limborch zugeeignet!

An diese Kennzeichnung der Glaubenspositionen beider Gesprächspartner

sollen nun zum: Abschluß noch einige Einzelbeobachtungen

und mehr allgemeine Bemerkungen angeschlossen werden : So
fällt zunächst auf, daß der Jude Orobio fast niemals auf talmudische
und rabbinische Belege zurückgreift, was auf seine mangelnde
Vertrautheit mit der hebräischen Sprache zurückzuführen sein wird.
Seine Argumentation ist rein biblisch und wird nur dann und wann
mit Beispielen aus der Geschichte Spaniens und der spanischen
Juden unterstützt17. Auch mit der Geschichte des Christentums —

15 Vgl. L. Zscharnack: Einleitung LII zu seiner Ausgabe von John
Locke: Reasonableness of Christianity, Oiessen 1914.
16 Locke hat die arnica collatio schon vor dem Druck im Manuskript
gelesen, wie sich aus seinen Briefen an Limborch vom 24. XI. 1686 und
31. III. 1687 ergibt, ediert von Ollion-de Boer a.a.O. 169, 172. — Im Briefe
vom 11. IX. 1687 (Works X, 12) schreibt er: Laudo ego istam tuam erga
Judaeum comitatem.
17 11,5 (S. 89) bringt Orobio Beispiele wie jüdische Apostaten zu Principes
duces, comités, marchiones, inquisitores, clerici, Canonices, Monachi et
Moniales wurden — und als solche grimmige Verfolger der Juden. So

gebe es (111,4 — S. 102) noch heute in Spanien höchste kirchliche Würdenträger,

deren Eltern, Brüder und Schwestern sich in anderen Ländern frei

102



zumal seiner Häresien — zeigt er eine oft erstaunliche Vertrautheit.

— Auf der anderen Seite besitzt aber auch Philipp van Lirm-
borch erstaunlich gute Kenntnisse der Geschichte des spanischen
Judentum®, die sich bei ihm aus seinem Studium der Inquisitions-
geschichte erklärten. Er ist auch über das zeitgenössische se-

phardische Judentum Hollands gut im Bilde und zitiert mehrfach
seinen gefeiertsten Wortführer Manasseh ben Israel (154,221 u. ö.).
Auch das Auftreten Sabbatai Zewis, den er „Messiam ridiculum"
nennt (163), wird von ihm erwähnt. Ebenfalls die klassischen
Bibelkommentare der Rabbinen sind ihm zugänglich ; auf Ibn Esra,
Maimonides, Raschi greift er wiederholt zurück. Doch geht auch

sein Bestreben laut der programmatischen Vorrede darauf hinaus,
eine rein biblische Argumentation zu führen.

Zu einem wirklich dialogischen Eingehen auf die Ausführungen

Orobios hat Limborch es trotz seiner langatmigen
Erörterungen vieler Detailfragen nicht gebracht. Zu einem echten Glau-
bensgespräch war die Zeit noch nicht reif. In dieser amica collatio
wurden nur zwei Glaubenswirklichkeiten in monologischer Darstellung

nebeneinander hingestellt. Wie wir in unserem Buche zeigten,
sind Glaubensgespräche aus der Existenz erst eine späte Frucht
des 20. Jahrhunderts. Auch in Holland, dem klassischen Lande der
Religionsfreiheit und an der Schwelle zum Toleranzzeitalter, war
eben nur eine amica collatio möglich, ein einmaliges Ereignis ohne
Folgen.

Isaak Orobio de Castro war in seiner Weise ein guter Vertreter
der jüdischen Glaubenslehren gewesen, zumal wenn man ihm
zugutehält, daß er nicht aus der vollen jüdischen Wirklichkeit heraus
sprechen konnte, sondern nur aus der verkürzten des marannischen
Rückkehrers. In vielem berühren sich seine Ausführungen — speziell

in seiner Kritik de® N. T. und der ntl. Wunder, die wir in
dieser Darstellung als weniger wesentlich übergangen haben —
stark mit dem, was 100 Jahre vor ihm schon der polnische Karäer

zum Judentum bekennen, ja als Juden bei christlichen Monarchen bereits
wieder zu hohen weltlichen Ämtern aufgestiegen seien. Und im Orient
träten sie lieber zum Islam über als weiter die katholische Idolatria
bekennen zu müssen.

103



Abraham ben Isaak Troki gegen das Christentum vorgebracht hat,
dessen „Chissuq Emunah" ihm aber kaum bekannt geworden sein
kann1S.

Das wesentliche Verdienst Orobios, das ihm seinen Platz in der
Geschichte der jüdisch-christlichen Religionsgespräche sichert, sehe
ich darin, daß er als ein frühmoderner Mensch1 die ersten schüchternen

Standortsreflektionen angestellt hat. Die eigentliche Quintessenz

seiner apologetischen und polemischen Ausführungen liegt
— scheint mir — darin, daß er klarsah und aussprach: Wenn Juden
und Christen auch die gleichen Begriffe und Termini haben wie
Offenbarung, Erlösung, Messias, Wiederherstellung usw., so sind
doch meist verschiedene Inhaltlichkeiten gemeint, weil die
jüdischen Glaubensvoraussetzungen andere sind als die christlichen. Die
jüdischen ruhen im Bunde und in der Erwählung des einen Volkes,
die Geltung und Bestand haben über alle Stürme der Weltgeschichte
hinweg; die christlichen in der Erlösungstat des einen Menschen,
der nach christlicher Lehre zugleich Gott gewesen ist. Diesen
Unterschied hat Philipp von Limborch nicht verstanden und zu seiner
Zeit auch nichtverstehen können. Gleichwohl ist ihm nachzurühmen,,
daß er sich um die in dieser Art Disputationen nicht allzu häufige
Objektivität und Leidenschaftslosigkeit bemüht hat.

Auch die in seiner Dogmatik entwickelten arminianischen
Sonderlehren 19 hat Limborch für diesen Anlaß hinter die allgemein
christlichen zurücktreten lassen, um den Glauben an Christus als
den gottgesandten Erlöser auf biblischer Grundlage darzustellen
und auf die polemischen Fragen des Juden die gemein christlichen
Antworten geben zu können. Und dennoch ist ihm vorgeworfen
worden, daß er die arminianischen Grundsätze noch immer nicht
genügend zurückgestellt hätte und sich versteckte Ausfälle gegen
die Rechtgläubigkeit habe zuschulden kommen lassen 20. Aber ge-

18 Für Isaak Troki ist mein „Jüdisch-christliches Religionsgespräch" a.a.O.
78 ff. zu vergleichen.
19 Über diese vgl. O. R i t s c h 1 : Dogmengeschichte des Protestantismus
III. (Güttingen 1927), 364 ff.; IV (1928), 287 f.
20 Vgl. für die Kritik von orthodoxer Seite Acta Eruditorum April 1688,
212ff. und Grousset: De ternione Controversiarum adv. Judaeos, Dord-

104



rade weil Limborch Arminianer war, der in seinen Grundsätzen
weit mehr als die Orthodoxen den Postulaten der Religionstoleranz
aufgeschlossen war, hat er ja diesen Disput überhaupt nur führen
können.

Für Orobio möchte ich abschließend urteilen, daß der Realismus

seiner messianischen Erwartung und sein Protest gegen die
christliche Ausdeutung des A. T. legitim jüdisch gewesen ist. Denn

er hatte ja gegen das protestiert, was Friedrich Nietzsche21 ein

„unerhörtes Possenspiel" genannt hat : das „Alte Testament den
Juden unter dem Leibe wegzuziehen mit der Behauptung, es
enthalte nichts als christliche Lehre". Im übrigen gilt für Orobio,
dessen „fleischliche" Auslegungen der prophetischen Weissagungen

nicht zufällig den begeisterten Beifall der christlichen
Chiliasten gefunden haben22, durchaus das Urteil M. Kayserlings23:
„... Keiner seiner Zeitgenossen hat die Grunddogmen des
Christentums mit mehr Schärfe angegriffen als er". — Darüber, daß auch
der folgende Satz berechtigt ist: „Von wenigen wurden dieselben
mit solcher Gelehrsamkeit und Präzision widerlegt", wird man
allerdings verschiedener Meinung sein können.

recht 1688. — Weitere Stimmen sind bei M. Difenbach: Judaeus con-
vertendus, Frankfurt 16%, 52 f. aufgeführt.
21 Morgenröte — Werke (Gesamtausgabe) IV, 273.

22 Vgl. J.W.Petersen: Nubes testium veritatis de regno Christi, Frankfurt

1696, 11, 119, der über die Rollenverteilung in unserem Dialog meint,
daß Orobio im prophetischen Lichte erstrahle, weil er sich an den
Buchstaben und an die klaren Verheißungen für das jüdische Volk halte, die
noch unerfüllt seien und die man nicht allegorisch verdrehen dürfe.
23 Die Juden in Portugal, Leipzig 1867, 304.

Judaica, Bd. IL, 2 2

105


	Isaak Orobio de Castros Religionsdisput mit Philipp van Limborch : in Ergänzung zu meinem Buch "Jüdisch-christliches Religionsgespräch in 19 Jahrhundert, Geschichte einer theologischen Auseinandersetzung", Berlin 1937

