Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 2 (1946)

Artikel: Isaak Orobio de Castros Religionsdisput mit Philipp van Limborch : in
Erganzung zu meinem Buch "Judisch-christliches Religionsgesprach in
19 Jahrhundert, Geschichte einer theologischen Auseinandersetzung",

Berlin 1937
Autor: Schoeps, Hans Joachim
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Isaak Orobio de Castros Religionsdisput
mit Philipp van Limborch

(In Erganzung zu meinem Buch , Jiidisch-christliches Religions-
gesprich in 19 Jahrhunderten, Geschichte einer theologischen
Auseinandersetzung‘‘, Berlin 1937.) :

Von Dr. HANS JOACHIM SCHOEPS, Uppsala.

In dem von Brugmans-Frank herausgegebenen Sammelwerk ,,Ge-
schiedenis der Joden in Nederland* (Amsterdam 1940, S.684) hat
mich L. Polak darauf aufmerksam gemacht, daB in meinem in der
Uberschrift genannten Buch das einzige wirkliche Religionsge-
sprich des 17. Jahrhunderts fehlt, das in voller Freiheit gefiihrt
worden ist. Es hat im Jahre 1686 in Holland stattgefunden und
ist im folgenden Jahre in die Form einer literarischen Korrespon-
denz gekleidet als Buch erschienen unter dem Titel: ,,De veritate
religionis christianae; amica collatio cum erudito Judaeo‘* (Gouda
1687). Einme 1723 in Amsterdam erschienene hollindische Uber-
setzungsausgabe ist mir nicht zuginglich gewesen. — Der eruditus
Judaeus hieB Isaak Orobio de Castro und der Christ,
der das Buch unter seinem Namen erscheinen lieB: Philipp
van Limborch.

Philipp van Limborch, Professor am Remonstrantenseminar in
Amsterdam, hatte als Dogmatiker der Arminianer, der im Pra-
destinationsdogma freieren Richtung des hollandischen Calvinis-
mus bereits einen geachteten Namwen und ist noch heute nicht ver-
gessen!, Sein Gesprichspartner Isaak Orobio de Castro ist eine
der am wenigsten gekannten und gleichwohl interessantesten Ge-
stalten des 17. Jahrhunderts, deren monographische Behandlung
auf Grund vieler noch unerschlossener Quellen sehr wohl verlohnen
wiirde 2. Hier kann uns nur der Lehrgehalt des von beiden gefiithrten

1 Uber ihn vgl. Nicéron: Histoire des hommes illustres T. XI (Paris 1739);
Abraham van der Hoeven: De Joh. Clerico et Philippo a Limborch,
Amsterdam 1843 und seine Wiirdigung bei H. Ollion-T.J. de Boer:
Lettres inédites de John Locke, La Haye 1912, 149—161.

% Die jiidischen Historiker Graetz und Kayserling haben solche Monogra-
phien geplant. Zahlreiche Werke Orobios existieren nur in Hss,, iiber die

39

Judaica, Bd. II, 2 1



und noch nie behandelten Religionsgesprachs interessieren und ins-
besondere matiirlich die Argumentation des jiidischen Partners, der
sich auf keinerlei Gesprachstradition stiitzen kann. Wir werden
seine Position aber nur dann angemessen wiirdigen konnen, wenn
wir die biographischen Voraussetzungen dieses Mannes wenigstens
in aller Kiirze skizzieren.

Orobio de Castro gehorte zu jener ungliicklichen Generation von
Marannen, im 15. und 16. Jahrhundert zwangsgetaufter Juden, die
— entwurzelte Juden, glaubenslose Katholiken — wieder den Riick-
anschluB an das Ju(ll-entumf suchten und fanden. Ménner wie Uriel
da Costa sind bei diesemr Versuch Opfer einer tragischen Be-
wuBtseinsspaltung geworden und zerbrochen; andere wie der Arzt
Juan Prado oder der bekanntere Baruch d’Espinoza sind
itber das Judentum hinaus zu einer neuen pantheistischen oder —
sublim verkleidet atheistischen — Weltanschauung gekommen.
Aber der groBen Mehrzahl ist es doch gelungen, im Judentum
wieder festen FuB zu fassen. Die spanische Judengemeinde im
Amsterdam des mittleren 17. Jahrhunderts zeichnete sichh dadurch
aus, daB sie eine Menge recht bedeutender, in den weltlichen Wis-
senschaften gebildeter Gelehrter und Rabbinen von humanistischer
Lebensart hervorgebracht hat. Ich nenne hier den Freund Rem-
brandts, Vossius’ u.a. Manasseh ben Israels, den kabbalistisch
orientierten Abraham Herera, Jehuda Leon Templo,
den Leibarzt des Konigs von Dianemark Benjamin Musaphia,
den nach Hamburg verschlagenen Chacham David Cohen
de Lara usw. In diese Reihe gehort auch Orobio de Castro,
dessen Lebensschicksale aber weit bewegter sind als die aller an-
deren.

M.Kayserling: Bibliotheca Espanola — Portugueza — Judaica, StraB-
burg 1890, 81 fi. Bericht gibt. — Uber ihn gibt es lediglich einen wesentlich
biographisch orientierten Aufsatz von H.Graetz: Don Balthasar Isaak
Orobio de Castro, MGW]. 1867; ferner kurze Referate bei H.Zockler:
Der Dialog im Dienste der Apologie, Beweis des Glaubens 1893, 345 ff. und
derselbe: Geschichte der Apologie des Christentums, Giitersloh 1907, 412 f.
8 Uber Manasseh ben Israel und David de Lara habe ich in dem Aufsatz
,Schwedisches in der hebriischen Bibliographie’, Nordisk Tidskrift for
Bok och Biblioteksviasen 1946, 1 gehandelt.

90



Balthasar Orobio de Castro ist um 1620 in Braganza von Eltern
geboren worden, die in aller Heimlichkeit noch den Verséhnungs-
tag beobachteten, aber sonst kaum Kunde mehr vom Judentum
zuriickbehalten hatten. In Alcala de Henares studierte er scho-
lastische Philosophie und wurde selber in Salamanca Hochschul-
lehrer fiir Metaphysik, der Vorlesungen in diesem noch ganz in mit-
telalterlichiemm Stil betriebenen Fache abhielt, daneben aber Medizin
studierte, um schlieBlich einer der gesuchtesten Arzte von Sevilla und
Leibarzt des Herzogs von Medina-Celi zu werden. Er lebte in Wohl-
stand, heiratete und wurde gliicklicher Familienvater. Das Schick-
sal brach iiber ihn herein, als die Inquisition ein Auge auf ihn warf.
In einem anderen Werk beschreibt Philipp van Limborch* auf
Grund eines personlichen Berichtes Orobios seine Geschichte:

Ein maurischer Sklave, den er wegen Diebstahls bestrait hatte,
hatte ihn der Inquisition als Kryptojuden angezeigt. Er kam zur
Untersuchung auf 3 Jahre (1655—1658) in einen engen diisteren
Kerker der Inquisition, die ihmr unter grausamen Foltern vergeblich
ein Gestindnis abzupressen suchte. Da er aber nur des Judaismus
suspectus, nicht convictus war, entging er dem Scheiterhaufen und
wurde dazu verurteilt, zwei Jahre lang offentlich das BiiBerhemd
aus gelb bemalter Leinwand (sambenito) zu tragen, bis er schlieB-
lich auf Lebenszeit des Landes verwiesen wurde. Er ging nach
Frankreich, wo ihm von Ludwig XIV. eine Professur als Arzt in
Toulouse — einem Platz, an dem viele Marannen lebten — und der
Titel eines koniglichen Conseiller iibertragen wurde. Ungefihr 8
Jahre spater (16667?) war er so weit, daB er das Siindenbekenntnis
der Marannen ablegte, er habe lIdolatrie (sc. Katholizismus) ge-
trieben und oft vor Baal das Knie beugen miissen. Mit dem o6ffent-
lichen Bekenntnis zum Judentum tauschte er den christlichen Vor-
namen Balthasar gegen den jiidischen Isaak aus. Er ging nach
Amsterdam — Stadt der Freiheit, Eleutheropolis nannte man es da-
mals —, wo er schon 1669 in der Liste der Parnassim (Gemeinde-

+ Praemissis quatuor de Historia Inquisitionis libris, Amsterdam 1692, 158,
323 f.; dazu vgl. auch noch Le Clerc: Bibliothéque universelle et histo-
rique T. VII, 289. — Es wire wichtig, nach den ProzeBakten im Inquisitions-
archiv von Sevilla Nachforschungen anzustellen.

91



vorsteher) erscheint. Als 1675 die portugiesische Synagoge neu
eroffnet wird, widmet der Rabbiner David Zarfati Pina ihm
die Festrede. Wie Konvertiten oft ist er gern als Verteidiger
der Lehren des Judentums aufgetreten — so gegen den athe-
istischen Arzt Juan Prado?® und gegen Spinoza, dessen Ethik
er scharf angriff ¢. Aber schlieBlich auch gegen den Calvinisten
Philipp van Limborch; ein Jahr nach der mit diesem gefithrten,
urspriinglich nicht fiir die Offentlichkeit bestimmten amica collatio
ist er gestorben. Limborchs Publikation erschien, wie Le Clerc
bezeugt, kurz vor seinem Tode, der am 7. XI. 1687 eingetreten ist.

Die uns hier interessierenden dogmatischen Auseinandersetzungen
Orobios mit dem Christentum miiten eigentlich auch seine Pre-
venciones Divinas contra la Vana Ydolatria de las Gentes und seine
Spezialauslegungen von Jesaja 53 und den 70 Jahreswochen Daniels
heranziehen; aber diese nur handschriftlich vorliegenden Werke
sind mir nicht erreichbar. — Das aus dem Spanischen ins Fran-
zosische iibersetzte Werk ,,Israel vengé ou exposition naturelle des
prophéties que les chrétiens appliquent a Jesus leur prétendu
Messie‘* (ed. Henriquez 1770; englisch ed. Grace Aguilar, London
1835) ist schwerlich origindr und hat nach de Rossi (Bibl. ju-
daica antichristiana, Parma 1800, 86f.) nur Ideen Orobios ver-
wertet. Wir bleiben also auf die Edition des Meinungsaustausches
zwischen ihm und seinem Freund-Feind Philipp van Limborch an-
gewiesen.

Das Werk ,,De veritate religionis christianae, amica collatio
cum erudito Judaeo‘* — der Obertitel ist iibrigens dem bekannten

5 Die aus dem Studium der Profanwissenschaften stammende Neigung seiner
Zeitgenossen zum Atheismus hat er in der in mehreren Hss. vorliegenden
Epistola invectiva contra Prado, un Philosopho medico gegeiBielt. C. Geb-
hardt (Uriel da Costa, Amsterdam 1922, Einl. XX f.) hat eine instruktive
Partie aus diesem Schreiben abgedruckt.

¢ Es handelt sich um das ,,Certamen philosophicum‘* (Amsterdam 1684),
das gegen Joh. Bredenburg gerichtet war. Er stand aber auch mit Spinoza im
direkten Briefwechsel. — Uber Orobios Auseinandersetzung mit dem Spino-
zismus ist wihrend des Krieges in Portugal ein Buch erschienen, das mir
noch nicht vorlag, Joaquin de Carvalho: Orobio de Castro, €. 0. espi-
nosismo, 1940.

92



Werke Hugo Grotius’ nachgebildet — enthilt nach einer Prae-
fatio ad Lectorem drei Schreiben Orobios — das erste hat eine
Linge von 2, das zweite von 11, das dritte von 99 Seiten — und drei
Antworten von Limborch — 3, 31 und 197 Seiten lang. Angehingt
ist dann noch das bekannte Exemplar vitae humanae von Uriel
d’Acosta mit einer Stellungnahme Limborchs. Der zweite Teil hat
mit dem ersten nichts zu tun. Die Anlage des Buches muB ungliick-
lich genannt werden. Von einer systematisch geordneten Darstel-
lung ist nicht die Rede; storend ist auch die so ungleiche Linge
der drei Schreiben. Der Anteil der beiden Disputanten ist mehr
als 2:1 zugunsten Limborchs. Doch gehen wir nun zur inhalt-
lichen Darstellung iiber: /

Die Praefatio ad Lectorem zeigt, daB Limborch sich bewuBt ist,
was das heiBt, einem Juden, d. h. dem Vertreter eines positiven
Offenbarungsglaubens gegeniiberzustehen . Als Intention Orobios,
dessen Verstand und Gelehrtheit er iiber alle MaBen rithmt, gibt
er an, dieser wolle zeigen, daB es fiir die Juden keine Griinde zu
einem Religionswechsel gébe, vielmehr vieles dagegen spriche. Lim-
borch seinerseits will wohl den Glauben an die Géttlichkeit der
Sendung Mosis und seiner Wunder zugeben, doch verlangt er von
Orobio denselben Glauben fiir die neutestamentlichen Berichte iiber
Jesus. Im Uibrigen wolle er aber seinen jiidischen Gegner mur mit
biblischen Griinden widerlegen, nur Christi und der Apostel eigene
Lehren ins Feld fithren unter Absehung von kirchlichen Lehrsitzen.

Die beiden ersten Briefe, die gewechselt werden, tasten nur das
Feld der Auseinandersetzung ab. Die vier Fragen, um die sich die
Debatte hauptsiachlich drehen soll, formuliert Orobio gleich ein-
gangs dahin.:

1. Wo steht geschrieben, daB der Glaube an den Messias heils-
notwendig fiir die ganze Menschheit sei, so daB wer nicht an ihn
glaube, verdammt werde ?

" In der Vorrede zu da Costas Biographie (Am. Coll. 343) unterscheidet er
daher auch ausdriicklich einen Juden wie Orobio von einem ,,Atheisten‘¢
wie da Costa, der sich nicht nur gegen die Lehren des Christentums, sondern
auch gegen die des Judentums wende.

93



2. Wo steht geschrieben, daB8 Israels einziges Rettungsmittel fiir
sein Heil und den Wiedergewinn der gottlichen Gnade der Glaube
an einen bereits erschienenen Messias sei?

3. Wo steht geschrieben, daB Israel aus seiner Stellung und Wiirde
als Gottesvolk verstoBen wurde und unter die Voélker zur Strafe
dafiir zerstreut sei, weil es dem erschienenen Messias nicht ge-
glaubt habe?

4. Wo steht geschrieben, daB alle Gesetzesvorschriften — ausge-
nommen die ethischen — nur als Schatten und Weissagungen auf
das kiinftige Kommen des Messias zu verstehen seien?

Wir sehen, diese vier Fragen greifen geschickt die zentralen Argu-
mente auf, die in der kirchlichen Literatur adversus Judaeos seit
11, Jahrtausend immer wieder vorgetragen wurden. In der Tat
muB auch jedes jiidisch-christliche Gespriach auf diese Fragestel-
lungen kommen, die bei Orobio nur ihre Pointe dadurch erhalten,
daB er als absolut an die Bibel gebundener Jude den atl. Schrift-
beweis fiir die christlichen Behauptungen verlangt. Und diese For-
derung treibt den christlichen Partner in die Enge, denn Lim-
borch muB natiirlich zugeben, daB es keine wéortlichen Schrift-
belege dafiir gibt, sondern nur einzelne Bibelstellen, meist aus
den Propheten, die sich vom Neuen Testament her in diesem Sinne
deuten lieBen.

Diese vier Fragen, die den Christen dazu auffordern, die von Paulus
und den apostolischen Vitern gegebenen Losungen zu iiberpriifen,
kreisen um das messianische Problem, das Orobio am Ende seines
zweiten Schreibens dahin definiert: Der Glaube an einen messia-
nischen Erloser sei verursacht worden durch Adams Fall. Aber
nur die Juden hitten davon gehdért und ihre Erwartung sei nach
dem wortlichen Verstand der Schrift eine fleischliche, denn sie
harrt der konkreten Erfiillung der prophetischen Weissagungen.
Jesus konne der messianische Erloser schon darum nicht gewesen
sein, weil dieser Messias ja Israel nicht von seinen Feinden be-
freit und die zehn Stimme in ihr Vaterland zuriickgefithrt habe.
Was die Christen vomr Messias glaubten, sei etwas ganz anderes
als der jiidische Glaube und habe in der Thora keine Wurzel,

04



sondern sei Inhalt der von ihnen behaupteten neuen Offenbarung
des Neuen Testaments.

In seinem langen dritten Schreiben diskutiert Orobio nun im ein-
zelnen die von ihm selber aufgestellten vier Fragen, doch springen
die Argumente immer wieder von einer Frage zur anderen iiber,
so daB ein systematisches Referat nicht recht moglich wird. Doch
miinder ihm alle Fragestellungen immer wieder in das messianische
Problem ein, an dessen Erorterung wir uns hier hauptsichlich
halten wollen. So fithrt er 1,6 aus, daB Gott im A.T. von
den Juden immmer mur dem Glauben an sich, nicht an den Mes-
sias gefordert habe, daB erst das N.T. neue Dogmen iiber
iden Messias gebracht habe, die nicht den Erwartungen der
Juden entsprachen. Unter den Christen seiner Gegenwart hitten
nur Chiliasten und Quintomonarchisten — neque pauci, necque in-
docti, necque Christo infideles — den richtigen atl. Lehrbegriif,
weil sie mit den Juden die prophetischen Vorhersagen iiber das
kiinftige irdische Reich Israels resp. seine Wiederherstellung als
von Christus noch nicht erfiillt ansehen (1,6) 8. Uberhaupt sei das
Wort Gottes durch das Evangelium micht klarer geworden als es
zuvor war. Die innere Uneinigkeit der vielen christlichen Kirchen
und Sekten iiber die Hauptpunkte der neuen Verkindigung be-
weise, daf Christus das unter dem Buchstaben Verborgene nicht
klargelegt habe, sondern eher das Gegenteil der Fall sei (1,7).
Christus habe nicht den geistigen Sinn des Buchstabens expliziert.
Doch habe er auch nicht wie spater die Kirchenviter das Gesetz
mystifiziert. Ebenso hielten sich die Apostel meist an das buch-
stabliche Gesetz, wie das Beispiel des Paulus zeige, der den Ti-
motheus beschnitten habe, oder die Entscheidung des Apostelde-
krets gegen den Antinomismus der Heidenchristen (1,9).

Auch wenn man davon ausgehe, daB das Gesetz typiscly zu ver-
stehen sei, konne Gott doch unméglich gewollt haben, daB das

8 Diese Bezugnahmen Orobios sind berechtigt, wie das fiir die jiidische
Denkweise der Chiliasten und Mystiker des 17. Jahrhunderts von mir zu-
sammengebrachte Material ergeben wird, das ich in meiner noch unge-
druckten Arbeit ,,Zur Geschichte des Philosemitismus im 17. Jahrhundert
vorlegen werde.

95



Wissen, was die Juden vor der Ankunft des Messias von diesery
gehabt haben, nur eine Irrefiihrung gewesen sei. Man diirfe auch
nicht Inhalte und Ideen einer spiteren Epoche beispielsweise das
christologische Dogma ins Alte Testament - zuriickprojizieren, als
ob sie keimhaft und in statu nascendi schon damals vorhanden ge-
wesen wiren. Jede nachtrigliche Interpretation sei unangemessen,
tendenziés und vergewaltige die ursprungllche Meinung der bib-
lischen Texte (1,11).

Eine ,solche tendenziése Deutung sei auch, daB die Juden trotz
ihrer Treue zum Gesetz und geradezu wegen ihres Festhaltens an
den Erwartungen ihrer Propheten von Gott mit Zerstreuung und
Ruin bestraft worden seien. Israel habe Christus bestimmt nicht
aus HaB oder Boswilligkeit verworfen. Auch wenn man auf christ-
lichem Boden stehe, konne man nur ignorantia annehmen, wie auch
Paulus zugesteht und Christus mit dem ,Vater vergib ihnen. ¥
ausgesprochen habe (1,12). Aber die Christen sollten den Sach-
verhalt auch nicht vereinfachen und die jiidische Messiaserwartung
zugunsten ihres Schemas entstellen: Die Juden erwarten den Mes-
sias nicht propter carnalem affectumr — fiir das Seelenheil der ein-
zelnen Menschen sei sein Kommen nicht notwendig! —, sed omnina
propter Dei gloriam. Das Heil sei an das Gesetz bereits gekniipft,
der Messias solle lediglich den Zustand dieser Welt mit ihrems
Zwang und Unterdriickung der Juden verwandeln. Dieser duBeren
Verwandlung der Welt werde dann freilich auch eine innere Ver-
wandlung, die Erneuerung der Herzen korrespondieren (1,17).

In diesem besonders wichtigen 17. Kapitel fillt Orobio nun den
entscheidenden UrteilsschluB vom jiidisch-messianischen Denken
her: Soweit er sehen konne, habe der christliche Messias die Men-
schen nicht anders gemacht, daB sie nun ihre Nichsten mehr lieben
konnen als zuvor. Er sagt: Weder in den Lebensldufen noch in den
Herzensgesinnungen, moch in dem Vertreten der himmlischen
Dinge sehe ich, daB sich die Christen einer gréBeren Spiritualitit
erfreuen als andere Volker, wiewohl sie sich dessen dauernd rith-
men (S.67). Wir haben hier also bei diesem Manne, der von den
Christen viel Boses erduldet hatte, eine Vorwegnahme der Vol-
taireschen Religionskritik und des Nietzscheschen Motivs: ,,Die

96



Christen miiBiten erloster aussehen, wenn ich ihnen ihre Erlostheit
glauben soll“. Nur hatte Orobio ein groBeres subjektives Recht zu
seinem Urteil als Nietzsche oder gar Voltaire.

Orobio fihrt fort: Statt eines Zustandes der Erlosung herrschen
auf Erden Krieg, Aberglauben,Gotzendienst, Sektiererei schlimmer
als je zuvor. Aber das alles sei nicht dem Christentum als solchem
zur Last zu legen, es sei sogar gegen seinen Geist. Aber was das
Christentum ethisch (nova lex) als ein Plus zum jiidischen Gesetz
hinzufiigen wollte, erweise sich als unrealisierbar fiir die Menschen,
denn kein Christ lebe nach der Bergpredigt. ,,Wenn ich sihe, dafBi
alle Christen Kapuzinerménche geworden wiren, wiirde ich gern
diese evangelische Vollkommenheit anerkennen in Verachtung der
ganzen Welt und des Irdischen‘“ (S.67). Jedenfalls rechtfertige
der faktische Zustand der Christen nur die futurische Messiaser-
wartung der Juden, die nicht ersehen koénnten, daB der heilige
Geist bereits auf die Menschen ausgegossen worden sei.

Nach diesen grundsatzlichen Ausfithrungen, die auch das religiose
Judentum des 20. Jahrhunderts nicht anders ansehen konnte, kommt
er in 1,18 noch auf die christologische Prophetendeutung zu spre-
chen. Er meint: Die atl. Propheten hitten weder den Ort noch den
Zeitpunkt der Geburt des Messias vorausgesagt, auch nicht seine
Eltern, sondern nur die davidische Abstammung. Und gerade in
dieser seien die Evangelien unstimmig, wofiir er die Bemerkungen
Calvins iiber die Schwierigkeiten im Stammbaum Josephs zitiert.
Jesus von Nazareth konne hochstens der nicht in der Bibel vor-
kommende, aber vom Talmud erwartete Messias ben Joseph ge-
wesen sein (1,18)°.

Noch wichtiger aber sei: Nichts von dem, was die Propheten iiber
den Messias geweissagt haben, sei wirklich erfiillt worden. Kein
Zeichen des angebrochenen Himmelreiches sei bisher gesehen wor-
den, weder bei den Volkern, noch bei den Juden, noch in der christ-

9 Fiir die talmudische Lehre von der messianischen Doppelgestalt beruft er
sich auf die Ausfithrungen R:Lombrozos in seinem Propugnaculum
Judaismi, das gegen Angriffe des Hugo Grotius im 5. Band seines in der
nichsten Anmerkung zitierten Werkes gerichtet ist. Dieses spanisch ge-
schriebene Sendschreiben ist nicht gedruckt, sondern nur in Hss. vorhanden.

07



lichen Kirche. Noch immer werde Gott von der Mehrzahl der Erd-
bewohner nicht gekannt. Die Volker verharren im Gotzendienst.
Israet sei in derselben, ja in einer noch viel groBeren Zerstreuung
als vor der Zeit Jesu. Das Christentum sei in zahlreiche Sekten
zerspalten und gotzendienerisch. Die Laster regieren die Mensch-
heit nicht weniger post als ante Christum natum. In der Papst-
kirche, die das Gottesreich auf Erden sein wolle, kénne Israel
es nicht erkennen. Die Reformatoren gelten der Papstkirche nicht
viel besser als die Juden, die ihrerseits nicht den Beruf dazu hitten,
die internen christlichen Zwistigkeiten zu entscheiden. Aber Israel
selber fithle sich unter einer speziellen Providenz stehend und er-
kenne, daB es vom unsichtbaren Gotte regiert werde. In der wun-
derbaren Erhaltung Israels bis auf den heutigen Tag habe auch ein
beriihmter Glaubensbruder Limborchs ein gottliches Zeugnis fiir
den Zusammenhang Israels mit Gott zugegeben®®. Im iibrigen
wisse er sich aber mit den christlichen Chiliasten in der messia-
nischen Zukunftserwartung einig, wofiir er eine Auslegung des Coc-
cejus von Ezechiel cap. 37 zitiert.

In secundum et tertiume Quaesitum Orobios finden sich des wei-
teren lingere Ausfithrungen iiber die futura redemptio Israels, die
wir hier nicht imr einzelnen referieren konmnen. Dann fithrt er aus,
daB die christlichen Auslegungen der Propheten miBbrauchlich
seien. Den Gottesknecht von Jesaja cap.53 bezieht er auf das
ganze Volk Israel in seiner Gefangenschaft, in der es viel Leid
erdulden miisse !t. Grundsatzlich aber stellt er fest, daB die Thora
fiir den jiidischen Glauben die Prirogative vor den Propheten habe.
Und im Gesetz habe Gott die Israeliten vermrahnt, nicht vom Ge-
setz abzufallen, denn dieses sei die Willenskundgebung Gottes
fiir sein Bundesvolk Israel. Wegen dieses Gesetzes diirfe lIsrael
auch nicht an die Inkarnation Gottes glauben, den die Thora als
fiir irdische Augen unsichtbar bezeugt habe. Das Christentum aber,

10 Er meint Ausfithrungen von Hugo Grotius in seinem Werk De veri-
tate Religionis christianae, Leiden 1622, 1. V, cap. 14—16.

11 Die Auslegung von Jesaja 53 steht auch ganz im Mittelpunkt des auf
Orobios Gedanken zuriickgehenden Buches ,,Israel vengé‘“ (vgl. oben), dessen
1. Kapitel ausfithrlich auch den Rangunterschied zwischen Gesetz und Pro-
pheten nach der jiidischen Lehre darlegt.

98



das seinen Glauben auf eine stattgehabte Inkarnation aufbaue, miisse
es fiir eine Form der Idolatrie ansehen 2. Die Siinde Adanrs werde
nach jiidischem Glauben anders als durch Inkarnation eines Gott-
menschen gesithnt. Der jiidische Glaube hitte seine HeilsgewiB-
heit, nach der Limborch gefragt hatte, in den Offenbarungswundern
der Thora und in der wunderbaren Erhaltung Israels bis auf den
heutigen Tag. |

Im einzelnen trifft Orobio noch folgende Feststellungen: Das Kom-
men des Messias sei von Gott nicht darum verheien worden, daB
er Israel etwas ganz Neues offenbare oder neue Gesetze gebe, son-
dern vielmehr als ein Konig, der es vom Druck der Voélker in der
Galuth befreien werde (11, 1). Ein solcher Messiaskonig sei Christus
nicht gewesen, womit auch die Behauptung hinfillig wiirde, daB
Israel wegen Christi Tod irgendwelcher Bemnefizien beraubt wor-
den sei (11,4). Die Strafleiden Israels erkliren sich vielmehr aus
seiner mangelnden Beobachtung des Gesetzes und seinem Unge-
horsam gegen Gott (11,7). Niemals hitte weder der Messias moch
ein Prophet etwas gegen das gottliche Gesetz sagen konnen (111,1).
Auch erwarte man vom Messias nicht die Schaffung eines meuen
Kults, da der alte ,auBerliche‘ — da von Gott eingesetzt — bereits
vollkommen sei (111, 10).

Zur vierten Fragestellung fithrt Orobio noch aus, daB es zwar
neben dem sensus literalis auch einen sensus mysticus gebe (IV,1);
doclr hebe dieser niemals den Wortsinn auf, auch sei er miemals
von den Gelehrten zum Dogma erhoben worden (IV, 2). Die Wun-
der Mosis seien unvergleichbar (IV, 3), die jiidische Tradition in-
fallibilis (IV,5), das miindliche Gesetz stamme von Gott entgegen
den christlichen Bestreitungen (IV, 6). Darum habe der Traditions-
gang der Thora auch eine héhere GewiBheit als der des Evan-
geliums (IV, 8). Die Gesetze der Thora seien also nicht allegorisch
oder typologisch zu verstehen, am allerwenigsten als Prafigura-
tionen. Gott habe durch sie seinen Willen der Wiistengeneration

12 Dazu ist zu bemerken, daB Idolatria im marannischen Schrifttum der
terminus technicus fiir die katholische Religion darstelit. Limborch entriistet
sich natiirlich iiber diesen Ausdruck und weist auf die Gotzendienerei des
Volkes Israel gerade nach den Berichten der Thora hin (278).

99



und durch diese allen jiidischen Generationen offenbart. Der Ge-
setzeswille Gottes sei ein Concretum, und mriisse konkret befolgt
werden (IV,01f.).

Wir haben Orobios Darlegungen relativ ausfithrlich referiert, weil
es seit dem Dialog Justins mit dem Juden Trypho vor mehr als
1500 Jahren das erste Mal ist, daBl in einemr jiidisch-christlichen
Streitgesprich ein Jude in voller Freiheit ohne kirchliche Zensur
das Wort ergreifen konnte. Und so kniipft sich alles Interesse
daran zu erfahren, was der Jude dem Christen zu sagen hat. Lim-
borchs Antworten brauchen wir hier nicht ausfiihrlickk wiederzu-
geben 3, weil sie keine wirklichen Antworten sind, sondern Varia-
tionen iiber das christliche Dogma in Monologform, fiir die er
sich vom Gegner lediglich die Stichworte hatte liefern lassen. Wenn
wir seine wichtigsten Stellungnahmen zu den vier Eingangsfragen
zusammenziehen, die Orobio in den drei Briefen im jiidischen Sinne
beantwortet hatte, so ist sein Standpunkt folgender:

ad 1: Der Glaube an Jesus Christus sei entgegen Orobios Be-
streitungen heilsnotwendig fiir jedes Individuum. Der Heiland, auf
den die prophetischen VerheiBungen des Alten Bundes gehen,
stamme einerseits aus Davids Hause, andererseits sei er ein himm-
lischer Konig mit einem Reiche ,nicht von dieser Welt‘‘; beides
sei in Jesus Christus und nur in thm erfiillt.

ad 2: Auf Jesum als den bereits gekommenen Messias und seine
Passion weise das richtige Verstindnis solcher Weissagungen wie
Jesaja 53, Daniel 9,24—27 und anderer Stellen des A.T. hin.

ad 3: Nur Israels an Jesus begangener Mord kénne die wirkliche
Ursache seiner Bestrafung durch das gegenwirtige, schon so lang
andauernde Verbannungselend sein.

ad 4: Der Sinn von Mosis Satzungen sei ein iiber die Gegenwart
hinausweisender, was das A.T. selber ausspreche. Die buchstib-
liche Fassung der Gesetze als duBerlicher Zeremoniendienst sei

13 Fs sei auf das kritische Referat in den Acta Eruditorum Leipzig 1688,
212—222 verwiesen; ferner ist die Darstellung von Zo6ckler 1893, 346
zu vergleichen.

100



Gott miBfillig. Die Gesetze seien typisch und mystisch zu ver-
stehen. Die Propheten hitten geweissagt, daB ein neuer —
sc. der Christi — Gottesdienst an die Stelle des mosaischen Kul-
tus treten werde.

Diesen Stellungnahmen zu Orobios vier Fragen hatte Limborch
eine Parallelisierung von Moses und Christus vorausgeschickt
(144—180), die zeigen soll, da 1. Christi Wunder die Mosis iiber-
treffen und zuverldssiger bezeugt seien, 2. daB die Geschichtsbe-
weise fiir das Christentum stirker seien als die Traditionsbeweise
des Judentums, 3. daB die ntl. Schriften unverderbter seien und einen
héheren Grad der Inspiration aufwiesen, als die des A.T. Aber
es geniige schon, wenn Orobio nur das eine zugeben wolle, daB im
N. T. wirklich eine gottliche Offenbarung vorlage. Denn dann kénne
auch leicht ihre Ubereinstimmung mit dem A.T. in allen we-
sentlichen Punkten nachgewiesen werden. Limborchs Darlegungen
sind ndmlich samt und sonders Beschreibungen des heilsgeschicht-
lichen Aufrisses nach christlichem Glauben, daB die Weissagungen
der atl. Propheten in Jesus erfiillt worden seien. Fiir die Ausein-
andersetzung mit Orobio stellt er sich daher unter Verzicht auf
eigene Originalitat ganz in die Tradition des altkirchlichen Schrift-
beweises 14, dessen Recht er bereits in seinem dogmatischen
Hauptwerk ,Institutiones Theologiae Christianae‘* (Amsterdam
1686, 1. 111, cap. 27) ausfithrlich behandelt hatte. Hinsichtlich seines
QGlaubens an einen Stufengang der Offenbarung zeigt er cocce-
janische Betrachtungsweise.

In diesen Ausfithrungen diirfte — trotz des summarischen Refe-
rates — Limborchs eigene Theologie wenigstens angedeutet
worden sein. Sie baut sich auf seiner Argumentation auf, daB Jesus
groBer als Moses sei, weil er nicht nur Prophet wie dieser war,
sondern auch Messias. Nur das meine der Titel ,, Gottes Sohn‘;
hingegen war er nicht, wie der Jude argwohne, da die Christen
meinten, Gott selbst. Hierfiir beruft er sich bezeichnenderweise auf

14 Dijes ist auch John Locke aufgefallen, der darin die Rechtgliubigkeit
der Limborchschen Beweisfithrungen gegeniiber der orthodoxen Kritik ge-
wihrleistet sieht (vgl. Brief v. 22. VI. 1688 — Works Vol. X, London 1801, 17).

101



Erasmus und die Kronzeugen seiner Religionspartei Episkopius
und Hugo Grotius (198,218, 243).

Neben dieser starken Betonung der messianischen Wiirde Jesu muB
auch seine Beschrinkung der heilsnotwendigen Wahrheiten auf
die Gedanken des N. T. als spezifisch arminianisch angesehen
werden, daB ein Christ nur zu glauben brauche, was im N. T. spe-
ziell den Evangelien geschrieben sei. Diese Abgrenzung des ntl.
Christentums von der folgenden Dogmenperiode ist iibrigens auch
bei dem Limborch sachlich nahestehenden und personlich befreun-
deten englischen Philosophen John Lo cke zu finden, der in theo-
logischer Hinsicht einen rationalistischen Supranaturalismus ver-
trat 5. Insofern Locke die christlich motivierten Toleranzideen der
Cromwellschen Revolutionsperiode verfocht, hat er das Unterneh-
men einer jitdisch-christlichen amrica collatio als solcher nur be-
griien konnen's. — Lockes Epistola der Tolerantia ist Philipp van
Limborch zugeeignet!

An diese Kennzeichnung der Glaubenspositionen beider Gesprachs-
partner sollen nun zum AbschluB noch einige Einzelbeobachtun-
gen und mehr allgemeine Bemerkungen angeschlossen werden: So
fallt zunichst auf, daB der Jude Orobio fast niemals auf talmudische
und rabbinische Belege zuriickgreift, was auf seine mangelnde Ver-
trautheit mit der hebriischen Sprache zuriickzufiihren sein wird.
Seine Argumentation ist rein biblisch und wird nur dann und wann
mit Beispielen aus der Geschichte Spaniens und der spanischen
Juden unterstiitzt . Auch mit der Geschichte des Christentums —

15 Vgl. L.Zscharnack: Einleitung LIl zu seiner Ausgabe von John
Locke: Reasonableness of Christianity, Giessen 1914,

16 L ocke hat die amica collatio schon vor dem Druck im Manuskript
gelesen, wie sich aus seinen Briefen an Limborch vom 24. XI. 1686 und
31. II1. 1687 ergibt, ediert von Ollion-de Boer a. a. Q. 169, 172. — Im Briefe
vom 11.IX.1687 (Works X, 12) schreibt er: Laudo ego istam tuam erga
Judaeum comitatem.

17 11,5 (S.89) bringt Orobio Beispiele wie jiidische Apostaten zu Principes
duces, comites, marchiones, inquisitores, clerici, Canonices, Monachi et
Moniales wurden — und als solche grimmige Verfolger der Juden. So
gebe es (111,4 — S.102) noch heute in Spanien hochste kirchliche Wiirden-
triger, deren Eltern, Briider und Schwestern sich in anderen Landern frei

102



zumal seiner Hiresien — zeigt er eine oft erstaunliche Vertraut-
heit. — Auf der anderen Seite besitzt aber auch Philipp van Lim-
borch erstaunlich gute Kenntnisse der Geschichte des spanischen
Judentums, die sich bei ihmr aus seinem Studium der Inquisitions-
geschichte erklirten. Er ist auch iiber das zeitgendOssische se-
phardische Judentum Hollands gut im Bilde und zitiert mehrfach
seinen gefeiertsten Wortfithrer Manasseh ben Israel (154, 221 u.6.).
Auch das Auftreten Sabbatai Zewis, den er ,,Messiam ridiculum*
mennt (163), wird von ihm erwihnt. Ebenfalls die klassischen
Bibelkommentare der Rabbinen sind ihm zuginglich; auf Ibn Esra,
Maimonides, Raschi greift er wiederholt zuriick. Doch geht auch
sein Bestreben laut der programmatischen Vorrede darauf hinaus,
eine rein biblische Argumentation zu fithren.

Zu einem wirklich dialogischen Eingehen auf die Ausfiih-
rungen Orobios hat Limborch es trotz seiner langatmigen Eror-
terungen vieler Detailfragen nicht gebracht. Zu einem echten Glau-
bensgespriach war die Zeit noch nicht reif. In dieser amica collatio
wurden nur zwei Glaubenswirklichkeiten in momnologischer Darstel-
lung nebeneinander hingestellt. Wie wir in unseremy Buche zeigten,
sind Glaubensgesprache aus der Existenz erst eine spite Frucht
des 20. Jahrhunderts. Auch in Holland, dem klassischen Lande der
Religionsfreiheit und an der Schwelle zum Toleranzzeitalter, war
eben nur eine amica collatio moglich, ein einmaliges Ereignis ohne
Folgen.

Isaak Orobio de Castro war in seiner Weise ein guter Vertreter
der jiidischen Glaubenslehren gewesen, zumal wenn man ihm zu-
gutehilt, daB er nicht aus der vollen jiidischen Wirklichkeit heraus
sprechen konnte, sondern mur aus der verkiirzten des marannischen
Riickkehrers. In vielem beriithren sich seine Ausfithrungen — spe-
ziell in seiner Kritik des N.T. und der ntl. Wunder, die wir in
dieser Darstellung als weniger wesentlich iibergangen haben —
stark mit dem, was 100 Jahre vor ihm schon der polnische Karaer

zum Judentum bekennen, ja als Juden bei christlichen Monarchen bereits
wieder zu hohen weltlichen Amtern aufgestiegen seien. Und im Orient
triten sie lieber zum Islam iiber als weiter die katholische Idolatria be-
kennen zu miissen.

103



Abraham ben Isaak Troki gegen das Christentum vorgebracht hat,
dessen ,,Chissuq Emunah‘‘ ihm aber kaum bekannt geworden sein
kann 18,

Das wesentliche Verdienst Orobios, das ihm seinen Platz in der
Geschichte der jiidisch-christlichen Religionsgespriche sichert, sehe
ich darin, daB er als ein frithmoderner Mensch die ersten schiich-
ternen Standortsreflektionen angestellt hat. Die eigentliche Quint-
essenz seiner apologetischen und polemischen Ausfithrungen liegt
— scheint mir — darin, daB er klar sah und aussprach: Wenn Juden
und Christen auch die gleichen Begriffe und Termini haben wie
Offenbarung, Erlésung, Messias, Wiederherstellung usw., so sind
doch meist verschiedene Inhaltlichkeiten gemreint, weil die jiidi-
schen Glaubensvoraussetzungen andere sind als die christlichen. Die
jitdischen ruhen im Bunde und in der Erwihlung des einen Volkes,
die Geltung und Bestand haben iiber alle Stiirme der Weltgeschichte
hinweg; die christlichen in der Erlésungstat des einen Menschen,
der nach christlicher Lehre zugleich Gott gewesen ist. Diesen Un-
terschied hat Philipp von Limborch nicht verstanden und zu seiner
Zeit auch nichtverstehen kénnen. Gleichwohl ist ihm nachzurithmen,
daB er sich um die in dieser Art Disputationen nicht allzu hiufige
Objektivitat und Leidenschaftslosigkeit bemitht hat.

Auch die in seiner Dogmatik entwickelten arminianischen Son-
derlehren 1* ‘hat Limborch fiir diesen AnlaB hinter die allgemein
christlichen zuriicktreten lassen, um den Glauben an Christus als
den gottgesandten Erléser auf biblischer Grundlage darzustellen
und auf die polemischen Fragen des Juden die gemein christlichen
Antworten geben zu koénnen. Und dennoch ist thm vorgeworfen
worden, daB er die arminianischen Grundsitze noch imrmer nicht
geniigend zuriickgestellt hiatte und sich versteckte Austille gegen
die Rechtgliubigkeit habe zuschulden kommren lassen . Aber ge-

S

18 Fiir Isaak Troki ist mein ,Jiidisch-christliches Religionsgesprich*‘ a.a.O.
78 ff. zu vergleichen.

19 Uber diese vgl. O.Ritschl: Dogmengeschichte des Protestantismus
III. (Gottingen 1927), 364 ff.; IV (1928), 287{. _

20 Vgl. fiir die Kritik von orthodoxer Seite Acta Eruditorum April 1688,
212 ff. und Grousset: De ternione Controversiarum adv. Judaeos, Dord-

104



rade weil Limborch Arminianer war, der in seinen Grundsitzen
weit mehr als die Orthodoxen den Postulaten der Religionstoleranz
aufgeschlossen war, hat er ja diesen Disput iiberhaupt nur fiithren
kénnen.

Fiir Orobio mochte ich abschlieBend urteilen, daB der Realis-
mus seiner mressianischen Erwartung und sein Protest gegen die
christliche Ausdeutung des A. T. legitim jiidisch gewesen ist. Denn
er hatte ja gegen das protestiert, was Friedrich Nietzsche? ein
nunerhortes Possenspiel‘‘ genannt hat: das ,,Alte Testament den Ju-
den unter dem Leibe wegzuziehen mit der Behauptung, es ent-
halte nichts als christliche Lehre ‘. Im {ibrigen gilt fiir Orobio,
dessen ,fleischliche‘ Auslegungen der prophetischen W eissa-
gungen nicht zufillig den begeisterten Beifall der christlichen Chi-
liasten gefunden haben 22, durchaus das Urteil M. Kayserlings?:

. Keiner seiner Zeitgenossen hat die Grunddogmen des Chri-
stentums nrit mehr Schirfe angegriffen als er‘‘. — Dariiber, daB auch
der folgende Satz berechtigt ist: ,,Von wenigen wurden dieselben
mit solcher Gelehrsamkeit und Prizision widerlegt, wird man
allerdings verschiedener Meinung sein kénnen.

recht 1688. — Weitere Stimmen sind bei M.Difenbach: judaeus con-
vertendus, Frankfurt 1696, 52 f. aufgefiihrt,

2t Morgenréte — Werke (Gesamtausgabe) IV, 273.

22 Vgl. J.W.Petersen: Nubes testium veritatis de regno Christi, Frank-
furt 1606, 11,119, der iiber die Rollenverteilung in unserem Dialog meint,
daB Orobio im prophetischen Lichte erstrahle, weil er sich an den Buch-
staben und an die klaren VerheiBungen fiir das jiidische Volk halte, die
noch unerfiillt seien und die man nicht allegorisch verdrehen diirfe.

28 Die Juden in Portugal, Leipzig 1867, 304.

105

Judaica, Bd. 1I, 2 2



	Isaak Orobio de Castros Religionsdisput mit Philipp van Limborch : in Ergänzung zu meinem Buch "Jüdisch-christliches Religionsgespräch in 19 Jahrhundert, Geschichte einer theologischen Auseinandersetzung", Berlin 1937

