
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Vom Flüchtlingsdienst des Ökumenischen Rats der Kirchen in Genf

Autor: Freudenberg, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fordert wurde, nun im geistigen Sinne zu erfüllen. Auch die Um-
deutung des Gebotes: „du sollst dem Ochsen, der da drischt, das
Maul nicht verbinden" auf den Unterhalt der Apostel durch die
Gemeinde (1. Kor. 9,9) gehört in diesen Zusammenhang. Paulus

mag noch mehr solcher allegorischen Umdeutungen seinen
Gemeinden dargeboten haben. Es ist in der Sache gegeben, daß sie
vorwiegend auf die judenchristlichen Glieder gemünzt waren und
daß sie in der Synagogenpredigt breiteren Raum eingenommen
haben werden als in den Briefen an die mehrheitlich heidenchristlichen

Gemeinden. Ein Beispiel, wie diese Art durch hellenistische
Judenchristen zur konsequenten Methode erhoben wurde, ist der
Barnabasbrief ; es war der Weg, das AT zum christlichen Buche
zu machen.

Es soll in keiner Weise in Frage gestellt werden, daß die Heidenmission

das gewaltige Lebenswerk des Paulus gewesen ist und hier
seine geschichtliche Nachwirkung liegt. Seine Bemühungen um
sein Volk sind weniger von Erfolg gekrönt gewesen, und darum
werden sie leicht übersehen. Aber unsere Untersuchung dürfte doch

gezeigt haben, daß sie mit in das Bild des Apostels hineingehören.

Vom Flüchtlingsdienst des Ökumenischen Rats

der Kirchen in Genf
Von Pfarrer Dr. ADOLF FREUDENBERG, Genf

I.

Der Flüchtlingsdienst des ökumenischen Rats führt wie die
entsprechenden Unternehmungen der einzelnen christlichen Kirchen
und Werke auf die Verfolgung der Juden durch die Nationalsozialisten

zurück. Schon seit 1933 hatte Professor D. Adolf Keller im
Rahmen der von ihm geleiteten Zentralstelle für kirchliche
Hilfsaktionen zahlreichen judenchristlichen Opfern der Rassenverfolgung
Rat und Hilfe auf ökumenischer Grundlage angedeihen lassen.

Dann war es der Weltbund für Freundschaftsarbeit durch die

70



Kirchen, der dem Dienst an diesen leidenden Gliedern der Kirche
einen festen ökumenischen Rahmen geben wollte und daher im
Jahre 1937 die Gründung des International Christian Committee
for Refugees veranlaßte. Zum Vorsitzenden dieses Komitees wurde
der Bischof von Chichester, Dr. George Bell gewählt, der bis
zum heutigen Tag unermüdlich dafür eintritt, daß die Kirche Christi
zu ihrer Verantwortung für die Flüchtlinge steht. Nach der Bildung
des Vorläufigen Ökumenischen Rats und seines Generalsekretariats

wurde ihm dann Anfang 1939 ein Flüchtlingssekretariat
angegliedert, das seine Arbeit in London aufnahm und zu Kriegsbeginn

nach Genf übersiedelte.

Die Aufgaben dieses Flüchtlingsdienstes bestanden und bestehen
in der Koordination der in den einzelnen Ländern organisierten
kirchlichen Früchtlingshilfe, in der Vertretung der Interessen ihrer
Schützlinge gegenüber anderen Organisationen und Regierungen,
in der Förderung besonders belasteter Hilfswerke und in der
Durchführung eigener Flüchtlingsarbeit dort, wo andere Organisationen
nicht zur Verfügung stehen.

War zunächst die Förderung der Auswanderung bedrängter
Judenchristen aus dem Dritten Reich die dringlichste Aufgabe, so mußte
nach dem Zusammenbruch Frankreichs im Jahre 1940 den von
Hunger und Seuchen in den südfranzösischen Lagern bedrohten
Flüchtlingen geholfen werden. Durchgeführt wurde der Flüchtlingsdienst

in Frankreich von Franzosen unter starker Heranziehung
von Vertrauensleuten (Responsables) aus dem Kreis der Flüchtlinge
selbst. Zwei französische Organisationen, die beide unter den
gemeinsamen Auspizien der Eglise Réformée de France und des

Ökumenischen Rats arbeiten, nehmen sich der Flüchtlinge an,
nämlich die Aumônerie Protestante pour les Réfugiés und das
Comité Inter-Mouvements d'Aide aux Evacués (CIMADE). Nach dem
kürzlich erfolgten Ausscheiden des Leiters der Aumônerie, Pasteur
P. C. Toureille, dem auch an dieser Stelle für seinen aufopfernden
und gesegneten Dienst herzlich gedankt sei, wird gegenwärtig eine

ganz enge Arbeitsgemeinschaft zwischen beiden Gruppen
durchgeführt. Zu diesem Zweck wird die Aumônerie, die bisher in Lunel/
Hérault gearbeitet hat, nach Paris verlegt werden.

71



Am schwersten war die Verantwortung des französischen
Flüchtlingsdienstes in der „Vichy-Zeit", als die Regierung Laval 1942

die Heimatlosen ihren SS-Henkern auslieferte. Damals sind sich
die Flüchtlinge, Juden und Christen, und die Kirche in ganz neuer,
wirklich existenzieller Weise begegnet. Sie haben in dieser
„heroischen Zeit" viel voneinander empfangen: Vielen Menschen
wurde das Leben gerettet, sie empfingen dieses Geschenk als spontanes

Zeugnijs der Liebe Christi; und die Kirche Frankreichs
erstarkte in der liebenden Diakonie ihrer Glieder an den verachteten
und gehetzten Brüdern.

Auch in anderen Ländern hat der ökumenische Flüchtlingsdienst
den Verfolgten nach Kräften beigestanden, in Italien, Theresien-
stadt, vorübergehend in Warschau, in Ungarn und in Shanghai.

IL
Wir dürfen schon heute sagen, daß die ökumenische Bewegung
durch den Dienst an den Flüchtlingen reich gesegnet worden ist.
Die Flüchtlinge und dann die Kriegsgefangenen haben den
ökumenischen Rat davor bewahrt, seinen Ankergrund in den
Kirchenkanzleien zu suchen und sich mit unverbindlichem theologischen
Gedanken-Austausch zu begnügen. Sie haben den großen Gedanken
der Ökumene unter die Leute gebracht. Sie waren Sendboten Jesu
Christi an die Ökumene, die ihr im Namen des Herrn einschärften :

„Wer da will der Vornehmste sein, der sei euer Knecht" und:
„Trachtet nicht nach hohen Dingen, sondern haltet euch herunter
zu den Niedrigen." Ökumenische Bewegung kann es nur in der
weltweiten Einheit des Leibes Christi geben. Diese Einheit ist vom
Herrn geschaffen, sie wird von ihm gelenkt und erhalten. Die Glieder

des Leibes haben in ihrer Vielheit diese Einheit zu bezeugen
und als Menschen in der Welt darzustellen. Die ökumenische

Bewegung geht vom Haupt zu den Gliedern, von den Gliedern
zuzück zum Haupt, und sie wird sichtbar in der Bewegung der Glieder

zueinander, in der gegenseitigen Handreichung. Nach der
heiligen Schrift sind uns aber die Fremdlinge, die Recht- und
Heimatlosen, die Witwen und Waisen besonders ans Herz gelegt;
unser Verhalten ihnen gegenüber ist geradezu der Prüfstein für
unsere Verbundenheit mit dem, der das Haupt ist, Jesus Christus.

72



Es bleibt aber nicht bei der Handreichung, die ein Glied des

Leibes dem anderen gewährt. Die Kirche Christi glaubt, versagt,
lebt und handelt in der Welt. Sie bezeugt ihren Glauben wie ihren
Unglauben denen, die außen stehen, die noch nicht oder nicht mehr
Glieder des Leibes Christi sind. Die Kraft des Evangeliums drängt
nach außen in die verlorene Welt der Menschen. Besonders deutlich

wird dies in der Diakonie. Durch das Zeugnis liebender Tat
bringt die Kirche in der Nachfolge des Herrn, der aller Knecht
wurde, den Heilandsruf: „Kommet her zu mir alle, die ihr mühselig

und beladen seid", unter die Leute, die nahen und fernen,
die gleichgültigen und ablehnenden, die geistlich und menschlich
Verarmten. Die lebendig aus dem Glauben liebende Kirche zeigt
den Heimatlosen die unverlierbare Heimat und wird durch sie an
ihre eigene Pilgerschaft auf Erden erinnert.

III
Seit der ökumenischen Konferenz von Stockholm bestand die
Gefahr, daß die ökumenische Bewegung und ihre sich allmählich
bildenden Organe die Angelegenheit der sogenannten „Kirchenführer"

— man sollte dieses schreckliche Wort ausmerzen; denn
in der Kirche Christi gibt es nur dienende Ämter, darunter das des

dienenden Hirten — der Kirchenkanzleien und interessierter
Spezialisten würden. Es bestand die Gefahr, daß die Einheitsbewegung
ihre Wurzeln nicht in den fruchtbaren Gemeindeboden werde
senken können, von wo ihr einzig die bewegende und geistlich
gestaltende Kraft zuströmen kann. Wenn wir recht sehen, hat Gott
diese Gefahr bannen, wenn auch noch nicht beseitigen helfen,
indem er der Ökumene die verantwortliche Begegnung mit den
ökumenischen Gemeinden hinter dem Stacheldraht der Kriegsgefangenen-

und Flüchtlingslager geschenkt hat. Diese Gemeinden waren
in keine Landeskirche oder konfessionelle Kirche eingegliedert.
Zusammengesetzt aus Menschen der verschiedensten Völker und
Bekenntnisse waren sie in unmittelbarer und ganz eindeutiger Weise
auf den einen Herrn der einen weltweiten Kirche geworfen; sié

waren Christus-unmittelbar und darum unmittelbare Glieder der
einen, ökumenischen Kirche. Sie waren gleichzeitig bekennende
Gemeinden in einer unchristlichen oder antichristlichen Umgebung

73



und gliedern sich so ein in die Gemeinschaft der „bekennenden
Ökumene", die ja die Ökumene erst mit Sinn und Kraft erfüllt.

Wenn heute im ökumenischen Rat erkannt wird, daß die
ökumenische Bewegung nur in der christlichen Gemeinde fruchtbaren
Nährboden finden kann und wenn in einer wachsenden Anzahl von
Kirchen deutlicher als früher gesehen wird, daßi die Gemeinde die
ökumenische Blickrichtung braucht, um zeugniskräftige Gemeinde
zu sein, so sind an dieser verheißungsvollen Entwicklung die
„Gemeinden hinterm Stacheldraht" und der von der Ökumene an ihnen
geschehene Dienst wesentlich beteiligt. Wir wollen die
evangelischen Gemeinden in Gurs und anderen Flüchtlingslagern oder
die Gemeinden unter Kriegsgefangenen nicht verherrlichen ; sie
sind mit aller erdenklichen Schwachheit und Fehlbarkeit behaftet.
Gerade darum ist es wunderbar, daß Gott sie zum wirkungskräftigen

Werkzeug für die Gestaltung der Ökumene hat gebrauchen
wollen.

IV

Der christliche Flüchtlingsdienst war ganz wesentlich durch die

Begegnung mit Israel bestimmt. Die kirchlichen Komitees wandten
ihre Diakonie Brüdern und Schwestern zu, die jüdischer Herkunft
waren, und man blieb nicht bei des Glaubens Genossen stehen,
sondern der Dienst galt und gilt vielfach auch Juden selbst. Daß
diese Begegnungen im weiten Rahmen und Spannungsfeld der
Ökumene stattfinden, hat die „Judenfrage" als eine ökumenische

Frage deutlich werden lassen, als eine Frage Gottes an die
weltweite Kirche Christi, die sie zu ihrem Heil oder zu ihrem Unheil
zu beantworten die Freiheit hat. Durch die grauenvolle Gewalttat
der Nationalsozialisten an Israel wachgerüttelt, haben die Christen,
soweit sie noch auf Gottes Stimme zu reagieren vermochten,
erkennen müssen, daß der Vernichtungskampf gegen die Juden
unmittelbar auf Christus zielt, daß also das Unheil der Juden Unheil
der Christen bedeutet. Der Erkenntnis dieses Zusammenhangs im
Bösen entspricht die in den letzten Jahren häufig ausgesprochene
und biblisch begründete Erkenntnis, daß der Christen Heil
unlöslich verknüpft ist und bleibt mit der Juden Heil.

74



Es ist Gefahr im Verzug, unausdenkbare Gefahr für Christen und
Juden, daß diese Erkenntnis im Bösen und Guten wieder verloren
geht und die immer mehr dem Geist des Nihilismus verfallende
Menschheit sich selbst um die Segensfrucht betrügt, die aus der
echten Begegnung zwischen Christen und Juden im Zeichen der
Liebe Christi erwachsen sollte.

Die Gewaltherrschaft der Nationalsozialisten hat die heiligen zehn
Gebote und die Liebe Christi zum Menschenbruder durch
himmelschreiende Untaten verlästert; sie ist von Gottes gnädigem Gericht
ereilt worden. Aber die Völker scheinen Gottes Stimme nicht
gehört zu haben und ihr Herz zu verstocken. Bedrohlich mehren sich
die Anzeichen, daß der jähe Sturz des deutschen Volkes die anderen
Völker nicht zur Buße leitet, sondern daß der Geist der Gewalt,
der den Menschen als willenloses Objekt kaltherziger Machtpolitik
ansieht, wie ein unheimliches Wildfeuer weiterfrißt. Und wieder
scheinen die Juden zu seinen Opfern zu gehören, diesmal mit den

Deutschen, ihren bisherigen Verfolgern. Der Antisemitismus treibt
sein böses Spiel weiter. In Völkern, wo er schon früher beheimatet

war, lebt er kräftig fort, und in die Herzen von Völkern, die bisher
frei davon und auf diese Freiheit mit Recht stolz waren, frißt er
sich zunehmend ein.

Anfang Oktober 1945 wurde der mutige Bericht von Mr. Harrison,
amerikanischem Mitglied des Intergouvemementale!! Komitees für
Flüchtlinge veröffentlicht. Er schildert die klägliche Lage vieler tau-
sender von Juden, die noch heute in Barackenlagern in Deutschland
auf die Freigabe ihres Weges in die Zukunft warten. Sie wollen
endlich frei sein, wollen als geachtete Menschen unter Menschen
leben und erstreben darum eine Heimat, die sie wirklich als die
ihre betrachten können. Sie suchen in ihrer großen Mehrheit diese
Heimat in Palästina, aber sie klopfen an verschlossene Türen, weil
sie hier auf eine der großen Verlegenheiten der „großen" Politik
stoßen. Man weiß nicht, was man mit ihnen machen soll, und wenn
ich mich bestimmten Menschen oder Menschengruppen gegenüber
hilflos fühle, so werden mir diese Leute unbequem. Für die
Behandlung unbequemer Leute aber heißt der internationalen Weisheit

vorläufig letzter Schluß: Lager, einfach Lager. Dazu braucht
es nicht viel Nachdenken, dazu genügt Polizei.

75



Wo sind die verantwortlich denkenden Menschen, die aus dem
Opfergang der Juden den Schrei nach Gerechtigkeit, Menschlichkeit

und Freiheit herausgehört haben, nach Menschen, die dieser
Schrei zu gerechtem Handeln treibt, weil er sie nicht mehr ruhen
läßt?

Als Christ bin ich berechtigt, diese Menschen besonders in der
Kirche Jesu Christi zu suchen. Es ist Gefahr im Verzug, daß das
Recht der Juden in der allgemeinen Finsternis hilflosen Unrechts

vergessen wird. Recht ist unteilbar, sowie Gottes Gebote, in denen
es wurzelt, unteilbar sind. Wer das Recht der Juden übersieht,
der übersieht das Recht überhaupt. Das sollten wir in der blutigen
Lektion des Nationalsozialismus gelernt haben.

Gott hat die Juden als Unruhe in die Weltenuhr eingesetzt. Wer
Jesus von Nazareth, den Gottes- und Menschensohn liebt und
gehorsame Ohren hat zu hören, der hört aus dem gequälten Schrei
der Juden „das ängstliche Harren der (ganzen) Kreatur auf die
Offenbarung der Kinder Gottes" heraus, auf die Sabbatruhe, die
dem Volke Gottes vorbehalten ist.

Wehe uns Christen, wenn wir uns auf den, ach so armseligen
Lorbeeren dienender Liebe, die wir den Juden in ihrer Drangsal
erwiesen haben, ausruhen wollten Es gibt für uns Christen keine
Ruhe in der Judenfrage bis zum Anbruch der großen Sabbatruhe,
wenn „ganz Israel" gerettet sein wird.

„Von Israel nimm dein Gericht" heißt es in einem Gebet der alten
christlichen Kirche. Gericht Gottes ist Heil dem Gerechten, Unheil
dem Ungerechten. Es wird höchste Zeit, daß in der Kirche und
durch die Kirche in aller Welt Gerechtigkeit für die Juden gefordert
wird, und zwar in Jesu Namen eine bessere Gerechtigkeit „als die
der Pharisäer und Schriftgelehrten". Diese Forderung muß auf
Gottes Wort gegründet sein, sie dürfte nicht in schwer verständlicher

Theologie verklingen, sondern müßte vernehmlich zu den

drängenden Fragen des „hier und jetzt" Stellung nehmen. So steht
es der Kirche nicht an, den bemühenden Eiertanz um Palästina
herum mitzumachen oder ihm schweigend zuzusehen. Palästina ist
und bleibt ein wichtiger Ort in der Heilsgeschichte Gottes, darum

76



hat die neue Landnahme der Juden für uns Christen besondere
Bedeutung. Das feierliche Wort der Balfour-Deklaration hat

größeren Tiefgang und mehr Gewicht als seine Urheber ahnen

mochten; es hat ein Nervenzentrum der Geschichte berührt und
Kräfte in Bewegung gesetzt, über die sich nicht nach tagespolitischer

Zweckmäßigkeit verfügen läßt wie über beliebige Figuren
im politischen Schachspiel.

Soweit die zionistische Bewegung die Züge eines integralen
Nationalismus trägt wie der anderer Völker, wird sich die Kirche nicht
solidarisch mit ihr erklären können. Aber dem uralten Schrei nach

Gerechtigkeit, der doch gewiß auch in dieser Bewegung hervorbricht,

muß die Kirche als sie angehend hören. Die von Gott
gewollte endgültige Lösung der Judenfrage durch die Bekehrung
zum wahren Messias hintertreiben wir Christen heute mehr denn

je, weil wir alles andere tun, als die Juden auf Jesus Christus
eifersüchtig zu machen. Andere zeitweilige „Lösungen" der Judenfrage
hat die Kirche nie zu fördern vermocht, judenfeindliche
Einwanderungsgesetze werden achselzuckend hingenommen. Wir Christen
haben das Recht verwirkt, die bewundernswerte Pionierarbeit der
Juden in Palästina zu erschweren. Wir sind an den Juden so schuldig

geworden, daß wir nun zur Gerechtigkeit ihnen gegenüber
durchstoßen müssen. Das kostet uns Überwindung und manchen
das Opfer vermeintlicher Interessen. Aber Gerechtigkeit ist nun
einmal nicht billig zu haben, so wenig wie die Gnade Gottes.
Gerechtigkeit ist unteilbar. Wird sie den Juden gewährt, so muß
und wird sie auch den Arabern zuteil werden. Wird sie den Juden
versagt, so werden auch die Araber um ihr Recht kommen. Denn
solange engstirniger Opportunismus die Machtpolitik beherrscht,
wird immer das als Recht bezeichnet werden, was eben dieser

Machtpolitik zu nützen scheint. Auf solchem „Rechtsgrund" wird
kein Volk zu Recht und Frieden kommen. Gerade gegen solche
Art von „Rechtsetzung" muß die Kirche um ihres Wächteramts
willen die Stimme erheben. War es nicht so in den verklungenen
Zeiten des Dritten Reichs? Oder ist das schon so lange her, daß

wir's vergessen haben und es nicht mehr gilt?

Es ist auch Pflicht der Kirchen für großherzige Einwanderungs-

77



politik in anderen Ländern einzutreten ; denn es geht nicht an, daß
die Verantwortung dafür, die Juden Europas endlich aus ihrer vielfach

so unwürdigen Lage zu befreien, von einer Macht auf die
andere abgewälzt wird. Alle Völker, denen an einem gerechten und
dauerhaften Frieden liegt, müssen hier rasch und großzügig helfen.

V.

Der ökumenische Flüchtlingsdienst steht vor neuen Aufgaben und
bedarf neuer Zurüstung.

Die bisherigen Schützlinge aus Israel und viele politischen Flüchtlinge

sind weiterhin auf unsere Hilfe angewiesen und haben
Anspruch auf christliche Handreichung.

In Deutschland und Österreich stauen sich gewaltige Flüchtlingsmassen,

zusammengesetzt aus Deutschen und osteuropäischen
Völkern. Hunderttausende drohen zu verhungern und zu verelenden,
wenn nicht rasch und großzügig Hilfe gewährt wird. Die Ökumene
ist gerufen und muß ans Werk gehen.

Organisatorisch stand der ökumenische Flüchtlingsdienst bisher im
Zeichen des kriegsbedingten Provisoriums. Es muß um der Sache

willen überwunden werden. Aus dieser Erwägung wurde unlängst
die Ökumenische Flüchtlings-Kommission gegründet, die der
Wiederaufbau-Abteilung des ökumenischen Rats angegliedert ist.

Zum Präsidenten der neuen Kommission ist Rev. Henry Carter,
Direktor des Christlichen Rats für Flüchtlinge im Blootnsbury-
House in London bestimmt worden. Mitglieder sind bewährte
Flüchtlingsarbeiter aus den am Flüchtlingsproblem beteiligten
Ländern; als Schweizer Pasteur H. L. Henriod und Pfarrer Paul Vogt.

Die Kommission wird sich der Flüchtlinge in christlicher
Verantwortung annehmen im Geiste der „Walzenhausener Thesen", die
Pfarrer Vogt in früheren Ausgaben der „Judaica" entfaltet hat.

Sie wird materielle Hilfe zu vermitteln, für Rechtsschutz
einzutreten, und sich besonders für die Flüchtlingsmassen in Zentraleuropa,

soweit ihnen die Rückkehr ins Ursprungsland nicht
zugemutet werden kann, um gesunde und entwicklungsfähige Sied-

78



lungen zu bemühen haben. Die reiflich überlegte Entscheidung des

Einzelnen wird zu achten, kollektive Gewaltlösungen werden zu
verwerfen sein. Die Flüchtlingskommission wird mit Regierungen,
amtlichen und freiwilligen Körperschaften verhandeln, besonders
mit dem Intergouvernementalen Flüchtlings-Komitee in London.

Sie wird Maßnahmen unterstützen und anregen, die sich christlich
verantworten lassen. Sie wird Maßnahmen bekämpfen, die diese

Voraussetzungen nicht erfüllen. Wenn sie ihre Pflicht erfüllt, wird
sie Dränger, Mahner, Warner und Anwalt der rechtlosen Fremdlinge

sein, die Gott lieb hat, wie uns die Schrift lehrt und in denen

uns Jesus Christus nach seinem Wort begegnen will.

Solcher Dienst, der durch viele Nöte gehen wird, bedarf der
Fürbitte, des Mittragens und Mitschaffens der christlichen Gemeinde
in aller Welt. Um diesen Bruderdienst bitten wir herzlich in Jesu
Namen.

Das Christian Institute of Jewish Studies in London
Von HANS KOSMALA, London

Das Christian Institute of Jewish Studies wurde am 1. Oktober
1943 in London eröffnet. Es verdankt seine Entstehung der initiative

Dr. William Patons, unter dessen Vorsitz wenige Wochen
vor seinem im August desselben Jahres erfolgten Ableben noch die

Gründungsversammlung abgehalten wurde. Dr. Paton, der einer
der führenden Männer im religiösen Leben der angelsächsischen
Welt und in der internationalen Missionsbewegung war, hatte einen
klaren Blick dafür, daß das jüdische Weltproblem vornehmlich ein

religiöses Problem ist und daß die religiöse Funktion des
Christentums in der Welt letztlich unerfüllt bleibt, wenn das jüdische
Problem außerhalb des Aufgabenkreises der Kirche belassen wird.

Der Gründung des Instituts war die Gründung eines Council of
Christians and Jews in London vorausgegangen (1942). Unter dem
Vorsitz des Erzbischofs von Canterbury, des römisch-katholischen

79


	Vom Flüchtlingsdienst des Ökumenischen Rats der Kirchen in Genf

