
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Paulus als Judenmissionar

Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gelehrte Überlieferung war, sondern tief in der Volksfrömmigkeit
lebte; nur so erklärt sich ja das starke Vorherrschen haggadischer
Züge in vielen der Dura-Bilder. Die Betrachtung der altjüdischen
Kunst verändert darum unsere Kenntnis von dem tiefsten Wesen
der altjüdischen Frömmigkeit nicht; sie bestätigt im Gegenteil die

Kenntnis, die uns die schriftlichen Quellen vermitteln, und hilft uns
dadurch, die tiefe Verwurzelung der in der altjüdischen Literatur
erscheinenden Frömmigkeit im Bewußtsein der jüdischen Frommen
jener Zeit zur erkennen. Und auch darum ist diese altjüdische
Kunst für uns so bedeutungsvoll.

Paulus als Judenmissionar
Von Prof. Dr. RUDOLF LIECHTENHAN, Basel

Es erscheint überflüssig, alle Stellen aufzuzählen, aus denen
hervorgeht, daß sich Paulus zum Apostel unter den Heiden berufen
gewußt hat. Auch die Säulen der Urgemeinde haben ja diese
Sendung feierlich anerkannt und dankbar festgestellt, daß Gottes Gnade
sich in ihr wirksam erwiesen habe. Aber die Apostelgeschichte hat
von Anfang an es so dargestellt, daß sich seine Tätigkeit nicht auf
die Heidenmission beschränkt habe. Schon in der Offenbarung der
künftigen Tätigkeit des bisherigen Verfolgers an Ananias heißt
es AG. 9,15, er werde den Namen seines Kyrios vor Völker, Könige
und die Söhne Israels tragen. Unmittelbar nach der Taufe
läßt sie ihn in der Synagoge von Damaskus und danach in Jerusalem

mit den Hellenisten disputieren. Wo er auf seinen Reisen
hinkommt, beginnt er mit der Predigt in der Synagoge; einzig für
Lystra, Derbe und Perge wird die Synagoge nicht erwähnt. In
Antiochia in Pisidien erklärt er den Vertretern der Judenschaft,
als sie ihm Widerstand leisten: „Es war notwendig, daß euch
zuerst das Wort Gottes gesagt werde; da ihr es aber von euch stoßt
und euch des ewigen Lebens selbst nicht wert achtet, siehe so
wenden wir uns zu den Heiden" (AG. 13,46). Als ihm in Korinth
dasselbe begegnet, schüttelt er seine Kleider aus und sagt: „Euer

56



Blut komme auf euer Haupt! Von Schuld frei gehe ich nun zu den
Heiden" (18,6). Im gleichen Sinn spricht er sich im Ephesus (19,
9) und in Rom aus (28,28).

Diese Darstellung ist von den alten Tübingern als mit den eigenen
Worten des Paulus unvereinbar und als bewußte Verschleierung
des wirklichen Tatbestandes, des grundsätzlichen Gegensatzes
zwischen Paulus und Uraposteln erklärt worden, besonders
konsequent von Overbeck in seiner Bearbeitung des De Wette'schen
Handbuchs (Kurze Erklärung der Apostelgeschichte von W. M. L.
De Wette, 4. Aufl., bearb. u. stark erweitert v. Franz Overbeck,
Leipzig 1870). Overbeck schreibt dort S. 208: „Dagegen hat
die AG in ihrer dem paulinischen Heidenapostolat gegenüber
apologetischen Tendenz dem P. hier einen Grundsatz geliehen, den

er nie gehabt haben kann, weil er seinem Bewußtsein, zum Heidenapostel

berufen zu sein, und dem Universalismus seines
Evangeliums widerspräche und eine Frage ganz prinzipieller Art immer
wieder von Umständen abhängen ließ". Auch noch W eizsäcker
in seiner Geschichte des apostolischen Zeitalters hat hier an der
Anschauung der Tübinger festgehalten und schreibt S. 93 dieses
Werkes: „Sodann ist nicht zu verkennen, daß die Gewohnheit des

Anfangens in der Synagoge und Übergehens von da erst zu den
Heiden den Charakter einer verdächtigen Regelmäßigkeit hat, die
auch mit einer dogmatischen Voraussetzung des Verfassers
zusammenhängt". Schon R i t s c h 1 in seiner Entstehung der altkatholischen

Kirche schätzt die Zuverlässigkeit der AG höher ein;
Pfleiderer, Urchristentum, und Joh. Weiss, Urchristentum,
haben sich dann von dieser Betrachtung entschieden abgewandt,
und heute darf man sie als überwunden betrachten. Trotzdem ist
es nicht unnütz, dem ganzen Problem der Stellung des Paulus zur
Judenmission erneut nachzugehen.

Bedeutet die Berufung des Paulus zum Heidenapostel und dann

wieder die Abmachung von Jerusalem einen völligen Verzicht des

Paulus auf jede Tätigkeit unter den Juden? Mit Recht sagt
Schlier (letzte Auflage des Meyer'schen Kommentars) zu Gal.

1,16: „Mit der Nennung der Heiden ist dabei, wie die Formulierung

ek rà eftvi] zeigt, das Gebiet gemeint, das Paulus zur Mis-

57



sion zugewiesen ist; dagegen ist nicht gesagt, daß ausschließlich
Heiden von ihm zum Gehorsam zu bringen sind". Und wieder
zu 2,10 : „Der Inhalt der Übereinkunft, die mit dem Handschlag
getroffen wurde, ist in dem prädikatlosen fVa-Satz angegeben : wir
zu (ets) den Heiden, sie aber zu der Beschneidung. Es steht nicht
der Dativ, sodaß wieder nicht gemeint ist, Paulus solle nur den
Heiden verkündigen, sie selbst nur der Beschneidung, sondern es

sind die Gebiete angegeben, wo sie jeweils verkündigen sollen".
Die Arbeitsteilung ist also geographisch, nicht ethnographisch und
auch nicht exklusiv gemeint. Darum bedeutet auch das Erscheinen
des Petrus in Antiochia keinen Bruch des Vertrages; sonst hätte
ihm Paulus zu verstehen geben müssen, daß er so wenig wie die

Jakobusleute in Antiochia etwas zu suchen habe. Davon findet sich
aber in der Rede des Paulus keine Spur.

Entscheidend sind nun die Worte 1. Kor. 9,20: „Ich bin den Juden
ein Jude geworden, damit ich Juden gewinne". Und wie aus dem

Bedürfnis, das nochmals zu unterstreichen, fügt er bei : „denen
unter dem Gesetz wie einer unter dem Gesetz, damit ich die unter
dem Gesetz gewinne". Damit ist unmißverständlich gesagt, daß
das Gewinnen von Juden im Bereich seiner Aufgabe liege. Die
Anordnung 1. Kor. 7,18: „Ist einer als Beschnittener berufen, so
ziehe er sich keine Vorhaut" könnte man als bloß hypothetisch
gemeint erklären, im Unterschied von der folgenden direkten
Anrede: „bist du als Sklave berufen". Aber das rig ist ebenso beim1 Un-
beschnittenen gebraucht, und das ganze steht unter dem Satz: „so
ordne ich in allen Gemeinden an". Also in dem Gebiet, wo Paulus
autoritativ verfügt, kommt es durchaus vor, daß Beschnittene
berufen werden. Aus Korinth werden denn auch die Namen Krispus
und Sosthenes als gewonnene Mitglieder, sogar Vorsteher der Synagoge

genannt. Krispus wird auch 1. Kor. 1,14 unter den Erstlingen
genannt, und der Sosthenes, der AG. 18,17 die Synagoge vor Gallio
vertritt, wird wohl mit dem Mitverfasser des ersten Briefes identisch
sein; vielleicht hat die Tatsache, daß ihn die Juden verprügeln, mit
seiner Hinneigung zum Christentum zu tun, die ihn später zum
entschlossenen Beitritt zur Ekklesia führte. Ob Aquilas und Priscilla
schon als Christen von Rom nach Korinth kamen oder erst hier

58



von Paulus gewonnen wurden, ist nicht sicher zu erkennen. Rom.

1,14 könnte es auffallen, daß er sich nur einen Schuldner der
Griechen und Barbaren nennt; aber daraus ist nicht zu schließen,
daß er sich den Juden nicht verpflichtet gefühlt habe; sagt er doch
unmittelbar nachher, daß das Evangelium eine Gotteskraft zum
Heil für Juden zuerst und für Griechen sei, was offenbar auch für
das Missionsgebiet des Paulus gilt. Und wenn er Rom. 11,13 sagt:
„soweit (ecp oaov) ich für meine Person (betontes eym) Heidenapostel

bin..." so schließt das ein, daß er es nicht ausschließlich
sei. Rom. 9—11 zeigen, daß die Gewinnung nicht nur einzelner
Juden, sondern des ganzen alten Bundesvolkes das leidenschaftlich
empfundene Anliegen seines Herzens zeitlebens geblieben ist. Béi
dieser Haltung ist es undenkbar, daß er nicht jede Gewinnung
eines Juden freudig begrüßte und nicht jede Gelegenheit dazu

benutzte; auch eine ngoacpoga aus Israel, nicht nur aus den Heiden,
erachtete er als Gott wohlgefällig (Rom. 15.16).

Es sind hier zwei Fragen zu trennen, deren Verquickung viel
Verwirrung gebracht hat: 1. die Bestimmung des Heils für die Heiden,
die Universalität des Evangeliums; 2. der Auftrag, dieses Heil ihnen
zu verkünden, als ihm persönlich auferlegt. Ist beides schon von
Anfang an mit seiner Bekehrung gegeben und für ihn miteinander
verbunden gewesen?

Das Erste liegt schon im Damaskuserlebnis eingeschlossen. Wenn
das Eifern für die väterlichen Satzungen, der Gesetzesweg ihn
zum Verfolger des wahren Gottesvolkes, zum Kämpfer wider
Gott gemacht hatte, der Heilsweg des Gesetzes als nicht zum Ziele
führend (das âôvvarov xov vojuov) erkannt war, so war damit auch

gegeben, daß der neue Weg nicht mehr der Beschränkung des alten
unterliegen konnte, sondern auch den Heiden geöffnet war. Ja,
nicht nur unwirksam', sondern direkt schädlich, Unrat war das, was
ihm vorher Gewinn gewesen (Phil. 3,7 f.), nicht zum mindesten
deshalb, weil es den Heiden den Zugang zum Heil versperrte. Das

war eine Erkenntnis, die nicht erst langsam gewonnen werden
konnte, sondern schon, dem Lichte des ersten Schöpfungstages
vergleichbar, in der Stunde von Damaskus ihm aufleuchtete (2.

Kor. 4,6). Gott ist nicht nur der Juden, sondern auch der Heiden

59



Gott (Rom. 3,29). Das ist der Jubel seines Herzens geblieben,
darin ist ihm die Liebe Gottes überwältigend groß entgegen
getreten (Kol. 1,24ff.; Eph. 2,11 ff.; 3,Iff.). Weil dieser
Universalismus aufs Spiel gesetzt schien, hat ihn die judaistische Agitation
in solche Erregung versetzt und hat er sich nicht gescheut, Petrus
vor versammelter Gemeinde in Antiochia zur Rede zu stellen (Gal.
2,11 ff.). Wie weit auch schon der Gedanke des neuen Bundes und
der neuen Schöpfung von Anfang an klar von ihm konzipiert war,
läßt sich nicht mehr feststellen; aber daß der Weg zum Heil den
Heiden geöffnet sei, das muß ihm von Damaskus an festgestanden
haben.

Wie weit war damit auch eine Verwerfung Israels gegeben? Paulus

trägt Leid um seine Verwandten nach dem Fleisch, das Volk
der Verheißung. Ist das Verheißungswort Gottes an den Samen
Abrahams dahin gefallen, hat Gott sein Volk verstoßen Liegen sie

zu Boden, um nicht wieder aufzustehen? Sie haben das Ziel der
Gerechtigkeit nicht erreicht, sie sind am Stein des Anstoßes zu Fall
gekommen; es ist von einem rjmi/ua, einem naganxiofia, einer

änoßolr/ die Rede; die edlen Zweige sind aus dem Ölbaum
ausgeschnitten, die neue Heilsgeschichte nimmt ihren Weg von Israel

weg zu den Heiden (Rom. 11,11 ff.). Aber ist es wirklich der Weg
eines Heils ohne Israel? Keineswegs. Darum kann auch der Apostel
seine Bemühungen um sein Volk nicht aufgeben. Wenn dem
Propheten Jeremia verboten wurde, für sein Volk zu beten, so gilt das

für Paulus nicht (Rom. 10,1). Die evôoxîa seines Herzens für
Israel ist nicht zu Ende. Es ist ein unvollziehbarer Gedanke (ov%

olov), daß Gottes Wort dahinfalle, ihr Fall ist nicht irreparabel
(Rom. 9,6; 11,11—14). Jetzt schon ist ein erwählter Rest, ein

lÊifxfxa xrn èxXoyrjv, vorhanden, der mit dem Israel xarà nvev/xa,
den Kindern der Verheißung zusammenfällt, und die Hoffnung des

Apostels richtet sich darauf, einige zu retten (Rom. 11,14: el'Jtcog

odtam zivag ê$ avzcov, d. h. aus dem Israel xazà oâgxaj. Am Ende
aber steht die Hoffnung, daß auch die Rettung von ganz Israel, also

nicht nur eines Restes, herbeigeführt wird, daß die ausgeschnittenen
edlen Reiser wieder eingepfropft werden (Rom. 11,23; näg'IoQmqX

v. 26) Christus ist ôiâxovog TZEQvtofirjç vjzeq äXrj&eiag îhov, weil
seine Zuverlässigkeit bestehen bleiben muß (Rom. 15,8). Darum

60



dürfen auch die ôiâxovoi seiner Sache Israel nicht preisgeben. Trotz
der Verwerfung Israels muß die Judenmission weitergehen.

Wie aber verhält es sich nun mit der persönlichen Berufung des
Paulus zur Arbeit an Juden und Heiden? Trotz dem Widerspruch
von Holl (der Kirchenbegriff des Paulus in seinem Verhältnis
zur Urgemeinde) möchte ich daran festhalten, daß Oal. 1,16 die
Worte „damit ich ihn verkünde unter den Heiden" nur sagen, daß

das schon damals (ja schon vor seiner Qeburt) Oottes Absicht war,
nicht aber, daß ihm diese Absicht schon damals offenbart wurde.
Es ist sehr wohl möglich, daß ihm zuerst ganz allgemein die
universale Bestimmung des Heils aufgeleuchtet ist, daß er aber für
die Verkündigung an die Heiden noch einen persönlichen Befehl
abgewartet hat. Joh.Weiss, Urchristentum S. 145 scheint mir
zu weit zu gehen, wenn er schreibt: „Es ist wahrscheinlich doch
wieder eine Art Vordatierung, wenn Paulus gerade seine Tätigkeit
unter den Heiden schon mit der Bekehrung verbindet und das

Endergebnis als von Anfang an beabsichtigt darstellt. Das Natürliche
und geschichtlich Überzeugende ist vielmehr, daß er in die
Arbeit der damaszenischen Jünger eintritt und wie einst Stephanus
in den Synagogen predigt", und wenn Weiss die ganze Arbeit der
14 ersten Jahre vorwiegend als Judenmission betrachtet. Aber auch

Li et z mann erklärt zu Oal. 1,12 ff. : „Daß ihn die Bekehrungsstunde

von Damaskus sofort den Heidenapostolat als seinen Beruf
kennen gelehrt habe, ist auch psychologisch wenig wahrscheinlich".

Die Kategorie des Natürlichen und psychologisch Wahrscheinlichen
ist nur mit Vorsicht zu gebrauchen; denn oft wird das
Unwahrscheinliche Wirklichkeit. Wir suchen lieber nach sicheren
Zeugnissen. Diese fehlen uns aber für diese Zeit. Wir vernehmen nur das

Negative, daß der Apostel nicht mit Fleisch und Blut zu Rate

gegangen sei. 2. Kor. 11, 32 f., wo er seine Flucht aus Damaskus
erwähnt, sagt er nicht, wodurch er sich die Nachstellungen des

Ethnarchen des Aretas zugezogen habe. Die Angaben der AG über
diese Zeit sind mehrfach nach eigenen Äußerungen des Paulus zu

berichtigen ; aber dagegen, daß er in den Synagogen von Damaskus

disputierte und der Anschlag gegen ihn von den dortigen Juden

ausging, ist kein stichhältiger Grund anzugeben.

61



Von einer Wendung erzählt die Rede des Paulus AG 22,17 ff., ein

Stück, das nicht mehr zum Wirbericht zu rechnen kein Grund
vorliegt. Es ist durchaus mit der Pragmatik der folgenden Ereignisse
verknüpft; daß es der eigenen Darstellung des Verfassers AG 9,
26—30 widerspricht, läßt darauf schließen, daß es aus guter Quelle
übernommen ist. Danach hat Paulus beabsichtigt, unter den
Hellenisten in Jerusalem, die ihn als einstigen Christenfeind kannten,
zu missionieren. Bei einer Vision im Tempel ist er aber vom Herrn
selbst in die Ferne zu den Heiden geschickt worden. Gegen diese
Absicht beweist es nichts, daß er Gal. 1,18 als Zweck seines
Besuches in Jerusalem nur angibt, den Petrus kennen zu lernen; er
hatte keinen Grund, weitere Zwecke zu nenen. Daß er der Gemeinde

in Judaea persönlich unbekannt blieb, spricht auch nicht dagegen ;

die hellenistische Gemeinde, die ihn nur zu gut kannte, war ja
damals versprengt. Daß sein Plan dem Wunsch der ürapostel
widersprach, sein Weggang ihnen erwünscht war (AG 9,30), ist durchaus

verständlich und widerspricht keineswegs der Aussage, daß

er einem göttlichen Befehl folgte, der ihn ins heidnische Gebiet
sandte. Die Überzeugung von der Gottgewolltheit der Heiden-
mission, ja sogar von seiner Bestimmung dazu und die innere
Bereitschaft kann er also schon damals in sich getragen haben. Aber
der ganz konkrete Ruf mußte dazu kommen, um diese göttliche
Notwendigkeit zur Ausführung zu bringen. Das ist in jener Vision im
Tempel geschehen.

Wir haben hier nicht die verschiedenen Entwicklungsstufen der
paulinischen Heidenmission — Syrien-Kilikien, Antiochia, erste Mis-
sionsreise, Apostelkonzil, zweite und dritte Reise — zu verfolgen.
Die Frage, die uns beschäftigt, ist, ob er überall mit der Synagogenpredigt

eingesetzt hat, wie es die AG darstellt. Weizsäcker
(s. oben S. 57) spricht von einer verdächtigen Regelmäßigkeit dieser

Angaben. Könnte sie aber nicht daher rühren, daß es sich um eine

grundsätzlich befolgte Regel handelt? Auch der Wirbericht erzählt,
daß der Apostel in Philippi zuerst die Gebetsstätte der Juden aufgesucht

habe. Auch dem' Bericht über Thessalonich liegt vielleicht
die Wirquelle zu Grunde (beachte den plötzlichen Übergang in
direkte Rede 17,3 und 6). Weizsäcker meint, der Tatbestand, den

62



wir aus 1. Thess. gewinnen, stimme nicht damit überein ; er zeige
keine Spur einer Judenpredigt oder eines Eingreifens der Juden in
den Gang der Sache. Nun spricht allerdings der Brief nur von den
Chikanen der heidnischen Umwelt; aber der plötzliche
Temperamentsausbruch gegen die Juden 2,14 läßt doch vermuten, daß sie
auch dort ihre Hand im Spiele hatten. 1st der Bruch mit der

Synagoge dort rasch erfolgt, wie es die AG darstellt, so ist es nicht
verwunderlich, daß die Judenchristen eine kleine Minderheit blieben
und im Briefe keine Rolle spielen. Weizsäcker weist Spuren nach,

„wo der Apostel ohne die Brücke der jüdischen Proselyten direkt
zu den Heiden zu gelangen weiß". Diese Fälle schließen aber die
Regel nicht aus ; W. sucht umgekehrt aus der Regel die Ausnahme
zu machen.

So sehen wir keinen Grund, die Darstellung der AG, daß Paulus
mit der Missionspredigt in der Synagoge eingesetzt habe, als
unzutreffend zu erklären. Es ist eine Mißdeutung, wenn Overbeck
sagt, daß von dem Paulus der AG „eine Abhängigkeit der Rechte
der Heiden auf das Evangelium von dem Unglauben der Juden"
behauptet werde. Nein, weder das Recht der Heiden auf das
Evangelium noch das Recht der Apostel zur Heidenmission steht für
den Paulus der AG in Frage. Nur psychologisch werden alle

Hemmungen für die Ungeteiltheit der Hingabe des Apostels an die
Arbeit unter den Heiden auf die Seite geräumt. Der Priorität
Israels in der Berufung zum Heil wird auch das missionarische
Verfahren angepaßt. Der Gang der Heilsgeschichte im' großen muß an

jedem Ort, wo das Wort erschallt, wiederholt werden. Man kann

vergleichsweise von einem biogenetischen Grundgesetz der
Heilsgeschichte reden. Die Erörterung von Rom. 9—11 weist doch auch
in derselben Richtung. Paulus ist erst dann für die Hinwendung
zu den Heiden völlig frei, wenn zuerst den Juden die Gelegenheit
zur Ergreifung des Heils geboten worden ist — damit sie ohne
Entschuldigung seien (Rom. 1,20; was an dieser Stelle von den Heiden

gesagt wird, darf auch auf die Darbietung des Heils an Israel
angewendet werden). Zum Beginn in der Synagoge treibt ihn
zunächst ein Gemütsbedürfnis: die große Trauer, die er um sein Volk
trägt und die große Liebe, die ihn immer noch mit ihm verbindet

63



(Rom. 9,1 ff.). Es wäre seinem Herzen unerträglich, wenn an einem

Ort, wo eine Versammlung des neuen Gottesvolkes entsteht, noch
eine Gruppe des alten Volkes bestände, der die Gelegenheit zum
Eintritt in das neue nicht geboten worden wäre. Damit verbindet
sich eine stark theologisch gefärbte Überlegung: Israel ist Träger
der Bundesschlüsse und der Gesètzgebung, der Gottesverehrung
und der Verheißung, eines Gotteswortes, das nicht dahinfallen darf
(Rom. 9,4 f.); darum muß ihm überall der Weg gebahnt werden,
die Erfüllung dieser Verheißung in Jesus Christus zu vernehmen
und sich anzueignen. Das Israel nach dem Fleisch muß zuerst
eingeladen werden, sich dem Israel nach dem Geist einzugliedern.
Paulus lebt selbst im Bewußtsein, einem auserwählten Rest
anzugehören ; könnte aber nicht auch in Antiochia, in Korinth oder Ephe-
sus ein solcher Rest vorhanden sein, dem er als Schuldner gegenüber

steht? Wäre es nicht Untreue, wenn er ihm seinen Dienst
schuldig bliebe?

Nicht zum mindesten ist aber der praktische Grund in Anschlag zu

bringen, daß Paulus in der Synagoge die Schicht der „Gottesfürch-
tigen" traf, die für seine Verkündigung die besten Anknüpfungspunkte

bot: sie trug ein religiöses Verlangen in sich, dem er bessere

Erfüllung bringen konnte, als sie die Synagoge gewährte. In der
Ekklesia genossen sie eine volle Gleichberechtigung, die in der
Synagoge auch den Vollproselyten vorenthalten blieb. Man könnte
einwenden, diese Betonung der religiösen Empfänglichkeit
widerspreche dem, was Paulus 1. Kor. 1,26—31 ausführt, daß Gottes
Erwählung über alle menschlichen Vorbedingungen souverän
hinwegschreite und bei der Berufung sich das schlechthinige Wunder
ereigne. Man darf diese Ausführungen nicht so exklusiv deuten,
alsob auch die Voraussetzung eines religiösen Verlangens für alle
Gewonnenen geleugnet werde. Sie lassen durchaus Raum für die
Annahme, daß die Gottesfürchtigen den Grundstock der Gemeinde
bildeten und Paulus in der Synagoge zu ihnen den Zugang suchte.
Sie werden ihm bei der Sezession aus der Synagoge zum großen
Teil gefolgt sein; aber den Versuch, einzelne Juden zu gewinnen,
wird er auch jetzt nicht aufgegeben haben. Wir haben auf das

Beispiel des Sosthenes schon hingewiesen. Die Vermutung von Weiz-

64



säck er (S. 193), daß Paulus der Auseinandersetzung mit dem
hellenistischen Judentum der Diaspora eher ausgewichen sei und
darum z. B. Alexandria nicht ins Auge gefaßt habe, scheint mir
nicht genügend begründet.

Läßt sich aber nun über die bloße Tatsache hinaus von der
Wirksamkeit in der Synagoge ein Bild gewinnen Worin bestand das

„den Juden ein Jude werden"?

Paulus hat von den Judenchristen nicht verlangt, daß sie die
gesetzliche Lebensweise aufgeben müßten. Beschneidung bedeutet

Verpflichtung zum Halten des Gesetzes, denn sie ist Eintritt in den
alten Gottesbund, dessen Bedingungen nicht eigenmächtig außer

Geltung gesetzt werden dürfen ; nur darf keiner meinen, dadurch
gerechtfertigt zu sein. Weiter aber hat das îovdaiÇsLv seine Grenze
an der Rücksicht auf die heidenchristlichen Brüder. Wo Juden-
und Heidenchristen in einer Gemeinde zusammen leben, haben die

ersteren sich dein letzteren anzupassen, nicht umgekehrt. Wenn
Paulus dem Petrus vorwirft, daß er durch sein sich Zurückziehen
vom gemeinsamen Tisch die Brüder aus den Heiden zum îovdaîÇeiv

zwinge, so kann es sich nur um' einen moralischen Zwang handeln :

die heidenchristlichen Brüder werden durch dieses Verhalten zu
Brüdern zweiten Grades erniedrigt. Darum hat in der gemischten
Gemeinde das : „Rühre es nicht an und genieße es nicht " und
das Halten von Tagen keinen Platz mehr (Kol. 2,21). Aber wo
nicht der heidenchristliche Bruder disqualifiziert wird, verbietet
Paulus dem Judenchristen keineswegs, koscher zu essen oder seine
Knaben zu beschneiden. Dagegen, daß er das verlange, hat sich
Paulus in Jerusalem mit gutem Gewissen verwahren können, ohne
ein unlauteres Spiel zu treiben (AG 21,21, 26). Ihm selbst ist eine
gewisse Anpassung an jüdische Sitte nicht gegen das Gewissen
gegangen. Nicht erst in Jerusalem, sondern schon bei der Abreise
von Korinth hat er ein Nasiräatsgelübde auf sich genommen (AG
18,18). Für sein Verhalten in Jerusalem verweise ich auf die
Ausführungen von Harnack in seinen „Neuen Untersuchungen zur
AG" (Beiträge zur Einleitung in das NT, 4. Heft) S. 53 ff., speziell
die Anmerkung S. 54. Daß Paulus hier die Konsequenzen aus seiner
grundsätzlichen Stellung zum Gesetz nicht radikal gezogen hat,

65

Judaiea, Bd. II, 1 5



und seine Gegner hier schärfer gesehen haben als er selbst, hat
Harnack hier einleuchtend gezeigt. Aber „wenn Paulus als juden-
christ opferte und sich an einem Nasiräatsgelübde beteiligte, gab
er kein Tütelchen von der Freiheit auf, die er für die Heidenchristen
verlangte und die er selbst auch dadurch festhielt, daß er zwischen
der Lebensweise des Juden und des Nichtjuden wechselte. Aber
freilich — verstanden haben seine Stammesgenossen diese Freiheit

nicht und konnten sie nicht verstehen"! Wenn das Opfer, das

er selbst ohne Bedenken auf sich nahm, von seinen heidenchristlichen

Begleitern verlangt worden wäre, so hätte er sich ebenso
entschieden widersetzt wie seiner Zeit gegen das Ansinnen, Titus
beschneiden zu lassen. Zu denen, die ihn nicht verstanden,
gehörte auch die Gemeinde von Jerusalem. Man darf ihr keinen
Vorwurf daraus machen, daß sie nicht energischer für ihn eintrat. Der
Versuch, durch persönliche Berührung der Vertreter der
heidenchristlichen Gemeinden mit den Heiligen von Judaea die Einheit
des Leibes Christi zu dokumentieren und zu festigen — das eigentliche

Anliegen der Kollektenreise — war von Anfang an ziemlich
aussichtslos. Bei denen, die nicht verstanden, daß er den Heiden
ein Heide geworden war, konnte es ihn auch nicht rehabilitieren,
wenn er den Juden ein Jude wurde.

Für die Synagogenpredigt des Paulus ist die Rede in Antiochia in
Pisidien AG 13 nur mit Vorsicht zu brauchen. Sie unterscheidet
sich im Gedankengehalt wenig von den Petrusreden am Anfang der

AG, bietet für die spezifisch paulinischen Gedanken nichts
Charakteristisches, und die Wendung in V. 38, daß die Rechtfertigung
aus dem Glauben da eintrete, wo die Gesetzlichkeit versage, ist
ein Mißverständnis. Richtig ist aber, daß der Ruf, sich von den

Götzen zum einen lebendigen Gott zu bekehren, im Unterschied
zur Areopagrede hier nicht erhoben wird ; die Anwesenden, die
Gottesfürchtigen eingeschlossen, hatten ihn ja nicht mehr nötig.
Und daß der Weissagungsbeweis hier im Mittelpunkt gestanden
hat, ist ebenfalls richtig festgehalten.

Als Quelle dürfen wir aber den Römerbrief verwerten. Er ist eine

vorbeugende Apologie gegen eine Diskreditierung seiner Mission
von judenchristlicher Seite. Die Einwände, die Paulus hier zurück-

66



weist, werden ihm schon überall in der Synagoge begegnei sein.
Im Mittelpunkt wird der Nachweis der Nichterfüllung des Gesetzes
durch die Juden, der lapidare Satz: „Aus Werken des Gesetzes wird
kein Fleisch gerecht", die Botschaft von Christus als des Gesetzes
Ende gestanden haben. Rom. 2,17 ff. könnte direkt eine Ansprache
in der Synagoge sein. Er wird die Frage: „Haben wir einen
Vorzug?" gestellt und mit einem ov nâvxmç beantwortet haben. Gott
ist auch der Heiden Gott, sie stehen faktisch, wenn auch unbewußt,
unter seinem Regiment und sind in seine Heillspläne eingeschlossen.
Hier wird er insofern den Juden ein Jude geworden sein, als er
sein Evangelium als die wahre Meinung des AT hinstellte, die

Frage: vôfiov xaraQyovjusv mit einem vö/uov Inrdvoutv beantwortete.

An dem Heil, das Abraham und seinem Samen verheißen
worden war, suchte er nachzuweisen, daß die Glaubensgerech-
tiglceit von Anfang an von Gott gewollt, darum1 nicht Abfall vom
Judentum, sondern erfülltes Judentum sei. Er wird dargelegt haben,
daß das Gesetz nie etwas anderes als eine vorübergehende Episode
der Heilsgeschichte sein wollte. Er wird nicht gesagt haben: „Haltet

das Gesetz nicht mehr, beschneidet eure Kinder nicht mehr!"
sondern: „es hilft euch nicht; meint nicht, daß ihr euern Kindern
durch die Beschneidung das Heil sichert. Was hilft, ist allein die

Beschneidung des Herzens, der neue Bund nicht des Buchstabens,
sondern des Geistes, die Abrahamskindschaft dem Geiste nach".
Er mag, wie Rom. 9,4, die Privilegien Israels aufgezählt haben,
um aber dann beizufügen: „aber nicht alle aus Israel sind wirklich
Israel" (Rom. 9,7). Freilich, die letzte Perspektive auf eine schließliche

Rettung Israels, wie sie Rom. 11 eröffnet wird, wird er als

persönlichen Trost und Geheimnis im Hintergrund gehalten und
die Taktik befolgt haben, die Eifersucht Israels zu reizen: „Siehe
wie die Heiden auf dem Weg zum Heil vor euch einen Vorsprung
gewinnen; wollt ihr den nicht einholen?"

Auch die Universalität des neuen Bundes wird Paulus von
Anfang an den Juden verkündigt haben ; der Schriftbeweis, wie er ihn
Rom1. 15, 9 ff. für die Berufung der Heiden führt, wird seinen wichtigen

Platz in der Synagogenpredigt eingenommen haben. Auch
von der Schuld des offiziellen Israels, das den Messias kreuzigte,

67



damit das Gericht über sich heraufbeschwor, die Sammlung eines

neuen Gottesvolkes aus den Völkern notwendig machte und dem

Evangelium die freie Bahn in die Heidenwelt hinaus eröffnete, wird
der Apostel offen geredet haben. Die Aussage, daß so der Vorzug
Israels dahingefallen sei, mußte den Zorn der Juden erregen; wenn
es dadurch zum Bruche kam, waren nun alle Hindernisse auf dem

Weg zu den Heiden beseitigt, die Versuche, den Juden ein Jude zu

sein, gegenstandslos geworden. Nach seinem Zeugnis muß das

jedesmal eine schmerzliche Erfahrung gewesen sein, über die ihn
die Gewißheit tröstete, daß das Eingehen der Heiden zuletzt doch
noch die Wendung bei seinem Volk herbeiführe. Aber daß immer
erst dieser Bruch habe vorhergehen müssen, ehe er sich mit seiner

Verkündigung direkt an Heiden wandte, ist nicht der Sinn der
Darstellung der AG.

Paulus bleibt sich aber immer bewußt, den Heiden etwas zu

bringen, was zuerst Privileg Israels gewesen, aber von diesem
verschmäht worden war. Christus ist Diener der Beschneidung
gemäß der Treue Gottes, aber Diener der Unbeschnittenen
durch sein Erbarmen. Es wäre überspitzte Formulierung, daß das

Heil Israels sein Recht, das der Heiden Gnade sei. Aber jenes war
alt, dieses neu, eine wunderbare Gabe der nohmoixdog aocpia Gottes,
überraschend und überwältigend, ein Anlaß zu staunendem Dank.
Wenn man die Ausführungen von Eph. 2,13 ff. liest, so hört man
die Voraussetzung hindurchklingen, daß einmal Israel Gott nahe

gewesen war und die Heiden ferne; nur dem, der immer noch

jüdisch empfand, konnte das Dahinfallen der Scheidewand so als
das große Wunder erscheinen. Die Wurzel und der Stamm war
für ihn Israel, die Heiden eingepfropfte wilde Zweige (Rom. 11,
16 ff.). Innerhalb der Gemeinde freilich war jedes Elitebewußtsein
streng ausgeschlossen. Hier galt weder Jude noch Grieche, man
war nur einer in Christo. Aber nicht nur einem Herunterblicken
des Juden auf den Heiden, sondern auch dem Umgekehrten, leisen

Regungen antisemitischer Instinkte mußte Paulus wehren (Rom.
11,18).

Es ist zum Schluß noch die Frage zu stellen, wie sich Paulus zu
den Tendenzen des hellenistischen Judentums gestellt hat, durch

68



allegorisch-symbolische Auslegung die gesetzlichen Gebote, vor
allem zeremoniale Vorschriften spiritualistisch umzudeuten, wie wir
sie im Aristeasbrief und bei Philo finden. Hier ist zu sagen, daß1

er nicht wie die Stephanusrede und der Barnabasbrief die buchstäbliche

Auffassung als Mißverständnis erklärt hat. Es besteht kein
Zweifel, daß er, wo er von der Beschneidung redet, die am Fleisch

vollzogene Operation meint und sie als den Willen des Gesetzgebers
betrachtet. Auf sie Gewicht legen, heißt sich des Fleisches rühmen ;

sie ist etwas, das die odgi angeht. Das Gesetz hat für ihn ganz
buchstäblich gegolten, bis Christus als sein Ende kam. Aber an
andern Stellen hat er doch die Herzensbeschneidung als den Willen
des Gesetzgebers betont, nicht ohne alttestamentliche Vorbilder.
Rom. 2,25 ff. will er das Tun des Guten beim Heiden als der
Beschneidung gleichwertig gelten lassen und weiß er von dem

verborgenen Juden kraft der Herzensbeschneidung, die das Gesetz
dem Geist, nicht dem Buchstaben nach erfüllt. Und Kol. 2,11
spricht er von der Christusbeschneidung, die nicht mit Händen
gemacht wird und in der Ablegung des Fleischesleibes und dem mit
Christus Begrabenwerden und mit ihm Erwecktwerden in der
Taufe besteht. Die Vorhaut, die beseitigt werden muß, ist das

Fleisch, die Beschneidung ist das neue Leben im Geiste. In diesem
Sinne konnte er auch da, wo man ihm von jüdischer Seite
Geringschätzung des heiligen Bundeszeichens vorwarf, antworten : „Wir
setzen das Gesetz nicht außer Geltung, sondern wir richten es

auf", d.h. wir stellen uns positiv dazu. Ist die Beschneidung am
Fleisch für uns entwertet, so wird die im Geiste verstandene und

vollzogene umso höher geschätzt. Neben der Abrogation des
Gesetzes steht also auch bei Paulus seine pneumatische Umdeutung.
Er folgt damit einer Linie des hellenistischen Judentums.

In dieser Richtung geht es auch, wenn er den Trunk aus dem Fels
und das Essen des Mannas durch die Generation des Wüstenzuges
als pneumatische Speise und Typus des Herrenmahles, den Durchzug

durch das rote Meer als Typus der Taufe auffaßt (1. Kor. 10,
1 ff.). Wir können uns denken, daß etwa bei der Mahlfeier auf

jene Sakramente des Auszuges hingewiesen und die Gemeinde
eingeladen wurde, das, was damals von dem alten Bundesvolke ge-

69



fordert wurde, nun im geistigen Sinne zu erfüllen. Auch die Um-
deutung des Gebotes: „du sollst dem Ochsen, der da drischt, das
Maul nicht verbinden" auf den Unterhalt der Apostel durch die
Gemeinde (1. Kor. 9,9) gehört in diesen Zusammenhang. Paulus

mag noch mehr solcher allegorischen Umdeutungen seinen
Gemeinden dargeboten haben. Es ist in der Sache gegeben, daß sie
vorwiegend auf die judenchristlichen Glieder gemünzt waren und
daß sie in der Synagogenpredigt breiteren Raum eingenommen
haben werden als in den Briefen an die mehrheitlich heidenchristlichen

Gemeinden. Ein Beispiel, wie diese Art durch hellenistische
Judenchristen zur konsequenten Methode erhoben wurde, ist der
Barnabasbrief ; es war der Weg, das AT zum christlichen Buche
zu machen.

Es soll in keiner Weise in Frage gestellt werden, daß die Heidenmission

das gewaltige Lebenswerk des Paulus gewesen ist und hier
seine geschichtliche Nachwirkung liegt. Seine Bemühungen um
sein Volk sind weniger von Erfolg gekrönt gewesen, und darum
werden sie leicht übersehen. Aber unsere Untersuchung dürfte doch

gezeigt haben, daß sie mit in das Bild des Apostels hineingehören.

Vom Flüchtlingsdienst des Ökumenischen Rats

der Kirchen in Genf
Von Pfarrer Dr. ADOLF FREUDENBERG, Genf

I.

Der Flüchtlingsdienst des ökumenischen Rats führt wie die
entsprechenden Unternehmungen der einzelnen christlichen Kirchen
und Werke auf die Verfolgung der Juden durch die Nationalsozialisten

zurück. Schon seit 1933 hatte Professor D. Adolf Keller im
Rahmen der von ihm geleiteten Zentralstelle für kirchliche
Hilfsaktionen zahlreichen judenchristlichen Opfern der Rassenverfolgung
Rat und Hilfe auf ökumenischer Grundlage angedeihen lassen.

Dann war es der Weltbund für Freundschaftsarbeit durch die

70


	Paulus als Judenmissionar

