Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Paulus als Judenmissionar

Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gelehrte Uberlieferung war, sondern tief in der Volksfrommigkeit
lebte; nur so erklirt sich ja das starke Vorherrschen haggadischer
Ziige in vielen der Dura-Bilder. Die Betrachtung der altjiidischen
Kunst verindert darum unsere Kenntnis von dem tiefsten Wesen
der altjiidischen Frommigkeit nicht; sie bestitigt im Gegenteil die
Kenntnis, die uns die schriftlichen Quellen vermitteln, und hilft uns
dadurch, die tiefe Verwurzelung der in der altjiidischen Literatur
erscheinenden Frommigkeit im BewuBtsein der jiidischen Frommen
jener Zeit zur erkennen. Und auch darum ist diese altjiidische
Kunst fiir uns so bedeutungsvoll.

Paulus als Judenmissionar
Von Prof. Dr. RUDOLF LIECHTENHAN, Basel

Es erscheint iiberfliissig, alle Stellen aufzuzihlen, aus denen her-
vorgeht, daB sich Paulus zum Apostel unter den Heiden berufen
gewuBt hat. Auch die Siaulen der Urgemeinde haben ja diese Sen-
dung feierlich anerkannt und dankbar festgestellt, daBl Gottes Gnade
sich in ihr wirksam erwiesen habe. Aber die Apostelgeschichte hat
von Anfang an es so dargestellt, daB sich seine Tatigkeit nicht auf
die Heidenmission beschrankt habe. Schon in der Offenbarung der
kiinftigen Tatigkeit des bisherigen Verfolgers an Ananias heiBt
es AG. 9,15, er werde den Namen seines Kyrios vor Volker, Kénige
und die S6hne Israels tragen. Unmittelbar nach der Taufe
1aBt sie ihn in der Synagoge von Damaskus und danach in Jerusa-
lem mit den Hellenisten disputieren. Wo er auf seinen Reisen hin-
kommt, beginnt er mit der Predigt in der Synagoge; einzig fiir
Lystra, Derbe und Perge wird die Synagoge nicht erwihnt. In
Antiochia in Pisidien erklirt er den Vertretern der Judenschaft,
als sie ihm Widerstand leisten: ,,Es war notwendig, daf euch
zuerst das Wort Gottes gesagt werde; da ihr es aber von euch stoBt
und euch des ewigen Lebens selbst nicht wert achtet, siehe so
wenden wir uns zu den Heiden* (AG. 13, 46). Als ihm in Korinth
dasselbe begegnet, schiittelt er seine Kleider aus und sagt: ,,Euer

56



Blut komme auf euer Haupt! Von Schuld frei gehe ich nun zu den
Heiden‘* (18,6). Im gleichen Sinn spricht er sich im Ephesus (19,
9) und in Rom aus (28, 28).

Diese Darstellung ist von den alten Tiibingern als mit den eigenen
Worten des Paulus unvereinbar und als bewuBte Verschleierung
des wirklichen Tatbestandes, des grundsitzlichen Gegensatzes
zwischen Paulus und Uraposteln erklirt worden, besonders kon-
sequent von Overbeck in seiner Bearbeitung des De Wette’schen
Handbuchs (Kurze Erklirung der Apostelgeschichte von W.M. L.
De Wette, 4. Aufl., bearb. u. stark erweitert v. Franz Overbeck,
Leipzig 1870). Overbeck schreibt dort S. 208: Dagegen hat
die AG in ihrer dem paulinischen Heidenapostolat gegeniiber apo-
logetischen Tendenz dem P. hier einen Grundsatz geliehen, den
er nie gehabt haben kann, weil er seinem BewuBtsein, zum Heiden-
apostel berufen zu sein, und dem Universalismus seines Evan-
geliums widerspriache und eine Frage ganz prinzipieller Art immer
wieder von Umstinden abhiangen lieB‘‘. Auch noch Weizsdacker
in seiner Geschichte des apostolischen Zeitalters hat hier an der
Anschauung der Tiibinger festgehalten und schreibt S. 03 dieses
Werkes: ,,Sodann ist nicht zu verkennen, daB die Gewohnheit des
Anfangens in der Synagoge und Ubergehens von da erst zu den
Heiden den Charakter einer verdichtigen RegelmiBigkeit hat, die
auch mit einer dogmatischen Voraussetzung des Verfassers zu-
sammenhingt‘‘. Schon Ritschlin seiner Entstehung der altkatho-
lischen Kirche schitzt die Zuverlissigkeit der AG hoher ein;
Pfleiderer, Urchristentum, und Joh. Weiss, Urchristentum,
haben sich dann von dieser Betrachtung entschieden abgewandt,
und heute darf man sie als {iberwunden betrachten. Trotzdem ist
es nicht unniitz, dem ganzen Problem der Stellung des Paulus zur
Judenmission erneut nachzugehen.

Bedeutet die Berufung des Paulus zum Heidenapostel und dann
wieder die Abmachung von Jerusalem einen volligen Verzicht des
Paulus auf jede Tatigkeit unter den Juden? Mit Recht sagt
Schlier (letzte Auflage des Meyer’schen Kommentars) zu Gal.
1,16: ,,Mit der Nennung der Heiden ist dabei, wie die Formulie-
rung elc ra &y zeigt, das Gebiet gemeint, das Paulus zur Mis-

51



sion zugewiesen ist; dagegen ist nicht gesagt, daB ausschlieBlich
Heiden von ihm zum Gehorsam zu bringen sind*. Und wieder
zu 2,10: , Der Inhalt der Ubereinkunft, die mit dem Handschlag ge-
troffen wurde, ist in dem pradikatlosen ira-Satz angegeben: wir
zu (eis) den Heiden, sie aber zu der Beschneidung. Es steht nicht
der Dativ, sodaB wieder nicht gemeint ist, Paulus solle nur den
Heiden verkiindigen, sie selbst nur der Beschneidung, sondern es
sind die Gebiete angegeben, wo sie jeweils verkiindigen sollen ‘.
Die Arbeitsteilung ist also geographisch, nicht ethnographisch und
auch nicht exklusiv gemeint. Darum bedeutet auch das Erscheinen
des Petrus in Antiochia keinen Bruch des Vertrages; sonst hitte
ihm Paulus zu verstehen geben miissen, daB er so wenig wie die
Jakobusleute in Antiochia etwas zu suchen habe. Davon findet sich
aber in der Rede des Paulus keine Spur.

Entscheidend sind nun die Worte 1. Kor. 9,20: ,,Ich bin den Juden
ein Jude geworden, damit ich Juden gewinne‘. Und wie aus dem
Bediirfnis, das nochmals zu unterstreichen, fiigt er bei: ,denen
unter dem Gesetz wie einer unter dem Gesetz, damit ich die unter
dem Gesetz gewinne‘‘. Damit ist unmiBverstindlich gesagt, daB
das Gewinnen von Juden im Bereich seiner Aufgabe liege. Die
Anordnung 1. Kor. 7,18: |Ist einer als Beschnittener berufen, so
ziehe er sich keine Vorhaut‘“ konnte man als bloB hypothetisch
gemeint erkliren, im Unterschied von der folgenden direkten An-
rede: ,,bist du als Sklave berufen‘‘. Aber das v« ist ebenso beim Un-
beschnittenen gebraucht, und das ganze steht unter dem Satz: ,;so
ordne ich in allen Gemeinden an‘‘. Also in dem Gebiet, wo Paulus
autoritativ verfiigt, kommt es durchaus vor, daBl Beschnittene be-
rufen werden. Aus Korinth werden denn auch die Namen Krispus
und Sosthenes als gewonnene Mitglieder, sogar Vorsteher der Syna-
goge genannt. Krispus wird auch 1. Kor. 1,14 unter den Erstlingen
genannt, und der Sosthenes, der AG. 18,17 die Synagoge vor Gallio
vertritt, wird wohl mit dem Mitverfasser des ersten Briefes identisch
sein; vielleicht hat die Tatsache, daB ihn die Juden verpriigeln, mit
seiner Hinneigung zum Christentum zu tun, die ihn spiater zum ent-
schlossenen Beitritt zur Ekklesia fithrte. Ob Aquilas und Priscilla
schon als Christen von Rom nach Korinth kamen oder erst hier

58



von Paulus gewonnen wurden, ist nicht sicher zu erkennen. Rom:.
1,14 koénnte es auffallen, daB er sich nur einen Schuldner der
Griechen und Barbaren nennt; aber daraus ist nicht zu schlieBen,
daB er sich den Juden nicht verpflichtet gefiihlt habe; sagt er doch
unmittelbar nachher, daB das Evangelium eine Gotteskraft zum
Heil fiir Juden zuerst und fiir Griechen sei, was offenbar auch fiir
das Missionsgebiet des Paulus gilt. Und wenn er Rom. 11,13 sagt:
»Soweit (3¢ doov) ich fiir meine Person (betontes &) Heiden-
apostel bin...* so schlieBt das ein, daB er es nicht ausschlieBlich
sei. Rom. 9—11 zeigen, daB die Gewinnung nicht nur einzelner
Juden, sondern des ganzen alten Bundesvolkes das leidenschaftlich
empfundene Anliegen seines Herzens zeitlebens geblieben ist. Béi
dieser Haltung ist es undenkbar, dafl er nicht jede Gewinnung
eines Juden freudig begriiBte und nicht jede Gelegenheit dazu be-
nutzte; auch eine mpoopopd aus Israel, nicht nur aus den Heiden,
erachtete er als Gott wohlgefillig (R6m. 15.16).

Es sind hier zwei Fragen zu trennen, deren Verquickung viel Ver-
wirrung gebracht hat: 1. die Bestimmung des Heils fiir die Heiden,
die Universalitit des Evangeliums; 2. der Auftrag, dieses Heil ihnen
zu verkiinden, als ihm personlich auferlegt. Ist beides schon von
Anfang an mit seiner Bekehrung gegeben und fiir ihn miteinander
verbunden gewesen?

Das Erste liegt schon im Damaskuserlebnis eingeschlossen. Wenn
das Eifern fiir die vaterlichen Satzungen, der Gesetzesweg ihn
zum Verfolger des wahren Gottesvolkes, zum Kampfer wider
Gott gemacht hatte, der Heilsweg des Gesetzes als nicht zum Ziele
fiihrend (das dddvaror tod véuov) erkannt war, so war damit auch
gegeben, daB der neue Weg nicht mehr der Beschriankung des alten
unterliegen konnte, sondern auch den Heiden gedffnet war. Ja,
nicht nur unwirksam, sondern direkt schidlich, Unrat war das, was
ithm vorher Gewinn gewesen (Phil. 3,71.), nicht zum mindesten
deshalb, weil es den Heiden den Zugang zum Heil versperrte. Das
war eine Erkenntnis, die nicht erst langsam gewonnen werden
konnte, sondern schon, dem Lichte des ersten Schopfungstages
vergleichbar, in der Stunde von Damaskus ihm aufleuchtete (2.
Kor. 4,6). Gott ist nicht nur der Juden, sondern auch der Heiden

59



Gott (Rom. 3,29). Das ist der jubel seines Herzens geblieben,
darin ist ihm die Liebe Gottes iiberwiltigend grofl entgegen ge-
treten (Kol. 1,241f.; Eph. 2,111f.; 3,11ff). Weil dieser Univer-
salismus aufs Spiel gesetzt schien, hat ihn die judaistische Agitation
in solche Erregung versetzt und hat er sich nicht gescheut, Petrus
vor versammelter Gemeinde in Antiochia zur Rede zu stellen (Gal
2,11 1f). Wie weit auch schon der Gedanke des neuen Bundes und
der neuen Schoépfung von Anfang an klar von ihm konzipiert war,
1aBt sich nicht mehr feststellen; aber daB der Weg zum Heil den
Heiden geoffnet sei, das muB ihm von Damaskus an festgestanden
haben.

Wie weit war damit auch eine Verwerfung Israels gegeben? Pau-
lus tragt Leid um seine Verwandten nach dem Fleisch, das Volk
der VerheiBung. Ist das VerheiBungsworlt Gottes an den Sanren
Abrahams dahin gefallen, hat Gott sein Volk verstoBen? Liegen sie
zut Boden, um nicht wieder aufzustehen ? Sie haben das Ziel der Ge-
rechtigkeit nicht erreicht, sie sind am Stein des Anstofles zu Fall
gekommen; es ist. von einem #rrpua, einem moapdmrwua, einer
amofols) die Rede; die edlen Zweige sind aus dem Olbaum ausge-
schnitten, die neue Heilsgeschichte nimmt ithren Weg von Israel
weg zu den Heiden (Ro6m. 11,11 ff). Aber ist es wirklich der Weg
eines Heils ohne Israel ? Keineswegs. Darum kann auch der Apostel
seine Bemiihungen um sein Volk nicht aufgeben. Wenn dem Pro-
pheten Jeremia verboten wurde, fiir sein Volk zu beten, so gilt das
fiir Paulus nicht (R6m.10,1). Die &ddoxia seines Herzens fiir Is-
rael ist nicht zu Ende. Es ist ein unvollziehbarer Gedanke (ody
oiov), daB Gottes Wort dahinfalle, ihr Fall ist nicht irreparabel
(R6m.9,6; 11,11—14). Jetzt schon ist ein erwihlter Rest, ein
Agtupa xat xdoyyy, vorhanden, der mit dem Israel xara avevua,
den Kindern der VerheiBung zusammenfallt, und die Hoffnung des
Apostels richtet sich darauf, einige zu retten (Rém.11,14: & nws
odhow tivas & avtdv, d.h. aus dem Israel xard odoxa). Am Ende
aber steht die Hoffnung, daB auch die Rettung von ganz Israel, also
nicht nur eines Restes, herbeigefiihrt wird, daB die ausgeschnittenen
edlen Reiser wieder eingepfropft werden (Rom. 11,23 ; ndc *Iopani
v.26) Christus ist dudxovos mepiroudjc dmép dAndelasc Veot, weil
seine Zuverlissigkeit bestehen bleiben muBf (Rom. 15,8). Darum

60



diirfen auch die dudxovor seiner Sache Israel nicht preisgeben. Trotz
der Verwerfung Israels muB die Judenmission weitergehen.

Wie aber verhilt es sich nun mit der personlichen Berufung des
Paulus zur Arbeit an Juden und Heiden? Trotz dem Widerspruch
von Holl (der Kirchenbegriff des Paulus in seinem Verhiltnis
zur Urgemeinde) moéchte ich daran festhalten, daf Gal. 1,16 die
Worte ,,damit ich ihn verkiinde unter den Heiden* nur sagen, daB
das schon damals (ja schon vor seiner Geburt) Gottes Absicht war,
nicht aber, daB ihm diese Absicht schon damals offenbart wurde.
Es ist sehr wohl méglich, daB ihm zuerst ganz allgemein die uni-
versale Bestimmung des Heils aufgeleuchtet ist, daB er aber fiir
die Verkiindigung an die Heiden noch einen personlichen Befehl
abgewartet hat. Joh.Weiss, Urchristentum S.145 scheint mir
zu weit zu gehen, wenn er schreibt: ,,Es ist wahrscheinlich doch
wieder eine Art Vordatierung, wenn Paulus gerade seine Tatigkeit
unter den Heiden schon mit der Bekehrung verbindet und das End-
ergebnis als von Anfang an beabsichtigt darstellt. Das Natiirliche
und geschichtlich Uberzeugende ist vielmehr, daB er in die Ar-
beit der damaszenischen Jiinger eintritt und wie einst Stephanus
in den Synagogen predigt‘‘, und wenn Weiss die ganze Arbeit der
14 ersten Jahre vorwiegend als Judenmission betrachtet. Aber auch
Lietzmann erklirt zu Gal. 1,121f.: ,,DaB ihn die Bekehrungs-
stunde von Damaskus sofort den Heidenapostolat als seinen Beruf
kennen gelehrt habe, ist auch psychologisch wenig wahrscheinlich*.

Die Kategorie des Natiirlichen und psychologisch Wahrscheinlichen
ist nur mit Vorsicht zu gebrauchen; denn oft wird das Unwahr-
scheinliche Wirklichkeit. Wir suchen lieber nach sicheren Zeug-
nissenr. Diese fehlen uns aber fiir diese Zeit. Wir vernehmen nur das
Negative, daB der Apostel nicht mit Fleisch und Blut zu Rate ge-
gangen sei. 2. Kor.11,321., wo er seine Flucht aus Damaskus er-
wihnt, sagt er micht, wodurch er sich die Nachstellungen des
Ethnarchen des Aretas zugezogen habe. Die Angaben der AG iiber
diese Zeit sind mehrfach nach eigenen AuBerungen des Paulus zu
berichtigen ; aber dagegen, daB er in den Synagogen von Damaskus
disputierte und der Anschlag gegen ihn von den dortigen Juden
ausging, ist kein stichhaltiger Grund anzugeben.

61



Von einer Wendung erzahlt die Rede des Paulus AG 22,17 {f., ein
Stiick, das nicht mehr zum Wirbericht zu rechnen kein Grund vor-
liegt. Es ist durchaus mit der Pragmatik der folgenden Ereignisse
verkniipft; daB es der eigenen Darstellung des Verfassers AG 9,
26—30 widerspricht, 1dBt darauf schlieBen, daBl es aus guter Quelle
itbernommen ist. Danach hat Paulus beabsichtigt, unter den Hel-
lenisten in Jerusalem, die ihn als einstigen Christenfeind kannten,
zu missionieren. Bei einer Vision im Tempel ist er aber vom Herrn
selbst in die Ferne zu den Heiden geschickt worden. Gegen diese
Absicht beweist es nichts, daB er Gal. 1,18 als Zweck seines Be-
suches in Jerusalem nur angibt, den Petrus kennen zu lernen; er
hatte keinen Grund, weitere Zwecke zu nenen. DaB er der Gemein-
de in Judaea personlich unbekannt blieb, spricht auch nicht dagegen;
die hellenistische Gemeinde, die ihn nur zu gut kannte, war ja da-
mals versprengt. DaB sein Plan dem Wunsch der Urapostel wider-
sprach, sein Weggang ihnen erwiinscht war (AG 9, 30), ist durch-
aus verstindlich und widerspricht keineswegs der Aussage, daB
er einem gottlichen Befehl folgte, der ihn ins heidnische Gebiet
sandte. Die Uberzeugung von der Gottgewolltheit der Heiden-
niission, ja sogar von seiner Bestimmung dazu und die innere Be-
reitschaft kann er also schon damals in sich getragen haben. Aber
der ganz konkrete Ruf muBte dazu kommen, um diese gottliche Not-
wendigkeit zur Ausfithrung zu bringen. Das ist in jener Vision im
Tempel geschehen.

Wir haben hier nicht die verschiedenen Entwicklungsstufen der
paulinischen Heidenmission — Syrien-Kilikien, Antiochia, erste Mis-
sionsreise, Apostelkonzil, zweite und dritte Reise — zu verfolgen.
Die Frage, die uns beschiftigt, ist, ob er iiberall mit der Synagogen-
predigt eingesetzt hat, wie es die AG darstellt. Weizsicker
(s. oben S. 57) spricht von einer verdachtigen RegelméBigkeit dieser
Angaben. Konnte sie aber nicht daher riihren, daB es sich um eine
grundsitzlich befolgte Regel handelt? Auch der Wirbericht erzihlt,
daB der Apostel in Philippi zuerst die Gebetsstitte der Juden aufge-
sucht habe. Auch dem Bericht itber Thessalonich liegt vielleicht
die Wirquelle zu Grunde (beachte den plétzlichen Ubergang in di-
rekte Rede 17,3 und 6). Weizsicker meint, der Tatbestand, den

62



wir aus 1. Thess. gewinnen, stimme nicht damit iiberein; er zeige
keine Spur einer Judenpredigt oder eines Eingreifens der Juden in
den Gang der Sache. Nun spricht allerdings der Brief nur von den
Chikanen der heidnischen Umwelt; aber der plotzliche Tempera-
mentsausbruch gegen die Juden 2,14 148t doch vermuten, daB sie
auch dort ihre Hand im Spiele hatten. Ist der Bruch mit der Syn-
agoge dort rasch erfolgt, wie es die AG darstellt, so ist es nicht
verwunderlich, daB die Judenchristen eine kleine Minderheit blieben
und im Briefe keine Rolle spielen. Weizsicker weist Spuren nach,
,Wo der Apostel ohne die Briicke der jiidischen Proselyten direkt
zu den Heiden zu gelangen weiB‘‘. Diese Fille schlieBen aber die
Regel nicht aus; W. sucht umgekehrt aus der Regel die Ausnahme
zu machen.

So sehen wir keinen Grund, die Darstellung der AG, daBl Paulus
mit der Missionspredigt in der Synagoge eingesetzt habe, als unzu-
treffend zu erkliaren. Es ist eine MiBdeutung, wenn Overbeck
sagt, daB von dem Paulus der AG ,eine Abhingigkeit der Rechte
der Heiden auf das Evangelium von dem Unglauben der Juden‘
behauptet werde. Nein, weder das Recht der Heiden auf das Evan-
gelium noch das Recht der Apostel zur Heidenmission steht fiir
den Paulus der AG in Frage. Nur psychologisch werden alle Hem-
mungen fiir die Ungeteiltheit der Hingabe des Apostels an die
Arbeit unter den Heiden auf die Seite geriumt. Der Prioritit Is-
raels in der Berufung zum Heil wird auch das missionarische Ver-
fahren angepaBt. Der Gang der Heilsgeschichte im grofien muB an
jedem Ort, wo das Wort erschallt, wiederholt werden. Man kann
vergleichsweise von einem biogenetischen Grundgesetz der Heils-
geschichte reden. Die Erorterung von Rém. 9—11 weist doch auch
in derselben Richtung. Paulus ist erst dann fiir die Hinwendung
zu den Heiden vollig frei, wenn zuerst den Juden die Gelegenheit
zur Ergreifung des Heils geboten worden ist — damit sie ohne Ent-
schuldigung seien (R6m.1,20; was an dieser Stelle von den Hei-
den gesagt wird, darf auch auf die Darbietung des Heils an Israel
angewendet werden). Zum Beginn in der Synagoge treibt ihn zu-
nichst ein Gemiitsbediirfnis : die groBe Trauer, die er um sein Volk
tragt und die groBe Liebe, die ihn immer noch mit ihm verbindet

63



(Rom. 9,1 1f.). Es wire seinem Herzen unertraglich, wenn an einem
Ort, wo eine Versammlung des neuen Gottesvolkes entsteht, nach
eine Gruppe des alten Volkes bestinde, der die Gelegenheit zum
Eintritt in das neue nicht geboten worden wire. Damit verbindet
sich eine stark theologisch gefirbte Uberlegung: Israel ist Triger
der Bundesschliisse und der Gesetzgebung, der Gottesverehrung
und der VerheiBung, eines Gotteswortes, das nicht dahinfallen darf
(Rom. 9,41.); darum mub ihm iiberall der Weg gebahnt werden,
die Erfiillung dieser VerheiBung in Jesus Christus zu vernehmen
und sich anzueignen. Das Israel nach dem Fleisch muB zuerst ein-
geladen werden, sich dem Israel nach dem Geist einzugliedern.
Paulus lebt selbst im BewufBtsein, einem auserwihlten Rest anzu-
gehoren ; konnte aber nicht auch in Antiochia, in Korinth oder Ephe-
sus ein solcher Rest vorhanden sein, dem er als Schuldner gegen-
itber steht? Wire es nicht Untreue, wenn er ihm seinen Dienst
schuldig bliebe?

Nicht zum mindesten ist aber der praktische Grund in Anschlag zu
bringen, daB Paulus in der Synagoge die Schicht der ,,Gottesfiirch-
tigen‘‘ traf, die fiir seine Verkiindigung die besten Ankniipfungs-
punkte bot: sie trug ein religidses Verlangen in sich, dem er bessere
Erfilllung bringen konnte, als sie die Synagoge gewihrte. In der
Ekklesia genossen sie eine volle Gleichberechtigung, die in der
Synagoge auch den Vollproselyten vorenthalten blieb. Man konnte
einwenden, diese Betonung der religiosen Empfianglichkeit wider-
spreche dem, was Paulus 1.Kor.1,26—31 ausfithrt, daf Gottes
Erwihlung iiber alle menschlichen Vorbedingungen souverin hin-
wegschreite und bei der Berufung sich das schlechthinige Wunder
ereigne. Man darf diese Ausfithrungen nicht so exklusiv deuten,
alsob auch die Voraussetzung eines religiosen Verlangens fiir alle
Gewonnenen geleugnet werde. Sie lassen durchaus Raum fiir die
Annahme, daB die Gottesfiirchtigen den Grundstock der Gemeinde
bildeten und Paulus in der Synagoge zu ihnen den Zugang suchte.
Sie werden ihm bei der Sezession aus der Synagoge zum groBen
Teil gefolgt sein; aber den Versuch, einzelne Juden zu gewinnen,
wird er auch jetzt nicht aufgegeben haben. Wir haben auf das Bei-
spiel des Sosthenes schon hingewiesen. Die Vermutung von Weiz-

64



sicker (S. 193), daB Paulus der Auseinandersetzung mit dem
hellenistischen Judentum der Diaspora eher ausgewichen sei und
darum z. B. Alexandria nicht ins Auge gefalt habe, scheint mir
nicht geniigend begriindet.

LaBt sich aber nun iiber die bloBe Tatsache hinaus von der Wirk-
samkeit in der Synagoge ein Bild gewinnen? Worin bestand das
»den Juden ein Jude werden‘‘?

Paulus hat von den Judenchristen nicht verlangt, daB sie die ge-
setzliche Lebensweise aufgeben miiten. Beschneidung bedeutet
Verpilichtung zum Halten des Gesetzes, denn sie ist Eintritt in den
alten Gottesbund, dessen Bedingungen nicht eigenmichtig auBer
Geltung gesetzt werden diirfen; nur darf keiner meinen, dadurch
gerechtfertigt zu sein. Weiter aber hat das ilovdailew seine Grenze
an der Riicksicht auf die heidenchristlichen Briider. Wo Juden-
und Heidenchristen in einer Gemeinde zusammen leben, haben die
ersteren sich den letzteren anzupassen, nicht umgekehrt. Wenn
Paulus dem Petrus vorwirft, daB er durch sein sich Zuriickziehen
vom gemeinsamen Tisch die Briider aus den Heiden zum iovdailew
zwinge, so kann es sich nur um einen moralischen Zwang handeln :
die heidenchristlichen Briider werden durch dieses Verhalten zu
Briidern zweiten Grades erniedrigt. Darum hat in der gemischten
Gemeinde das: ,Riihre es nicht an und genieBe es nicht!*‘ und
das Halten von Tagen keinen Platz mehr (Kol. 2,21). Aber wo
nicht der heidenchristliche Bruder disqualifiziert wird, verbietet
Paulus dem Judenchristen keineswegs, koscher zu essen oder seine
Knaben zu beschneiden. Dagegen, daB er das verlange, hat sich
Paulus in Jerusalem mit gutem Gewissen verwahren kénnen, ohne
ein unlauteres Spiel zu treiben (AG 21,21, 26). Ihm selbst ist eine
gewisse Anpassung an jiidische Sitte nicht gegen das Gewissen
gegangen. Nicht erst in Jerusalem, sondern schon bei der Abreise
von Korinth hat er ein Nasiraatsgeliibde auf sich genommen (AG
18,18). Fiir sein Verhalten in Jerusalem verweise ich auf die Aus-
fithrungen von Harnack in seinen ,Neuen Untersuchungen zur
AG*“ (Beitrige zur Einleitung in das NT, 4. Heft) S.53 ff., speziell
die Anmerkung S.54. DaB Paulus hier die Konsequenzen aus seiner
grundsitzlichen Stellung zum Gesetz nicht radikal gezogen hat,

65

Judaica, Bd. II, 1 5



und seine Gegner hier schiarfer gesehen haben als er selbst, hat
Harnack hier einleuchtend gezeigt. Aber ,,wenn Paulus als Juden-
christ opferte und sich an einem Nasirdatsgeliibde beteiligte, gab
er kein Tiitelchen von der Freiheit auf, die er fiir die Heidenchristen
verlangte und die er selbst auch dadurch festhielt, daB er zwischen
der Lebensweise des Juden und des Nichtjuden wechselte. Aber
freilich — verstanden haben seine Stammesgenossen diese Frei-
heit nicht und konnten sie nicht verstehen‘‘! Wenn das Opfer, das
er selbst ohne Bedenken auf sich nahm, von seinen heidenchrist-
lichen Begleitern verlangt worden wire, so hitte er sich ebenso
entschieden widersetzt wie seiner Zeit gegen das Ansinnen, Titus
beschneiden zu lassen. Zu denen, die ihn nicht verstanden, ge-
horte auch die Gemeinde von Jerusalem. Man darf ihr keinen Vor-
wurt daraus machen, daf} sie nicht energischer fiir ihn eintrat. Der
Versuch, durch persénliche Berithrung der Vertreter der heiden-
christlichen Gemeinden mit den Heiligen von Judaea die Einheit
des Leibes Christi zu dokumentieren und zu festigen — das eigent-
liche Anliegen der Kollektenreise — war von Anfang an ziemlich
aussichtslos. Bei denen, die nicht verstanden, daB8 er den Heiden
ein Heide geworden war, konnte es ihm auch nicht rehabilitieren,
wenn er den Juden ein Jude wurde.

Fiir die Synagogenpredigt des Paulus ist die Rede in Antiochia in
Pisidien AG 13 nur mit Vorsicht zu brauchen. Sie unterscheidet
sich im Gedankengehalt wenig von den Petrusreden am Anfang der
AGQG, bietet fiir die spezifisch paulinischen Gedanken nichts Cha-
rakteristisches, und die Wendung in V.38, daB die Rechtfertigung
aus dem Glauben da eintrete, wo die Gesetzlichkeit versage, ist
ein MiBverstindnis. Richtig ist aber, daB der Ruf, sich von den
Gotzen zum einen lebendigen Gott zu bekehren, im Unterschied
zur Areopagrede hier nicht erhoben wird; die Anwesenden, die
Gottesfiirchtigen eingeschlossen, hatten ihn ja nicht mehr uétig.
Und daB der Weissagungsbeweis hier im Mittelpunkt gestanden
hat, ist ebenfalls richtig festgehalten.

Als Quelle diirfen wir aber den Romerbrief verwerten. Er ist eine
vorbeugende Apologie gegen eine Diskreditierung seiner Mission
von judenchristlicher Seite. Die Einwinde, die Paulus hier zuriick-

66



weist, werden ihm schon iiberall in der Synagoge begegnet sein.
Im Mittelpunkt wird der Nachweis der Nichterfiillung des Gesetzes
durch die Juden, der lapidare Satz: ,,Aus Werken des Gesetzes wird
kein Fleisch gerecht, die Botschaft von Christus als des Gesetzes
Ende gestanden haben. Rém. 2,17 ff. konnte direkt eine Ansprache
in der Synagoge sein. Er wird die Frage: ,,Haben wir einen Vor-
zug ?*“ gestellt und mit einem od mdviws beantwortet haben. Gott
ist auch der Heiden Gott, sie stehen faktisch, wenn auch unbewuft,
unter seinem Regiment und sind in seine Heilspline eingeschlossen.
Hier wird er insofern den Juden ein Jude geworden sein, als er
sein Evangelium als die wahre Meinung des AT hinstellte, die
Frage: »duov xarapyotpey mit einem véuov iotdvouer beantwor-
tete. An dem Heil, das Abraham und seinem Samen verheiBen
worden war, suchte er nachzuweisen, dafli die Glaubensgerech-
tigkeit von Anfang an von Gott gewollt, darum nicht Abfall vom
Judentum, sondern erfiilltes Judentum sei. Er wird dargelegt haben,
daB das Gesetz nie etwas anderes als eine voriibergehende Episode
der Heilsgeschichte sein wollte. Er wird nicht gesagt haben: ,Hal-
tet das Gesetz nicht mehr, beschneidet eure Kinder nicht mehr!*
sondern: ,,es hilft euch nicht; meint nicht, daB ihr euern Kindern
durch die Beschneidung das Heil sichert. Was hilft, ist allein die
Beschneidung des Herzens, der neue Bund nicht des Buchstabens,
sondern des Geistes, die Abrahamskindschaft dem Geiste nach*‘.
Er mag, wie Rom. 9,4, die Privilegien Israels aufgezihlt haben,
um aber dann beizufiigen: ,aber nicht alle aus Israel sind wirklich
Israel** (Rom. 9, 7). Freilich, die letzte Perspektive auf eine schlieB-
liche Rettung Israels, wie sie Rom. 11 eroffnet wird, wird er als
personlichen Trost und Geheimnis im Hintergrund gehalten und
die Taktik befolgt haben, die Eifersucht Israels zu reizen: ,Siehe
wie die Heiden auf dem Weg zum Heil vor euch einen Vorsprung
gewinnen; wollt ihr den nicht einholen ? ¢

Auch die Universalitit des neuen Bundes wird Paulus von An-
fang an den Juden verkiindigt haben; der Schriftbeweis, wie er ihn
Rém. 15,9 1f. fiir die Berufung der Heiden fiihrt, wird seinen wich-
tigen Platz in der Synagogenpredigt eingenommen haben. Auch
von der Schuld des offiziellen Israels, das den Messias kreuzigte,

07



damit das Gericht iiber sich heraufbeschwor, die Sammlung eines
neuen Gottesvolkes aus den Volkern notwendig machte und dem
Evangelium die freie Bahn in die Heidenwelt hinaus er6ffnete, wird
der Apostel offen geredet haben. Die Aussage, daB so der Vorzug
Israels dahingefallen sei, muBite den Zorn der Juden erregen; wenn
es dadurch zum Bruche kam, waren nun alle Hindernisse auf dem
Weg zu den Heiden beseitigt, die Versuche, den Juden ein Jude zu
sein, gegenstandslos geworden. Nach seinem Zeugnis mufl das
jedesmal eine schmerzliche Erfahrung gewesen sein, iiber die ihn
die GewiBheit trostete, da das Eingehen der Heiden zuletzt doch
noch die Wendung bei seinem Volk herbeifithre. Aber daBl immer
erst dieser Bruch habe vorhergehen miissen, ehe er sich mit seiner
Verkiindigung direkt an Heiden wandte, ist nicht der Sinn der Dar-
stellung der AG.

Paulus bleibt sich aber immer bewuBt, den Heiden etwas zu
bringen, was zuerst Privileg Israels gewesen, aber von diesem
verschmiht worden war. Christus ist Diener der Beschneidung
gemidlB der Treue Gottes, aber Diener der Unbeschnittenen
durch sein Erbarmen. Es wire iiberspitzte Formulierung, daB das
Heil Israels sein Recht, das der Heiden Gnade sei. Aber jenes war
alt, dieses neu, eine wunderbare Gabe der molvmoixidos sopia Gottes,
iiberraschend und {iberwiltigend, ein Anlaf zu staunendemr Dank.
Wenn man die Ausfithrungen von Eph. 2,13 ff. liest, so hort man
die Voraussetzung hindurchklingen, daB einmal Israel Gott nahe
gewesen war und die Heiden ferne; nur dem, der immer noch
jiidisch empfand, konnte das Dahinfallen der Scheidewand so als
das groBe Wunder erscheinen. Die Wurzel und der Stamm war
fiir ihn Israel, die Heiden eingepfropfte wilde Zweige (Rom. 11,
16 1f.). Innerhalb der Gemeinde freilich war jedes ElitebewuBtsein
streng ausgeschlossen. Hier galt weder Jude noch Grieche, man
war nur eimer in Christo. Aber nicht nur einem Herunterblicken
des Juden auf den Heiden, sondern auch dem Umgekehrten, leisen
Regungen antisemitischer Instinkte mufite Paulus wehren (Rom.
11,18).

Es ist zum SchluB noch die Frage zu stellen, wie sich Paulus zu
den Tendenzen des hellenistischen Judentums gestellt hat, durch

08



allegorisch-symbolische Auslegung die gesetziichen Gebote, vor
allem zeremoniale Vorschriften spiritualistisch umzudeuten, wie wir
sie im Aristeasbrief und bei Philo finden. Hier ist zu sagen, daB
er nicht wie die Stephanusrede und der Barnabasbrief die buchstab-
liche Auffassung als MiBverstindnis erklirt hat. Es besteht kein
Zweifel, daB} er, wo er von der Beschneidung redet, die am Fleisch
vollzogene Operation meint und sie als den Willen des Gesetzgebers
betrachtet. Auf sie Gewicht legen, heilit sich des Fleisches rithmen;
sie ist etwas, das die adpf angeht. Das Gesetz hat fiir ihn ganz
buchstiblich gegolten, bis Christus als sein Ende kam. Aber an
andern Stellen hat er doch die Herzensbeschneidung als den Willen
des Gesetzgebers betont, nicht ohne alttestamentliche Vorbilder.
Rom. 2,25 ff. will er das Tun des Guten beim Heiden als der Be-
schneidung gleichwertig gelten lassen und weiB} er von dem ver-
borgenen Juden kraft der Herzensbeschneidung, die das Gesetz
dem QGeist, nicht dem Buchstaben nach erfiillt. Und Kol. 2,11
spricht er von der Christusbeschneidung, die nicht mit Handen ge-
macht wird und in der Ablegung des Fleischesleibes und dem mit
Christus Begrabenwerden und mit ihm Erwecktwerden in der
Taufe besteht. Die Vorhaut, die beseitigt werden muB, ist das
Fleisch, die Beschneidung ist das neue Leben im Geiste. In diesem
Sinne konnte er auch da, wo man ihm von jiidischer Seite Gering-
schitzung des heiligen Bundeszeichens vorwarf, antworten: , Wir
setzen das Gesetz nicht aufler Geltung, sondern wir richten es
auf‘‘, d.h. wir stellen uns positiv dazu. Ist die Beschneidung am
Fleisch fiir uns entwertet, so wird die im Geiste verstandene und
vollzogene umso hoher geschitzt. Neben der Abrogation des Ge-
setzes steht also auch bei Paulus seine pneumatische Umdeutung.
Er folgt damit einer Linie des hellenistischen Judentums.

In dieser Richtung geht es auch, wenn er den Trunk aus dem Fels
und das Essen des Mannas durch die Generation des Wiistenzuges
als pneumatische Speise und Typus des Herrenmahles, den Durch-
zug durch das rote Meer als Typus der Taufe auffaBt (1. Kor. 10,
1ff). Wir konnen uns denken, daB etwa bei der Mahlfeier auf
jene Sakramente des Auszuges hingewiesen und die Gemeinde ein-
geladen wurde, das, was damals von dem alten Bundesvolke ge-

69



fordert wurde, nun im geistigen Sinne zu erfiillen. Auch die Um-
deutung des Gebotes: ,,du sollst dem Ochsen, der da drischt, das
Maul nicht verbinden‘‘ auf den Unterhalt der Apostel durch die
Gemeinde (1. Kor. 9,9) gehort in diesen Zusammenhang. Paulus
mag noch mehr solcher allegorischen Umdeutungen seinen Ge-
meinden dargeboten haben. Es ist in der Sache gegeben, daB sie
vorwiegend auf die judenchristlichen Glieder gemiinzt waren und
daf3 sie in der Synagogenpredigt breiteren Raum eingenommen
haben werden als in den Briefen an die mehrheitlich heidenchrist-
lichen Gemeinden. Ein Beispiel, wie diese Art durch hellenistische
Judenchristen zur konsequenten Methode erhoben wurde, ist der
Barnabasbrief; es war der Weg, das AT zum christlichen Buche
zu machen.

Es soll in keiner Weise in Frage gestellt werden, daB die Heiden-
mission das gewaltige Lebenswerk des Paulus gewesen ist und hier
seine geschichtliche Nachwirkung liegt. Seine Bemiihungen um
sein Volk sind weniger von Erfolg gekront gewesen, und darum
werden sie leicht iibersehen. Aber unsere Untersuchung diirfte doch
gezeigt haben, daBl sie mit in das Bild des Apostels hineingehéren.

Vom Fliichtlingsdienst des Okumenischen Rats
der Kirchen in Genf

Von Pfarrer Dr. ADOLF FREUDENBERG, Genf

L.

Der Fliichtlingsdienst des ¢kumenischen Rats fithrt wie die ent-
sprechenden Unternehmungen der einzelnen christlichen Kirchen
und Werke auf die Verfolgung der Juden durch die Nationalsozia-
listen zuriick. Schon seit 1933 hatte Professor D. Adolf Keller im
Rahmen der von ihm geleiteten Zentralstelle fiir kirchliche Hilfs-
aktionen zahlreichen judenchristlichen Opfern der Rassenverfolgung
Rat und Hilfe auf okumenischer Grundlage angedeihen lassen.
Dann war es der Weltbund fiir Freundschaftsarbeit durch die

70



	Paulus als Judenmissionar

