Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Die alteste religiose Kunst der Juden
Autor: Kimmel, Werner Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

Die ilteste religiose Kunst der Juden
Von Prof. Dr. WERNER GEORG KUMMEL, Ziirich

Unsere Vorstellungen und Kenntnisse iiber die kiinstlerischen
Darstellungen religiosen Charakters aus dem Judentum der ersten
vier Jahrhunderte der christlichen Zeitrechnung haben sich in den
[etzten Jahrzehnten ganz entscheidend verdndert. Vor vierzig Jah-
ren schrieb der beste Kenner der jiidischen Geschichte jener Zeit,
E. Schiirer: ,,Die bildende Kunst konnte in Paldstina wegen
der jiidischen Verwerfung aller Menschen- und Tierbilder natiirlich
keinen Eingang finden; denn die Herodianer haben sich doch nur in
vereinzelten Fillen erlaubt, der jiidischen Anschauung Trotz zu
bieten... In der Diaspora kommen freilich Tierbilder als
ornamentaler Schnmuck zuweilen vor‘‘t. Dann dnderte sich freilich
die Situation bald durch die Auffindung zahlreicher jiidischer Denk-
miler. Vor dem ersten Weltkrieg erfolgte die Ausgrabung und bald
auch die Verotfentlichung der erhaltenen Reste einer Reihe galildi-
scher Synagogenz?, und so konnte 1922 der bekannte Talmudarchio-
loge Samuel Krauss bereits schreiben: ,Dank den deutschen
Ausgrabungen wissen wir auch, daB man sich nicht scheute, in den
Synagogen von Galilda figiirliche Darstellungen von tierischen We-
sen... als Ornamente anzubringen‘‘, fiigte aber hinzu: ,,Ein eigent-
liches Mosaik als Bodenbelag fehlt selbst in den galildischen Syna-
gogenruinen, obzwar man in ihnen, wie z. B. im Punkte der Em-
bleme, nicht gerade dngstlich nach rabbinischen Gesetzen und Wiin-

1 E. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi II,
41007, S. 65. Dort Anm. 160 ein Verzeichnis der damals bekannten alt-

jiidischen Kunstdenkmiler.
2 H.Kohl und C.Watzinger, Antike Synagogen in Qalildia, 1916 (abge-
kiirzt Kohl-Watzinger).

Judaica, Bd. II, 1 1



schen verfuhr‘‘, dagegen ,,aus Naro in Nordafrika haben wir es in
denkbar schonster Formi‘‘3. Inzwischen sind micht nur sehr bedeu-
tende FuBbodenmosaiken in paldstinischen Synagogen entdeckt
worden 4, sondern man hat auch eine reich bemalte jiidische Kata-
kombe in Rom ausgegraben und veré6ffentlichts, Ganz besonders
aber hat man nach dem 1. Weltkrieg in der Ruinenstadt Dura-
Europos am Euphrat eine von oben bis unten mit biblischen Szenen
bemalte und weitgehend gut erhaltene Synagoge ausgegraben,
deren Bildmaterial uns ganz unerwartete Aufschliisse iiber die al-
teste jiidische religiose Kunst vermittelt hats. Angesichts dieser
zahlreichen neuen Funde sind bereits mehrere zusammenfassende
Darstellungen erschienen 7, aber noch nirgendwo sind ausreichende

8 S. Krauss, Synagogale Altertiimer, 1922, S. 345 fi.

4 A. Barrois, Découverte d’une synagogue a Djerash, Revue Biblique 39,
1930, S. 256 ff.; E. L. Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth Alpha, 1932
(abgekiirzt Sukenik, Beth Alpha); Ders., The Ancient Synagogue of El-
Hammeh (Hammath-by-Gadara), 1935 (abgekiirzt Sukenik, El-Hammeh).
5 H.W.Beyer und H.Lietzmann, Die jiidische Katakombe der Villa Tor-
lonia in Rom, 1930 (abgekiirzt Beyer-Lietzmann). Dazu K.H.Rengstorf,
Ztschr. f. d. Neutest. Wissensch. 31, 1932, S. 33 ff.; A. Marmorstein, ebd.
32, 1933, S.321ff.; P.Rieger, ebd. 33, 1034, S. 216 ff.

¢ Die Literatur iiber die Synagoge von Dura ist sehr umfangreich; sie ist
fast vollstindig aufgezihlt in dem zusammenfassenden Werk von Comfe
Du Mesnil du Buisson, Les peintures de la synagogue de Doura-Europos,
1939, S. 6, Anm. 2 (abgekiirzt Mesnil du Buisson). Die wichtigsten Arbei-
ten sind: J. Hempel, Ztschr. f. d. Alttest. Wissensch. N. F. 10, 1033, S. 284 ff.;
M. Rostovizeff, Rom. Quartalsschrift 42, 1934, S. 208 ff.; G. Wodtke,
Zeitschr. f. d. Neutest. Wissensch. 34, 1935, S. 51 ff.; A. F. Pearson and
C. H. Kraeling, The Excavations at Dura-Europos, Preliminary Report of
Sixth Season of Work, 1936, S. 309 ff. (abgekiirzt Kraeling); E. R.
Goodenough, By Light, Light. The Mystic Gospel of Hellenistic Judaism,
1935, S. 209 ff.; M. Rostovtzeff, Dura-Europos and its Art, 1938, S. 108ff.
(abgekiirzt Rostovizeff); R. de Vaux, Revue Biblique 49, 1940, S. 137 ff.;
A. Grabar, Revue de Phistoire des religions 123, 1941,-S. 143 ff.; 124, 1941,
S. 5if.

" E. Cohn-Wiener, Die jidische Kunst. Ihre Geschichte von den Anfingen
bis zur Gegenwart, 1929 (abgekiirzt Cokin-Wiener); E. L. Sukenik, An-
cient Synagogues in Palestine and Greece, 1934 (abgekiirzt Sukenik, Syna-
gogues); A. Reifenberg, Denkmiler der jiidischen Antike, 1937 (abgekiirzt
Reifenberg); C. Watzinger, Denkmiler Palistinas II, 1935, S. 106 ff.; J.-B.
Frey, Corpus Inscriptionum Judaicarum I, 1936 (abgekiirzt Frey, Corpus).

2



Abbildungen aller wichtigen altjiidischen Kunstdenkmiler zu-
sammen verdtfentlicht worden, und man hat auch noch keinen um-
fassenden Versuch unternommen, die religiose Bedeutung dieses
kiinstlerischen Materials im Zusammenhang darzustellen. Es kann
sichi darum, solange ausreichende Vorarbeiten auf Grund der Ori-
ginale fehlen, auch im folgenden nur um den Versuch handeln, die
wichtigsten altjitdischen Kunstdenkmiler zu besprechen und eine
kleine Auswahl daraus abzubilden 8, wobei besonders auf den reli-
giosen Sinn und die religionsgeschichtliche Bedeutung dieses neuen
Quellenmaterials geachtet werden soll. Auf die Schilderung der
Synagogenbauten als solcher und ihrer Einrichtung soll dabei
grundsitzlich verzichtet werden.

Die Tatsache, daB das Judentum der 1. Jahrhunderte unserer Zeit-
rechnung die bildende Kunst zur Ausschmiickung seiner Kultraume,
Gebrauchsgegenstinde und Grabanlagen in ausgiebigem MabBe
herangezogen hat, und daB dabei nicht nur Ornamente und Pflan-
zen, sondern auch Tiere und in erheblichem Umfang menschliche
Gestalten dargestellt wurden, ist angesichts der neueren Funde
heute nicht mehr zu bestreiten. Umso dringender erhebt sich die
Frage, wie denn dieses Verhalten, das im Mutterland Palistina sich
in kaum weniger weitreichender Weise zeigt als in der Diaspora, zu

Dieser 1. Band umfaBt nur Europa; der 2. Band, dessen Druck schon 1939
angekiindigt war, ist m. W. noch nicht erschienen. Keine neuen Erkennt-
nisse bietet G. Kittel, Die iltesten jiidischen Bilder. Eine Aufgabe fiir die
wissenschaftliche Zusammenarbeit (Forschungen zur Judenfrage 4, 1940,
S. 273 11.).

8 Bei der Auswahl der Abbildungen ist darauf geachtet worden, die cha-
rakteristischsten Denkmiler nach den besten erreichbaren Vorlagen wieder-
zugeben. Wo im Folgenden bei der Besprechung der einzelnen Tafeln keine
Quellenangabe gemacht wird, sind die Abbildungen nach Diapositiven her-
gestellt, die dem Theologischen Seminar der Universitat Ziirich vom christ-
lich-archiologischen Seminar der Universitit Berlin zur Verfiigung gestellt
worden sind; da diese Diapositive fast durchweg nach Originalaufnahmen
hergestellt worden waren, ermoglichen sie eine bessere Wiedergabe als
die Abbildungen in den Publikationen. — Auf die Erdrterung der rein
antiquarischen Fragen nach der Gestalt und Ausriistung der iltesten Sy-
nagogen gehe ich in diesem Zusammenhang nicht ein. Auch ist in der Auf-
zihlung der Belege fiir die einzelnen Darstellungen und in der Registrie-
rung der vorkommenden Bildmotive keine Vollstindigkeit angestrebt.



erkliren sei angesichts des bekannten Bilderverbots der Zehn Ge-
bote (2. Mos. 20, 3 ff.) und verwandter Texte. J.-B. Frey, der die-
ser Frage eine eindringende Untersuchung gewidmet hat®, weist
nach, daf die alttestamentlichen Bilderverbote, die an sich nur die
Anfertigung von menschlichen und tierischen Bildern zum Zwecke
der Anbetung untersagen, im 1. Jahrhundert n. Chr. ausnahnrs-
los, auch von den stark hellenistisch beeinfluBten Juden Philo und
Josephus, dahin gedeutet worden sind, daB man keinerlei Dar-
stellung lebender Wesen anfertigen diirfe, daB es darum auch den
Beruf des Malers unter Juden nicht geben diirfe. Josephus duBert
sich z. B. in dieser Hinsicht vollig eindeutig: ,,Unser Gesetzgeber
hat die Anfertigung von Bildern verboten, weil er die Sache als
weder Gott noch den Menschen niitzlich verachtete, und weil sie
jedem belebten Wesen, und noch viel mehr dem unerschaffenen (?)
Gott unterlegen sind‘“ (contra Apionem II, 6, § 75). Es finden sich
denn auch aus dem 1. Jahrhundert keine sicheren Belege fiir die
Darstellung beseelter Wesen in der jiidischen Kunst, dagegen hat
sich offenbar vom 2. Jahrhundert an die Anschauung gewandelt;
denn nun finden wir im Mutterlande wie in der Diaspora mensch-
liche und tierische Figuren in reicher Anzahl, und die Rabbinen aus-
sern sich jetzt teilweise auch wesentlich weniger streng. Im 3. Jahr-
hundert sagt ein Rabbi: ,,Alle Abbildungen sind erlaubt ausgenom-
men die Abbildung eines Menschen*’, und im 4. Jahrhundert deutet
die aramdische Ubersetzung (der sog. palistinische Targum) 2. Mos.
20,1 dahin, daB man MosaikfuBbdden in den Synagogen anbringen
diirfe, wenn man sich darauf nicht niederwerfen wolle, Wenn
auch das Bilderverbot generell aufrecht erhalten wurde, gestatte-
ten doch' die Rabbinen eine Reihe von Ausnahmen, sodaf3 die zahl-
reichen in dieser Zeit begegnenden Darstellungen belebter Wesen
nicht nur als ein Erliegen gegeniiber heidnischemr EinfluB angesehen
9 J.-B. Frey, La question des images chez les Juifs & la lumiére des récen-
tes découvertes, Biblica 15, 1934, S. 265ff. Vgl. die Zusammenstellung
der Zeugnisse bei H. L. Strack und P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch IV, I, 1928, S. 385 ff. und die Aus-
fithrungen von Sukenik, Synagogues, S. 61 ff.

10 Talmud Babli Aboda Zara 42b; Targum Pseudo-Jonathan zu 3. Mos.
26,1 (hrsg. v. M. Ginsburger, 1903, S. 2191.); deutsch bei S. Krauss (s.
Anm. 3), S. 348, Anm. 2.

4



werden diirfen, sondern einer einfluBreichen Stromung im jiidi-
schen Denken jener Zeit entsprechen. DaB diese Freiheit freilich
nicht allen Kreisen des damaligen Judentums zusagte, ergibt sich
aus der Tatsache, daB in mehreren palistinischen Synagogen in
byzantinischer Zeit ein Teil der Bilder von Juden selber abgehauen
oder sonst zerstort worden ist!. Angesichts dieser Tatbestinde
kann man gewiBB nicht behaupten, daB die ilteste jiidische Kunst
die religiose Anschauung des gesamten Judentums jener Zeit
wiedergeben miisse, aber ebensowenig zeigen sich in dieser Kimnst
nur hiretische Stromungen oder auch nur Kreise, die ganz am
Rande des traditionstreuen Judentums standen. Es diirfte darum
nicht verfehlt sein, wenn man die gesamten bekannt gewordenen
Denkmiler als Zeugnisse fiir das religidse Denken eines sehr
groBen Teils des damaligen Judentums wertet.

Wenn man die Gesamtheit der bildlichen Darstellungen jiidischer
Herkunft aus den ersten 4—5 Jahrhunderten unserer Zeitrechnung
iiberblickt, so zeigt sich leicht, daB in der Hauptsache zwei ver-
schiedenartige Gruppen von bildlichen Darstellungen begegnen.
Auf der einen Seite stehen die sehr zahlreichen Wiedergaben spe-
zifisch jiidischer Gegenstinde und Symbole auf architektonischen
Schmuckstiicken der Synagogen, auf Gebrauchsgegenstinden und
in der Grabausschmiickung. Aber auch schon in den Denkmiélern
dieser Gruppe finden sich daneben vereinzelte Abbildungen von
Tieren und Pflanzen, ja selbst menschlicher Figuren, die teilweise
deutlich ornamentalen Charakter tragen, teilweise in ihrem Sinn-
gehalt umstritten sind. Eine 2. Gruppe bilden die weniger zahl-
reichen, aber dafiir viel eindriicklicheren MosaikfuBbéden und
Wandgemilde in Synagogen, die biblische Szenen oder gar mytho-
logische Motive wiedergeben. Beide Gruppen bildlicher Darstel-
lungen sind dadurch miteinander verbunden, daB die Motive der
ersten Gruppe fast ausnahmslos auch in den Denkméilern der zwei-
ten Gruppe wiederkehren; und auch unter den Katakombenbildern

11 Vgl. die Reliefs der Synagoge von Kapernaum bei G. Kitfel, Die Reli-
gionsgeschichte und das Urchristentum, 1931, S. 51, ferner Sukenik, Sy-
nagogues, Taf. I und III und die Mosaiken von Naaran bei Sukerik, Beth
Alpha, Taf. 2—4.



der 1. Gruppe finden sich schon vereinzelt stirker schildernde Dar-
stellungen. Trotzdem wird man den religiosen Sinn der Kunstwerke
am besten erkennen konunen, wenn man beide Denkmilergruppen
getrennt betrachtet, wobei sich zeigen wird, daB beide Gruppen,
trotz ihrer Gemeinsamkeiten, sehr deutlich verschiedenartige Ein-
blicke in die jiidische Frommigkeit ermoglichen.

Gehen wir von den architektonischen Schmuckstiicken der Syna-
gogen aus %, so finden wir neben rein ornamentalen Ziigen wie Ro-
setten, Blittern, Palmbdumen, Krinzen, Girlanden, Trauben, Gra-
natipfeln, Sternen, Adlern, Delphinen, Seepferden, geometrischen
Mustern u.s.w. vereinzelte heidnische Motive (Kentauren, Putten,
ein Medusenhaupt und dhnliches), die zweifellos keinerlei jiidisch-
religisen Sinn haben, sondern nur als Ubernahme heidnischer Mo-
tive zu rein dekorativen Zwecken erklirt werden kénnen. Daneben
finden sich aber nun in den Synagogenornamenten eine Reihe spe-
zifisch jiidischer Motive, die fiir den religiosen Sinn dieser Kunst
besonders aufschluBreich sind. Wohl am hiufigsten begegnet der
siebenarmige Leuchter®) und es kann kein Zweifel sein, daB da-
mit ein in allen Synagogen gebriuchliches Kultgerit wiedergegeben
werden soll. Das beweist nicht nur die Tatsache, daB der Leuchter
hiufig neben sonstigen unbezweifelbaren Kultgeriten dargestellt
wird, sondern die Ausgrabungen haben neuerdings auch einen stei-
nernen Leuchter der Synagoge in Hammath bei Tiberias ans Licht
gebracht (Taf. 2a)!%. Im Zusammenhang mit dem Leuchter finden
sich, wie gesagt, haufig eine Reihe von weiteren jiidischen Kult-

12 Sjehe das Material bei Kohl-Watzinger, S. 184 ff.; Sukenik, Synagogues,
S. 52 ff.; Frey (s. Anm. 9), S. 290 ff.

13 S, die Synagogenschranke aus Askalon auf Taf.1 (nach Sukenik, Syna-
gogues, Taf. XIV; rechts neben dem brennenden Leuchter das Schofarhorn,
links der FeststrauB und die Zitronatfrucht des Laubhiittenfestes, Lulab
und Ethrog). Weitere Beispiele bei Cohn-Wiener, S. 90f.; Reifenberg,
Taf. 33, 36, 61; Sukenik, El-HHammeh, Taf. XIII b; XVII b; Sukenik, Beth
Alpha, S. 29.

14 Sykenik, Synagogues, Taf. XIla (danach unsere Abbildung) und S. 55.
Es handelt sich um einen Steinblock, auf dessen Vorderseite ein siebenarmi-
ger Leuchter ausgehauen ist, und auf dessen Oberseite sich 7 Locher fiir
die dort aufzustellenden irdenen Lampen befinden.

6



gegenstinden dargestellt, so der beim Laubhiittenfest gebrauchte
Palmzweig oder FeststrauB (Lulab), die ebenfalls beim Laubhiitten-
fest gebrauchte Zitronatfrucht (Ethrog) und das beim Neujahrs-
fest verwendete Schofarhornis, DaB es sich bei all diesen Gegen-
stinden um Dinge handelt, die im Synagogengottesdienst gebraucht
wurden, kann man nicht bezweifeln; aber es ist ebenso deutlich,
daB diese Gegenstinde an so hervorstechenden Stellen der Syna-
gogenarchitektur dargestellt wurden (besonders auf den Stein-
schranken, die den fiir die Gemeinde bestimmten Teil des Syna-
gogenraumes von dem fiir die Verlesung und Aufbewahrung des
Gesetzes bestimmten vorderen Teil des Kultraumes trennten, s. Taf.
1), daB die Frage nicht zu umgehen ist, ob der bildlichen Wieder-
gabe dieser Gegenstinde nicht noch ein tieferer Sinn innewohnt.
Diese Frage wird noch dringender, wenn man zwei weitere Gegen-
stinde des Kultgebiudes mit heranzieht, die ebenfalls in der Deko-
ration der Synagogen mehrfach nachgebildet worden sind. Auf
der einen Seite ist mehrfach der holzerne Schrank, der in der Mitte
der Front der gottesdienstlichen Riume der Synagogen stand und
zur Aufbewahrung der Gesetzesrollen diente, in Stein abgebildet
worden ¢, Diese Nachbildungen des Gesetzesschreines in der Syna-
gogendekoration zeigen einen Schrank mit geschlossenen verzier-
ten Doppeltiiren, iiber denen sich ein Ziergiebel erhebt. DaB es sich
um einen Schrank fiir die Gesetzesrollen handelt, kann man aus
diesen Darstellungen, die durchwegs geschlossene Tiiren aufwei-
sen, nicht direkt entnehmen; aber da in jeder Synagoge ein solcher

16 Vgl. die Mehrzahl der Anm. 13 genannten Beispiele. An einigen Stellen
begegnet daneben auch ein Krug, der vermutlich einen Weinkrug fiir die
Sabbatmahlzeit darstellen soll (siehe das spiter zu besprechende Gemailde
der Torlonia-Katakombe, Taf. 5b), aber auch als Olkrug fiir den Leuchter
gedeutet wird. Mehrfach findet sich auch (wie auch auf spiater zu bespre-
chenden Denkmilern) ein kastenartiger Gegenstand mit einem Griff, der
nicht sicher gedeutet ist (vgl. z. B. Taf. 3b); Sukenik, Beth Alpha, S. 27{f.,,
will darin eine Gesetzesrolle mit dem hervorstehenden Mittelstock erken-
nen; Reifenberg, S. 47 und zu Taf. 33, 36, 44, 62 sieht darin mit groBerer
Wahrscheinlichkeit eine Raucherschaufel.

16 Beispiele bei Sukenik, Beth Alpha, S. 24 f.; Reifenberg, Taf. 31, 3.4.
Ganz dhnlich ist das spite Mosaik der Synagoge in Beth Alpha (s. Sukenik,
Beth Alpha, Taf. VIII).



Schrank gestanden haben muB, von dem uns seines verginglichen
Materials wegen natiirlich kein Beispiel erhalten ist, kann die Nach-
bildung eines solchen Schreines in der Synagogendekoration
schwerlich einen nur abbildenden Sinn haben, sondern muB irgend-
wie einen tieferen Sinn wiedergeben wollen’. Und einen solchen
tieferen Sinn hatten andererseits zweifellos auch die Lowen, denen
wir in der verschiedensten Form auf Reliefs und Mosaiken der
Synagogen begegnen 18, Denn Fragmente von aus Stein ausgehaue-
nen Lowenfiguren hat nmran in mehreren Synagogen gefunden 1, und
es kann kein Zweifel sein, daB diese steinernen Lowen einst zu
beiden Seiten des Gesetzesschreines an der Front der Kultraume
der Synagogen aufgestellt waren. An so betonter Stelle aufgestellt
muBten diese groBen Tierbilder einen tieferen Sinn reprisentieren.

DaB die bisher besprochenen dekorativen Motive der iltesten Syna-
gogenbauten fiir die Juden jener Zeit mit einem tieferen Sinn erfiillt
waren, wird nun zur GewiBheit erhoben, wenn wir sehen, daf} alle
diese Motive auch auf jiidischen Gegenstinden des tiglichen Ge-
brauchs ebenso wie in der Grabkunst wieder begegnen. Auf Glas-
flaschen, Lampen, Miinzen, einem Bronceteller 20,' finden sich in

17 Nicht sicher gedeutet ist ein Gegenstand, der auf einem Wandfries der
Synagoge von Kapernaum dargestellt ist (unsere Taf. 2b nach Sukenik,
Synagogues, Taf. Vc¢): auf einem vierridrigen Wagen steht ein Sdulen-
tempel mit nach oben gewdlbtem Tonnendach; an der sichtbaren Schmal-
seite zeigt sich eine Doppeltiir mit Verzierungen, die den Darstellungen der
Tiiren an den Gesetzesschreinen entspricht. Man hat dieses Gefihrt als den
Luxuswagen des jiidischen Patriarchen gedeutet (Kokl-Watzinger, S. 193 ff.)
oder als die Bundeslade, die als fahrbarer Gesetzesschrein gestaltet sei (Rei-
fenberg, S. 42 und zu Taf. 33; Watzinger, s. Anm. 7, S. 113), oder man
hat gar darin den Wagen aus der himmlischen Vision Ezechiels (Ez. 1) dar-
gestellt gesehen (Sukenik, Synagogues, S. 17, Anm. 2). DaB auch in diesem
Relief ein Gesetzesschrein dargestellt werden sollte, ist aber nicht ausge-
schlossen. — Einzelne Gesetzesrollen finden sich wahrscheinlich neben dem
siebenarmigen Leuchter und anderen Kultgegenstinden auf einem Synago-
genrelief aus Priene (s. Beyer-Lietzmann, Taf. 26 b).

18 Sukenik, Synagogues, Taf. 3b; Ders., El Hammeh, Titelbild u. S. 36 f.;
vgl. die Aufzihlung mehr oder weniger zerstorter Lowendarstellungen aus
galildischen Synagogen bei Kohl-Watzinger, S. 198.

19 Sukenik, Synagogues, Taf. 13; Ders., Beth Alpha, S. 321f.

20 Reifenberg, Taf. 59, 60, 62, 63; Sukenik, Beth Alpha, S. 23, 27; Beyer-

8



Fragment der Steinschranke aus der Synagoge in Askalon

[ 1°o4eL



Tafel 2

b) Fragment der Dekoration aus der Synagoge in Kapernaum



reicher Abwechslung die uns schon bekannten Motive: sieben-
armiger Leuchter, FeststrauB, Zitronatfrucht, Schofarhorn, Gesetzes-
schrein, Raucherschaufel (7). Alle diese Motive kennzeichnen diese
Gegenstinde als jiidisch, sind also zum allermindesten Symbole
der jiidischen Religion iiberhaupt. Und noch deutlicher zeigt sich
derselbe Sachverhalt auf den figurenreichsten Gegenstinden, den
Goldgliasern 2. Es handelt sich um diinne Goldblattchen, in die eine
Zeichnung durch Ausschneiden eingraviert wurde, und die dann
zwischen zwei Glasscheiben eingeschmolzen wurden. Diese Gold-
glaser sind hauptsichlich im 4. Jahrhundert hergestellt worden und
waren zweifellos zu einem groBen Teil urspriinglich die Béden von
Trinkglédsern oder Schiisseln, doch hat man auch solche Gliser als
Schmuckstiicke in den Winden von Katakomben gefunden. Diese
judischen Goldgliser zeigen ohne Ausnahme den siebenarmigen
Leuchter in einem oder zwei Exemplaren, auBerdem fast alle den
Gesetzesschrein mit gedifneten Tiiren, soda man die im Schranke
liegenden Gesetzesrollen erkennen kann, ferner die uns schon be-
kannten Kultgegenstinde (FeststrauB, Zitronatfrucht, Schofarhorn,
Krug), daneben auch mehrfach eine einzelne Gesetzesrolle und auch
einmal eine Mazzenscheibe. Auf zwei dieser Goldglaser sind auch
die beiden Lowen dargestellt, die hier deutlich den Gesetzesschrein
auf beiden Seiten flankieren und zu bewachen scheinen (Taf. 3a)?22,

Lietzmann, Taf. 30; Cohn-Wiener, S. 100, 102, 105; Osterr. Jahresheftq
1930, Beiblatt S. 39, Abb. 17. Unsere Taf. 3b nach Reifenberg, Taf. 62;
diese palastinischen Lampen, wohl aus dem 3. Jahrhundert stammend, zeigen
neben dem siebenarmigen Leuchter das Schofarhorn und die Raucherschaufel
(?, vgl. Anm. 15).

21 Sukenik, Beth Alpha, S. 19f., 31, 34; Reifenberg, Taf. 56—58; Frey,
Corpus, Nr. 515 ff.

22 Taf. 3a nach Reifenberg, Taf. 58. Das Goldglas befindet sich in der
vatikanischen Bibliothek in Rom; s. dazu Frey, Corpus, Nr. 516 und Sukenik,
Beth Alpha, S. 31. Oben sicht man den Gesetzesschrein mit Ziergiebel und
gedffneten Tiiren, im Schrein 6 Gesetzesrollen in 2 Féichern, man erkennt
deutlich den Stock, um den die Rollen gewickelt sind. Unten 2 brennende
siebenarmige Leuchter, in der Mitte ein FeststrauB, rechts eine Zitronat-
frucht und ein Krug (fiir Wein oder Ol), links 2 Schofarhdrner und wohl
‘eine Riibe. Die Inschrift in griechischer Sprache, aber mit lateinischen
Buchstaben geschrieben, lautet: , Anastasius, trink, lebe‘. Hier handelt es
sich also zweifellos um das Fragment eines zu kultischen Mahlzeiten be-
niitzten Glases. ‘

11



Besonders bezeichnend sind die beiden andern hier noch wieder-
gegebenen Goldglaser. Das Glas aus dem Berliner Museum (Taf.
4a)> zeigt in der oberen Hailfte den hier auf einem Treppenpodest
stehenden Gesetzesschrank mit den Gesetzesrollen, davor einen
aufgezogenen Vorhang, die Tiiren sind geéfinet; neben den beiden
Leuchtern sind rechts FeststrauB und Zitronatfrucht (oder eine
Riibe?), links Schofarhorn und Krug zu sehen. Unterhalb der In-
schrift, die das Bild etnem Vitalis mit seiner Familie widmet, ist
ein halbkreisformiges Liegepolster dargestellt, auf demr davor
stehenden Tisch sieht man eine Platte mit einem Fisch 2¢. Damit soll
zweifellos die Mahlzeit des Sabbateingangs angedeutet werden, und
so erweist sich die ganze Darstellung auch durch diesen Teil des
Bildes als Hinweis auf zentrale Ziige der jiidischen Frommigkeits-
iibung. Aber sollen diese Ziige nur einfach bildlich dargestellt
werden, oder verfolgt diese Darstellung nicht noch einen tieferen
Zweck?

Diese Frage erhebt sich ganz besonders dringend bei der Deutung
des letzten hier zu besprechenden Goldglases aus der vatikanischen
Bibliothek in Rom (Taf. 4b)2., In einem von Siulen umgebenen
Hof (oder in einem Gebiude mit einem duBeren, durch Sidulen be-
grenzten Umgang), an dessen AuBenseite sich Palmen und ka-
pellenartige Anbauten befinden, steht ein Tempel griechischer Bau-
art mit gedfineten Tiiren, zu dessen Seiten je eine Siule steht. Da-
vor sind ein brennender siebenarmiger Leuchter, Kriige, FeststrauB,
Zitronatirucht zu erkennen. Wir finden also auch hier die uns immer
wieder begegnenden Gegenstinde des Synagogenkultus. Dagegen
ist stark umstritten, was mit dem tempelartigen Gebdude in der
Mitte und den Siulen zu seinen beiden Seiten gemeint ist. Die grie-

23 Vgl. dazu auBer der Anm. 22 genannten Literatur /. Leipoldt, Angelos
IIl, 1928, S. 1; Beyer-Lietzmann, S. 19 f., 45 und Taf. 29.

24 Eine dhnliche Darstellung einer Fischmahlzeit findet sich auf dem frag-
mentarischen Glas in Rom bei Sukenik, Beth Alpha, S. 19, Fig. 22 (= Frey,
Corpus, Nr. 518).

26 Vgl. zu diesem Glas auBler der Anm. 22 genannten Literatur Beyer-Lietz-
mann, S. 22f.; K. H. Rengstorf (s. Anm. 5), S. 57 ff. Unsere Tafel gibt
den heutigen Zustand des Glases und die Zeichnung de Rossis aus dem Ende
des 19. Jahrhunderts wieder.

12



chische Inschrift: ,,Haus des Friedens. Nimm Segen ... mit all den
Deinen!‘“ bietet auch keine sichere Hilfe zur Deutung, da nicht
klar ist, von wo der gewiinschte Segen ausgehen soll. Man hat
in dem Tempelgebdude eine Darstellung des Jerusalemer Tempels
sehen wollen mit den beiden Sdulen Jachin und Boas (1. Kon.
7,151f), und man hat diesen Tempel dann als Symbol des Ge-
setzesgottesdienstes oder als Bild des ewigen Tempels gedeutet.
Das ist aber angesichts der Tatsache, daB auch hier wie auf den
bisher besprochenen Denkmélern sich neben dem tempelartigen
Gebaude die iiblichen Gegenstinde des Synagogengottesdienstes
befinden, duBerst fraglich. Man wird eher vermuten diirfen, daB
auch hier ein Gesetzesschrein dargestellt werden soll, der eben
dieses Mal die Form eines Tempels hat; die beiden Sdulen kénnten
dann, wie vermutet wurde 26, die anderswo bezeugten Siulen fiir den
vor dem Schrein iiblichen Vorhang wiedergeben sollen, aber bei
der schlechten Erhaltung des Glases ist hier vorlaufig kein siche-
res Urteil moglich. Auf alle Fille bleibt auch hier die Frage noch
offen, ob diesen Darstellungen ein tieferer Sinn innewohnt.

Diese Frage wird nun am brennendsten, wenn man schlieBlich die
kiinstlerischen Darstellungen in der jiidischen Grabeskunst heran-
zieht. Da ist zunichst hinzuweisen auf die rohen Zeichnungen auf
den zahlreichen Inschriften der jiidischen Katakomben 2. Auch hier
finden sich hiufig der siebenarmige Leuchter, FeststrauBl, Zitro-
natfrucht, Krug, Schofarhorn, Gesetzesrolle, Gesetzesschrein mit
Gesetzesrollen, Mazzenscheibe, und gelegentlich begegnen auch rein
ornamentale Figuren wie Voégel, Blumen, ein Widder- und Stier-
kopf, ein Hahnenkampf und dergl. Weil sich aber alle diese Zeich-
nungen auf Grabinschriften finden, erhebt sich die Frage, ob sie
eine besondere Beziehung auf das Schicksal der Toten haben sollen,

26 So Sukenik, Beth Alpha, S. 21; auf ein Synagogeninneres deutet auch
Rengstorf (s. Anm. 5), S. 49 {.

27 Vgl. das Verzeichnis bei Frey, Corpus, S. 663 f. Unsere Taf. 5a nach
Reifenberg, Taf. 51 (= Frey, Corpus, Nr. 318): Uber der griechischen
Inschrift, die Donatus als Sekretir der Synagoge der Vernaculi kennzeich-
net, sind Leuchter, Zitronatfrucht, Krug und FeststrauB dargestellt (iiber
das Amt des ,,Sekretirs‘ in den romischen Synagogengemeinden vgl. Frey,
Corpus, S. XCII ff.

13



oder ob ihnen derselbe Sinn innewohnt wie den durchaus paral-
lelen Darstellungen in den Synagogen und auf Gebrauchsgegen-
stinden. Neben diesen Zeichnungen auf Inschriften fanden sich in
Rom auch einige jiidische Sarkophage ®. Einer dieser Sarkophage
zeigt in sehr schlichter Form die iiblichen jiidischen Gegenstinde
(siebenarmiger Leuchter, Zitronatfrucht, Schofarhorn, eine Riibe,
die auch sonst begegnet, aber in ihrem kultischen Sinn umstritten
ist)2*. Ein zweiter, recht alter Sarkophag, der sehr stark verstiim-
melt ist (Taf. 6), zeigt ebenso auBer dem siebenarmigen Leuchter
und vier Palmbiumen (als Symbolen des Heiligen Landes?) auf
beiden Seiten je ein Schofarhorn, einen FeststrauB, eine Zitronat-
frucht und einen Teller, dessen Sinn nicht sicher gedeutet werden
kann. Auch diese beiden Sarkophage unterscheiden sich also in
den dargestellten Gegenstinden in keinerlei Weise von den bisher
besprochenen Denkmalern. Ein dritter Sarkophag zeigt in der Mitte
einen siebenarmrigen Leuchter, von zwei gefliigelten Genien ge-
tragen, darunter weinkelternde Knaben; rechts und links waren
Knaben als Genien der Jahreszeiten dargestellt, aber nur der Herbst
ist ganz erhalten. Man hat in dieser Mischung heidnischer Motive
mit dem jiidischen Motiv des Leuchters ein Zeichen von Religions-
mischung sehen wollen oder gar aus dieser Mischung auf die Jen-
seitshofinungen dieser Juden Riickschliisse gezogen . Aber es ist
duBerst fraglich, ob man solche Schliisse ziehen darf. Es handelt
sich, da nichts die jiidische Umdeutung oder Anpassung der heid-
nischen Symbole nahelegt, wohl eher um einen heidnischen Sarko-
phag, der von Juden gekauft und durch Anbringung des sieben-
armigen Leuchters als jiidisch gekennzeichnet wurde, ohne daB
man dabei den heidnischen Dekorationen auf dem iibrigen Sarg eine
besondere Bedeutung zumaB 3, Dal} es sich dabei freilich um rela-
tiv laxe Juden gehandelt haben muB, ist zweifelsfrei, und auf alle
Fille 14Bt sich aus diesem Sarkophag nichts allgemein Giiltiges iiber
die religiosen Anschauungen der Juden jener Zeit entnehmen.

28 S, Beyer-Lietzmann, Taf. 26—28. Unsere Taf. 6 nach Reifenberg, Taf. 54.
29 Vgl. dazu Beyer-Lietzmann, S. 20; Rengstorf (s. Anm. 5), S. 58 ff.;
Marmorstein (s. Anm. 5), S. 41. Vgl. schon Taf. 3a und 4 a.

30 Vgl. die Literatur bei Frey, Corpus, S. CXXVIII ff.

31 So Frey (s. Anm. 30) und wohl auch Reifenberg, zu Taf. 55.

14



Tafel 3

a) Goldglas aus der vatikanischen Bibliothek in Roin

b) Palistinische Tonlampen aus dem 3. Jahrhundert



Tafel 4

b

3 ¢
%
3
v‘i
5

£ SIS
*ﬂ"%’%ﬁ*‘%-
2 agpa

Goldgldser. a) Aus dem Berliner Museum. b) Aus der vatikanischen Bibliothek in Rom.

16



Tafel 5

b) Wandgemilde aus der Katakombe der Villa Torlonia in Rom

17



81

11

in Berl

Museum

im Kaiser-Friedrich

kophag aus Rom

Sar

9 [°ieL



Als letztes Beispiel der jiidischen Sepulkralkunst ist schlieBlich auf
die Malereien der romischen Katakomben zu verweisen. Schon
langer bekannt war eine Katakombe in der Vigna Randanini 32 Die
Anfange dieser Katakombe gehen bis ins 1. Jahrhundert zuriick,
ihre Inschriften zeigen die {iblichen jiidischen Darstellungen, dar-
unter auch einige Tierkopfe und dergl. ®. Die Katakombe war
aber auch voéllig ausgemalt und zeigt hier neben zweifellos rein
dekorativen Darstellungen (Tauben, Pfauen, Palmbaumen, Blumen
u.s.w.) deutlich heidnisch-mythologische Motive (eine Gliicks-
gottin mit Fiillhorn, einen Pegasus, eine Siegesgdttin, die einen
Jungling bekrinzt). Man hat daraus schlieBen wollen, daB die
Juden, die diese Bilder anfertigen lieBen, die heidnischen Darstel-
Iungen als allgemein-religioses Gedankengut der Zeit aufgenom-
men und symbolisch als Hinweise auf das ewige Leben u.s.w.
gedeutet hittenst. Das ist an sich nicht unmdéglich, aber schon
darum fraglich, weil im Zusammenhang mit diesen heidnischen
Motiven gar keine jidischen Darstellungen erscheinen. J.-B. Frey
hat auBerdem auf Grund der Untersuchung der Ortlichkeit die
Annahme ausgesprochen 35, dafi die Grabkammern mit diesen heid-
nisch-mythologischen Darstellungen erst nachtriglich zu der jii-
dischen Katakombe hinzugenommen worden seien, sodaB es sich
iiberhaupt um urspriinglich heidnische Bilder handeln wiirde. Das
ist nicht unwahrscheinlich, wenn auch vielleicht nicht vollig be-
weisbar, und auf keinen Fall darf man aus diesen heidnischen
Bildern irgendwelche jiidisch-religiose Gedanken entnehmen wol-
len. Umso bezeichnender sind dagegen fiir das jiidisch-religidse
Denken jener Zeit die Wandgemailde der neuerdings entdeckten
romischen Katakombe unter der Villa Torlonia *¢. Hier sind mehrere
Grabriume im 2./3. Jahrhundert vollig ausgemalt worden. Es fin-
den sich da neben rein dekorativen Ziigen (Blittern, Friichten, ge-
legentlich Lowenkopfen, Vogeln, Widdern, Pfauen, iiber einen Drei-
zack springenden Delphinen) die bekannten jiidischen Kultgegen-

32 Abbildungen bei Cohn-Wiener, S. 118 ff.; Frey, Corpus, S. CXX ff.

33 Siehe Frey, Corpus, Nr. 81 ff.

34 So Cohn-Wiener (s. Anm. 32).

35 S. Anm. 32,

36 Siehe die Literatur in Anm. 5. Unsere Taf. 7 nach Beyer-Lietzmann, Taf. 4.

19



stinde (brennende siebenarmige Leuchter, eine Gesetzesrolle, rote
Mohnfiriichte oder Granatipfel, deren kultischer Sinn unbekannt
ist, s. Taf. 7; ferner Schofarhérner, Zitronatfrucht, auch die schon
auf andern Denkmilern begegnende, nicht sicher gedeutete Riibe).
Aber neben diesen einzeln da und dort gemalten Gegenstinden fin-
den sich nun zwei Darstellungen, die weiterfithren. Auf der Hinter-
wand eines Bogengrabes findet sich ein figurenreiches Gemilde
(Taf. 5b)%. In der Mitte sieht man einen Gesetzesschrein, hinter
dessen geofineten Tiiren die liegenden Gesetzesrollen zu erkennen
sind (hier ist das Bild absichtlich oder zufillig beschidigt); rechts
iiber dem Dach bricht die Sonne durch Wolken, links der Mond,
iiber der Mitte des Giebels steht ein Stern. Rechts vom Schrein
ist ein brennender siebenarmiger Leuchter, daneben erkennt man
eine Zitronatfrucht, ein Messer (Beschneidungsmesser?) und ein
Schofarhorn; links bemerkt man neben einem weiteren Leuchter
eine Flasche mit rotem Wein, wohl fiir die Sabbatmahlzeit be-
stimmt, einen Granatapfel (?) und einen Palmzweig (soll damit
der FeststrauB angedeutet sein?). Vor diesemr am Hintergrund des
Grabes angebrachten Bild wolbt sich eine Bogennische, an deren
unterem Rande Landschaften gemalt waren, von denen nur noch
eine sicher erkennbar ist; sie zeigt vor einem Berghintergrund auf
einer mit Biumen bestandenen Wiese einen liegenden Widder und
ein halbzerstortes Tier, vielleicht ein Schaf. Lietzmann?3® hat
fiir diese Wiese, weil sie auf der Dekoration eines Bogengrabes
begegnet, eine symbolische Deutung gefordert und darin das Bild
des himmlischen Paradieses erkennen wollen. Entsprechend schlo
er aus den Gestirnen iiber dem Gesetzesschrein in dem eben be-
sprochenen Bild?®, daB der Gesetzesschrein hier ,ein Bild des

87 Unsere Taf. 3b nach Reifenberg, Taf. 53.

38 Beyer-Lietzmann, S. 24 ff.

89 Auf einem zweiten, stark zerstjrten Bild derselben Katakombe erkennt
man nur noch ein Tempeldach und daneben rechts und links einen abnehmen-
den bezw. einen zunehmenden Mond. Liefzmann wollte auch darin einen Ge-
setzesschrein sehen; Rengstorf (s. Anm. 5), S. 42 ff. hat diese Deutung als
unmoglich bestritten, weil die Dachform allen sonstigen Darstellungen des
Gesetzesschreines widerspreche, und erwigt darum eine Deutung auf eine
Darstellung der Arche Noah. Das ist aber phantastisch, und es ist keines-
wegs sicher, daB nicht auch hier urspriinglich ein Gesetzesschrein darge-

20



himmlischen Tempels sei, der beim Eintritt der messianischen Voll-
endung auf die begliickte Erde niedersteigen wird®. Wéihrend
Lietzmann sich aber weigert, auch in den iibrigen Darstellungen
jitdischer Gegenstinde in der Katakombe Symbole fiir das Leben
im Jenseits und fiir das Ende der Zeiten zu sehen, sind andere
Forscher 4 noch weiter gegangen und haben den brennenden
Leuchter auf die sithnende Kraft des Lichtes fiir die Toten oder auf
das brennende Licht als Sinnbild des Frommen oder als Sinnbild
des den leuchtenden Seelen der Frommren bestimmten gliicklichen
Loses gedeutet, haben die Symbole des Laubhiittenfestes (Fest-
strauB und Zitronatfrucht) als Andeutung der prophetisch verheifle-
nen Fortdauer des Laubhiittenfestes in der Messiaszeit erklirt, ha-
ben gar im dargestellten Horn nicht das Schofarhorn des Neujahrs-
festes erkennen wollen, sondern ,,das Horn des Messiasboten Elia,
mit dem er den Anbruch der Messiaszeit kiinden wird‘ (Rieger).
Der offene Gesetzesschrein soll dann fiir die rémischen Juden die
offene Bundeslade als Zeichen der Gegenwart Gottes reprisen-
tieren, die ihre Wirkung auf die toten Gebeine der Begrabenen
haben solle (Marmorstein); umgekehrt bestreitet Rieger,
daB iiberhaupt der Gesetzesschrein dargestellt sein solle, es sei viel-
mehr der himmlische Tempel gemeint, der im messianischen Zeit-
alter auf die Erde herabkommen soll. Alle diese Deutungen wer-
den in der Hauptsache durch Heranziehung jiidischer Texte ge-
stiitzt, wo solche symbolische Gedanken unabhidngig von bild-
lichen Darstellungen vertreten werden. Aber demgegeniiber ist mit
allemm Nachdruck zu betonen, was die bisherigen Ausfithrungen
wohl gezeigt haben diirften, daB die Darstellungen der Sarkophage
und der Katakomben sich in der Wahl der dargestellten jiidischen
Motive ebensowenig von den kiinstlerischen Darstellungen in den
Synagogen und auf Gebrauchsgegenstinden unterscheiden wie in
der Form und Anordnung der bildlichen Gestaltung. Darunr ist das
Postulat, die Katakombenbilder miiBten auf das Schicksal der Ver-
storbenen nach dem Tode bezogen werden, durchaus unberechtigt.

stellt gewesen sein konne. Doch ist das Bild zu schlecht erhalten, sodaB
wir es hier aufler Betracht lassen miissen.

40 Siehe die bei Frey, Corpus, S. CXXVIII, Anm. 2 Genannten, dazu Rieger
(s. Anm. 5). :

21



DaB die Juden jener frithen christlichen Jahrhunderte im festen
Glauben an die Auferstehung der Toten ihre Verstorbenen begru-
ben, zeigen die Inschriften und besonders die darin enthaltenen
Gebetswiinsche zur Geniige 4. Aber es besteht keine Veranlassung,
sofern die Darstellungen der bildenden Kunst nicht dazu zwingen,
diese Zukunftshoffnungen in bildliche Darstellungen hineinzudeu-
ten, die ihrer sonstigen Bezeugung gemiB zu solcher Deutung keine
Veranlassung geben.

Vielmehr wird man an der Gesamtheit der bisher besprochenen
judischen Denkmiler leicht erkennen, daB im Mittelpunkt aller
kiinstlerischen Darstellungen der siebenarmige Leuchter steht, der
sehr oft brennend dargestellt wird, und der hdufig neben dem Ge-
setzesschrein oder einer Gesetzesrolle erscheint. Die Tatsache, daB
der Schrein innerhalb der Synagogendekorationen imrmrer geschlos-
sen, auf den iibrigen Denkmilern fast immer offen dargestellt wird,
sodaB man die liegenden Gesetzesrollen erkennen kann, beweist,
daB der Schrein nicht den Jerusalemer Tempel symbolisiert, aber
auchi nicht den himmlischen Tempel der Endzeit, sondern das
wirkliche Kultgerdt in den Synagogen abbildet, das die zentrale
Bedeutung der Gesetzesverlesung und Gesetzesdeutung im Synago-
gengottesdienst reprisentiert. Und nicht anders wird man die ein-
zeln dargestellten Gesetzesrollen auf den Denkmilern zu deuten
haben. Damit diirfte aber feststehen, daB die Darstellung des Ge-
setzesschreines und der Gesetzesrollen auf den jiidischen Denk-
milern ein Ausdruck der Glaubensiiberzeugung ist, dafl das Gesetz
und sein Studium den Mittelpunkt der jiidischen Frommigkeit bil-
den sollen. Nun wird aber, wie gesagt, noch haufiger der sieben-
armige Leuchter dargestellt, und zwar recht oft im Zusammen-
hang mit dem Gesetzesschrein und den Gesetzesrollen. DaB auch
hier nicht der Tempelleuchter gemeint sein kann, sondern nur
der Synagogenleuchter, ist schon oben betont worden 2. Das hiu-
fige Beieinander von Leuchter und Gesetzesschrein oder Gesetzes-

41 Vgl. Frey, Corpus, S. CXXXI ff.

42 S, Taf. 2a mit Anm. 14. Die Behauptung von Rengstorf (s. Anm. 5),
S. 30 ff., die Darstellungen miiBten auf den Tempelleuchter bezogen wer-
den, weil man bis heute nicht ein einziges Exemplar cines siebenarmigen
Leuchters gefunden habe, ist darum nicht mehr haltbar.

22



€C

Wandmalerei aus der Katakombe der Villa Torlonia in Rom

L T9§eL



Tafel 8

i i s St

SANCTASINAG GANARDRRYSA
VT EMSYAMANCILLAT YAIYLi

NAPDESYOPRGPIVMTESELAVITHG

MosaikfuBboden der Synagoge in Hammam-Lif (Tripolis)

24



rolle 4 macht aber die Annahme unwahrscheinlich, daB der Leuch-
ter nur einfach Symbol jildischer Frommigkeit iiberhaupt gewesen
sei‘, Rengstorf hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht,
daB der Leuchter meistens brennend dargestellt wird, und zwar
auf allen Arten von Denkmilern 45, Nimmt man diese Tatsache zu-
sammen mit dem hiufigen Beeinander von Leuchter und Gesetzes-
schrein oder Gesetzesrolle, so liegt die Annahme duBerst nahe,
daB der brennende Leuchter das Licht des Gesetzes symbolisieren
solle, Dieser Gedanke vom Gesetz .als Licht ist ja im Judentum
duBerst verbreitet, und auch das Bild des Leuchters begegnet in
diesem Zusammenhang *. Die Hiufigkeit der Darstellung des sie-
benarmigen Leuchters in der altjiidischen Kunst erklirt sich also
vermutlich daraus, daB dieser Leuchter das Symbol fiir das Licht
des Gesetzes geworden war, sodaB auch diese hiufige kiinstle-
rische Darstellung die zentrale Stellung des Gesetzes in der From-
migkeit der Juden jener Zeit erkennen [4Bt. Und wenn gelegentlich
einmal in den besprochenen Gemilden der Torlonia-Katakombe
iiber dem Gesetzesschrein die Gestirne zu sehen sind, so liegt keine
Notwendigkeit vor, darin einen Hinweis auf das ewige Leben der
Verstorbenen zu sehen, obwohl auch daran mit gedacht sein
konnte; die Gestirne konnten ebenso die ewige Geltung des
Gesetzes fiir die ganze Welt andeuten sollen. Die Lowen zu beiden
Seiten des Gesetzesschreines und dann iiberhaupt in der Synago-
gendekoration dienen ja zweifellos der Kennzeichnung des Ge-
setzes als der beherrschenden Wirklichkeit, sie sind als Ehrenwache
fiir das Gesetz aufzufassen. Und ebenso kann man die so hiufig
begegnenden jiidischen Kultgegenstinde (Schofarhorn, Zitronat-
frucht, FeststrauB u.s.w.), die ja meistens im Zusammenhang mit

43 DaB es keine Darstellungen des Schreines ohne Leuchter gegeben habe
(so Rengstorf, s. Anm. 5, S. 46, Anm. 1), ist ebenfalls falsch. Die Inschriften
bei Frey, Corpus, Nr. 337 und 343 zeigen deutlich einen Schrein chne
Leuchter.

44 So Lietzmann bei Beyer-Lietzmann, S. 18.

45 A. Anm. 5 a.0,, S. 52 ff.

46 Belege bei R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 1941, S. 23,
Anm. 4. Vgl. etwa Spriiche Sal. 6,23: , Denn ein Leuchter ist das Gebot
und das Gesetz ein Licht“ und Weisheit Sal. 18, 4: , Das unvergingliche
Licht des Gesetzes*.

25

Judaica, Bd. II, 1 2



dem Leuchter, dem Gesetzesschrein oder den Gesetzesrollen er-
scheinen, nur verstehen als Hinweis auf die im Gesetz gebotenen
Feste, deren rechte Feier im Gehorsam gegen das Gebot des Ge-
setzes dem Juden die rechte Stellung vor Gott gewinnen hilft. So
sehr also die gesamten bisher besprochenen Darstellungen jiidi-
scher Kultgegenstinde nicht bloB darstellenden, sondern durchaus
auch symbolischen Sinn haben werden, so wenig liegt irgend eine
Veranlassung vor, einen anderen als den genannten Sinn darin
zu finden. Darum muBl es schlieBlich auch fraglich erscheinen, ob
die zuletzt besprochene Darstellung einer Landschaft mit Tieren
in der Torlonia-Katakombe wirklich ein Hinweis auf das Paradies
sein wolle. Diese Deutung ist darum an sich naheliegend, weil
eine solche Szen e sich sonst bisher in der jiidischen Katakomben-
kunst nicht gefunden hat; aber irgend ein sicherer Hinweis in dem
sehr schlecht erhaltenen Bilde selber, daB man die duBerst ein-
fache Darstellung so deuten miisse, ist nicht zu entdecken, und
es besteht durchaus die Moglichkeit, daB auch diese Darstellung,
da sie keinen spezifisch' jiidischen Gegenstand schildert, rein de-
korativen Absichten entsprungen ist 4. Auf alle Fille zeigt uns die
frithe jiidische Kunst in allen ihren bisher besprochenen Denk-
milern von neuem, welche alles beherrschende Rolle das Gesetz
und der im Gesetz geregelte Gottesdienst im religiosen Denken der
Juden gespielt hat.

Diese Erkenntnis wird nicht aufgehoben, aber erginzt, wenn
wir uns der 2. Gruppe altjiidischer Denkmiler zuwenden, von der
zu Beginn die Rede war, den MosaikfuBbéden und Wandmalereien
in den Synagogen. Schon lange war ein MosaikfuBboden der Syn-
agoge des nordafrikanischen Naro bei Karthago (heute Hammam-
Lif in Tripolis) bekannt (Taf. 8). Der eigentliche Kultraum findet
sich hier im Rahmen einer komplizierten Bauanlage 8, der Boden
des Kultraums ist mit einem Mosaik ausgelegt. Es zeigt in den
beiden Seitenschiffen zwischen Blattranken verschiedene Tiere und
Ko6rbe (mit Friichten ?) ; imr Mittelschiff ist unterhalb einer Inschrift

47 So auch Frey, Corpus, S. CXXVIII.
4¢ Sjehe S. Krauss (s. Anm. 3), S. 266, 340f. Die veroffenﬂlchten Ab-
bildungen des Mosaiks sind leider sehr ungeniigend.

26



ein von Palmen und Pfauen flankierter Springbrunnen zu sehen,
iiber der Inschrift war wohl eine Meereslandschaft mit Fischen und
Seevogeln angebracht. Die lateinische Inschrift besagt, daBl eine
Frau namens Juliana die Synagoge von Naro fiir ihr Seelenheil mit
Mosaik hat belegen lassen, daneben sieht man zwei siebenarmige
Leuchter, den linken zusammen mit FeststrauB und Zitronatfrucht
oder Schofarhorn. Auch hier finden sich also die bekannten Ge-
setzessymbole, daneben aber zahlreiche Tierdarstellungen. Man hat
auch hier die Landschaft mit den Pfauen als Paradieslandschaft
gedeutet und den Springbrunnen als Hinweis auf den Quell des
ewigen Lebens#. Aber es ist willkiirlich, nur die Darstellungen
des Mittelschiffs so symbolisch zu deuten und in den Darstellungen
der Seitenschiffe reine Ornamentik zu sehen. Da nun in anderen
Riaumen der Synagoge sonstige heidnische Motive (Biisten eines
speertragenden Mannes und Weibes) begegnen, und da in der be-
nachbarten jiidischen Katakombe sich ebenfalls Dekorationen mit
heidnischen Motiven finden®°, liegt die Annahme viel niher, daB
auch die Darstellungen auf dem Mosaikboden des Kultraums der
Synagoge weitgehend nur dekorativen Charakter haben, und da8
nur die spezifisch jiidischen Darstellungen auf dem Inschriftstreifen
einen religiosen Sinn wiedergeben sollen. Wihrend dieses Mosaik
uns also vermutlich nichts Neues lehrt, vermittelt eine neue Einsicht
der groBe MosaikfuBboden der Synagoge von Gerasa (Dscherasch)
im Ostjordanland 5*. Man fand dort unter den Triimmern einer aus
dem 6. Jahrhundert stammenden Kirche die Reste einer etwa An-
fang des 5. Jahrhunderts errichteten Synagoge. Das FuBboden-
mosaik (Taf. 0a) zeigt im Mittelfeld drei Reihen von Tieren nach
der Einteilung in 1. Mos. 6,20: Vogel, Vieh, Kriechtiere; die Dar-
stellung ist kiinstlerisch so vollkommen, daB es heutigen Zoo-
logen gelungen ist, simtliche dargestellten Tiere genau zu identi-
fizieren. Ganz links sind oberhalb einer durch den Kirchenbau zer-

49 Cohn-Wiener, S. 116 f.; Beyer-Lietzmann, S. 26 f.

50 Siehe Frey (s. Anm. 9), S. 295.

51 Zuerst verdffentlicht von A. Barrois, s. Anm. 4. Vgl. ferner Suakenik,
Beth Alpha, S. 27, 55 f. und Taf. 7 und XXVI; Ders., Synagogues, S. 35 ff.,
77. Unsere Taf. 9 a nach Sukenik, Synagogues, Taf. 9; unsere Taf. 9b nach
Revue Bibl. 1930, Taf. XI.

27



storten Stelle des Mosaiks noch zwei Méannerkopfe zu sehen, iiber
denen in griechischer Sprache die Namen Sem und Japhet, zweier
Sohne des Noah, stehen, dariiber erkennt man eine Taube mit einem
Zweig im Schnabel. Es handelt sich also zweifellos um eine Dar-
stellung des Auszugs aus der Arche. Am Rande verfolgen zwischen
Blumen und Girlanden tragenden Voégeln Raubtiere zahme Tiere;
es wire moglich, daB diese Szene die Gewalttitigkeit darstellen
soll, die vor der Flut herrschte, aber diese Randdarstellungen kénn-
ten auch rein dekorativen Charakter haben. Zwischen den sich ver-
folgenden Tieren findet sich am unteren Rande eine griechische
Inschrift, die dem ,heiligen Ort‘ und der Synagogenversammlung
Frieden wiinscht; dazwischen ist ein siebenarmiger brennender
Leuchter zu sehen, rechts davon FeststrauB und Zitronatirucht,
links Schofarhorn und Riucherschaufel (?)®. In diesem kiinst-
lerisch hochstehenden Mosaik haben wir also neben den iiblichen
bildlichen Hinweisen auf das Gesetz als Mittelpunkt jiidischer From-
migkeit 5 zum ersten Mal die Darstellung einer biblischen Szene.
Warum gerade der Auszug aus der Arche gewihlt ist (im zerstorten
Teil diirfte die iibrige Familie Noahs dargestellt gewesen sein),

52 Siehe dazu Anm. 15.

83 Eine ganz dhnliche Mosaikdarstellung findet sich in der 1933 in Esfija
auf dem Karmel ausgegrabenen Synagoge, die als ganze noch unverdffent-
licht zu sein scheint (siehe die Abbildung bei Reifenberg, Taf. 44, und die
kurze Beschreibung bei Sukenik, Synagogues, S. 85f.). Neben Friichten
und Vogeln zeigte dieses Mosaik urspriinglich noch den Sonnengott auf
seinem Wagen und darum den Tierkreis mit den vier Jahreszeiten; solche
Darstellungen des Tierkreises fanden sich ebenfalls in andern spiten Syn-
agogenmosaiken (Naaran, Beth Alpha), auch da neben Darstellungen der
Gesetzeslade mit Leuchtern und weiteren Kultgegenstinden (in Naaran
auBerdem Daniel in der Léwengrube, in Beth Alpha das Opfer Isaaks).
Diese Tierkreismosaiken sind nicht nur sehr spit (5.—7. Jahrh.), sondern
zeigen auch in der ridumlich so betonten Darstellung des Tierkreises einen
so starken EinfluB der Astrologie, daB sie fiir den jiidischen Glauben der
ersten Jahrhunderte nicht ohne weiteres herangezogen werden diirfen und
darum hier auBer Betracht bleiben sollen. Vgl. zu diesen spaten Denk-
milern Sukenik, Beth Alpha, S. 35 ff.,, 541f.; Ders., Synagogues, S. 28 ff.
Alter ist dagegen vielleicht eine Tierkreisdarstellung auf einem Steinfries,
der wahrscheinlich aus der Synagoge in Kefar Birim in Galilia stammt
(s. Sukenik, Beth Alpha, S. 57 und Taf. 6b).

28



wissen wir natiirlich nicht, aber man konnte vermuten, daB damit
auf den Segen iiber die Erde und den Bund Gottes mit Noah (1.
Mos. 8,21 {f.) hingewiesen werden sollte. Auf alle Fille erscheint
hier neben dem Hinweis auf das Gesetz der Hinweis auf die Taten
Gottes mit seinem Volke in bildlicher Darstellung, und dieses reli-
giose Motiv zeigt sich nun beherrschend in dem letzten hier zu
besprechenden Denkmal, der Synagoge von Dura-Europos .

Die Euphratstadt Dura, an der KarawanenstraBe vomr syrischen
Aleppo nach Bagdad gelegen, wurde von den Makedonen als
Grenzfestung ausgebaut und Europos genannt. Man wufite aus
antiken Quellen nur von der Existenz dieser Stadt, bis im Jahre
1921 englische Truppen, die gegen Araber kimpften, in einem
Ruinenfeld am Euphrat bedeutsame antike Wandmalereien ent-
deckten. Sofort einsetzende Ausgrabungen der Franzosen legten
den zuerst entdeckten heidnischen Tempel und andere Gebiude
frei, dabei gelang durch die Aufschrift eines Wandgemdldes die
einwandfreie Identifizierung der Ruinenstadt mit der aus Schrift-
stellern bekannten Stadt Dura-Europos. 1928 wurden die Aus-
grabungen von Franzosen und Amerikanern gemeinsam wieder auf-
genommen und durch mehrere Jahre fortgefiithrt, aber dann aus
Mangel an Mitteln 1937 vorliufig eingestellt. Diese Ausgrabungen
haben Dura rasch zum ,,Pompeji des Ostens‘‘ gemacht, weil die
Ruinen unter dem Schutz des Sandes erstaunlich viele Kunstdenk-
miler bewahrt und uns sehr wesentliche neue Einsichten in die
Geschichte, Kunst- und Religionsgeschichte des vorderen Orients
in der Spitantike vermittelt haben. Wir wissen jetzt, daB Dura
zuerst makedonische Grenzfestung, dann lange Zeit Grenzstadt des
parthischen Reiches und wichtige Karawanenstadt war, bis die
Romer sie zu Beginn des 3. Jahrh. n. Chr. von neuem zu einen
Grenziestung machten, die schlieBlich um die Mitte des 4. Jahr-
hunderts von den Parthern erobert wurde. Von da an blieb Dura
verlassen und vergessen, bis die neuen Ausgrabungen die Stadt

84 Siehe die Literatur in Anm. 5. Unsere Taf. 10 und 11 nach Rosfovizeff,
Dura, Taf. 21 und 22; Taf. 15 nach Mesnil du Buisson, Taf. 39. Die ab-
schlieBende Publikation iiber die Synagoge mit ausreichenden Abbildun-
gen steht noch aus.

29



wieder bekannt gemacht haben. Die religiésen Verhiltnisse waren
entsprechend der Buntheit der Bevolkerung auBerordentlich ge-
mischt, und man hat Tempel aller Arten gefunden (darunter auch
ein sehr bedeutsames Mithrium). So ist es nicht erstaunlich, daB
man eine kleine christliche Kirche und eine Synagoge ausgegraben
hat. Die Synagoge lag in einem Privathaus an der Stadtmrauer,
hinter der man zu Befestigungszwecken einen schiefen Stiitzungs-
wall aufgeworfen hatte, unter dem die an der Mauer gelegenen
Hiuser begraben wurden. Unter dem Schutz dieses Walles blieb die
an der Mauer gelegene Frontwand der Synagoge véllig erhalten,
wihrend die Seitenwidnde nur abgeschrigt, die Eingangswand fast
gar nicht erhalten blieb. Es fanden sich aber unter dem Schutt
innerhalb der Synagoge auch erhebliche Teile der Dachziegel, so-
daB man die erhaltenen Wandgemaélde ablésen und die Synagoge
in Rekonstruktion im Museum von Damaskus wieder aufbauen
konnte (siehe die rechte Seite der Frontwand im Westen und einen
Teil der anschlieBenden Nordwand auf Taf. 10 und die linke Seite
der Frontwand auf Taf. 11). Die Synagoge stand freilich nur bis
etwa 256 n.Chr. in Gebrauch, dann wurde sie durch die Errich-
tung des Walles hinter der Stadtmauer zugedeckt und teilweise
zerstort.

Die Ausgrabungen haben nun aber ergeben, daB die Synagoge, wie
sie sich den Ausgribern zuerst darbot, und wie sie in Damaskus
wieder aufgebaut worden ist, nicht die erste Synagoge an diesem
Platz war. Eine iltere, kleinere Synagoge, war um 200 n. Chr. ge-
baut worden, sie war offensichtlich nur mit geometrischen und
pflanzlichen Ornamenten ausgeschmiickt. Um 244 wurde dann an
ihrer Stelle die groBere Synagoge gebaut, die im iiblicher Weise in
der Richtung nach Jerusalem (hier nach Westen) den Platz fiir den
Gesetzesschrein aufwies und rings an den Winden mit Binken
versehen war; rechts neben der Nische fiir den Gesetzesschrein sind
die Stufen fiir den Sitz des Synagogenvorstandes, des Priesters Sa-
muel, erhalten. Die Nische fiir den Gesetzesschrein, der natiirlich
nicht erhalten blieb, wurde sofort beimm Neubau kunstvoll aus-
gestaltet (Taf. 10 und 12). Vor die oben mit einer Muschel ab-
geschlossene Nische sind links und rechts je eine Siule in Marmor-

30



imitation gestellt, die eine von der Wand abgeriickte Fassade
tragen. Diese Fassade ist offenbar auch sofort bemalt worden. Die-
ses Bild zeigt in der Mitte einen Tempel mit geschlossenen Tiiren,
der zweifellos einen Gesetzesschrein darstellen soll%. Rechts da-
neben sind ein siebenarmiger Leuchter, eine Zitronatfrucht und
ein FeststrauB zu erkennen. Auch hier waren also an beherrschender
Stelle und im iltesten Zustand des Neubaus diejenigen Kultgegen-
stinde dargestellt, die die Bedeutung des Gesetzes fiir den jii-
dischen Gottesdienst kennzeichnen sollten. Rechts neben dem tem-
peliormigen Gesetzesschrein ist in einer recht primitiven und den
spateren Gemdlden derselben Synagoge unebenbiirtigen Art die
Opferung Isaaks dargestellt. Man sieht in der Mitte Abraham mit
dem Messer von hinten neben dem Altar stehen, auf dem Isaak
liegt, darunter ist der Widder neben dem Dornbusch zu erkennen.
Oben rechts ist ein Zelt oder eine Hiitte gemalt, in deren Tiire mit
dem Riicken zum Beschauer ein kleiner Mann steht; links dariiber
greift Gottes Hand aus den Wolken. Die Hand Gottes reprisen-
tiert zweifellos das Reden Gottes zu Abraham; es ist das AuBerste,
was jitdische Kunst in der Abbildung Gottes zu tun imstande ist 5,
Unklar ist dagegen, was mit der Hiitte und dem davor stehenden
kleinen Mann oder Knaben gemeint sein soll. Die Deutung auf den
Diener Abrahams 5’ liegt wenig nahe, da dabei die Hiitte nicht er-
'kldart wird; daB Abraham beim Opfer im Heiligtum von Beerseba
nach Vollendung des Isaakopfers (1. Mos. 22,19) dargestellt wer-
den solle 5 ist darum unwahrscheinlich, weil die Figur im Eingang

8 Gegen die Annahme von Mesnil du Buisson, S. 20, und Grabar, s. Anm. 6,
S. 1451, es sei der salomonische Tempel mit seinen Geraten gemeint, spricht
die Analogie der frither besprochenen jiidischen Denkmiler (vgl. z. B. das
vatikanische Goldglas, Taf. 4b) und besonders die Tatsache, daB auch
in allen frither besprochenen synagogalen Darstellungen des Gesetzes-
schreines die Tiiren des Schreines ebenfalls geschlossen sind.

56 Auf der in der sonstigen Darstellung vollig abweichenden Wiedergabe
des Isaakopfers in der spiten Synagoge von Beth Alpha stehen neben der
Hand Gottes die hebriischen Worte: ,,Lege (deine Hand) nicht an“ (1. Mos.
22, 12), s. Sukenik, Beth Alpha, Taf. XIX. — Die Scheu vor der Darstel-
lung menschlicher Figuren zeigt sich in unserm Fresko noch deutlich
darin, daB alle Figuren von hinten gezeigt werden!

87 So z. B. Hempel, s. Anm. 6, S. 286.

58 So Mesnil du Buisson, S. 26 f.

31



der Hiitte eher ein Kind darstellt. Man hat darum vermutet, daB
Isaak nach dem Opfer im Heiligtum auf dem Gipfel des Berges
anbetend dargestellt werde, weil eine aramiische Ubersetzung zu
1. Mos. 22,14 ein Gebet hinzufiigt, in dem die Vorstellung ent-
halten ist, daB Abraham das Opfer auf dem ,,Berg des Heiligtums
Gottes “ darbrachte®; diese Vermutung ist recht einleuchtend,
wenn auch vielleicht nicht ganz sicher beweisbar. Auf alle Fille
zeigt sich schon hier, daB die Darstellung der biblischen Szene
durch die legendarische Weiterbildung des Bibeltextes in der from-
men jitdischen Uberlieferung beeinfluft ist. Warum gerade das
Opfer Isaaks an diesem hervorstechenden Punkte dargestellt wurde,
kann man kaum sicher sagen, aber am ehesten wird man darin
doch wohl einen betonten Hinweis auf den Segen iiber Abraham
und sein Geschlecht erkennen diirfen, der auf Grund des Gehor-
sams Abrahams beim Isaakopfer demy Abraham zugesprochen wird
(1. Mos. 32,161.). Auf der Wand iiber der Gesetzesnische war
auch von jeher ein Gemilde angebracht, das aber spiter iibermalt
wurde, sodaB auch auf Grund des Originals nur Vermutungen tiber
dessen Inhalt geiduBert werden konnten (man glaubt einen Wein-
stock und Lowen zu erkennen); dieses Mittelbild muB darum hier
auBer Betracht bleiben.

Einige Zeit spater haben die Juden von Dura offenbar beschlossen,
die ganze Synagoge mit Wandgemdilden zu schmiicken; dabei
wurde auch das alte Mittelbild iibermalt, wihrend die Darstellung
auf der Fassade der Gesetzesnische erhalten blieb. Die Gesamt-
anlage der Wandbilder (s. Taf. 10 und 11) wurde nun so an-
geordnet, daB iiber einem mit Tieren und Frauenkoépfen in Me-
daillons geschmiickten Sockel sich drei (iiber der Gesetzesnische
nur zwei) Bilderfriese iiber alle Winde erstrecken, die durch Zier-
leisten von einander getrennt sind. Die Frage der Anordnung der
Bilder und ihrer beabsichtigten Reihenfolge ist trotz mancher be-
reits gedubBerter Vermutungen kaum sicher zu lésen, obwohl an

59 Vgl. Grabar, s. Anm. 6, S. 145f. Das Gebet Abrahams im Fragmen-
tentargum (Das Fragmententhargum, hrsg. v. M. Ginsburger, 1899, S. 13)
schlieBt: ,,Kiinftige Geschlechter nach ihm (Isaak) werden sagen: Auf dem
Berge des Heiligtums Gottes brachte Abraham den Isaak seinen Sohn
dar, . S5

32



et

AVET

N1t p 0

SR A A AL

ol f aBakalalsl

MosaikfuBboden der Synagoge in Gerasa (Ostjordanland)
a) Gesamtansicht nach Zeichnung. b) Detail nach Photographie

6 [°JeL



Tafel 10

Synagoge

in Dura-Europos: rechte Seite

e

der Westwand

" o~ #Es

und Nordwand

o



einigen Stellen deutlich zusammengehorige Bilder nebeneinander
stehen ¢0. Auch fehlen ja bisher ginzlich direkte Vorbilder und
Parallelen zu den Darstellungen, sodaB die Erklirung der Bilder
im einzelnen vielfach unsicher geblieben ist und teilweise infolge
der schlechten Erhaltung der Bilder immer unsicher bleiben wird.
Es ist darum hier nicht beabsichtigt, simtliche erhaltenen Bilder
zu beschreiben und in ihren Einzelheiten zu deuten ; vielmehr sollen
nur die besonders wichtigen Darstellungen der Frontwand und ein
Bild einer Seitenwand abgebildet und besprochen werden .

Lassen wir das iibermalte Mittelbild und die vier Gestalten zu seinen
beiden Seiten vorlaufig auBer Betracht, so finden wir in der gesam-
ten obersten Reihe der rechten Seite der Westwand (auf Taf. 10
nicht deutlich zu erkennen) eine ausfiihrlich schildernde Darstel-
lung des Auszugs des Volkes Israel aus Agypten unter der Fithrung
des Moses. Ganz rechts ist eine Stadt mit gedffnetem Stadttor zu
sehen; iiber dem Tor sind ein heidnischer Gott und zwei Sieges-
gottinnen zu erkennen; auf die Stadt fallen Feuer und Hagel nieder.
Das Volk Israel, bewaffnete Soldaten und fliehende Zivilisten mit
Kindern, teilweise Lasten tragend, dazwischen die 12 Stammes-
altesten, marschiert nach rechts aus der Stadt, angefithrt von dem

60 Mesnil du Buisson, S. 14 ff. wollte die drei Reihen unterscheiden als
geschichtliche, liturgische und moralische Reihe; Grabar, s. Anm. 6, S. 16 ff.
nimmt an, daB jeweilen zwei Bilder, eines rechts und eines links von der
Mitte, eine Parallele oder einen Gegensatz miteinander bilden. Aber beide
Annahmen erweisen sich als sehr gesucht. Eher konnte Kraeling, S. 3731f.
recht haben, der die Auswahl von den speziellen Interessen der Juden der
Ostlichen Diaspora und iiberhaupt von der Riicksichtnahme auf die Lieb-
lingsgestalten jiidischer volkstiimlicher Frommigkeit beherrscht sein 148t.
Vielleicht aber ist die Auswahl der Szenen viel mehr den persdnlichen Wiin-
schen der einzelnen Auftraggeber zu verdanken als einem -einheitlichen
Plan, wie Rostovtzeff, Dura, S. 115 f. vermutet. Die ganze Frage ist vor-
laufig vollig unentschieden.

61 Die Frage nach der kunstgeschichtlichen Bedeutung der Bilder soll hier
ebensowenig beriihrt werden wie die Frage nach der Zahl und dem Cha-
rakter der zweifellos vorhandenen Mehrzahl von Malern, die an den Bildern
gearbeitet haben (dafiir zeugen nicht nur die Stilunterschiede, sondern auch
die Tatsache, daB die Aufschriften teils in griechischer, teils in aramdischer,
teils in mittelpersischer Sprache verfaBt sind). Mesnil du Buisson, S. 150
nimmt vier verschiedene Maler an.

35



riesenhaften Moses, der einen Mantel mit den vorgeschriebenen
Schaufiaden an den Ecken tragt und einen Stab in der rechten Hand
hochhilt. Zwischen den FiiBen des Moses steht eine aramaiische In-
schrift: ,,Moses, als er aus Agypten zog und das Meer spaltete‘“.
Es folgt das Meer mit den darin ertrinkenden Agyptern, links da-
von steht wieder der riesige Moses, der seinen Stab iiber das
Wasser ausstreckt. Uber ihm erscheint die Hand Gottes aus dem
Himmel. Hinter der Gestalt des Moses laufen vom Meer aus 12 ur-
spriinglich blaue Streifen nach links. Dann ist Moses, wieder vor
diesen Streifen, ein drittes Mal weiter links dargestellt, dieses Mal
senkt er seinen Stock iiber ein kleines Wasser, in dem Fische
schwimmen und Muscheln zu sehen sind; oberhalb des Wassers
stehen die jidischen Bewatineten und Altesten und schauen dem
Tun des Moses zu. Dariiber ist ein zweites Mal Gottes Hand zu
sehen. Neben dem Kopf dieses dritten Moses steht die araméische
schrift: ,,Moses, als er das Meer spaltete’. Es ist klar, daB es sich
bei der ganzen Schilderung um den Auszug aus Agypten handelt;
ritselhaft ist nur, was der Feuerhagel auf die zuriickgelassene dgyp-
tische Stadt hier soll, da ja die 7. Plage (2. Mos. 9,221f.) durch
mehrere Ereignisse von dem Auszug Israels aus Agypten (2. Mos.
12,371f) getrennt ist; und ratselhaft ist auch, warum die Spal-
tung des Meeres durch Moses erst na ch dem Ertrinken der Agyp-
ter im Meer dargestellt zu sein scheint. Um dieser merkwiirdigen
Reihenfolge zu entgehen, hat man vermutet, es solle in der letzten
Szene, wo Moses den Stab iiber das kleine Wasser senkt, gar nicht
die Spaltung des Meeres fiir die Israeliten, sondern das spiter er-
zidhlte Wunder dargestellt werden, bei dem Moses durch ein ins
Wasser geworfenes Holz bitteres Wasser sii machte (2. Mos. 14,
25)¢2. Aber dagegen spricht nicht nur die Inschrift itber der dritten
Mosesgestalt, die gerade die letzte Szene als Spaltung des Meeres
kennzeichnet, sondern bei dieser Annahme bleiben auch die zwolf
hellblauen Biander hinter der 2. und 3. Mosesgestalt unerklart.
Man hat nun aber darauf hingewiesen, daB nach einer rabbinischen
Vorstellung, die sich besonders in der aramdischen Ubersetzung,

62 So Mesnil du Buisson, S. 39; G. Millet bei Mesnil du Buisson, S. X1I ff.;
Goodenough, s. Anm. 6, S. 222 (will diese Deutung aus philonischer Sym-
bolik begriinden); Rosfovizeff, Rom. Quartalsschr. 42, 1934, S. 211.

36



dem Targum, zeigt, das Wasser des Meeres durch Moses in 12
Wege fiir die 12 Stimme geteilt worden war, und diese 12 Wege
durch das Wasser sind hier eben hinter der 2. und 3. Mosesgestalt
wiedergegeben. Es sind also zweifellos in der fortlaufenden Erzih-
lung dieses Bildes nur der Auszug aus Agypten, das Ertrinken der
Agypter im Meer und der Durchzug Israels durch das Meer geschil-
dert . Schon dabei ergibt sich aber, daB die Weiterspinnung der
biblischen Erzihlung in der frommen Uberlieferung, der Haggada,
die Art der bildlichen Darstellung im einzelnen stark beeinfluBt
hat. Und aus dem gleichen Zusammenhang erklirt sich auch, wie
kiirzlich gezeigt wurde®, die Darstellung der Plage des Feuer-
hagels beim Auszug aus Agypten: die aramiische Ubersetzung er-
zihlt, daB Gott beim Auszug das dgyptische Heer mit Feuerhagel
in Verwirrung brachte. Die auffillige Reihenfolge der Darstellungen
1dBt sich schlieBlich vielleicht so erkliren, daB der Maler jeweilen
zwei Szenen zusammenfaBte: rechts die zerstorte dgyptische Stadt,
links die gegliickte Flucht der Agypter; rechts die ertrinkenden
Agypter, links die geretteten Israeliten ¢, So wiirde sich auch das
nur zweimalige Auftreten der Hand Gottes in dem gesamten Bilder-
zyklus erkliren: die eine Hand wendet sich deutlich gegen die
Agypter, die andere zu den Israeliten. Und damit ergibt sich, daB
der religiose Sinn dieser bildlichen Erzahlung deutlich darin be-
steht, daB die Machttaten Gottes fiir sein Volk an dem grund-
legenden Ereignis des Auszugs des Volkes aus Agypten geschildert
werden sollen.

6 So Kraeling, S. 346; Rostovtzeff, Dura, S. 124; de Vaux, s. Anm. 6,
S. 1381.; Grabar, s. Anm. 6, S. 146 ff. H. Lietzmann, Theol, Literaturztg.
65, 1940, Sp. 116. Der Targum Pseudojonathan zu 2. Mos. 14, 21 f. (hrsg.
v. M. Ginsburger, 1903, S. 123) lautet: ,,Und die Wasser wurden gespal-
ten in 12 Teile entsprechend den 12 Stimmen Jakobs. Und die Sohne Israels
zogen in der Mitte des Wassers im Trockenen...“.

64 S, Grabar in Anm. 63. Der Targum Pseudojonathan zu 2. Mos. 14, 24
(Ginsburger S. 124) sagt: ,,...Gott schaute im Zorn auf das Heer der
Agypter in der Feuersiule, um auf sie glithende Kohlen zu werfen, und
in der Wolkensiule, um auf sie Hagel zu werfen; und er verwirrte das
Heer der Agypter®. Erkliren sich aus dieser haggadischen Tradition auch
die schwarze und die rote Siule, die unterhalb des Feuerhagels auBerhalb

der Mauer dastehen?
65 So Grabar, s. Anm. 63.

37



Die gleiche Absicht erkennt man in demr duBersten rechten Bild
des mittleren Frieses der Westwand (Taf. 13). Das zeitlich voran-
gehende Bild auf dem mittleren Fries der Nordwand (vgl. Taf. 10),
das hier nicht genau besprochen werden soll, zeigt eine Schlacht
zwischen Reitern und FuBvolk um die Lade, worin man vermutlich
mit Recht eine Darstellung der Eroberung der Lade Gottes durch
die Philister (1. Sam. 4,11f.) erkennt. Auf der Westwand schlieBt
sichh nun der Triumph der Lade an. Man erkennt rechts den Tem-
pel des Gottes Dagon in Asdod (1. Sam. 5,11f.), in den die Lade
von den Philistern gebracht worden war; vor dem Tempel liegen
nicht nur zerbrochene Tempelgerite, sondern auch zwei zer-
brochene Statuen des Gottes. Durch diese primitive Art der Dar-
stellung soll offenbar das vom biblischen Text berichtete zwei-
malige Herunterfallen des Gottesbildes infolge der Anwesenheit
der Lade dargestellt werden. Aber viel wichtiger ist, daB die
Statue des Gottes auf unserm Bild der Statue des Gottes
Adonis im gegeniiberliegenden Adonistempel nachgebildet ist:
diese Juden wagen es auf ihre Weise, die Uberlegenheit ihres
Gottes iiber den im benachbarten Tempel verehrten Vege-
tationsgott zu verkiinden und so die alte Erzihlung aktuell zu
gestalten. Die linke Seite des Bildes zeigt dann die Riicksendung
der Lade zu den Israeliten (1. Sam. 6,1 {f.): die Lade, in der Form
eines Gesetzesschreins mit einem Baldachin dariiber, steht auf
einem von zwei Kithen gezogenen Wagen, den zwei Philister an-
fithren ; im Hintergrund folgen drei der fiinf philistiischen Fiirsten,
die der Lade bis zu ihrem Ubergang in israelitisches Gebiet folgten.
Auch dieses Bild zeigt also Gottes Tat fiir sein Volk und seine
Uberlegenheit iiber alle anderen Goétter. Links an dieses Bild schlieBt
sich im selben Fries eine nicht sicher gedeutete Darstellung an
(Taf. 10). Oben steht ein korinthischer Tempel mit geschlossener
Tiire und Figuren von Siegesgéttinnen an den Dachecken. Der
Tempel ist von sieben mit Zinnen gekrénten Mauern umgeben;
die drei Tiiren der duBersten Mauer sind vorne groB dargestellt und
zeigen auf ihren Zierfeldern Stiere, nackte mannliche Figuren mit
Kindern, Gliicksgottinnen mit Fiillh6rnern, Lowenkopfe u. s. w. Das
sieht alles nach einem heidnischen Tempel aus, und man hat darum
an den Tempel von Beth Schemesch gedacht, in den die Lade nach

38



der Riickkehr aus dem Philisterland gebracht worden sei®. Aber
einmal sagt der biblische Bericht nichts von einemr solchen Tem-
pel (1. Sam. 6,12), und dann hitte man kaum einem heidnischen
Tempel als solchem einen so beherrschenden Platz in der Syn-
agogendekoration gegeben. Es kann also trotz der heidnischen Ver-
zierungen nur der Jerusalemer Tempel gemeint sein, und dann
doch wohl der Tempel Salomos, in den die Lade schlieBlich
gebracht wurde 7.

Der unterste Fries der rechten Seite der Westwand enthalt ebenfalls
zwei Bilder. Rechts ist die Auffindung des Moses im Nil dargestellt
(Taf.14). Ganz rechts sitzt vor einem gedéffneten Stadttor der Pharao
auf seinem Thron, neben ihm stehen zwei Hofbeamte. Vor dem
Thron stehen zwei Frauen mit anbetender Gebirde; zu ihren FiiBen
ist eine dritte Frau sichtbar, die auf den Knieen liegt und entweder
sich vor Pharao niedergeworfen hat oder etwas niederlegt (dieser
Teil des Bildes ist zerstort). Links davon sieht man drei stehende
Frauen mit Toilettengegenstinden, vor ihnen steht die nackte Toch-
ter Pharaos mit demr Moseskind auf dem Arm im Nil, neben ihr ist
der Kasten zu erkennen, in dem das Kind gelegen hatte. Ganz links
sind noch einmal zwei Frauen zu sehen, von denen die eine der
andern ein nacktes Kind iibergibt. Die mittlere Szene ist durchaus
klar; sie schildert die Auffindung des Moseskindes durch die Toch-
ter Pharaos, die von ihren drei am Ufer stehenden Dienerinnen be-
gleitet ist. Unklar ist dagegen die Deutung der beiden Szenen rechts
und links, weil rechts der unterste Teil zerstort ist, und weil links
nicht deutlich zu erkennen ist, ob das Kind von der hinteren Frau
der vorderen iibergeben wird oder umgekehrt. Im ersten Falle
wire dargestellt, wie die Mutter des Moses das Kind der Schwester
iibergibt, die es im Nil aussetzen soll; im zweiten Fall wire gezeigt,
wie die Schwester des Moses das von der Prinzessin empfangene
Kind der Mutter weitergibt. Nimmnrt man die 1. Moglichkeit an, so
muB man die Szene rechts dahin deuten, daB die knieende Frau die
Prinzessin wire, die in Anwesenheit von Mutter und Schwester des

66 Mesnil du Buisson, S. 92.
87 Vgl. Kraeling, S. 351; Hempel, s. Anm. 6, S. 288 f.; de Vaux, s. Anm. 6,
S. 141,

39



Moses den Pharao um Adoption des Kindes bittetss, Das ist aber
darum unwahrscheinlich, weil diese Szene der Adoption des Moses
dann ja ganz ohne Anwesenheit des Moses geschildert wire, weil
ferner die knieende Frau keinen koniglichen Schmuck tragt, und
weil schlieBlich die spitere jiidische Bildtradition die beiden vor
dem Pharao stehenden Frauen deutlich als die beiden Hebammen
kennzeichnet, die den Befehl zur Tétung aller médnnlichen Juden-
kinder erhalten (2. Mos. 2,151., 22) . Die knieende Frau rechts
vorn muB vielmehr die Mutter sein, die Moses im Nil aussetzt. Es
ist dann also in fortlaufender Schilderung von rechts nach links
berichtet, wie Pharao den Befehl gibt, alle neugeborenen jiidi-
schen Knaben in den Nil zu werfen, wie die Mutter das Moses-
kind in einem Kasten im Nil aussetzt, wie die Tochter Pharaos es
auffindet und es der Schwester des Moses iibergibt, die es der
Mutter weitergibt; der biblische Bericht ist dabei nicht ganz genau
wiedergegeben, weil dort die Prinzessin nicht selbst den Kasten
aus dem Nil holt, sondern ihn durch eine Dienerin holen 1408t
(2. Mos. 2,5). Im iibrigen schildert diese klare Szene ja deutlich
die Tat Gottes, der den zum Fiihrer seines Volkes erwihlten
Moses wunderbar vor den Nachstellungen Pharaos bewahrt. Links
schlieBt sich an diese mehrteilige Szene die Salbung Davids durch
Samuel an, eines der eindrucksvollsten Bilder derSynagoge (Taf.12).
Daf dies der Sinn der mit fast byzantinischer Feierlichkeit geschil-
derten Szene ist, ergibt sich aus der aramiischen Unterschrift:
,,Samuel, als er David salbte‘‘. Man sieht den riesenhaften Samuel,
wie er das Ol auf David ausgiefit, der in dunkler (vielleicht ur-
spriinglich purpurfarbener) Gewandung vor seinen Briidern steht.
Die Darstellung entspricht genau dem biblischen Bericht (1. Sam.
16,1 1{f.), und man hat mit Recht vermutet, daBl diese Szene darum
an dieser hervorstechenden Stelle angebracht ist (unmittelbar iiber
dem Sitz des Synagogenvorstandes), weil der Synagogenvorstand
zur Zeit der Erbauung der Synagoge nach einer aufgefundenen In-

68 So Rostovtzéff, Dura, S. 123 f.

60 Nachgewiesen von Wodtke, s. Anm. 6, S. 56 ff. Dieselbe Deutung der
beiden Frauen auf die Hebammen und die daraus folgende Interpretation
des Bildes vertreten auch Kraeling, S. 359f. und Mesnil du Buisson, S. 120ff.

40



schrift Samuel hieB . Dariiber hinaus zeigt das Bild natiirlich,
wie Gott seinem Volke seinen Konig salben lieB. Man hat nun frei-
lich noch weitergehend aus dem Purpurgewand Davids schlieBen
wollen, daB David, der Gesalbte, hier als Hinweis auf den ,,Ge-
salbten‘ aus dem Hause Davids in der Endzeit, den Messias,
dienen solle, sodafBl dieses Bild einen eschatologischen Sinn hitte™;
aber nichts weist darauf hin, daB die Koénigstracht Davids hier
mit Hinblick auf den Endzeitkonig gewdihlt ist, und nichts wiirde
den Betrachter dazu anleiten, diesen angeblichen eschatologischen
Sinn des Bildes zu bemerken. Auch dieses Bild kann darum nur als
Hinweis auf Gottes Tat in der Geschichte seines Volkes verstanden
werden.

Von den Geméilden auf der linken Hailfte der Westwand (Taf. 11)
sind die beiden Darstellungen der obersten Reihe so schlecht er-
halten, daB sie hier auBer Betracht bleiben miissen. In der mittleren
Reihe schlieBt sich an die stehende Figur des zentralen Gemaldes,
das wir zuletzt besprechen wollen, zunidchst die Darstellung
Aarons als Hohepriester an. Man sieht in der Mitte einen Tempel
mit gedffneten Tiiren, in dessen Innerem die Bundeslade zu erken-
nen ist; vor dem Tempel stehen ein siebenarmiger Leuchter, zwei
Raucheraltire und ein Brandopferaltar mit einemr Opfertier darauf.
Der Tempelhof wird von einer Mauer abgeschlossen, deren drei
Tore vorne dargestellt sind. Rechts neben denr Tempel steht Aaron
in hohepriesterlichem Ornat, auf seinemr Mantel sind deutlich ge-
fliigelte Siegesgottinnen und nackte gefliigelte Genien zu erkennen.
Neben seinem Kopf ist sein Name in griechischer Sprache aufge-
malt. Rechts von ihm stehen zwei Minner mit Trompeten, unter
ihnen sieht man einen Buckelstier und einen Widder; beide Tiere
sind offensichtlich zumy Opfer bestimmmt. Links stehen zwei weitere
Minner mit Trompeten neben bzw. vor dem Tempel, ein fiinfter

70 Siehe die Vertreter dieser Ansicht bei Grabar, s. Anm. 6, S. 175, Anm. 4;
die Inschrift bei Kraeling, S. 390. Grabar, S. 176 will seinerseits die Sal-
bung Davids deswegen iiber dem Sitz des Synagogenvorstandes dargestellt
finden, weil der Synagogenvorstand den Patriarchen von Jerusalem repra-
sentiere, der als ,,Gesalbter’ angesehen wurde; das ist aber wenig nahe-
liegend.

"t So Grabar, s. Anm. 6, S. 172 {f.

41



steht links unten mit einer Axt neben einem weiteren Stier. Es ist
gezeigt worden 2, daB die Darstellung des Tempels, der Kleidung
Aarons und der Priester oder Leviten u.s.w. durchaus nicht den
biblischen Angaben entspricht, sondern wohl zeitgenossischen Vor-
stellungen und Mustern entnommen ist; udd man hat darum an-
genommen, es solle nicht eine bestimmte Szene des Alten Testa-
ments, etwa Aarons Einsetzung zum Priesterdienst, dargestellt
werden, sondern das Bild solle einfach das alttestamentliche Prie-
stertum und besonders den Opferkult verherrlichen. Demgegen-
iiber hat Grabar® darauf verwiesen, daB der Ritus der Prokla-
mation des Neumondes dargestellt werden solle (4. Mos. 10,10;
28,111f), da zu dieser Szene ebenso die Trompeten wie die Art
und Anzahl der Opfertiere paBten. Und Grabar will dariiber hinaus
aus kleinen Einzelheiten der Darstellung erschlieBen, dafi auch
dieses Bild ein Hinweis sei auf den Anbruch der durch den Monats-
beginn symbolisierten Endzeit. Aber fiir den Ritus der Proklamation
des Neumondes ist die Anwesenheit des Hohenpriesters keines-
wegs deutlich gefordert, und nur aus der Auswahl der Opfertiere
kann schwerlich jemand das gemeinte Fest erkennen, zumal auch
die Zahl der angeordneten Opfertiere nicht genau mit dem Bild
iibereinstimmt; die Beziehung des angeblichen Neumondfestes auf
die Endzeit ist erst recht véllig willkiirlich. Es bleibt darum viel
wahrscheinlicher, daB hier ganz allgemein das alttestamentliche
Priestertum und der Tempeldienst als Gabe Gottes an sein Volk
gepriesen werden sollen.

An dieses Bild schlieBt sich im gleichen Fries links eine hochst
eigentiimliche Darstellung an. In der Mitte vorne ist ein Brunnen
zu erkennen, von dem aus 12 Wasserlaufe zu 12 Zelten flieBen,
die im Kreise angeordnet sind, und vor denen je ein Mann mit
erhobenen Hinden steht. Neben dem Brunnen steht links die rie-
senhafte Figur des Moses, der seinen Stock in den Brunnen hilt.
In der Mitte hinten ist ein Tempel (das Wiistenheiligtum darstel-
lend) zu sehen, davor ein siebenarmiger Leuchter, zwei Riaucher-
altire und ein nicht sicher zu deutender schemelartiger Gegenstand.

12 Mesnil du Buisson, S. 55 ff.; Kraeling, S. 352 f.
3 A. Anm. 6 a.O., S. 187 ff.

42



Tafel 11

twand

ite der Wes

Se

inke

1

-Europos:

in Dura

Synagoge

43



v

Synagoge in Dura-Europos: Mitte der Westwand mit Gesetzesnische

¢l T3JEL



Synagoge

in Dura-Europos:

Ausschnitt der rechten Seite der Westwand (Bundeslade bei den Philistern)

£1 19JeL



oy

Synagoge in Dura-Europos:-Ausschnitt der rechten Seite der Westwand (Auffindung des Moses im Nil)

¥1 PIEL



LY

Synagoge in Dura-Europos:

Ausschnitt der Nordwand (Ezechiel und die Totenerweckung)

SI T°3eL



Tafel 16

Synagoge in Dura-Europos:

zwei Figuren von der Mitte der Westwand

48



Es kann kein Zweifel sein, daB hier das mehrfach erzihlte Wunder
der Wasserspendung durch Moses dargestellt werden soll. Man
hat angenommen, daB der Maler aus allen biblischen Berichten
iiber das Wasserwunder (2. Mos. 15,22 ff. 27; 17,11f.; 4. Mos.
20,21f.; 21,16ff.) Einzelziige entnommen und daraus eine Ge-
samtdarstellung des Wasserwunders gestaltet habe "*; aber damit
sind die 12 Wasserstrome, die von dem Brunnen zu den Zelten
laufen, nicht erklart. Nun hat aber die rabbinische Uberlieferung
schon frith bemerkt, daB 4. Mos. 20,7 ff. von einem Felsen die
Rede ist, aus dem Mose Wasser schlug, daB dann aber 21,16
nach langer Wanderung des Volkes wieder von dem Brunnen die
Rede ist, aus dem Mose Wasser zu trinken gab (auch 2. Mos. 17,6
war ja schon von einem Felsen die Rede gewesen, aus dem Moses
Wasser schlug). Die rabbinische Tradition hat darum behauptet,
der Brunnen sei mit den Israeliten gewandert, und diese Tradition
ist sehr alt, wie Paulus beweist, der sie 1. Kor. 10,4 voraussetzt.
Diese Tradition ist dann dahin ausgeschmiickt worden, daB dieser
Brunnen sich an jedem Halteplatz der Israeliten gegeniiber dem
Eingang der Stiftshiitte aufstellte, und daB auf den Gesang der
Stammesiltesten hin von diesem Brunnen aus ein Strom zu jedem
Stamm floB 5; und auch diese Weiterbildung ist sehr alt 5. Es kann
darum schwerlich fraglich sein, daB der Maler diesen wunderbaren
Brunnen darstellen wollte’, den Moses auf Gottes GeheiB hin
schlug, und der den Stimmen durch die Wiiste folgte und immer

¢ Mesnil du Buisson, S. 64 ff., der auBerdem in dem Bild ohne geniigenden
Beweis einen Hinweis auf das Laubhiittenfest sehen mochte. Ahnlich auch
Hempel, s. Anm. 6, S, 291,

75 Vgl. die Belege bei Strack-Billerbeck, s. Anm. 9, III, S. 406 f. Noch
alter ist wohl Pseudo-Philo, Antiquitates Biblicae 10,7 (bei P. Riessler,
Altjiidisches Schrifttum auBerhalb der Bibel, 1928, S. 755).

6 Im 2. Jahrhundert vor Christus machte der jiidische Tragiker Ezechiel
aus 2. Mos. 15, 27 (,,Elim, da waren 12 Quellen mit Wasser*) ,,12 Quellen,
die aus einem Felsen sprudelten (V. 250 bei /. Wieneke, Ezechielis Judaei
poetae Alexandrini fabulae quae inscribitur Exagoge fragmenta, 1931, S. 24);
auf diesen Text verwies de Vaux, s. Anm. 6, S. 140.

7 So deuten Rostovizeff, Dura, S. 1101f.; Kraeling, S. 353f.; de Vaux, s.
Anm. 6, S. 140; wohl auch Goodenough, s. Anm. 6, S. 209 f.; Grabar,

s. Anm. 6, S. 190 ff.
49

Judaica, Bd. II, 1 4



alle Stamme mit Wasser versorgte. Daraus erkliart sich sowohl,
daB auf unserm Bild hinten die Stiftshiitte dargestellt ist, der gegen-
iiber sich der Brunnen aufgestellt hat, als auch das Dastehen der
12 Stammesiltesten mit erhobenen Armen. Auch dieses Bild ver-
kiindet also Gottes grofies Tun fiir sein Volk .

Die beiden Bilder auf dem untersten Fries der linken Seite der Vor-
derfront bieten keinerlei Schwierigkeiten. Das linke Bild schlieBt
sich sachlich an drei hier nicht nidher zu besprechende Darstellungen
des untersten Frieses der Siidwand an, die Elia bei der Witwe von
Sarepta (1. Koén. 17,1 1{f.), das Baalsopfer auf dem Karmel (1. Kén.
18,19 ff., unter starker Verwertung der legendarischen Weiterbil-
dung des Berichts), das Eliaopfer auf dem Karmel (1. Kon. 17,
29 1f.) schildern. Das anschlieBende Bild der Westwand (Taf. 11)
zeigt links die Witwe von Sarepta mit ihrem toten nackten Sohn
auf dem Arm; in der Mitte sieht man Elia auf einem Bett sitzen
(auf dem Bett ist der Name Elia beigeschrieben), auf seinem Arm
trigt er den wieder lebenden Sohn der Witwe, rechts iiber ihm
zeigt sich Gottes Hand aus dem Himrmel. Ganz rechts steht wieder
die Witwe, dieses Mal im Festgewand, mit dem lebenden Kind auf
dem linken Arm, die rechte Hand streckt sie gegen den Propheten
aus, wohl um ihren Dank auszudriicken. Es ist klar, daB hier die
zeitlich vor den beiden letzten Szenen der Siidwand liegende Auf-
erweckung des Sohnes der Witwe (1. Kon. 17,17 f.) geschildert
wird, wobei die Hand Gottes wieder deutlich zeigt, daB auch hier
das geschichtliche Handeln Gottes fiir sein Volk betont werden
soll. Und nichts anderes lehrt auch das anschlieBende Bild, der
Triumph Mardochais und Esthers (Taf. 11 und 12; Esth. 6,6 ff.).
Links reitet Mardochai in koniglichem Gewande auf einem Schim-
mel, der von dem barfiiBigen Haman gefiihrt wird; in der Mitte
sehen vier vornehme Manner dem Schauspiel zu. Rechts sitzt der

® Grabar (s. Anm. 77) will auch diesem Bild eine eschatologische Lehre
entnehmen: Moses sei hier der Prototyp des Messias, der Brunnen der Proto-
typ des Brunnens, der aus dem Tempel des neuen Jerusalem hervorspru-
deln soll. Aber die Belege fiir diese Anschauungen entstammen ganz spiten
Schriften (Targum zum Hohenlied und Pirqe de Rabbi Elieser), und das.
Bild selbst bietet keinerlei Hinweis auf diese angebliche eschatologische
Bedeutung.

50



Konig Ahasveros auf seinem Thron, neben ihm Esther als Konigin,
hinter ihnen stehen zwei Hoflinge und eine Dienerin; vor dem
Konig ist ein gebiickter Hofling zu sehen, der dem Konig eine
Rolle iibergibt oder eine Rolle von ihm empfingt. Es ist nicht ganz
klar, was mit dieser Uberreichung einer Rolle gemeint ist*; aber
deutlich ist, daB Esther ebenso wie Mardochai in der hdchsten
Wiirde gezeigt werden sollen, die diesen Juden von dem per-
sischen Konig zuteil wurde. Die Namen Mardochai, Ahasveros,
Esther sind in aramiischer Sprache beigeschrieben. DaBl diese
Szene ebenfalls die wunderbar groBen Taten Gottes fiir sein Volk
schildern will, ist ohne weiteres einleuchtend.

Betrachten wir schlieBlich noch das lange Gemdilde auf dem groBten
Teil des untersten Frieses der Nordwand (Taf. 10 und 15), das ein-
zige noch nicht erwihnte, einigermaBen sicher zu deutende Ge-
malde der Seitenwinde. Es ist vollig unzweifelhaft, daB hier die
Schau der Wiederbelebung der Toten von Ez. 37 dargestellt wer-
den soll, aber die Deutung dieses sehr figurenreichen Gemdldes
ist im einzelnen stark umstritten; es soll darum hier um der Klar-
heit willen nicht jede vorgetragene Deutung erortert, sondern nur
die wahrscheinlichste Deutung dargelegt werden . Man hat ver-
mutlich das fortlaufende Gemdilde von links nach rechts zu lesen.
Ganz links sieht man in einer Wiistengegend menschliche Kopfe
und Glieder herumliegen; davor steht eine ménnliche Gestalt in
persischer Tracht, die von einer gottlichen Hand an den Haaren
gehalten wird. Rechts davon stehen zwei weitere Minner in gleicher

9 Mesnil du Buisson, S. 118 f. schlagt vor, darin die Annullierung der
antijiidischen Dekrete durch den Konig (Esth. 8,5) dargestellt zu sehen;
Kraeling, S. 362 schlagt vor, hier den ErlaB des Dekrets durch den Konig,
das die Begriindung des Purimfestes bedeutet (Esth. 9, 25 ff.), angedeutet
zu finden. Eine Entscheidung ist kaum sicher moglich.

0 Die hier vorgetragene Erklarung schlieBt sich im wesentlichen an an
Kraeling, S. 355 ff.; Mesnil du Buisson, S. 94 ff.; Grabar, s. Anm. 6, S. 148ff.
Die entgegengesetzte Lesung des Bildes von rechts nach links vertritt
Wodtke, s. Anm. 6, S. 52ff., wobei dann die Personen ganz links nicht den
Propheten, sondern Auferweckte darstellen wiirden (so auch de Vaux, s.
Anm. 6, S. 141f)), was aber mit der Gesamtkomposition kaum in Einklang
zu bringen ist.



Tracht, iiber ihnen ist je eine weitere, jetzt gedtfinete Hand Gottes
zu sehen. Es folgt ein gespaltener Berg mit einem Haus darauf, das
ebenfalls geborsten ist und zusammenfillt; iiber den ganzen Berg
sind menschliche Glieder zerstreut, rechts vorne liegen drei ganze
nackte Leichen. Dann wechselt plétzlich der Hintergrund von hell-
grau zu rot. Rechts von dem Berg steht wieder ein Mann in per-
sischer Tracht, dem sich wieder eine gedffnete Hand Gottes zu-
wendet. Uber seinem Kopf und rechts davon schweben drei kleine
gefliigelte Figuren in der Form einer ,,Psyche‘‘; neben dem Mann
liegen drei nackte Leichen, den Kopf einer dieser Leichen hebt
eine groBer dargestellte ,,Psyche‘* empor. Nun folgt ein Mann in
griechischer Tracht, neben ihm 10 kleiner genralte Ménner in glei-
cher Tracht, sie alle halten die Hand erhoben. Ganz rechts steht noch
einmal der groBe Mann vor einem Berg, iiber ihm die geoffnete
Hand Gottes; zwischen diesem letzten Mann und der Gruppe von
10 Minnern liegen wieder ein paar Totenglieder herum. Nach der
wahrscheinlichsten Deutung haben wir in den 6 grofien Minner-
gestalten, iiber denen sich mit einer Ausnahme die Hand Gottes
zeigt, den Propheten Ezechiel zu sehen. Er wird zuerst von Gott
im Geist in eine Ebene voller Totengebeine versetzt (Ez. 37,11.),
dann redet Gott zweimal zum Propheten und beauftragt ihn, die
Belebung der toten Gebeine zu weissagen (37,3.4—8: 2. und 3.
Figur des Propheten mit der 2. und 3. Hand Gottes). Es folgt das
bei dem Zusammenriicken der Glieder berichtete Erdbeben (37,
71.: der sich spaltende Berg, das zusammenfallende Haus). Dann
beginnt mit der 4. Gestalt des Propheten mit der 4. Hand Gottes
die eigentliche Belebung, darum wechselt der Hintergrund: der
Prophet erhilt den Auftrag, das Kommen des Geistes zu weis-
sagen, das durch die Psyche-artigen Figuren verbildlicht wird, die
die . Toten beleben (37,91.). Nun wechselt die Tracht des Pro-
pheten, er trigt ein weiBes griechisches Gewand, dieses Mal ist
keine Hand Gottes iiber ihm dargestellt; diese 5. Gestalt des Pro-
pheten entspricht vermutlich dem Gotteswort 37,11, das die Deu-
tung der Totengebeine auf das Volk Israel enthilt, aber keinen
Fortgang der Handlung bedeutet. Die letzte Szene schildert das
auferweckte Volk mit der 6. Gestalt des Propheten, dem sich wie-
der eine Gotteshand zuwendet (37,12—14). Wenn zwischen die-

52



ser letzten Gestalt des Propheten und der Schar der Auferweckten
noch ein paar Totengebeine herumliegen, so deutet das zweifellos
darauf hin, daB nicht alle Toten auferweckt werden. Und damit
haben wir bereits erkannt, daB der Maler die ganze Szene offen-
sichtlich nicht als Vision, sondern als Darstellung einer wirklichen
Totenerweckung durch den Propheten aufgefaBt hatst; zugleich
aber soll durch diese von Ezechiel vorgenommene Totenerweckung
deutlich hingewiesen werden auf die Totenerweckung am Ende
der Tage, weil sich nur so erklirt, daB der Prophet selber in den
zwei letzten Szemen in derselben Tracht erscheint wie die Aui-
erweckten. Und auf denselben Sachverhalt weist auch die Zahl der
Auferweckten: nach einer, freilich umstrittenen, rabbinischen Auf-
fassung werden am Ende der Tage die 10 von Nebukadnezar nach
Babylon ins Exil gefithrten Stimme nach Palidstina zuriickkehren
und mit den iibrigen Juden dort vereinigt werdens:. Der Maler
hat also die vom Propheten erweckten Toten mit der Haggada als
die 10 Stamme des Nordreichs gefafts, die am Ende der Tage
mit allen Juden auferstehen werden. Hier ist also deutlich zu er-
kennen, daB die so breit geschilderte Szene nicht nur eine der
groBen Taten Gottes fiir sein Volk darstellen will, sondern auch
zugleich eine Verkiindigung der Auferstehung der Toten ist. Und
auch darin steht diese kiinstlerische Darstellung im Rahmen der
allgemeinen jiidischen Hoffnung jener Zeit.

Wenden wir uns zum SchluB zum zentralen Bild der Frontwand.
Das Bild iiber der Gesetzesnische ist dreiteilig: auf beiden Seiten
eines aus zwei Bildern {ibereinander bestehenden Mittelbildes
stehen je zwei Maiannerfiguren iibereinander. Das Mittelbild ist,
wie schon betont wurde, bei der endgiiltigen Ausmalung der ganzen
Synagoge iibermalt worden, und die Erhaltung des Bildes ist so

81 Das war allgemein rabbinische Anschauung, vgl. Talmud Babli Sanhedrin
92Db (Der babylonische Talmud, neu ubertragen von L. Goldschmidt 9,
1934, S. 401.); an dieser Stelle findet sich auch die Tradition, da die von
Ezechiel Auferweckten die Nachkommen Ephraims waren.

82 Vgl. die Belege bei G. F. Moore, Judaism in the First two Centuries of
the Christian Era II, 1927, S. 368 ff.

8 Vgl. Anm. 81; dieselbe Tradition auch Targum Pseudo-Jonathan zu
2. Mos. 13,17 (hrsg. v. M. Ginsburger, S. 121).

53



schlecht, daB die Beschreibungen des Dargestellten in den grund-
legenden Werken sich stark widersprechen, sodaB auch die Deu-
tungen weit auseinandergehen. Es ist darum schwerlich nrethodisch
gerechtfertigt, auf eine Deutung dieses hochst unsicher iiberliefer-
ten Bildes eine Deutung des ganzen Bilderzyklus aufzubauen . Es
muB darum in diesem Zusammenhang darauf verzichtet werden,
eine Vermutung iiber das Aussehen und den Sinn dieses zentralen
Bildes zu duBern. Die vier groBen Gestalten zu beiden Seiten des
Mittelbildes sind in der Hauptsache gut erhalten, aber trotzdem
sehr schwer sicher zu deuten (Taf. 10,11,16). Die Figur rechts
oben zeigt Moses am brennenden Dornbusch (2. Mos. 3): Moses
steht in weiBem Gewand neben dem brennenden Busch, auf den
er mit seiner rechten Hand hinweist, seine Schuhe stehen neben
ihm; oben erscheint die Hand Gottes. Von der entsprechenden
Figur links oben ist nur der untere Teil erhalten: zwei nackte FiiBe
eines Mannes, dessen Schuhe neben ihm stehen. Man hat diese
Figur auf Josua gedeutet, von dem allein noch berichtet wird,
daB er seine Schuhe ausziehen solle (Jos. 5,15) %; ist es aber rich-
tig, daB die Figur an einem Berghang steht und einen rechteckigen
Gegenstand in Hinden hilt, so ist die Annahme wahrscheinlicher,
daB es sich um Moses handelt, der auf dem Sinai das Gesetz
empfingt ¢, Die beiden unteren ,Portrits‘* gehoren zu den ein-
drucksvollsten Darstellungen der gesamten Synagoge (Taf. 16).
Links unten steht ein Greis in weiBem Gewand, dessen Hinde unter
seinem Gewand gekreuzt sind, iiber ihm sind die Sonne und der
Mond mit 7 Sternen zu erkennen. Man denkt fiir diese Figur an
Abraham, dem man besondere Kenntnis der Gestirne zuschrieb 57,
an Josua, fiir den Sonne und Mond stillstanden #, an Henoch, den

84 Das ist der grundlegende Fehler in Grabars (s. Anm. 6) sonst so for-
derlicher Arbeit. Man glaubt in den beiden Bildern eine thronende Ge-
stalt (Moses?), einen Ldwen, den Harfe spielenden David als Orpheus
unter den Tieren, den Segen Jakobs iiber seine 12 Sohne und iiber Ephraim
und Manasse zu erkennen.

86 Sukenik, Synagogues, S. 84; Hempel, s. Anm. 6, S. 289.

86 Mesnil du Buisson, S. 45f.; Goodenough, s. Anm. 6, S. 242; Kraeling,
. 348; de Vaux, s. Anm. 6, S. 139; Grabar, s. Anm. 6, S. 178.

87 Mesnil du Buisson, S. 53 ff.; Grabar, s. Anm. 6, S. 182 ff.

88 Sukenik, Synagogues, S. 84.

[97]

54



Kenner der astrologischen Geheimnisse nach der legendarischen
Uberlieferung * oder an Moses, der in den Himmel aufgenommen
wird . Eine sichere Entscheidung ist aber schwerlich moglich.
Rechts unten steht ein sehr groBer birtiger Mann mit besonders
eindrucksvollem Gesichtsausdruck in weiBem Gewand, der eine
Rolle offen vor sich hilt; unten links neben ihm steht ein Be-
halter fiir die. Gesetzesrollen, der mit einem roten Tuch verhiillt ist.
DaB hier ein Gesetzeslehrer gemeint ist, leidet keinen Zweifel,
aber man hat auch hier Moses **; den Koénig Josias, der das Gesetz
wiederfand %2, oder Esra® vorgeschlagen; auch hier ist kaum eine
sichere Entscheidung zu treffen, obwohl Esra am nachsten zu liegen
scheint. Aber an der sicheren Identifizierung liegt auch nicht viel:
daB in diesen Bildern die groBen Gestalten, durch die Gott seinem
Volk seine Offenbarung und sein Heil vermittelt hat, dargestellt sein
sollen, leidet keine Frage. :

Man sieht also, daB in der Synagoge von Dura-Europos sich eine
jidische Wandmalerei zeigt, die in der Motivgestaltung der ,heid-
nischen‘“ Kunst sehr weit entgegenkommt (nackte Manner und
Frauen, heidnische Tempelverzierungen, Psyche-Figuren u.s.w.).
Aber ebenso deutlich ist, daB diese Kunst nur eine Absicht hat,
die Geschichte Gottes mit seinem Volk an wichtigen Beispielen
moglichst eindriicklich darzustellen (vgl. nur die immer wieder-
holte Hand Gottes). Und damit rundet dieses bedeutende Denk-
mal altjiidischer Kunst das Bild, das uns die altjiidische Kunst iiber-
haupt vermittelt hat, durchaus ab. Auch in dieser Kunst steht das
Gesetz und der durch das Gesetz geregelte Kultus im Mittelpunkt
der Frommigkeit, und daneben steht beherrschend der Glaube an
den Gott des Volkes, der sich in der Geschichte geoffenbart hat,
ja, der noch ein herrliches Ende fiir seine fromme Volksgemeinde
herauffithren wird. Und zugleich wird deutlich, daB die fromme
Weiterbildung der Geschichtserzihlung in der Haggada nicht bloB

89 Hempel, s. Anm. 6, S. 280.

% (oodenough, s. Anm. 0, S. 242; Rostovizeff, Dura, S. 108; de Vaux, s.
Anm. 6, S. 130,

91 §, die Anm. 90 Genannten, ferner Sukenik, Synagogues, S. 84.

92 Grabar, s. Anm. 6, S. 178 ff.

93 Hempel, s. Anm. 6, S. 287; Mesnil du Buisson, S. 92 ff.

55



gelehrte Uberlieferung war, sondern tief in der Volksfrommigkeit
lebte; nur so erklirt sich ja das starke Vorherrschen haggadischer
Ziige in vielen der Dura-Bilder. Die Betrachtung der altjiidischen
Kunst verindert darum unsere Kenntnis von dem tiefsten Wesen
der altjiidischen Frommigkeit nicht; sie bestitigt im Gegenteil die
Kenntnis, die uns die schriftlichen Quellen vermitteln, und hilft uns
dadurch, die tiefe Verwurzelung der in der altjiidischen Literatur
erscheinenden Frommigkeit im BewuBtsein der jiidischen Frommen
jener Zeit zur erkennen. Und auch darum ist diese altjiidische
Kunst fiir uns so bedeutungsvoll.

Paulus als Judenmissionar
Von Prof. Dr. RUDOLF LIECHTENHAN, Basel

Es erscheint iiberfliissig, alle Stellen aufzuzihlen, aus denen her-
vorgeht, daB sich Paulus zum Apostel unter den Heiden berufen
gewuBt hat. Auch die Siaulen der Urgemeinde haben ja diese Sen-
dung feierlich anerkannt und dankbar festgestellt, daBl Gottes Gnade
sich in ihr wirksam erwiesen habe. Aber die Apostelgeschichte hat
von Anfang an es so dargestellt, daB sich seine Tatigkeit nicht auf
die Heidenmission beschrankt habe. Schon in der Offenbarung der
kiinftigen Tatigkeit des bisherigen Verfolgers an Ananias heiBt
es AG. 9,15, er werde den Namen seines Kyrios vor Volker, Kénige
und die S6hne Israels tragen. Unmittelbar nach der Taufe
1aBt sie ihn in der Synagoge von Damaskus und danach in Jerusa-
lem mit den Hellenisten disputieren. Wo er auf seinen Reisen hin-
kommt, beginnt er mit der Predigt in der Synagoge; einzig fiir
Lystra, Derbe und Perge wird die Synagoge nicht erwihnt. In
Antiochia in Pisidien erklirt er den Vertretern der Judenschaft,
als sie ihm Widerstand leisten: ,,Es war notwendig, daf euch
zuerst das Wort Gottes gesagt werde; da ihr es aber von euch stoBt
und euch des ewigen Lebens selbst nicht wert achtet, siehe so
wenden wir uns zu den Heiden* (AG. 13, 46). Als ihm in Korinth
dasselbe begegnet, schiittelt er seine Kleider aus und sagt: ,,Euer

56



	Die älteste religiöse Kunst der Juden

