
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 2 (1946)

Artikel: Die älteste religiöse Kunst der Juden

Autor: Kümmel, Werner Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

Die älteste religiöse Kunst der Juden
Von Prof. Dr. WERNER GEORG KÜMMEL, Zürich

Unsere Vorstellungen und Kenntnisse über die künstlerischen
Darstellungen religiösen Charakters aus dem Judentum der ersten
vier Jahrhunderte der christlichen Zeitrechnung haben sich in den
letzten Jahrzehnten ganz entscheidend verändert. Vor vierzig Jahren

schrieb der beste Kenner der jüdischen Geschichte jener Zeit,
E. Schür er: „Die bildende Kunst konnte in Palästina wegen
der jüdischen Verwerfung aller Menschen- und Tierbilder natürlich
keinen Eingang finden ; denn die Herodianer haben sich doch nur in
vereinzelten Fällen erlaubt, der jüdischen Anschauung Trotz zu
bieten... In der Diaspora kommen freilich T i e r b i 1 d e r als
ornamentaler Schmuck zuweilen vor"1. Dann änderte sich freilich
die Situation bald durch die Auffindung zahlreicher jüdischer
Denkmäler. Vor dem ersten Weltkrieg erfolgte die Ausgrabung und bald
auch die Veröffentlichung der erhaltenen Reste einer Reihe galiläi-
scher Synagogen2, und so konnte 1922 der bekannte Talmudarchäologe

Samuel Krauss bereits schreiben: „Dank den deutschen

Ausgrabungen wissen wir auch, daß man sich nicht scheute, in den

Synagogen von Galiläa figürliche Darstellungen von tierischen Wesen

als Ornamente anzubringen", fügte aber hinzu : „Ein eigentliches

Mosaik als Bodenbelag fehlt selbst in den galiläischen
Synagogenruinen, obzwar man in ihnen, wie z. B. im Punkte der
Embleme, nicht gerade ängstlich nach rabbinischen Gesetzen und Wün-

1 E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi II,
41907, S. 65. Dort Anm. 169 ein Verzeichnis der damals bekannten
altjüdischen Kunstdenkmäler.
2 H.Kohl und C. Watzinger, Antike Synagogen in Galiläa, 1916 (abgekürzt

Kohl-Watzinger).

1

Judaica, Bd. II, 1 1



sehen verfuhr", dagegen „aus Naro in Nordafrika haben wir es in
denkbar schönster Form"3. Inzwischen sind nicht nur sehr bedeutende

Fußbodenmosaiken in palästinischen Synagogen entdeckt
worden4, sondern man hat auch eine reich bemalte jüdische
Katakombe in Rom ausgegraben und veröffentlicht5. Ganz besonders
aber hat man nach dem 1. Weltkrieg in der Ruinenstadt Dura-
Europos am Euphrat eine von oben bis unten mit biblischen Szenen
bemalte und weitgehend gut erhaltene Synagoge ausgegraben,
deren Bildmaterial uns ganz unerwartete Aufschlüsse über die
älteste jüdische religiöse Kunst vermittelt hat6. Angesichts dieser
zahlreichen neuen Funde sind bereits mehrere zusammenfassende
Darstellungen erschienen ', aber noch nirgendwo sind ausreichende

3 S.Krauss, Synagogale Altertümer, 1922, S. 345 ff.
4 A. Barrois, Découverte d'une synagogue à Djerash, Revue Biblique 39,
1930, S. 256 ff.; E. L.Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth Alpha, 1932
(abgekürzt Sukenik, Beth Alpha) ; Ders., The Ancient Synagogue of El-
Hammeh (Hammath-by-Gadara), 1935 (abgekürzt Sukenik, El-Hammeh).
6 H.W. Beyer und H.Lietzmann, Die jüdische Katakombe der Villa Tor-
Ionia in Rom, 1930 (abgekürzt Beyer-Lietzmann). Dazu K- Ft Rengstorf,
Ztschr. f. d. Neutest. Wissensch. 31, 1932, S. 33 ff. ; A. Marmorstein, ebd.

32, 1933, S. 32 ff.; P. Rieger, ebd. 33, 1934, S. 216 ff.
6 Die Literatur über die Synagoge von Dura ist sehr umfangreich; sie ist
fast vollständig aufgezählt in dem zusammenfassenden Werk von Comte
Du Mesnil du Buisson, Les peintures de la synagogue de Doura-Europos,
1939, S. 6, Anm. 2 (abgekürzt Mesnil du Buisson). Die wichtigsten Arbeiten

sind: /. Hempel, Ztschr. f. d. Alttest. Wissensch. N. F. 10, 1933, S. 284ff.;
M. Rostovtzeff, Rom. Quartalsschrift 42, 1934, S. 208 ff. ; G. Wodtke,
Zeitschr. f. d. Neutest. Wissensch. 34, 1935, S. 51 ff.; H. F. Pearson and
C. H. Kraeling, The Excavations at Dura-Europos, Preliminary Report of
Sixth Season of Work, 1936, S. 309 ff. (abgekürzt Kraeling)-, E. R.
Goodenough, By Light, Light. The Mystic Gospel of Hellenistic Judaism,
1935, S. 209 ff. ; M. Rostovtzeff, Dura-Europos and its Art, 1938, S. 108ff.
(abgekürzt Rostovtzeff)-, R. de Vaux, Revue Biblique 49, 1940, S. 137 ff.;
A. Grabar, Revue de l'histoire des religions 123, 1941, S. 143 ff.; 124, 1941,
S. 5 ff.
7 E. Cohn-Wiener, Die jüdische Kunst. Ihre Geschichte von den Anfängen
bis zur Gegenwart, 1929 (abgekürzt Cohn-Wiener)-, E. L. Sukenik,
Ancient Synagogues in Palestine and Greece, 1934 (abgekürzt Sukenik,
Synagogues); A. Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike, 1937 (abgekürzt
Reifenberg)-, C. Watzinger, Denkmäler Palästinas II, 1935, S. 106ff.; J.-B.
Frey, Corpus Inscriptionum Judaicarum I, 1936 (abgekürzt Frey, Corpus).

2



Abbildungen aller wichtigen altjüdischen Kunstdenkmäler
zusammen veröffentlicht worden, und man hat auch noch keinen
umfassenden Versuch unternommen, die religiöse Bedeutung dieses
künstlerischen Materials im Zusammenhang darzustellen. Es kann
sich darum, solange ausreichende Vorarbeiten auf Grund der
Originale fehlen, auch im folgenden nur um den Versuch handeln, die
wichtigsten altjüdischen Kunstdenkmäler zu besprechen und eine
kleine Auswahl daraus abzubilden8, wobei besonders auf den
religiösen Sinn und die religionsgeschichtliche Bedeutung dieses neuen
Quellenmaterials geachtet werden soll. Auf die Schilderung der
Synagogenbauten als solcher und ihrer Einrichtung soll dabei
grundsätzlich verzichtet werden.

Die Tatsache, daß das Judentum der 1. Jahrhunderte unserer
Zeitrechnung die bildende Kunst zur Ausschmückung seiner Kulträume,
Gebrauchsgegenstände und Grabanlagen in ausgiebigem Maße
herangezogen hat, und daß dabei nicht nur Ornamente und Pflanzen,

sondern auch Tiere und in erheblichem Umfang menschliche
Gestalten dargestellt wurden, ist angesichts der neueren Funde
heute nicht mehr zu bestreiten. Umso dringender erhebt sich die
Frage, wie denn dieses Verhalten, das im Mutterland Palästina sich
in kaum weniger weitreichender Weise zeigt als in der Diaspora, zu

Dieser 1. Band umfaßt nur Europa; der 2. Band, dessen Druck schon 1939

angekündigt war, ist m. W. noch nicht erschienen. Keine neuen Erkenntnisse

bietet O. Kittel, Die ältesten jüdischen Bilder. Eine Aufgabe für die
wissenschaftliche Zusammenarbeit (Forschungen zur Judenfrage 4, 1940,
S. 273 ff.).
8 Bei der Auswahl der Abbildungen ist darauf geachtet worden, die
charakteristischsten Denkmäler nach den besten erreichbaren Vorlagen
wiederzugeben. Wo im Folgenden bei der Besprechung der einzelnen Tafeln keine
Quellenangabe gemacht wird, sind die Abbildungen nach Diapositiven
hergestellt, die dem Theologischen Seminar der Universität Zürich vom
christlich-archäologischen Seminar der Universität Berlin zur Verfügung gestellt
worden sind; da diese Diapositive fast durchweg nach Originalaufnahmen
hergestellt worden waren, ermöglichen sie eine bessere Wiedergabe als
die Abbildungen in den Publikationen. — Auf die Erörterung der rein
antiquarischen Fragen nach der Gestalt und Ausrüstung der ältesten
Synagogen gehe ich in diesem Zusammenhang nicht ein. Auch ist in der
Aufzählung der Belege für die einzelnen Darstellungen und in der Registrierung

der vorkommenden Bildmotive keine Vollständigkeit angestrebt.

3



erklären sei angesichts des bekannten Bilderverbots der Zehn
Gebote (2. Mos. 20,3 ff.) und verwandter Texte. J.-B. Frey, der dieser

Frage eine eindringende Untersuchung gewidmet hat9, weist
nach, daß die alttestamentlichen Bilderverbote, die an sich nur die
Anfertigung von menschlichen und tierischen Bildern z u m Zwecke
der Anbetung untersagen, im 1. Jahrhundert n. Chr. ausnahmslos,

auch von den stark hellenistisch beeinflußten Juden Philo und
Josephus, dahin gedeutet worden sind, daß man keinerlei
Darstellung lebender Wesen anfertigen dürfe, daß es darum auch den
Beruf des Malers unter Juden nicht geben dürfe. Josephus äußert
sich z.B. in dieser Hinsicht völlig eindeutig: „Unser Gesetzgeber
hat die Anfertigung von Bildern verboten, weil er die Sache als
weder Gott noch den Menschen nützlich verachtete, und weil sie
jedem belebten Wesen, und noch viel mehr dem unerschaffenen
Gott unterlegen sind" (contra Apionem II, 6, § 75). Es finden sich
denn auch auis dem 1. Jahrhundert keine sicheren Belege für die
Darstellung beseelter Wesen in der jüdischen Kunst, dagegen hat
sich offenbar vom 2. Jahrhundert an die Anschauung gewandelt;
denn nun finden wir im Mutterlande wie in der Diaspora menschliche

und tierische Figuren in reicher Anzahl, und die Rabbinen
äussern sich jetzt teilweise auch wesentlich weniger streng. Im 3.
Jahrhundert sagt ein Rabbi : „Alle Abbildungen sind erlaubt ausgenommen

die Abbildung eines Menschen", und im 4. Jahrhundert deutet
die aramäische Übersetzung (der sog. palästinische Targum) 2. Mos.
26,1 dahin, daß man Mosaikfußböden in den Synagogen anbringen
dürfe, wenn man sich darauf nicht niederwerfen wolle10. Wenn
auch das Bilderverbot generell aufrecht erhalten wurde, gestatteten

doch die Rabbinen eine Reihe von Ausnahmen, sodaß die
zahlreichen in dieser Zeit begegnenden Darstellungen belebter Wesen
nicht nur als ein Erliegen gegenüber heidnischem Einfluß angesehen
9 J.-B. Frey, La question des images chez les Juifs à la lumière des récentes

découvertes, Biblica 15, 1934, S. 265 ff. Vgl. die Zusammenstellung
der Zeugnisse bei H. L. Strack und P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch IV, 1, 1928, S. 385 ff. und die
Ausführungen von Sukenik, Synagogues, S. 61 ff.
10 Talmud Babli Aboda Zara 42b; Targum Pseudo-Jonathan zu 3. Mos.
26, 1 (hrsg. v. M. Ginsburger, 1903, S. 219 f.); deutsch bei S. Krauss (s.
Anm. 3), S. 348, Anm. 2.

4



werden dürfen, sondern einer einflußreichen Strömung im
jüdischen Denken jener Zeit entsprechen. Daß diese Freiheit freilich
nicht allen Kreisen des damaligen Judentums zusagte, ergibt sich
aus der Tatsache, daß in mehreren palästinischen Synagogen in
byzantinischer Zeit ein Teil der Bilder von Juden selber abgehauen
oder sonst zerstört worden ist11. Angesichts dieser Tatbestände
kann man gewiß nicht behaupten, daß die älteste jüdische Kunst
die religiöse Anschauung des gesamten Judentums jener Zeit
wiedergeben müsse, aber ebensowenig zeigen sich in dieser Künst
nur häretische Strömungen oder auch nur Kreise, die ganz am
Rande des traditionstreuen Judentums standen. Es dürfte darum
nicht verfehlt sein, wenn man die gesamten bekannt gewordenen
Denkmäler als Zeugnisse für das religiöse Denken eines sehr

großen Teilis des damaligen Judentums wertet.

Wenn man die Gesamtheit der bildlichen Darstellungen jüdischer
Herkunft aus den ersten 4—5 Jahrhunderten unserer Zeitrechnung
überblickt, so zeigt sich leicht, daß in der Hauptsache zwei
verschiedenartige Gruppen von bildlichen Darstellungen begegnen.
Auf der einen Seite stehen die sehr zahlreichen Wiedergaben
spezifisch jüdischer Gegenstände und Symbole auf architektonischen
Schmuckstücken der Synagogen, auf Gebrauchsgegenständen und
in der Grabausschmückung. Aber auch schon in den Denkmälern
dieser Gruppe finden sich daneben vereinzelte Abbildungen von
Tieren und Pflanzen, ja selbst menschlicher Figuren, die teilweise
deutlich ornamentalen Charakter tragen, teilweise in ihrem
Sinngehalt umstritten sind. Eine 2. Gruppe bilden die weniger
zahlreichen, aber dafür viel eindrücklicheren Mosaikfußböden und
Wandgemälde in Synagogen, die biblische Szenen oder gar
mythologische Motive wiedergeben. Beide Gruppen bildlicher Darstellungen

sind dadurch1 miteinander verbunden, daß die Motive der
ersten Gruppe fast ausnahmslos auch in den Denkmälern der zweiten

Gruppe wiederkehren ; und auch unter den Katakombenbildern

11 Vgl. die Reliefs der Synagoge von Kapernaum bei G. Kittel, Die
Religionsgeschichte und das Urchristentum, 1931, S. 51, ferner Sukenik,

Synagogues, Taf. 11 und III und die Mosaiken von Naaran bei Sukenik, Beth

Alpha, Taf. 2—4.

5



der 1. Gruppe finden sich schon vereinzelt stärker schildernde
Darstellungen. Trotzdem wird man den religiösen Sinn der Kunstwerke
am besten erkennen können, wenn man beide Denkmälergruppen
getrennt betrachtet, wobei sich zeigen wird, daß beide Gruppen,
trotz ihrer Gemeinsamkeiten, sehr deutlich verschiedenartige
Einblicke in die jüdische Frömmigkeit ermöglichen.

Gehen wir von den architektonischen Schmuckstücken der

Synagogen aus 12, so finden wir neben rein ornamentalen Zügen wie
Rosetten, Blättern, Palmbäumen, Kränzen, Girlanden, Trauben,
Granatäpfeln, Sternen, Adlern, Delphinen, Seepferden, geometrischen
Mustern u.s.w. vereinzelte heidnische Motive (Kentauren, Putten,
ein Medusenhaupt und ähnliches), die zweifellos keinerlei jüdisch-
religiösen Sinn haben, sondern nur als Übernahme heidnischer Motive

zu rein dekorativen Zwecken erklärt werden können. Daneben
finden sich aber nun in den Synagogenornamenten eine Reihe
spezifisch jüdischer Motive, die für den religiösen Sinn dieser Kunst
besonders aufschlußreich sind. Wohl am häufigsten begegnet der
siebenarmige Leuchter13, und es kann kein Zweifel sein, daß
damit ein in allen Synagogen gebräuchliches Kultgerät wiedergegeben
werden soll. Das beweist nicht nur die Tatsache, daß der Leuchter
häufig neben sonstigen unbezweifelbaren Kultgeräten dargestellt
wird, sondern die Ausgrabungen haben neuerdings auch einen
steinernen Leuchter der Synagoge in Hammath bei Tiberias ans Licht
gebracht (Taf. 2a)u. Im Zusammenhang mit dem Leuchter finden
sich, wie gesagt, häufig eine Reihe von weiteren jüdischen Kult-

12 Siehe das Material bei Kohl-Watzinger, S. 184ff.; Sukenik, Synagogues,
S. 52 ff.; Frey (s. Anm. 9), S. 290 ff.
13 s. die Synagogenschranke aus Askalon auf Taf. 1 (nach Sukenik,

Synagogues, Taf. XIV; rechts neben dem brennenden Leuchter das Schofarhorn,
links der Feststrauß und die Zitronatfrucht des Laubhüttenfestes, Lulab
und Ethrog). Weitere Beispiele bei Cohn-Wiener, S. 90f.; Reifenberg,
Taf. 33, 36, 61; Sukenik, El-Hammeh, Taf. XIII b; XVII b; Sukenik, Beth

Alpha, S. 29.

u Sukenik, Synagogues, Taf. XII a (danach unsere Abbildung) und S. 55.

Es handelt sich um einen Steinblock, auf dessen Vorderseite ein siebenarmi-

ger Leuchter ausgehauen ist, und auf dessen Oberseite sich 7 Löcher für
die dort aufzustellenden irdenen Lampen befinden.

6



gegenständen dargestellt, so der beim Laubhüttenfest gebrauchte
Palmzweig oder Feststrauß (Lulab), die ebenfalls beim Laubhütten-
fest gebrauchte Zitronatfrucht (Ethrog) und das beim Neujahrsfest

verwendete Schofarhorn15. Daß es sich bei all diesen
Gegenständen um Dinge handelt, die im Synagogengottesdienst gebraucht
wurden, kann man nicht bezweifeln; aber es ist ebenso deutlich,
daß diese Gegenstände an so hervorstechenden Stellen der
Synagogenarchitektur dargestellt wurden (besonders auf den
Steinschranken, die den für die Gemeinde bestimmten Teil des

Synagogenraumes von dem für die Verlesung und Aufbewahrung des
Gesetzes bestimmten vorderen Teil des Kultraumes trennten, s. Taf.
1), daß die Frage nicht zu umgehen ist, ob der bildlichen Wiedergabe

dieser Gegenstände nicht noch ein tieferer Sinn innewohnt.
Diese Frage wird noch dringender, wenn man zwei weitere Gegenstände

des Kultgebäudes mit heranzieht, die ebenfalls in der Dekoration

der Synagogen mehrfach nachgebildet worden sind. Auf
der einen Seite ist mehrfach der hölzerne Schrank, der in der Mitte
der Front der gottesdienstlichen Räume der Synagogen stand und

zur Aufbewahrung der Gesetzesrollen diente, in Stein abgebildet
worden ie. Diese Nachbildungen des Gesetzesschreines in der
Synagogendekoration zeigen einen Schrank mit geschlossenen verzierten

Doppeltüren, über denen sich ein Ziergiebel erhebt. Daß es sich

um einen Schrank für die Gesetzesrollen handelt, kann man aus
diesen Darstellungen, die durchwegs geschlossene Türen aufweisen,

nicht direkt entnehmen ; aber da in jeder Synagoge ein solcher

15 Vgl. die Mehrzahl der Anm. 13 genannten Beispiele. An einigen Stellen
begegnet daneben auch ein Krug, der vermutlich einen Weinkrug für die
Sabbatmahlzeit darstellen soll (siehe das später zu besprechende Gemälde
der Torlonia-Katakombe, Taf. 5 b), aber auch als Ölkrug für den Leuchter
gedeutet wird. Mehrfach findet sich auch (wie auch auf später zu
besprechenden Denkmälern) ein kastenartiger Gegenstand mit einem Griff, der
nicht sicher gedeutet ist (vgl. z.B. Taf. 3b); Sukenik, Beth Alpha, S. 27ff.,
will darin eine Gesetzesrolle mit dem hervorstehenden Mittelstock erkennen;

Reifenberg, S. 47 und zu Taf. 33, 36, 44, 62 sieht darin mit größerer
Wahrscheinlichkeit eine Räucherschaufel.
16 Beispiele bei Sukenik, Beth Alpha, S. 24 f.; Reifenberg, Taf. 31, 3.4.
Ganz ähnlich ist das späte Mosaik der Synagoge in Beth Alpha (s. Sukenik,
Beth Alpha, Taf. VIII).

7



Schrank gestanden haben muß, von dem uns seines vergänglichen
Materials wegen natürlich kein Beispiel erhalten ist, kann die
Nachbildung eines solchen Schreines in der Synagogendekoration
schwerlich einen nur abbildenden Sinn haben, sondern muß irgendwie

einen tieferen Sinn wiedergeben wollen17. Und einen solchen
tieferen Sinn hatten andererseits zweifellos auch die Löwen, denen
wir in der verschiedensten Form auf Reliefs und Mosaiken der
Synagogen begegnen 18. Denn Fragmente von aus Stein ausgehauenen

Löwenfiguren hat man in mehreren Synagogen gefundenl9, und
es kann kein Zweifel sein, daß diese steinernen Löwen einst zu
beiden Seiten des Gesetzesschreines an der Front der Kulträume
der Synagogen aufgestellt waren. An so betonter Stelle aufgestellt
mußten diese großen Tierbilder einen tieferen Sinn repräsentieren.

Daß die bisher besprochenen dekorativen Motive der ältesten
Synagogenbauten für die Juden jener Zeit mit einem tieferen Sinn erfüllt
waren, wird nun zur Gewißheit erhoben, wenn wir sehen, daß alle
diese Motive auch auf jüdischen Gegenständen des täglichen
Gebrauchs ebenso wie in der Grabkunst wieder begegnen. Auf
Glasflaschen, Lampen, Münzen, einem Bronceteller20, finden sich in

17 Nicht sicher gedeutet ist ein Gegenstand, der auf einem Wandfries der
Synagoge von Kapernaum dargestellt ist (unsere Taf. 2 b nach Suketiik,
Synagogues, Taf. V c) : auf einem vierrädrigen Wagen steht ein Säulentempel

mit nach oben gewölbtem Tonnendach; an der sichtbaren Schmalseite

zeigt sich eine Doppeltür mit Verzierungen, die den Darstellungen der
Türen an den Gesetzesschreinen entspricht. Man hat dieses Gefährt als den

Luxuswagen des jüdischen Patriarchen gedeutet (Kohl-Watzinger, S. 193 ff.)
oder als die Bundeslade, die als fahrbarer Gesetzesschrein gestaltet sei

(Reifenberg, S. 42 und zu Taf. 33; Watzinger, s. Anm. 7, S. 113), oder man
hat gar darin den Wagen aus der himmlischen Vision Ezechiels (Ez. 1)
dargestellt gesehen (Sukenik, Synagogues, S. 17, Anm. 2). Daß auch in diesem
Relief ein Gesetzesschrein dargestellt werden sollte, ist aber nicht
ausgeschlossen. — Einzelne Gesetzesrollen finden sich wahrscheinlich neben dem
siebenarmigen Leuchter und anderen Kultgegenständen auf einem
Synagogenrelief aus Priene (s. Beyer-Lietzmann, Taf. 26 b).
18 Sukenik, Synagogues, Taf. 3 b; Ders., El Hammeh, Titelbild u. S. 36 f.;
vgl. die Aufzählung mehr oder weniger zerstörter Löwendarstellungen aus

galiläischen Synagogen bei Kohl-Watzinger, S. 198.
19 Sukenik, Synagogues, Taf. 13; Ders., Beth Alpha, S. 32 f.
20 Reifenberg, Taf. 59, 60, 62, 63; Sukenik, Beth Alpha, S. 23, 27; Beyer-

8





Tafel 2

b) Fragment der Dekoration aus der Synagoge in Kapernaum



reicher Abwechslung die uns schon bekannten Motive: sieben-

armiger Leuchter, Feststrauß, Zitronatfrucht, Schüfarborn, Gesetzesschrein,

Räucherschaufel Alle diese Motive kennzeichnen diese

Gegenstände als jüdisch1, sind also zum allermindesten Symbole
der jüdischen Religion überhaupt. Und noch deutlicher zeigt sich
derselbe Sachverhalt auf den figurenreichsten Gegenständen, den

Goldgläsern21. Es handelt sich um dünne Goldblättchen, in die eine

Zeichnung durch Ausschneiden eingraviert wurde, und die dann
zwischen zwei Glasscheiben eingeschmolzen wurden. Diese
Goldgläser sind hauptsächlich im 4. Jahrhundert hergestellt worden und

waren zweifellos zu einem großen Teil ursprünglich die Böden von
Trinkgläsern oder Schüsseln, doch hat man auch solche Gläser als
Schmuckstücke in den Wänden von Katakomben gefunden. Diese
jüdischen Goldgläser zeigen ohne Ausnahme den siebenarmigen
Leuchter in einem oder zwei Exemplaren, außerdem fast alle den
Gesetzesschrein mit geöffneten Türen, sodaß man die im Schranke

liegenden Gesetzesrollen erkennen kann, ferner die uns schon
bekannten Kultgegenstände (Feststrauß, Zitronatfrucht, Schofarhorn,
Krug), daneben auch mehrfach eine einzelne Gesetzesrolle und auch
einmal eine Mazzenscheibe. Auf zwei dieser Goldgläser sind auch
die beiden Löwen dargestellt, die hier deutlich den Gesetzesschrein
auf beiden Seiten flankieren und zu bewachen scheinen (Taf. 3 a)22.

Lietzmann, Taf. 30; Cohn-Wiener, S. 100, 102, 105; Österr. Jahresheftei
1930, Beiblatt S. 39, Abb. 17. Unsere Taf. 3 b nach Reifenberg, Taf. 62;
diese palästinischen Lampen, wohl aus dem 3. Jahrhundert stammend, zeigen
neben dem siebenarmigen Leuchter das Schofarhorn und die Räucherschaufel

vgl. Anm. 15).
21 Sukenik, Beth Alpha, S. 19 f., 31, 34; Reifenberg, Taf. 56—58; Frey,
Corpus, Nr. 515 ff.
22 Taf. 3a nach Reifenberg, Taf. 58. Das Goldglas befindet sich in der
vatikanischen Bibliothek in Rom; s. dazu Frey, Corpus, Nr. 516 und Sukenik,
Beth Alpha, S. 31. Oben sieht man den Gesetzesschrein mit Ziergiebel und
geöffneten Türen, im Schrein 6 Gesetzesrollen in 2 Fächern, man erkennt
deutlich den Stock, um den die Rollen gewickelt sind. Unten 2 brennende
siebenarmige Leuchter, in der Mitte ein Feststrauß, rechts eine Zitronatfrucht

und ein Krug (für Wein oder Öl), links 2 Schofarhörner und wohl
eine Rübe. Die Inschrift in griechischer Sprache, aber mit lateinischen
Buchstaben geschrieben, lautet: „Anastasius, trink, lebe". Hier handelt es

sich also zweifellos um das Fragment eines zu kultischen Mahlzeiten
benützten Glases.

11



Besonders bezeichnend sind die beiden andern hier noch
wiedergegebenen Goldgläser. Das Glas aus dem Berliner Museum (Taf.
4a)23 zeigt in der oberen Hälfte den hier auf einem Treppenpodest
stehenden Gesetzesschrank mit den Gesetzesrollen, davor einen
aufgezogenen Vorhang, die Türen sind geöffnet; neben den beiden
Leuchtern sind rechts Feststrauß und Zitronatfrucht (oder eine
Rübe?), links Schofarhorn und Krug zu sehen. Unterhalb der
Inschrift, die das Bild einem Vitalis mit seiner Familie widmet, ist
ein halbkreisförmiges Liegepolster dargestellt, auf dem davor
stehenden Tisch sieht man eine Platte mit einem Fisch u. Damit soll
zweifellos die Mahlzeit des Sabbateingangs angedeutet werden, und
so erweist sich die ganze Darstellung auch durch diesen Teil des
Bildes als Hinweis auf zentrale Züge der jüdischen Frömmigkeitsübung.

Aber sollen diese Züge nur einfach bildlich dargestellt
werden, oder verfolgt diese Darstellung nicht noch einen tieferen
Zweck?

Diese Frage erhebt sich ganz besonders dringend bei der Deutung
des letzten hier zu besprechenden Goldglases aus der vatikanischen
Bibliothek in Rom (Taf. 4b)26. In einem von Säulen umgebenen
Hof (oder in einem Gebäude mit einem äußeren, durch Säulen
begrenzten Umgang), an dessen Außenseite sich Palmen und
kapellenartige Anbauten befinden, steht ein Tempel griechischer Bauart

mit geöffneten Türen, zu dessen Seiten je eine Säule steht. Davor

sind ein brennender siebenarmiger Leuchter, Krüge, Feststrauß,
Zitronatfrucht zu erkennen. Wir finden also auch hier die uns immer
wieder begegnenden Gegenstände des Synagogenkultus. Dagegen
ist stark umstritten, was mit dem tempelärtigen Gebäude in der
Mitte und den Säulen zu seinen beiden Seiten gemeint ist. Die grie-

23 Vgl. dazu außer der Anm. 22 genannten Literatur /. Leipoldt, Angelos
III, 1928, S. 1; Beyer-Lietzmann, S. 19 f., 45 und Taf. 29.
24 Eine ähnliche Darstellung einer Fischmahlzeit findet sich auf dem
fragmentarischen Glas in Rom bei Sukenik, Beth Alpha, S. 19, Fig. 22 Frey,
Corpus, Nr. 518).
26 Vgl. zu diesem Glas außer der Anm. 22 genannten Literatur Beyer-Lietzmann,

S. 22 f.; K H. Rengstorf (s. Anm. 5), S. 57 ff. Unsere Tafel gibt
den heutigen Zustand des Glases und die Zeichnung de Rossis aus dem Ende
des 19. Jahrhunderts wieder.

12



chische Inschrift: „Haus des Friedens. Nimm Segen... mit all den
Deinen!" bietet auch keine sichere Hilfe zur Deutung, da nicht
klar ist, von wo der gewünschte Segen ausgehen soll. Man hat
in dem Tempelgebäude eine Darstellung des Jerusalemer Tempels
sehen wollen mit den beiden Säulen Jachin und Boas (1. Kön.
7,15 ff.), und man hat diesen Tempel dann als Symbol des

Gesetzesgottesdienstes oder als Bild des ewigen Tempels gedeutet.
Das ist aber angesichts der Tatsache, daß auch hier wie auf den
bisher besprochenen Denkmälern sich neben dem tempelartigen
Gebäude die üblichen Gegenstände des Synagogengottesdienstes
befinden, äußerst fraglich. Man wird eher vermuten dürfen, daß
auch hier ein Gesetzesschrein dargestellt werden soll, der eben
dieses Mal die Form eines Tempels hat; die beiden Säulen könnten
dann, wie vermutet wurde26, die anderswo bezeugten Säulen für den

vor dem Schrein üblichen Vorhang wiedergeben sollen, aber bei
der schlechten Erhaltung des Glases ist hier vorläufig kein sicheres

Urteil möglich. Auf alle Fälle bleibt auch hier die Frage noch
offen, ob diesen Darstellungen ein tieferer Sinn innewohnt.

Diese Frage wird nun am brennendsten, wenn man schließlich die
künstlerischen- Darstellungen in der jüdischen Grabeskunst heranzieht.

Da ist zunächst hinzuweisen auf die rohen Zeichnungen auf
den zahlreichen Inschriften der jüdischen Katakomben27. Auch hier
finden sich häufig der siebenarmige Leuchter, Feststrauß,
Zitronatfrucht, Krug, Schofarhorn, Gesetzesrolle, Gesetzesschrein mit
Gesetzesrollen, Mazzenscheibe, und gelegentlich begegnen auch rein
ornamentale Figuren wie Vögel, Blumen, ein Widder- und Stierkopf,

ein Hahnenkampf und dergl. Weil sich aber alle diese

Zeichnungen auf Grabinschriften finden, erhebt sich die Frage, ob sie

eine besondere Beziehung auf das Schicksal der Toten haben sollen,

26 So Sukenik, Beth Alpha, S. 21; auf ein Synagogeninneres deutet auch

Rengstorf (s. Anm. 5), S. 49 f.
27 Vgl. das Verzeichnis bei Frey, Corpus, S. 663 f. Unsere Taf. 5 a nach

Reifenberg, Taf. 51 (=Frey, Corpus, Nr. 318): Über der griechischen
Inschrift, die Donatus als Sekretär der Synagoge der Vernaculi kennzeichnet,

sind Leuchter, Zitronatfrucht, Krug und Feststrauß dargestellt (über
das Amt des „Sekretärs" in den römischen Synagogengemeinden vgl. Frey,
Corpus, S. XCII ff.

13



oder ob ihnen derselbe Sinn innewohnt wie den durchaus parallelen

Darstellungen in den Synagogen und auf Gebrauchsgegenständen.

Neben diesen Zeichnungen auf Inschriften fanden sich in
Rom auch einige jüdische Sarkophage28. Einer dieser Sarkophage
zeigt in sehr schlichter Form die üblichen jüdischen Gegenstände
(siebenarmiger Leuchter, Zitronatfrucht, Schofarhorn, eine Rübe,
die auch sonst begegnet, aber in ihrem kultischen Sinn umstritten
ist)29. Ein zweiter, recht alter Sarkophag, der sehr stark verstümmelt

ist (Taf. 6), zeigt ebenso außer dem siebenarmigen Leuchter
und vier Palmbäumen (als Symbolen des Heiligen Landes?) auf
beiden Seiten je ein Schofarhorn, einen Feststrauß, eine Zitronatfrucht

und einen Teller, dessen Sinn nicht sicher gedeutet werden
kann. Auch diese beiden Sarkophage unterscheiden sich also in
den dargestellten Gegenständen in keinerlei Weise von den bisher
besprochenen Denkmälern. Ein dritter Sarkophag zeigt in der Mitte
einen siebenarmigen Leuchter, von zwei geflügelten Genien
getragen, darunter weinkelternde Knaben; rechts und links waren
Knaben als Genien der Jahreszeiten dargestellt, aber nur der Herbst
ist ganz erhalten. Man hat in dieser Mischung heidnischer Motive
mit dem jüdischen Motiv des Leuchters ein Zeichen von Religionsmischung

sehen wollen oder gar aus dieser Mischung auf die
Jenseitshoffnungen dieser Juden Rückschlüsse gezogen30. Aber es ist
äußerst fraglich, ob man solche Schlüsse ziehen darf. Es handelt
sich, da nichts die jüdische Umdeutung oder Anpassung der
heidnischen Symbole nahelegt, wohl eher um einen heidnischen Sarkophag,

der von Juden gekauft und durch Anbringung des

siebenarmigen Leuchters als jüdisch gekennzeichnet wurde, ohne daß

man dabei den heidnischen Dekorationen auf dem übrigen Sarg eine
besondere Bedeutung zumaß 31. Daß es sich dabei freilich um relativ

laxe Juden gehandelt haben muß, ist zweifelsfrei, und auf alle
Fälle läßt sich aus diesem Sarkophag nichts allgemein Gültiges über
die religiösen Anschauungen der Juden jener Zeit entnehmen.

28 S. Beyer-Lietzmann, Taf. 26—28. Unsere Taf. 6 nach Reifenberg, Taf. 54.
29 Vgl. dazu Beyer-Lietzmann, S. 20; Rengstorf (s. Anm. 5), S. 58 ff. ;

Marmorstein (s. Anm. 5), S. 41. Vgl. schon Taf. 3 a und 4 a.
30 Vgl. die Literatur bei Frey, Corpus, S. CXXVII1 ff.
31 So Frey (s. Anm. 30) und wohl auch Reifenberg, zu Taf. 55.

14



Tafel 3

b) Palästinische Tonlampen aus dem 3. Jahrhundert





Tafel 5

a) Inschrift aus der Katakombe am Monteverde in Rom

b) Wandgemälde aus der Katakombe der Villa Torlonia in Rom

17





Als letztes Beispiel der jüdischen Sepulkralkunst ist schließlich auf
die Malereien der römischen Katakomben zu verweisen. Schon

länger bekannt war eine Katakombe in der Vigna Randanini32. Die
Anfänge dieser Katakombe gehen bis ins 1. Jahrhundert zurück,
ihre Inschriften zeigen die üblichen jüdischen Darstellungen,
darunter auch einige Tierköpfe und dergl.33. Die Katakombe war
aber auch völlig ausgemalt und zeigt hier neben zweifellos rein
dekorativen Darstellungen (Tauben, Pfauen, Palmbäumen, Blumen
u. s. w.) deutlich heidnisch-mythologische Motive (eine Glücksgöttin

mit Füllhorn, einen Pegasus, eine Siegesgöttin, die einen
Jüngling bekränzt). Man hat daraus schließen wollen, daß die
Juden, die diese Bilder anfertigen ließen, die heidnischen Darstellungen

als allgemein-religiöses Gedankengut der Zeit aufgenommen

und symbolisch als Hinweise auf das ewige Leben u.s.w.
gedeutet hätten34. Das ist an sich nicht unmöglich, aber schon
darum fraglich, weil im Zusammenhang mit diesen heidnischen
Motiven gar keine jüdischen Darstellungen erscheinen. J.-B. Frey
hat außerdem auf Grund der Untersuchung der Örtlichkeit die
Annahme ausgesprochen 35, daß die Grabkammern mit diesen
heidnisch-mythologischen Darstellungen erst nachträglich zu der
jüdischen Katakombe hinzugenommen worden seien, sodaß es sich
überhaupt um ursprünglich heidnische Bilder handeln würde. Das
ist nicht unwahrscheinlich, wenn auch vielleicht nicht völlig
beweisbar, und auf keinen Fall darf man aus diesen heidnischen
Bildern irgendwelche jüdisch-religiöse Gedanken entnehmen wollen.

Umso bezeichnender sind dagegen für das jüdisch-religiöse
Denken jener Zeit die Wandgemälde der neuerdings entdeckten
römischen Katakombe unter der Villa Torlonia36. Hier sind mehrere
Grabräume im 2./3. Jahrhundert völlig ausgemalt worden. Es
finden sich da neben rein dekorativen Zügen (Blättern, Früchten,
gelegentlich Löwenköpfen, Vögeln, Widdern, Pfauen, über einen Dreizack

springenden Delphinen) die bekannten jüdischen Kultgegen-

32 Abbildungen bei Cohn-Wiener, S. 118 ff.; Frey, Corpus, S. CXX ff.
33 Siehe Frey, Corpus, Nr. 81 ff.
34 So Cohn-Wiener (s. Anm. 32).
33 S. Anm. 32.
36 Siehe die Literatur in Anm. 5. Unsere Taf. 7 nach Beyer-Lietzmann, Taf. 4.

19



stände (brennende siebenarmige Leuchter, eine Gesetzesrolle, rote
Mohnfrüchte oder Granatäpfel, deren kultischer Sinn unbekannt
ist, s. Taf. 7; ferner Schofarhörner, Zitronatfrucht, auch die schon
auf andern Denkmälern begegnende, nicht sicher gedeutete Rübe).
Aber neben diesen einzeln da und dort gemalten Gegenständen
finden sich nun zwei Darstellungen, die weiterführen. Auf der Hinterwand

eines Bogengrabes findet sich ein figurenreiches Gemälde
(Taf. 5 b)37. In der Mitte sieht man einen Gesetzesschrein, hinter
dessen geöffneten Türen die liegenden Gesetzesrollen zu erkennen
sind (hier ist das Bild absichtlich oder zufällig beschädigt) ; rechts
über dem Dach bricht die Sonne durch Wolken, links der Mond,
über der Mitte des Giebels steht ein Stern. Rechts vom Schrein
ist ein brennender siebenarmiger Leuchter, daneben erkennt man
eine Zitronatfrucht, ein Messer (Beschneidungsmesser?) und ein
Schofarhorn ; links bemerkt man neben einem weiteren Leuchter
eine Flasche mit rotem Wein, wohl für die Sabbatmahlzeit
bestimmt, einen Granatapfel und einen Palmzweig (soll damit
der Feststrauß angedeutet sein?). Vor diesem am Hintergrund des
Grabes angebrachten Bild wölbt sich eine Bogennische, an deren
unterem Rande Landschaften gemalt waren, von denen nur noch
eine sicher erkennbar ist; sie zeigt vor einem Berghintergrund auf
einer mit Bäumen bestandenen Wiese einen liegenden Widder und
ein halbzerstörtes Tier, vielleicht ein Schaf. Lietzmann38 hat
für diese Wiese, weil sie auf der Dekoration eines Bogengrabes
begegnet, eine symbolische Deutung gefordert und darin das Bild
des himmlischen Paradieses erkennen wollen. Entsprechend schloß

er aus den Gestirnen über dem Gesetzesschrein in dem eben

besprochenen Bild39, daß der Gesetzesschrein hier „ein Bild des

87 Unsere Taf. 3 b nach Reifenberg, Taf. 53.
38 Beyer-Lietzmann, S. 24 ff.
39 Auf einem zweiten, stark zerstörten Bild derselben Katakombe erkennt
man nur noch ein Tempeldach und daneben rechts und links einen abnehmenden

bezw. einen zunehmenden Mond. Lietzmann wollte auch darin einen
Gesetzesschrein sehen; Rengstorf (s. Anm. 5), S. 42 ff. hat diese Deutung als

unmöglich bestritten, weil die Dachform allen sonstigen Darstellungen des

Gesetzesschreines widerspreche, und erwägt darum eine Deutung auf eine

Darstellung der Arche Noah. Das ist aber phantastisch, und es ist keineswegs

sicher, daß nicht auch hier ursprünglich ein Gesetzesschrein darge-

20



himmlischen Tempels sei, der beirrt Eintritt der messianischen
Vollendung auf die beglückte Erde niedersteigen wird". Während
Lietzmann sich aber weigert, auch in den übrigen Darstellungen
jüdischer Gegenstände in der Katakombe Symbole für das Leben
im Jenseits und für das Ende der Zeiten zu sehen, sind andere
Forscher40 noch weiter gegangen und haben den brennenden
Leuchter auf die sühnende Kraft des Lichtes für die Toten oder auf
das brennende Licht als Sinnbild des Frommen oder als Sinnbild
des den leuchtenden Seelen der Frommen bestimmten glücklichen
Loses gedeutet, haben die Symbole des Laubhüttenfestes
(Feststrauß und Zitronatfrucht) als Andeutung der prophetisch verheißenen

Fortdauer des Laubhüttenfestes in der Messiaszeit erklärt,
haben gar im dargestellten Horn nicht das Schofarhorn des Neujahrsfestes

erkennen wollen, sondern „das Horn des Messiasboten Elia,
mit dem er den Anbruch der Messiaszeit künden wird" (Rieger).
Der offene Gesetzesschrein soll dann für die römischen Juden die
offene Bundeslade als Zeichen der Gegenwart Gottes repräsentieren,

die ihre Wirkung auf die toten Gebeine der Begrabenen
haben solle (Marmorstein); umgekehrt bestreitet Rieger,
daß überhaupt der Gesetzesschrein dargestellt sein solle, es sei
vielmehr der himmlische Tempel gemeint, der im messianischen Zeitalter

auf die Erde herabkommen soll. Alle diese Deutungen werden

in der Hauptsache durch Heranziehung jüdischer Texte
gestützt, wo solche symbolische Gedanken unabhängig von
bildlichen Darstellungen vertreten werden. Aber demgegenüber ist mit
allem Nachdruck zu betonen, was die bisherigen Ausführungen
wohl gezeigt haben dürften, daß die Darstellungen der Sarkophage
und der Katakomben sich in der Wahl der dargestellten jüdischen
Motive ebensowenig von den künstlerischen Darstellungen in den

Synagogen und auf Gebrauchsgegenständen unterscheiden wie in
der Form und Anordnung der bildlichen Gestaltung. Darum ist das

Postulat, die Katakombenbilder müßten auf das Schicksal der
Verstorbenen nach dem Tode bezogen werden, durchaus unberechtigt.

stellt gewesen sein könne. Doch ist das Bild zu schlecht erhalten, sodaß

wir es hier außer Betracht lassen müssen.
40 Siehe die bei Frey, Corpus, S. CXXVIII, Anm. 2 Genannten, dazu Rieger
(s. Anm. 5).

21



Daß die Juden jener frühen christlichen Jahrhunderte im festen
Glauben an die Auferstehung der Toten ihre Verstorbenen begruben,

zeigen die Inschriften und besonders die darin enthaltenen
Gebetswünsche zur Genüge-11. Aber es besteht keine Veranlassung,
sofern die Darstellungen der bildenden Kunst nicht dazu zwingen,
diese Zukunftshoffnungen in bildliche Darstellungen hineinzudeuten,

die ihrer sonstigen Bezeugung gemäß zu solcher Deutung keine

Veranlassung geben.

Vielmehr wird man an der Gesamtheit der bisher besprochenen
jüdischen Denkmäler leicht erkennen, daß im Mittelpunkt aller
künstlerischen Darstellungen der siebenarmige Leuchter steht, der
sehr oft brennend dargestellt wird, und der häufig neben dem Ge-
sietzesschrein oder einer Gesetzesrolle erscheint. Die Tatsache, daß

der Schrein innerhalb der Synagogendekorationen immer geschlossen,

auf den übrigen Denkmälern fast immer offen dargestellt wird,
sodaß man die liegenden Gesetzesrollen erkennen kann, beweist,
daß der Schrein nicht den Jerusalemer Tempel symbolisiert, aber
auch nicht den himmlischen Tempel der Endzeit, sondern das

wirkliche Kultgerät in den Synagogen abbildet, das die zentrale

Bedeutung der Gesetzesverlesung und Gesetzesdeutung im
Synagogengottesdienst repräsentiert. Und nicht anders wird man die
einzeln dargestellten Gesetzesrollen auf den Denkmälern zu deuten
haben. Damit dürfte aber feststehen, daß die Darstellung des
Gesetzesschreines und der Gesetzesrollen auf den jüdischen
Denkmälern ein Ausdruck der Glaubensüberzeugung ist, daß das Gesetz
und sein Studium den Mittelpunkt der jüdischen Frömmigkeit
bilden sollen. Nun wird aber, wie gesagt, noch häufiger der siebenarmige

Leuchter dargestellt, und zwar recht oft im Zusammenhang

mit dem Gesetzesschrein und den Gesetzesrollen. Daß auch

hier nicht der Tempelleuchter gemeint sein kann, sondern nur
der Synagogenleuchter, ist schon oben betont worden42. Das häufige

Beieinander von Leuchter und Gesetzesschrein oder Gesetzes-

41 Vgl. Frey, Corpus, S. CXXXI ff.
42 S. Taf. 2 a mit Anm. 14. Die Behauptung von Rengstorf (s. Anm. 5),
S. 39 ff., die Darstellungen müßten auf den Tempelleuchter bezogen werden,

weil man bis heute nicht ein einziges Exemplar eines siebenarmigen
Leuchters gefunden habe, ist darum nicht mehr haltbar.

22







rolle43 macht aber die Annahme unwahrscheinlich, daß der Leuchter

nur einfach Symbol jüdischer Frömmigkeit überhaupt gewesen
sei". Rengstorf hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht,
daß der Leuchter meistens brennend dargestellt wird, und zwar
auf allen Arten von Denkmälern46. Nimmt man diese Tatsache
zusammen mit dem häufigen Beeinander von Leuchter und Gesetzesschrein

oder Gesetzesrolle, so liegt die Annahme äußerst nahe,
daß der brennende Leuchter das Licht des Gesetzes symbolisieren
solle. Dieser Gedanke vom Gesetz als Licht ist ja im Judentum
äußerst verbreitet, und auch das Bild des Leuchters begegnet in
diesem Zusammenhang46. Die Häufigkeit der Darstellung des sie-

benarmigen Leuchters in der altjüdischen Kunst erklärt sich also
vermutlich daraus, daß dieser Leuchter das Symbol für das Licht
des Gesetzes geworden war, sodaß auch diese häufige künstlerische

Darstellung die zentrale Stellung des Gesetzes in der
Frömmigkeit der Juden jener Zeit erkennen läßt. Und wenn gelegentlich
einmal in den besprochenen Gemälden der Torlonia-Katakombe
über dem Gesetzesschrein die Gestirne zu sehen sind, so liegt keine

Notwendigkeit vor, darin einen Hinweis auf das ewige Leben der
Verstorbenen zu sehen, obwohl auch daran mit gedacht sein

könnte; die Gestirne könnten ebenso die ewige Geltung des
Gesetzes für die ganze Welt andeuten sollen. Die Löwen zu beiden
Seiten des Gesetzesschreines und dann überhaupt in der
Synagogendekoration dienen ja zweifellos der Kennzeichnung des

Gesetzes als der beherrschenden Wirklichkeit, sie sind als Ehrenwache
für das Gesetz aufzufassen. Und ebenso kann man die so häufig
begegnenden jüdischen Kultgegenstände (Schofarhorn, Zitronatfrucht,

Feststrauß u.s.w.), die ja meistens im Zusammenhang mit

43 Daß es keine Darstellungen des Schreines ohne Leuchter gegeben habe

(so Rengstorf, s. Anm. 5, S. 46, Anm. 1), ist ebenfalls falsch. Die Inschriften
bei Frey, Corpus, Nr. 337 und 343 zeigen deutlich einen Schrein ohne
Leuchter.
44 So Lietzmann bei Beyer-Lietzmann, S. 18.
46 A. Anm. 5 a. O., S. 52 ff.
46 Belege bei R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 1941, S. 23,

Anm. 4. Vgl. etwa Sprüche Sal. 6,23: „Denn ein Leuchter ist das Gebot
und das Gesetz ein Licht" und Weisheit Sal. 18,4: „Das unvergängliche
Licht des Gesetzes".

25

Judaica, Bd. II, 1 2



dem Leuchter, dem Gesetzesschrein oder den Gesetzesrollen
erscheinen, nur verstehen als Hinweis auf die im Gesetz gebotenen
Feste, deren rechte Feier im Gehorsam gegen das Gebot des
Gesetzes dem Juden die rechte Stellung vor Gott gewinnen hilft. So
sehr also die gesamten bisher besprochenen Darstellungen
jüdischer Kultgegenstände nicht bloß darstellenden, sondern durchaus
auch symbolischen Sinn haben werden, so wenig liegt irgend eine

Veranlassung vor, einen anderen als den genannten Sinn darin
zu finden. Darum muß es schließlich auch fraglich erscheinen, ob
die zuletzt besprochene Darstellung einer Landschaft mit Tieren
in der Torlonia-Katakombe wirklich ein Hinweis auf das Paradies
sein wolle. Diese Deutung ist darum an sich naheliegend, weil
eine solche Szene sich sonst bisher in der jüdischen Katakombenkunst

nicht gefunden hat; aber irgend ein sicherer Hinweis in dem
sehr schlecht erhaltenen Bilde selber, daß man die äußerst
einfache Darstellung so deuten müsse, ist nicht zu entdecken, und
es besteht durchaus die Möglichkeit, daß auch diese Darstellung,
da sie keinen spezifisch jüdischen Gegenstand schildert, rein
dekorativen Absichten entsprungen ist Auf alle Fälle zeigt uns die
frühe jüdische Kunst in allen ihren bisher besprochenen
Denkmälern von neuem, welche alles beherrschende Rolle das Gesetz
und der im Gesetz geregelte Gottesdienst im religiösen Denken der
Juden gespielt hat.

Diese Erkenntnis wird nicht aufgehoben, aber ergänzt, wenn
wir uns der 2. Gruppe altjüdischer Denkmäler zuwenden, von der
zu Beginn die Rede war, den Mosaikfußböden und Wandmalereien
in den Synagogen. Schon lange war ein Mosaikfußboden der
Synagoge des nordafrikaniscben Naro bei Karthago (heute Hammâm-
Lif in Tripolis) bekannt (Taf. 8). Der eigentliche Kultraum findet
sich hier im Rahmen einer komplizierten Bauanlage48, der Boden
des Kultraums ist mit einem Mosaik ausgelegt. Es zeigt in den
beiden Seitenschiffen zwischen Blattranken verschiedene Tiere und
Körbe (mit Früchten ; im Mittelschiff ist unterhalb einer Inschrift

47 So auch Frey, Corpus, S. CXXVIII.
48 Siehe S. Krauss (s. Anm. 3), S. 266, 340 f. Die veröffentlichten
Abbildungen des Mosaiks sind leider sehr ungenügend.

26



ein von Palmen und Pfauen flankierter Springbrunnen zn sehen,
über der Inschrift war wohl eine Meereslandschaft mit Fischen und
Seevögeln angebracht. Die lateinische Inschrift besagt, daß eine
Frau namens Juliana die Synagoge von Naro für ihr Seelenheil mit
Mosaik hat belegen lassen, daneben sieht man zwei siebenarmige
Leuchter, den linken zusammen mit Feststrauß und Zitronatfrucht
oder Schofarhorn. Auch hier finden sich also die bekannten
Gesetzessymbole, daneben aber zahlreiche Tierdarstellungen. Man hat
auch hier die Landschaft mit den Pfauen als Paradieslandschaft
gedeutet und den Springbrunnen als Hinweis auf den Quell des

ewigen Lebens49. Aber es ist willkürlich, nur die Darstellungen
des Mittelschiffs so symbolisch zu deuten und in den Darstellungen
der Seitenschiffe reine Ornamentik zu sehen. Da nun in anderen
Räumen der Synagoge sonstige heidnische Motive (Büsten eines

speertragenden Mannes und Weibes) begegnen, und da in der
benachbarten jüdischen Katakombe sich ebenfalls Dekorationen mit
heidnischen Motiven finden60, liegt die Annahme viel näher, daß
auch die Darstellungen auf dem Mosaikboden des Kultraums der

Synagoge weitgehend nur dekorativen Charakter haben, und daß

nur die spezifisch1 jüdischen Darstellungen auf dem Inschriftstreifen
einen religiösen Sinn wiedergeben sollen. Während dieses Mosaik
uns also vermutlich nichts Neues lehrt, vermittelt eine neue Einsicht
der große Mosaikfußboden der Synagoge von Gerasa (Dscherasch)
im Ostjordanland51. Man fand dort unter den Trümmern einer aus
dem 6. Jahrhundert stammenden Kirche die Reste einer etwa
Anfang des 5. Jahrhunderts errichteten Synagoge. Das Fußbodenmosaik

(Taf. 9 a) zeigt im Mittelfeld drei Reihen von Tieren nach
der Einteilung in 1. Mos. 6,20: Vögel, Vieh, Kriechtiere; die
Darstellung ist künstlerisch so vollkommen, daß es heutigen
Zoologen gelungen ist, sämtliche dargestellten Tiere genau zu
identifizieren. Ganz links sind oberhalb einer durch den Kirchenbau zer-

49 Cohn-Wiener, S. 116 f.; Beyer-Lietzmann, S. 26 f.
50 Siehe Frey (s. Anm. 9), S. 295.
61 Zuerst veröffentlicht von A. Barrois, s. Anm. 4. Vgl. ferner Sukenik,
Beth Alpha, S. 27, 55 f. und Taf. 7 und XXVI; Ders., Synagogues, S. 35 ff.,
77. Unsere Taf. 9 a nach Sukenik, Synagogues, Taf. 9; unsere Taf. 9 b nach
Revue Bibl. 1930, Taf. XI.

27



störten Stelle des Mosaiks noch zwei Männerköpfe zu sehen, über
denen in griechischer Sprache die Namen Sem und Japhet, zweier
Söhne des Noah, stehen, darüber erkennt man eine Taube mit einem

Zweig im Schnabel. Es handelt sich also zweifellos uro eine
Darstellung des Auszugs aus der Arche. Am Rande verfolgen zwischen
Blumen und Girlanden tragenden Vögeln Raubtiere zahme Tiere;
es wäre möglich, daß diese Szene die Gewalttätigkeit darstellen
soll, die vor der Flut herrschte, aber diese Randdarstellungen könnten

auch rein dekorativen Charakter haben. Zwischen den sich

verfolgenden Tieren findet sich am unteren Rande eine griechische
Inschrift, die dem „heiligen Ort" und der Synagogenversammlung
Frieden wünscht; dazwischen ist ein siebenarmiger brennender
Leuchter zu sehen, rechts davon Feststrauß und Zitronatfrucht,
links Schofarhorn und Räucherschaufel (?)52. In diesem
künstlerisch hochstehenden Mosaik haben wir also neben den üblichen
bildlichen Hinweisen auf das Gesetz als Mittelpunkt jüdischer
Frömmigkeit53 zum ersten Mal die Darstellung einer biblischen Szene.

Warum gerade der Auszug aus der Arche gewählt ist (im zerstörten
Teil dürfte die übrige Familie Noahis dargestellt gewesen sein),

62 Siehe dazu Anm. 15.

63 Eine ganz ähnliche Mosaikdarstellung findet sich in der 1933 in Esfija
auf dem Karmel ausgegrabenen Synagoge, die als ganze noch unveröffentlicht

zu sein scheint (siehe die Abbildung bei Reifenberg, Taf. 44, und die
kurze Beschreibung bei Sukenik, Synagogues, S. 85 f.). Neben Früchten
und Vögeln zeigte dieses Mosaik ursprünglich noch den Sonnengott auf
seinem Wagen und darum den Tierkreis mit den vier Jahreszeiten; solche

Darstellungen des Tierkreises fanden sich ebenfalls in andern späten
Synagogenmosaiken (Naaran, Beth Alpha), auch da neben Darstellungen der
Gesetzeslade mit Leuchtern und weiteren Kultgegenständen (in Naaran
außerdem Daniel in der Löwengrube, in Beth Alpha das Opfer Isaaks).
Diese Tierkreismosaiken sind nicht nur sehr spät (5.—7. Jahrh.), sondern

zeigen auch in der räumlich so betonten Darstellung des Tierkreises einen

so starken Einfluß der Astrologie, daß sie für den jüdischen Glauben der
ersten Jahrhunderte nicht ohne weiteres herangezogen werden dürfen und
darum hier außer Betracht bleiben sollen. Vgl. zu diesen späten
Denkmälern Sukenik, Beth Alpha, S. 35 ff., 54 f.; Ders., Synagogues, S. 28 ff.
Älter ist dagegen vielleicht eine Tierkreisdarstellung auf einem Steinfries,
der wahrscheinlich aus der Synagoge in Kefar Birim in Galiläa stammt

(s. Sukenik, Beth Alpha, S. 57 und Taf. 6b).

28



wissen wir natürlich nicht, aber man könnte vermuten, daß damit
auf den Segen über die Erde und den Bund Gottes mit Noah (1.
Mos. 8,21 ff.) hingewiesen werden sollte. Auf alle Fälle erscheint
hier neben dem Hinweis auf das Gesetz der Hinweis auf die Taten
Gottes mit seinem Volke in bildlicher Darstellung, und dieses

religiöse Motiv zeigt sich nun beherrschend in dem letzten hier zu

besprechenden Denkmal, der Synagoge von Dura-Europos54.

Die Euphratstadt Dura, an der Karawanenstraße vom syrischen
Aleppo nach Bagdad gelegen, wurde von den Makedonen als

Grenzfestung ausgebaut und1 Europos genannt. Man wußte aus
antiken Quellen nur von der Existenz dieser Stadt, bis im Jahre
1921 englische Truppen, die gegen Araber kämpften, in einem
Ruinenfeld am Euphrat bedeutsame antike Wandmalereien
entdeckten. Sofort einsetzende Ausgrabungen der Franzosen legten
den zuerst entdeckten heidnischen Tempel und andere Gebäude

frei, dabei gelang durch die Aufschrift eines Wandgemäldes die
einwandfreie Identifizierung der Ruinenstadt mit der aus
Schriftstellern bekannten Stadt Dura-Europos. 1928 wurden die
Ausgrabungen von Franzosen und Amerikanern gemeinsam wieder
aufgenommen und durch mehrere Jahre fortgeführt, aber dann aus
Mangel an Mitteln 1937 vorläufig eingestellt. Diese Ausgrabungen
haben Dura rasch zum „Pompeji des Ostens" gemacht, weil die
Ruinen unter dem Schutz des Sandes erstaunlich viele Kunstdenkmäler

bewahrt und uns sehr wesentliche neue Einsichten in die

Geschichte, Kunst- und Religionsgeschichte des vorderen Orients
in der Spätantike vermittelt haben. Wir wissen jetzt, daß Dura
zuerst makedonische Grenzfestung, dann lange Zeit Grenzstadt des

parthischen Reiches und wichtige Karawanenstadt war, bis die
Römer sie zu Beginn des 3. Jahrh. n. Chr. von neuem zu einer
Grenzfestung machten, die schließlich um die Mitte des 4.

Jahrhunderts von den Parthern erobert wurde. Von da an blieb Dura
verlassen und vergessen, bis die neuen Ausgrabungen die Stadt

64 Siehe die Literatur in Anm. 5. Unsere Taf. 10 und 11 nach Rostovtzeff,
Dura, Taf. 21 und 22; Taf. 15 nach Mesnil du Buisson, Taf. 39. Die
abschließende Publikation über die Synagoge mit ausreichenden Abbildungen

steht noch aus.

29



wieder bekannt gemacht haben. Die religiösen Verhältnisse waren
entsprechend der Buntheit der Bevölkerung außerordentlich
gemischt, und man hat Tempel aller Arten gefunden (darunter auch
ein sehr bedeutsames Mithräum). So ist es nicht erstaunlich, daß

man eine kleine christliche Kirche und eine Synagoge ausgegraben
hat. Die Synagoge lag in einem Privathaus an der Stadtmauer,
hinter der man zu Befestigungszwecken einen schiefen Stützungswall

aufgeworfen hatte, unter dem die an der Mauer gelegenen
Häuser begraben wurden. Unter dem Schutz dieses Walles blieb die
an der Mauer gelegene Frontwand der Synagoge völlig erhalten,
während die Seitenwände nur abgeschrägt, die Eingangswand fast

gar nicht erhalten blieb. Es fanden sich aber unter dem Schutt
innerhalb der Synagoge auch erhebliche Teile der Dachziegel, so-
daß man die erhaltenen Wandgemälde ablösen und die Synagoge
in Rekonstruktion im Museum von Damaskus wieder aufbauen
konnte (siehe die rechte Seite der Frontwand im Westen und einen
Teil der anschließenden Nordwand auf Taf. 10 und die linke Seite
der Frontwand auf Taf. 11). Die Synagoge stand freilich nur bis
etwa 256 n. Chr. in Gebrauch, dann wurde sie durch die Errichtung

des Walles hinter der Stadtmauer zugedeckt und teilweise
zerstört.

Die Ausgrabungen haben nun aber ergeben, daß die Synagoge, wie
sie sich den Ausgräbern zuerst darbot, und wie sie in Damaskus
wieder aufgebaut worden ist, nicht die erste Synagoge an diesem
Platz war. Eine ältere, kleinere Synagoge, war um 200 n. Chr.
gebaut worden, sie war offensichtlich nur mit geometrischen und
pflanzlichen Ornamenten ausgeschmückt. Um 244 wurde dann an
ihrer Stelle die größere Synagoge gebaut, die in üblicher Weise in
der Richtung nach Jerusalem (hier nach Westen) den Platz für den
Gesetzesschrein aufwies und rings an den Wänden mit 'Bänken
versehen war; rechts neben der Nische für den Gesetzesschrein sind
die Stufen für den Sitz des Synagogenvorstandes, des Priesters
Samuel, erhalten. Die Nische für den Gesetzesschrein, der natürlich
nicht erhalten blieb, wurde sofort beim Neubau kunstvoll
ausgestaltet (Taf. 10 und 12). Vor die oben mit einer Muschel
abgeschlossene Nische sind links und rechts je eine Säule in Marmor-

30



imitation gestellt, die eine von der Wand abgerückte Fas'sade

tragen. Diese Fassade ist offenbar auch sofort bemalt worden. Dieses

Bild zeigt in der Mitte einen Tempel mit geschlossenen Türen,
der zweifellos einen Gesetzesschrein darstellen soll55. Rechts
daneben sind ein siebenarmiger Leuchter, eine Zitronatfrucht und
ein Feststrauß zu erkennen. Auch hier waren also an beherrschender
Stelle und im1 ältesten Zustand des Neubaus diejenigen Kultgegenstände

dargestellt, die die Bedeutung des Gesetzes für den
jüdischen Gottesdienst kennzeichnen sollten. Rechts neben dem tem-

pelförmigen Gesetzesschrein ist in einer recht primitiven und den

späteren Gemälden derselben Synagoge unebenbürtigen Art die

Opferung Isaaks dargestellt. Man sieht in der Mitte Abraham mit
dem Messer von hinten neben dem Altar stehen, auf dem Isaak

liegt, darunter ist der Widder neben dem Dornbusch zu erkennen.
Oben rechts ist ein Zelt oder eine Hütte gemalt, in deren Türe mit
dem Rücken zum Beschauer ein kleiner Mann steht; links darüber
greift Gottes Hand aus den Wolken. Die Hand Gottes repräsentiert

zweifellos das Reden Gottes zu Abraham ; es ist das Äußerste,
was jüdische Kunst in der Abbildung Gottes zu tun imstande ist66.

Unklar ist dagegen, was mit der Hütte und dem davor stehenden
kleinen Mann oder Knaben gemeint sein soll. Die Deutung auf den
Diener Abrahams57 liegt wenig nahe, da dabei die Hütte nicht
erklärt wird; daß Abraham beim Opfer im Heiligtum von Beerseba
nach Vollendung des Isaakopfers (1. Mos. 22,19) dargestellt werden

solle58 ist darum unwahrscheinlich, weil die Figur im Eingang

55 Gegen die Annahme von Mesnil da Buisson, S. 20, und Grabar, s. Anm. 6,
S. 145 f., es sei der salomonische Tempel mit seinen Geräten gemeint, spricht
die Analogie der früher besprochenen jüdischen Denkmäler (vgl. z. B. das

vatikanische Goldglas, Taf. 4 b) und besonders die Tatsache, daß auch
in allen früher besprochenen synagogalen Darstellungen des Gesetzesschreines

die Türen des Schreines ebenfalls geschlossen sind.
56 Auf der in der sonstigen Darstellung völlig abweichenden Wiedergabe
des Isaakopfers in der späten Synagoge von Beth Alpha stehen neben der
Hand Gottes die hebräischen Worte: „Lege (deine Hand) nicht an" (1. Mos.

22, 12), s. Sukenik, Beth Alpha, Taf. XIX. — Die Scheu vor der Darstellung

menschlicher Figuren zeigt sich in unserm Fresko noch deutlich
darin, daß alle Figuren von hinten gezeigt werden!
57 So z. B. Hempel, s. Anm. 6, S. 286.
68 So Mesnil du Buisson, S. 26 f.

31



der Hütte eher ein Kind darstellt. Man hat darum vermutet, daß
Isaak nach dem Opfer im Heiligtum auf dem Gipfel des Berges
anbetend dargestellt werde, weil eine aramäische Übersetzung zu
1. Mos. 22,14 ein Gebet hinzufügt, in dem die Vorstellung
enthalten ist, daß Abraham das Opfer auf dem „Berg des Heiligtums
Gottes" darbrachte69; diese Vermutung ist recht einleuchtend,
wenn auch vielleicht nicht ganz sicher beweisbar. Auf alle Fälle
zeigt sich schon hier, daß die Darstellung der biblischen Szene
durch die legendarische Weiterbildung des Bibeltextes in der frommen

jüdischen Überlieferung beeinflußt ist. Warum gerade das

Opfer Isaaks an diesem hervorstechenden Punkte dargestellt wurde,
kann man kaum sicher sagen, aber am ehesten wird man darin
doch wohl einen betonten Hinweis auf den Segen über Abraham
und sein Geschlecht erkennen dürfen, der auf Grund des Gehorsams

Abrahams beim Isaakopfer dem Abraham zugesprochen wird
(1. Mos. 32,16 f.). Auf der Wand über der Gesetzesnische war
auch von jeher ein Gemälde angebracht, das aber später übermalt
wurde, sodaß auch auf Grund des Originals nur Vermutungen über
dessen Inhalt geäußert werden konnten (man glaubt einen Weinstock

und Löwen zu erkennen) ; dieses Mittelbild muß darum hier
außer Betracht bleiben.

Einige Zeit später haben die Juden von Dura offenbar beschlossen,
die ganze Synagoge mit Wandgemälden zu schmücken; dabei
wurde auch das alte Mittelbild übermalt, während die Darstellung
auf der Fassade der Gesetzesnische erhalten blieb. Die Gesamtanlage

der Wandbilder (s. Taf. 10 und 11) wurde nun so
angeordnet, daß über einem mit Tieren und Frauenköpfen in
Medaillons geschmückten Sockel sich drei (über der Gesetzesnische

nur zwei) Bilderfriese über alle Wände erstrecken, die durch
Zierleisten von einander getrennt sind. Die Frage der Anordnung der
Bilder und ihrer beabsichtigten Reihenfolge ist trotz mancher
bereits geäußerter Vermutungen kaum sicher zu lösen, obwohl an

69 Vgl. Grabar, s. Anm. 6, S. 145 f. Das Gebet Abrahams im Fragmen-
tentargum (Das Fragmententhargum, hrsg. v. M. Ginsburger, 1899, S. 13)
schließt: „Künftige Geschlechter nach ihm (Isaak) werden sagen: Auf dem

Berge des Heiligtums Gottes brachte Abraham den Isaak seinen Sohn
dar ...".

32



o
u> Mosaikfußboden der Synagoge in Gerasa (Ostjordanland) o

a) Gesamtansicht nach Zeichnung, b) Detail nach Photographie





einigen Stellen deutlich zusammengehörige Bilder nebeneinander
steheneo. Auch fehlen ja bisher gänzlich direkte Vorbilder und
Parallelen zu den Darstellungen, sodaß die Erklärung der Bilder
im einzelnen vielfach unsicher geblieben ist und teilweise infolge
der schlechten Erhaltung der Bilder immer unsicher bleiben wird.
Es ist darum hier nicht beabsichtigt, sämtliche erhaltenen Bilder
zu beschreiben und in ihren Einzelheiten zu deuten ; vielmehr sollen
nur die besonders wichtigen Darstellungen der Frontwand und ein
Bild einer Seitenwand abgebildet und besprochen werden61.

Lassen wir das übermalte Mittelbild und die vier Gestalten zu seinen
beiden Seiten vorläufig außer Betracht, so finden wir in der gesamten

obersten Reihe der rechten Seite der Westwand (auf Taf. 10

nicht deutlich zu erkennen) eine ausführlich schildernde Darstellung

des Auszugs des Volkes Israel aus Ägypten unter der Führung
des Moses. Ganz rechts ist eine Stadt mit geöffnetem Stadttor zu
sehen; über dem Tor sind ein heidnischer Gott und zwei
Siegesgöttinnen zu erkennen; auf die Stadt fallen Feuer und Hagel nieder.
Das Volk Israel, bewaffnete Soldaten und fliehende Zivilisten mit
Kindern, teilweise Lasten tragend, dazwischen die 12 Stammesältesten,

marschiert nach rechts aus der Stadt, angeführt von dem

60 Mesnil du Buisson, S. 14 ff. wollte die drei Reihen unterscheiden als

geschichtliche, liturgische und moralische Reihe; Grabar, s. Anm. 6, S. 16 ff.
nimmt an, daß jeweilen zwei Bilder, eines rechts und eines links von der
Mitte, eine Parallele oder einen Gegensatz miteinander bilden. Aber beide
Annahmen erweisen sich als sehr gesucht. Eher könnte Kraeling, S. 373ff.
recht haben, der die Auswahl von den speziellen Interessen der Juden der
östlichen Diaspora und überhaupt von der Rücksichtnahme auf die
Lieblingsgestalten jüdischer volkstümlicher Frömmigkeit beherrscht sein läßt.
Vielleicht aber ist die Auswahl der Szenen viel mehr den persönlichen Wünschen

der einzelnen Auftraggeber zu verdanken als einem einheitlichen
Plan, wie Rostovtzeff, Dura, S. 115 f. vermutet. Die ganze Frage ist
vorläufig völlig unentschieden.
61 Die Frage nach der kunstgeschichtlichen Bedeutung der Bilder soll hier
ebensowenig berührt werden wie die Frage nach der Zahl und dem
Charakter der zweifellos vorhandenen Mehrzahl von Malern, die an den Bildern
gearbeitet haben (dafür zeugen nicht nur die Stilunterschiede, sondern auch

die Tatsache, daß die Aufschriften teils in griechischer, teils in aramäischer,
teils in mittelpersischer Sprache verfaßt sind). Mesnil du Buisson, S. 150
nimmt vier verschiedene Maler an.

35



riesenhaften Moses, der einen Mantel mit den vorgeschriebenen
Schaufäden an den Ecken trägt und einen Stab in der rechten Hand
hochhält. Zwischen den Füßen des Moses steht eine aramäische
Inschrift: „Moses, als er aus Ägypten zog und das Meer spaltete".
Es folgt das Meer mit den darin ertrinkenden Ägyptern, links
davon steht wieder der riesige Moses, der seinen Stab über das

Wasser ausstreckt. Über ihm erscheint die Hand Gottes aus dem
Himmel. Hinter der Gestalt des Moses laufen vom Meer aus 12

ursprünglich blaue Streifen nach links. Dann ist Moses, wieder vor
diesen Streifen, ein drittes Mal weiter links dargestellt, dieses Mal
senkt er seinen Stock über ein kleines Wasser, in dem Fische
schwimmen und Muscheln zu sehen sind ; oberhalb des Wassers
stehen die jüdischen Bewaffneten und Ältesten und schauen dem
Tun des Moses zu. Darüber ist ein zweites Mal Gottes Hand zu
sehen. Neben dem Kopf dieses dritten Moses steht die aramäische
schrift : „Moses, als er das Meer spaltete". Es ist klar, daß es sich
bei der ganzen Schilderung um' den Auszug aus Ägypten handelt;
rätselhaft ist nur, was der Feuerhagel auf die zurückgelassene
ägyptische Stadt hier soll, da ja die 7. Plage (2. Mos. 9, 22 ff.) durch
mehrere Ereignisse von dem Auszug Israels aus Ägypten (2. Mos.
12,37ff.) getrennt ist; und rätselhaft ist auch, warum die Spaltung

des Meeres durch Moses erst nach dem Ertrinken der Ägypter

im Meer dargestellt zu sein scheint. Um dieser merkwürdigen
Reihenfolge zu entgehen, hat man vermutet, es solle in der letzten
Szene, wo Moses den Stab über das kleine Wasser senkt, gar nicht
die Spaltung des Meeres für die Israeliten, sondern das später
erzählte Wunder dargestellt werden, bei dem Moses durch ein ins
Wasser geworfenes Holz bitteres Wasser süß machte (2. Mos. 14,
25)62. Aber dagegen spricht nicht nur die Inschrift über der dritten
Mosesgestalt, die gerade die letzte Szene als Spaltung des Meeres
kennzeichnet, sondern bei dieser Annahme bleiben auch die zwölf
hellblauen Bänder hinter der 2. und 3. Mosesgestalt unerklärt.
Man hat nun aber darauf hingewiesen, daß nach einer rabbinischen
Vorstellung, die sich besonders in der aramäischen Übersetzung,

62 So Mesnil du Buisson, S. 39; G. Millet bei Mesnil du Buisson, S. XII ff. ;

Goodenough, s. Anm. 6, S. 222 (will diese Deutung aus philonischer
Symbolik begründen); Rostovtzeff, Rom. Quartalsschr. 42, 1934, S. 211.

36



dem Targum, zeigt, das Wasser des Meeres durch Moses in 12

Wege für die 12 Stämme geteilt worden war, und diese 12 Wege
durch das Wasser sind hier eben hinter der 2. und 3. Mosesgestalt
wiedergegeben. Es sind also zweifellos in der fortlaufenden Erzählung

dieses Bildes nur der Auszug aus Ägypten, das Ertrinken der
Ägypter im Meer und der Durchzug Israels durch das Meer geschildert63.

Schon dabei ergibt sich aber, daß die Weiterspinnung der
biblischen Erzählung in der frommen Überlieferung, der Haggada,
die Art der bildlichen Darstellung im einzelnen stark beeinflußt
hat. Und aus dem gleichen Zusammenhang erklärt sich auch, wie
kürzlich gezeigt wurde04, die Darstellung der Plage des Feuerhagels

beim Auszug aus Ägypten : die aramäische Übersetzung
erzählt, daß Gott beim1 Auszug das ägyptische Heer mit Feuerhagel
in Verwirrung brachte. Die auffällige Reihenfolge der Darstellungen
läßt sich schließlich vielleicht so erklären, daß der Maler jeweilen
zwei Szenen zusammenfaßte: rechts die zerstörte ägyptische Stadt,
links die geglückte Flucht der Ägypter; rechts die ertrinkenden
Ägypter, links die geretteten Israeliten °5. So würde sich auch das

nur zweimalige Auftreten der Hand Gottes in dem gesamten Bilderzyklus

erklären: die eine Hand wendet sich deutlich gegen die
Ägypter, die andere z u den Israeliten. Und damit ergibt sich, daß
der religiöse Sinn dieser bildlichen Erzählung deutlich darin
besteht, daß die Machttaten Gottes für sein Volk an dem
grundlegenden Ereignis des Auszugs des Volkes aus Ägypten geschildert
werden sollen.
63 So Kraeling, S. 346; Rostovtzeff, Dura, S. 124; de Vaux, s. Anm. 6,
S. 138 f.; Qrabar, s. Anm. 6, S. 146 ff. fi. Lietzmanti, Theol. Literaturztg.
65, 1940, Sp. 116. Der Targum Pseudojonathan zu 2. Mos. 14, 21 f. (hrsg.
v. M. Ginsburger, 1903, S. 123) lautet: „Und die Wasser wurden gespalten

in 12 Teile entsprechend den 12 Stämmen Jakobs. Und die Söhne Israels

zogen in der Mitte des Wassers im Trockenen...".
64 S. Grabar in Anm. 63. Der Targum Pseudojonathan zu 2. Mos. 14,24
(Ginsburger S. 124) sagt: „ Oott schaute im Zorn auf das Heer der
Ägypter in der Feuersäule, um auf sie glühende Kohlen zu werfen, und
in der Wolkensäule, um auf sie Hagel zu werfen; und er verwirrte das

Heer der Ägypter". Erklären sich aus dieser haggadischen Tradition auch

die schwarze und die rote Säule, die unterhalb des Feuerhagels außerhalb

der Mauer dastehen?
65 So Grabar, s. Anm. 63.

37



Die gleiche Absicht erkennt man in dem äußersten rechten Bild
des mittleren Frieses der Westwand (Tat. 13). Das zeitlich
vorangehende Bild auf dem mittleren Fries der Nordwand (vgl. Taf. 10),
das hier nicht genau besprochen werden soll, zeigt eine Schlacht
zwischen Reitern und Fußvolk um die Lade, worin man vermutlich
mit Recht eine Darstellung der Eroberung der Lade Gottes durch
die Philister (1. Sam. 4,1 ff.) erkennt. Auf der Westwand schließt
sich nun der Triumph der Lade an. Man erkennt rechts den Tempel

des Gottes Dagon in Asdod (1. Sam. 5,1 ff.), in den die Lade

von den Philistern gebracht worden war; vor dem Tempel liegen
nicht nur zerbrochene Tempelgeräte, sondern auch zwei
zerbrochene Statuen des Gottes. Durch diese primitive Art der
Darstellung soll offenbar das vom biblischen Text berichtete
zweimalige Herunterfallen des Gottesbildes infolge der Anwesenheit
der Lade dargestellt werden. Aber viel wichtiger ist, daß die
Statue des Gottes auf unserm Bild der Statue des Gottes
Adonis im gegenüberliegenden Adonistempel nachgebildet ist:
diese Juden wagen es auf ihre Weise, die Überlegenheit ihres
Gottes über den im benachbarten Tempel verehrten
Vegetationsgott zu verkünden und so die alte Erzählung aktuell zu
gestalten. Die linke Seite des Bildes zeigt dann die Rücksendung
der Lade zu den Israeliten (1. Sam. 6,1 ff.) : die Lade, in der Form
eines Gesetzesschreins mit einem Baldachin darüber, steht auf
einem von zwei Kühen gezogenen Wagen, den zwei Philister
anführen; im Hintergrund folgen drei der fünf philistäischen Fürsten,
die der Lade bis zu ihrem Übergang in israelitisches Gebiet folgten.
Auch dieses Bild zeigt also Gottes Tat für sein Volk und seine

Überlegenheit über alle anderen Götter. Links an dieses Bild schließt
sich im selben Fries eine nicht sicher gedeutete Darstellung an
(Taf. 10). Oben steht ein korinthischer Tempel mit geschlossener
Türe und Figuren von Siegesgöttinnen an den Dachecken. Der
Tempel ist von sieben mit Zinnen gekrönten Mauern umgeben;
die drei Türen der äußersten Mauer sind vorne groß dargestellt und

zeigen auf ihren Zierfeldern Stiere, nackte männliche Figuren mit
Kindern, Glücksgöttinnen mit Füllhörnern, Löwenköpfe u. s. w. Das
sieht alles nach einem heidnischen Tempel aus, und man hat darum
an den Tempel von Beth Schemesch gedacht, in den die Lade nach

38



der Rückkehr aus dem Philisterland gebracht worden seiss. Aber
einmal sagt der biblische Bericht nichts von einem solchen Tempel

(1. Sam. 6,12), und dann hätte man kaum einem heidnischen

Tempel als solchem einen so beherrschenden Platz in der
Synagogendekoration gegeben. Es kann also trotz der heidnischen
Verzierungen nur der Jerusalemer Tempel gemeint sein, und dann
doch wohl der Tempel Salomes, in den die Lade schließlich

gebracht wurde".

Der unterste Fries der rechten Seite der Westwand enthält ebenfalls
zwei Bilder. Rechts ist die Auffindung des Moses im' Nil dargestellt
(Taf. 14). Ganz rechts sitzt vor einem geöffneten Stadttor der Pharao
auf seinem Thron, neben ihm stehen zwei Hofbeamte. Vor dem
Thron stehen zwei Frauen mit anbetender Gebärde; zu ihren Füßen
ist eine dritte Frau sichtbar, die auf den Knieen liegt und entweder
sich vor Pharao niedergeworfen hat oder etwas niederlegt (dieser
Teil des Bildes ist zerstört). Links davon sieht man drei stehende
Frauen mit Toilettengegenständen, vor ihnen steht die nackte Tochter

Pharaos miit dem Moseskind auf dem Arm im Nil, neben ihr ist
der Kasten zu erkennen, in dem das Kind gelegen hatte. Ganz links
sind noch einmal zwei Frauen zu sehen, von denen die eine der
andern ein nacktes Kind übergibt. Die mittlere Szene ist durchaus
klar; sie schildert die Auffindung des Moseskindes durch die Tochter

Pharaos, die von ihren drei am Ufer stehenden Dienerinnen
begleitet ist. Unklar ist dagegen die Deutung der beiden Szenen rechts
und links, weil rechts der unterste Teil zerstört ist, und weil links
nicht deutlich zu erkennen ist, ob das Kind von der hinteren Frau
der vorderen übergeben wird oder umgekehrt. Im ersten Falle
wäre dargestellt, wie die Mutter des Moses das Kind der Schwester
übergibt, die es im Nil aussetzen soll; im zweiten Fall wäre gezeigt,
wie die Schwester des Moses das von der Prinzessin empfangene
Kind der Mutter weitergibt. Nimmt man die 1. Möglichkeit an, so
muß man die Szene rechts dahin deuten, daß die knieende Frau die
Prinzessin wäre, die in Anwesenheit von Mutter und Schwester des

66 Mesnil du Buisson, S. 92.
67 Vgl. Kraeling, S. 351; Hempel, s. Anm. 6, S. 288 f.; de Vaux, s. Anm. 6,
S. 141.

39



Moses den Pharao um Adoption des Kindes bittet08. Das ist aber
darum unwahrscheinlich, weil diese Szene der Adoption des Moses
dann ja ganz ohne Anwesenheit des Moses geschildert wäre, weil
ferner die knieende Frau keinen königlichen Schmuck trägt, und
weil schließlich die spätere jüdische Bildtradition die beiden vor
dem Pharao stehenden Frauen deutlich als die beiden Hebammen
kennzeichnet, die den Befehl zur Tötung aller männlichen Judenkinder

erhalten (2. Mos. 2,15 f., 22) 09. Die knieende Frau rechts

vorn muß vielmehr die Mutter sein, die Moses im Nil aussetzt. Es

ist dann also in fortlaufender Schilderung von rechts nach links
berichtet, wie Pharao den Befehl gibt, alle neugeborenen
jüdischen Knaben in den Nil zu werfen, wie die Mutter das Moseskind

in einem Kasten im Nil aussetzt, wie die Tochter Pharaos es

auffindet und es der Schwester des Moses übergibt, die es der
Mutter weitergibt ; der biblische Bericht ist dabei nicht ganz genau
wiedergegeben, weil dort die Prinzessin nicht selbst den Kasten
aus dem Nil holt, sondern ihn durch eine Dienerin holen läßt
(2. Mos. 2,5). Im übrigen schildert diese klare Szene ja deutlich
die Tat Gottes, der den zum Führer seines Volkes erwählten
Moses wunderbar vor den Nachstellungen Pharaos bewahrt. Links
schließt sich an diese mehrteilige Szene die Salbung Davids durch
Samuel an, eines der eindrucksvollsten Bilder derSynagoge (Taf.12).
Daß dies der Sinn der mit fast byzantinischer Feierlichkeit geschilderten

Szene ist, ergibt sich aus der aramäischen Unterschrift:
„Samuel, als er David salbte". Man sieht den riesenhaften Samuel,
wie er das Öl auf David ausgießt, der in dunkler (vielleicht
ursprünglich purpurfarbener) Gewandung vor seinen Brüdern steht.
Die Darstellung entspricht genau dem biblischen Bericht (1. Sam.

16,1 ff.), und man hat mit Recht vermutet, daß diese Szene darum

an dieser hervorstechenden Stelle angebracht ist (unmittelbar über
dem Sitz des Synagogenvorstandes), weil der Synagogenvorstand

zur Zeit der Erbauung der Synagoge nach einer aufgefundenen In-

66 So Rostovtzeff, Dura, S. 123 f.

69 Nachgewiesen von Wodtke, s. Anm. 6, S. 56 ff. Dieselbe Deutung der
beiden Frauen auf die Hebammen und die daraus folgende Interpretation
des Bildes vertreten auch Kraeling, S. 359f. und Mesnil du Buisson, S. 120ff.

40



schrift Samuel hieß,0. Darüber hinaus zeigt das Bild natürlich,
wie Gott seinem Volke seinen König salben ließ. Man hat nun freilich

noch weitergehend aus dem Purpurgewand Davids schließen

wollen, daß David, der Gesalbte, hier als Hinweis auf den
„Gesalbten" aus dem Hause Davids in der Endzeit, den Messias,
dienen solle, sodaß dieses Bild einen eschatologischen Sinn hätte71;
aber nichts weist darauf hin, daß die Königstracht Davids hier
mit Hinblick auf den Endzeitkönig gewählt ist, und nichts würde
den Betrachter dazu anleiten, diesen angeblichen eschatologischen
Sinn des Bildes zu bemerken. Auch dieses Bild kann darum nur als

Hinweis auf Gottes Tat in der Geschichte seines Volkes verstanden
werden.

Von den Gemälden auf der linken Hälfte der Westwand (Taf. 11)
sind die beiden Darstellungen der obersten Reihe so schlecht
erhalten, daß sie hier außer Betracht bleiben müssen. In der mittleren
Reihe schließt sich an die stehende Figur des zentralen Gemäldes,
das wir zuletzt besprechen wollen, zunächst die Darstellung
Aarons als Hohepriester an. Man sieht in der Mitte einen Tempel
mit geöffneten Türen, in dessen Innerem die Bundeslade zu erkennen

ist; vor dem Tempel stehen ein siebenarmiger Leuchter, zwei
Räucheraltäre und1 ein Brandopferaltar mit einem Opfertier darauf.
Der Tempelhof wird von einer Mauer abgeschlossen, deren drei
Tore vorne dargestellt sind. Rechts neben dem Tempel steht Aaron
in hohepriesterlichem Ornat, auf seinem Mantel sind deutlich
geflügelte Siegesgöttinnen und nackte geflügelte Genien zu erkennen.
Neben seinem Kopf ist sein Name in griechischer Sprache aufgemalt.

Rechts von ihm stehen zwei Männer mit Trompeten, unter
ihnen sieht man einen Buckelstier und einen Widder; beide Tiere
sind offensichtlich zum Opfer bestimmt. Links stehen zwei weitere
Männer mit Trompeten neben bzw. vor dem Tempel, ein fünfter

70 Siehe die Vertreter dieser Ansicht bei Grabar, s. Anm. 6, S. 175, Anm. 4;
die Inschrift bei Kraeling, S. 390. Grabar, S. 176 will seinerseits die
Salbung Davids deswegen über dem Sitz des Synagogenvorstandes dargestellt
finden, weil der Synagogenvorstand den Patriarchen von Jerusalem
repräsentiere, der als „Gesalbter" angesehen wurde; das ist aber wenig
naheliegend.

71 So Grabar, s. Anm. 6, S. 172 ff.

41



steht links unten mit einer Axt neben einem weiteren Stier. Es ist
gezeigt worden72, daß die Darstellung des Tempels, der Kleidung
Aarons und der Priester oder Leviten u. s. w. durchaus nicht den
biblischen Angaben entspricht, sondern wohl zeitgenössischen
Vorstellungen und Mustern entnommen ist; und man hat darum
angenommen, es solle nicht eine bestimmte Szene des Alten
Testaments, etwa Aarons Einsetzung zum Priesterdienst, dargestellt
werden, sondern das Bild solle einfach das alttestamentliche Prie-
stertum und besonders den Opferkult verherrlichen. Demgegenüber

hat G r a b a r73 darauf verwiesen, daß der Ritus der Proklamation

des Neumondes dargestellt werden solle (4. Mos. 10,10;
28,11 ff.), da zu dieser Szene ebenso die Trompeten wie die Art
und Anzahl der Opfertiere paßten. Und Grabar will darüber hinaus
aus kleinen Einzelheiten der Darstellung erschließen, daß auch
dieses Bild ein Hinweis sei auf den Anbruch der durch den Monatsbeginn

symbolisierten Endzeit. Aber für den Ritus der Proklamation
des Neumondes ist die Anwesenheit des Hohenpriesters keineswegs

deutlich gefordert, und nur aus der Auswahl der Opfertiere
kann schwerlich jemand das gemeinte Fest erkennen, zumal auch
die Zahl der angeordneten Opfertiere nicht genau mit dem Bild
übereinstimmt; die Beziehung des angeblichen Neumondfestes auf
die Endzeit ist erst recht völlig willkürlich. Es bleibt darum viel
wahrscheinlicher, daß hier ganz allgemein das alttestamentliche
Priestertum und der Tempeldienst als Gabe Gottes an sein Volk
gepriesen werden sollen.

An dieses Bild schließt sich im gleichen Fries links eine höchst
eigentümliche Darstellung an. In der Mitte vorne ist ein Brunnen
zu erkennen, von dem aus 12 Wasserläufe zu 12 Zelten fließen,
die im Kreise angeordnet sind, und vor denen je ein Mann mit
erhobenen Händen steht. Neben dem Brunnen steht links die
riesenhafte Figur des Moses, der seinen Stock in den Brunnen hält.
In der Mitte hinten ist ein Tempel (das Wüstenheiligtum darstellend)

zu sehen, davor ein siebenarmiger Leuchter, zwei Räucheraltäre

und ein nicht sicher zu deutender schemelartiger Gegenstand.

72 Mesnil du Buisson, S. 55 ff.; Kraeling, S. 352 f.
73 A. Anm. 6 a. O., S. 187 ff.

42





Synagoge in Dura-Europos: Mitte der Westwand mit Oesetzesnische





Synagoge in Dura-Europos -„Ausschnitt der rechten Seite der Westvvand (Auffindung des Moses im Nil)







Es kann kein Zweifel sein, daß hier das mehrfach erzählte Wunder
der Wasserspendung durch Moses dargestellt werden soll. Man
hat angenommen, daß der Maler aus allen biblischen Berichten
über da,s Wasserwunder (2. Mos. 15,22 ff. 27; 17, Iff. ; 4. Mos.
20,2 ff. ; 21,16 ff.) Einzelzüge entnommen und daraus eine

Gesamtdarstellung des Wasserwunders gestaltet habe71; aber damit
sind die 12 Wasserströme, die von dem Brunnen zu den Zelten
laufen, nicht erklärt. Nun hat aber die rabbinische Überlieferung
schon früh bemerkt, daß 4. Mos. 20,7 ff. von einem Felsen die
Rede ist, aus dem Mose Wasser schlug, daß dann aber 21,16
nach langer Wanderung des Volkes wieder von dem Brunnen die
Rede ist, aus dem Mose Wasser zu trinken gab (auch 2. Mos. 17,6
war ja schon von einem Felsen die Rede gewesen, aus dem Moses
Wasser schlug). Die rabbinische Tradition hat darum behauptet,
der Brunnen sei mit den Israeliten gewandert, und diese Tradition
ist sehr alt, wie Paulus beweist, der sie 1. Kor. 10,4 voraussetzt.
Diese Tradition ist dann dahin ausgeschmückt worden, daß dieser
Brunnen sich an jedem Halteplatz der Israeliten gegenüber dem

Eingang der Stiftshütte aufstellte, und daß auf den Gesang der
Stammesältesten hin von diesem Brunnen aus ein Strom zu jedem
Stamm floß 75; und auch diese Weiterbildung ist sehr alt78. Es kann
darum schwerlich fraglich sein, daß der Maler diesen wunderbaren
Brunnen darstellen wollte77, den Moses auf Gottes Geheiß hin
schlug, und der den Stämmen durch die Wüste folgte und immer

74 Mesnil du Buisson, S. 64 ff., der außerdem in dem Bild ohne genügenden
Beweis einen Hinweis auf das Laubhüttenfest sehen möchte. Ähnlich auch

Hempel, s. Anm. 6, S. 291.
76 Vgl. die Belege bei Strack-Billerbeck, s. Anm. 9, III, S. 406 f. Noch
älter ist wohl Pseudo-Philo, Antiquitates Biblicae 10,7 (bei P. Riessler,
Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel, 1928, S. 755).
76 Im 2. Jahrhundert vor Christus machte der jüdische Tragiker Ezechiel
aus 2. Mos. 15, 27 („Elim, da waren 12 Quellen mit Wasser") „12 Quellen,
die aus einem Felsen sprudelten" (V. 250 bei J.Wieneke, Ezechielis Judaei
poetae Alexandrini fabulae quae inscribitur Exagoge fragmenta, 1931, S. 24);
auf diesen Text verwies de Vaux, s. Anm. 6, S. 140.
77 So deuten Rostovtzeff, Dura, S. 110 f.; Kraeling, S. 353f. ; de Vaux, s.

Anm. 6, S. 140; wohl auch Ooodenough, s. Anm. 6, S. 209 f.; Orabar,

s. Anm. 6, S. 190 ff.

49

judaica, Bd. II, 1 4



alle Stämme mit Wasser versorgte. Daraus erklärt sich sowohl,
daß auf unserm Bild hinten die Stiftshütte dargestellt ist, der gegenüber

sich der Brunnen aufgestellt hat, als auch das Dastehen der
12 Stammesältesten mit erhobenen Armen. Auch dieses Bild
verkündet also Gottes großes Tun für sein Volk78.

Die beiden Bilder auf dem untersten Fries der linken Seite der
Vorderfront bieten keinerlei Schwierigkeiten. Das linke Bild schließt
sich sachlich an drei hier nicht näher zu besprechende Darstellungen
des untersten Frieses der Südwand an, die Elia bei der Witwe von
Sarepta (1. Kön. 17,1 ff.), das Baalsopfer auf dem Karmel (1. Kön.
18,19 ff., unter starker Verwertung der legendarischen Weiterbildung

des Berichts), das Eliaopfer auf dem Karmel (1. Kön. 17,
29 ff.) schildern. Das anschließende Bild der Westwand (Taf. 11)

zeigt links die Witwe von Sarepta mit ihrem toten nackten Sohn
auf dem Arm; in der Mitte sieht man Elia auf einem Bett sitzen
(auf dem Bett ist der Name Elia beigeschrieben), auf seinem Arm
trägt er den wieder lebenden Sohn der Witwe, rechts über ihm
zeigt sich Gottes Hand aus dem Himmel. Ganz rechts steht wieder
die Witwe, dieses Mal im Festgewand, mit dem lebenden Kind auf
dem linken Arm, die rechte Hand streckt sie gegen den Propheten
aus, wohl um ihren Dank auszudrücken. Es ist klar, daß hier die
zeitlich vor den beiden letzten Szenen der Südwand liegende Auf-
erweckung des Sohnes der Witwe (1. Kön. 17,17 ff.) geschildert
wird, wobei die Hand Gottes wieder deutlich zeigt, daß auch hier
das geschichtliche Handeln Gottes für sein Volk betont werden
soll. Und nichts anderes lehrt auch das anschließende Bild, der

Triumph Mardochais und Esthers (Taf. 11 und 12; Esth. 6,6 ff.).
Links reitet Mardochai in königlichem1 Gewände auf einem Schimmel,

der von dem barfüßigen Haman geführt wird; in der Mitte
sehen vier vornehme Männer dem Schauspiel zu. Rechts sitzt der

78 Orabar (s. Anm. 77) will auch diesem Bild eine eschatologische Lehre
entnehmen: Moses sei hier der Prototyp des Messias, der Brunnen der Prototyp

des Brunnens, der aus dem Tempel des neuen Jerusalem hervorsprudeln

soll. Aber die Belege für diese Anschauungen entstammen ganz späten
Schriften (Targum zum Hohenlied und Pirqe de Rabbi Elieser), und das
Bild selbst bietet keinerlei Hinweis auf diese angebliche eschatologische
Bedeutung.

50



König Ahasveros auf seinem Thron, neben ihm Esther als Königin,
hinter ihnen stehen zwei Höflinge und eine Dienerin; vor dem
König ist ein gebückter Höfling zu sehen, der dem König eine
Rolle übergibt oder eine Rolle von ihm empfängt. Es ist nicht ganz
klar, was mit dieser Überreichung einer Rolle gemeint ist19; aber
deutlich ist, daß Esther ebenso wie Mardochai in der höchsten
Würde gezeigt werden sollen, die diesen Juden von dem
persischen König zuteil wurde. Die Namen Mardochai, Ahasveros,
Esther sind in aramäischer Sprache beigeschrieben. Daß diese
Szene ebenfalls die wunderbar großen Taten Gottes für sein Volk
schildern will, ist ohne weiteres einleuchtend.

Betrachten wir schließlich noch das lange Gemälde auf dem größten
Teil des untersten Frieses der Nordwand (Taf. 10 und 15), das

einzige noch nicht erwähnte, einigermaßen sicher zu deutende
Gemälde der Seitenwände. Es ist völlig unzweifelhaft, daß hier die
Schau der Wiederbelebung der Toten von Ez. 37 dargestellt werden

soll, aber die Deutung dieses sehr figurenreichen Gemäldes
ist im einzelnen stark umstritten ; es soll darum hier um der Klarheit

willen nicht jede vorgetragene Deutung erörtert, sondern nur
die wahrscheinlichste Deutung dargelegt werden s0. Man hat
vermutlich das fortlaufende Gemälde von links nach rechts zu lesen.
Ganz links sieht man in einer Wüstengegend menschliche Köpfe
und Glieder herumliegen; davor steht eine männliche Gestalt in
persischer Tracht, die von einer göttlichen Hand an den Haaren
gehalten wird. Rechts davon stehen zwei weitere Männer in gleicher

79 Mesnil du Buisson, S. 118 f. schlägt vor, darin die Annullierung der
antijüdischen Dekrete durch den König (Esth. 8,5) dargestellt zu sehen;

Kraeling, S. 362 schlägt vor, hier den Erlaß des Dekrets durch den König,
das die Begründung des Purimfestes bedeutet (Esth. 9, 25 ff.), angedeutet
zu finden. Eine Entscheidung ist kaum sicher möglich.
so Die hier vorgetragene Erklärung schließt sich im wesentlichen an an

Kraeling, S. 355 ff.; Mesnil du Buisson, S. 94 ff.; Grabar, s. Anm. 6, S. 148ff.
Die entgegengesetzte Lesung des Bildes von rechts nach links vertritt
Wodtke, s. Anm. 6, S. 52ff., wobei dann die Personen ganz links nicht den

Propheten, sondern Auferweckte darstellen würden (so auch de Vaux, s.

Anm. 6, S. 141 f.), was aber mit der Gesamtkomposition kaum in Einklang
zu bringen ist.

51



Tracht, über ihnen ist je eine weitere, jetzt geöffnete Hand Gottes
zu sehen. Es folgt ein gespaltener Berg mit einem Haus darauf, das

ebenfalls geborsten ist und zusammenfällt; über den ganzen Berg
sind menschliche Glieder zerstreut, rechts vorne liegen drei ganze
nackte Leichen. Dann wechselt plötzlich der Hintergrund von
hellgrau zu rot. Rechts von dem Berg steht wieder ein Mann in
persischer Tracht, dem sich wieder eine geöffnete Hand Gottes
zuwendet. Über seinem1 Kopf und rechts davon schweben drei kleine
geflügelte Figuren in der Form einer „Psyche" ; neben dem Mann
liegen drei nackte Leichen, den Kopf einer dieser Leichen hebt
eine größer dargestellte „Psyche" empor. Nun folgt ein Mann in
griechischer Tracht, neben ihm: 10 kleiner gemalte Männer in gleicher

Tracht, sie alle halten die Hand erhoben. Ganz rechts steht noch
einmal der große Mann vor einem Berg, über ihm die geöffnete
Hand Gottes; zwischen diesem letzten Mann und der Gruppe von
10 Männern liegen wieder ein paar Totenglieder herum. Nach der
wahrscheinlichsten Deutung haben wir in den 6 großen
Männergestalten, über denen sich mit einer Ausnahme die Hand Gottes
zeigt, den Propheten Ezechiel zu sehen. Er wird zuerst von Gott
im Geist in eine Ebene voller Totengebeine versetzt (Ez. 37,1 f.),
dann redet Gott zweimal zum Propheten und beauftragt ihn, die
Belebung der toten Gebeine zu weissagen (37,3. 4—8: 2. und 3.

Figur des Propheten mit der 2. und 3. Hand Gottes). Es folgt das
bei dem Zusammenrücken der Glieder berichtete Erdbeben (37,
7 f. : der sich spaltende Berg, das zusammenfallende Haus). Dann
beginnt mit der 4. Gestalt des Propheten mit der 4. Hand Gottes
die eigentliche Belebung, darum wechselt der Hintergrund : der

Prophet erhält den Auftrag, das Kommen des Geistes zu

weissagen, das durch die Psyche-artigen Figuren verbildlicht wird, die
die Toten beleben (37,9 f.). Nun wechselt die Tracht des

Propheten, er trägt ein weißes griechisches Gewand, dieses Mal ist
keine Hand Gottes über ihm dargestellt; diese 5. Gestalt des

Propheten entspricht vermutlich dem Gotteswort 37,11, das die Deutung

der Totengebeine auf das Volk Israel enthält, aber keinen
Fortgang der Handlung bedeutet. Die letzte Szene schildert das
auferweckte Volk mit der 6. Gestalt des Propheten, dem sich wieder

eine Gotteshand zuwendet (37,12—14). Wenn zwischen die-

52



ser letzten Gestalt des Propheten und der Schar der Auferweckten
noch ein paar Totengebeine herumliegen, so deutet das zweifellos
darauf hin, daß nicht alle Toten auferweckt werden. Und damit
haben wir bereits erkannt, daß der Maler die ganze Szene
offensichtlich nicht als Vision, sondern als Darstellung einer wirklichen
Totenerweckung durch den Propheten aufgefaßt hatSi; zugleich
aber soll durch diese von Ezechiel vorgenommene Totenerweckung
deutlich hingewiesen werden auf die Totenerweckung am Ende
der Tage, weil sich nur so erklärt, daß der Prophet selber in den
zwei letzten Szenen in derselben Tracht erscheint wie die
Auferweckten. Und auf denselben Sachverhalt weist auch die Zahl der
Auferweckten : nach einer, freilich umstrittenen, rabbinischen
Auffassung werden am Ende der Tage die 10 von Nebukadnezar nach

Babylon ins Exil geführten Stämme nach Palästina zurückkehren
und mit den übrigen Juden dort vereinigt werden82. Der Maler
hat also die vom Propheten erweckten Toten mit der Haggada als

die 10 Stämme des Nordreichs gefaßt83, die am Ende der Tage
mit allen Juden auferstehen werden. Hier ist also deutlich zu
erkennen, daß die so breit geschilderte Szene nicht nur eine der
großen Taten Gottes für sein Volk darstellen will, sondern auch

zugleich eine Verkündigung der Auferstehung der Toten ist. Und
auch darin steht diese künstlerische Darstellung im Rahmen der
allgemeinen jüdischen Hoffnung jener Zeit.

Wenden wir uns zum Schluß zum zentralen Bild der Frontwand.
Das Bild über der Gesetzesnische ist dreiteilig: auf beiden Seiten
eines aus zwei Bildern übereinander bestehenden Mittelbildes
stehen je zwei Männerfiguren übereinander. Das Mittelbild ist,
wie schon betont wurde, bei der endgültigen Ausmalung der ganzen
Synagoge übermalt worden, und die Erhaltung des Bildes ist so

81 Das war allgemein rabbinische Anschauung, vgl. Talmud Babli Sanhédrin
92 b (Der babylonische Talmud, neu übertragen von L. Goldschmidt 9,
1934, S. 40 f.); an dieser Stelle findet sich auch die Tradition, daß die von
Ezechiel Auferweckten die Nachkommen Ephraims waren.
62 Vgl. die Belege bei G. F. Moore, Judaism in the First two Centuries of
the Christian Era II, 1927, S. 368 ff.
88 Vgl. Anm. 81; dieselbe Tradition auch Targum Pseudo-Jonathan zu

2. Mos. 13, 17 (hrsg. v. M. Ginsburger, S. 121).

53



schlecht, daß die Beschreibungen des Dargestellten in den
grundlegenden Werken sich1 stark widersprechen, sodaß auch die
Deutungen weit auseinandergehen. Es ist darum schwerlich methodisch
gerechtfertigt, auf eine Deutung dieses höchst unsicher überlieferten

Bildes eine Deutung des ganzen Bilderzyklus aufzubauenS4. Es

muß darum in diesem Zusammenhang darauf verzichtet werden,
eine Vermutung über das Aussehen und den Sinn dieses zentralen
Bildes zu äußern. Die vier großen Gestalten zu beiden Seiten des

Mittelbildes sind in der Hauptsache gut erhalten, aber trotzdem
sehr schwer sicher zu deuten (Taf. 10,11,16). Die Figur rechts
oben zeigt Moses am brennenden Dornbusch (2. Mos. 3) : Moses
steht in weißem Gewand neben dem brennenden Busch, auf den

er mit seiner rechten Hand hinweist, seine Schuhe stehen neben
ihm; oben erscheint die Hand Gottes. Von der entsprechenden
Figur links oben ist nur der untere Teil erhalten: zwei nackte Füße
eines Mannes, dessen Schuhe neben ihm- stehen. Man hat diese

Figur auf Josua gedeutet, von dem allein noch berichtet wird,
daß er seine Schuhe ausziehen solle (Jos. 5,15)85 ; ist es aber richtig,

daß die Figur an einem Berghang steht und einen rechteckigen
Gegenstand in Händen hält, so ist die Annahme wahrscheinlicher,
daß es sich um Moses handelt, der auf dem Sinai das Gesetz

empfängt80. Die beiden unteren „Porträts" gehören zu den
eindrucksvollsten Darstellungen der gesamten Synagoge (Taf. 16).
Links unten steht ein Greis in weißem Gewand, dessen Hände unter
seinem Gewand gekreuzt sind, über ihm sind die Sonne und der
Mond mit 7 Sternen zu erkennen. Man denkt für diese Figur an

Abraham, dem man besondere Kenntnis der Gestirne zuschrieb87,
an Josua, für den Sonne und Mond stillstanden88, an Henoch, den

84 Das ist der grundlegende Fehler in Grabars (s. Anm. 6) sonst so
förderlicher Arbeit. Man glaubt in den beiden Bildern eine thronende
Gestalt (Moses?), einen Löwen, den Harfe spielenden David als Orpheus
unter den Tieren, den Segen Jakobs über seine 12 Söhne und über Ephraim
und Manasse zu erkennen.
85 Sukenik, Synagogues, S. 84; Hetnpel, s. Anm. 6, S. 289.
80 Mesnil du Buisson, S. 45 f.; Goodenough, s. Anm. 6, S. 242; Kraeling,
S. 348; de Vaux, s. Anm. 6, S. 139; Grabar, s. Anm. 6, S. 178.
87 Mesnil du Buisson, S. 53 ff. ; Grabar, s. Anm. 6, S. 182 ff.
88 Sukenik, Synagogues, S. 84.

54



Kenner der astrologischen Geheimnisse nach der legendarischen
Überlieferung89 oder an Moses, der in den Himmel aufgenommen
wird90. Eine sichere Entscheidung ist aber schwerlich möglich.
Rechts unten steht ein sehr großer bärtiger Mann mit besonders
eindrucksvollem Gesichtsausdruck in weißem Gewand, der eine
Rolle offen vor sich hält; unten links neben ihm steht ein
Behälter für die. Gesetzesrollen, der mit einem roten Tuch verhüllt ist.
Daß hier ein Gesetzeslehrer gemeint ist, leidet keinen Zweifel,
aber man hat auch hier Moses91, den König Josias, der das Gesetz
wiederfand92, oder Esra 93 vorgeschlagen ; auch hier ist kaum eine
sichere Entscheidung zu treffen, obwohl Esra am nächsten zu liegen
scheint. Aber an der sicheren Identifizierung liegt auch nicht viel :

daß in diesen Bildern die großen Gestalten, durch die Gott seinem
Volk seine Offenbarung und sein Heil vermittelt hat, dargestellt sein
sollen, leidet keine Frage.

Man sieht also, daß in der Synagoge von Dura-Europos sich eine

jüdische Wandmalerei zeigt, die in der Motivgestaltung der
„heidnischen" Kunst sehr weit entgegenkommt (nackte Männer und

Frauen, heidnische Tempelverzierungen, Psyche-Figuren u.s.w.).
Aber ebenso deutlich ist, daß diese Kunst nur eine Absicht hat,
die Geschichte Gottes mit seinem Volk an wichtigen Beispielen
möglichst eindrücklich darzustellen (vgl. nur die immer wiederholte

Hand Gottes). Und damit rundet dieses bedeutende Denkmal

altjüdischer Kunst das Bild, das uns die altjüdische Kunst
überhaupt vermittelt hat, durchaus ab. Auch in dieser Kunst steht das

Gesetz und der durch das Gesetz geregelte Kultus im Mittelpunkt
der Frömmigkeit, und daneben stellt beherrschend der Glaube an
den Gott des Volkes, der sich in der Geschichte geoffenbart hat,

ja, der noch ein herrliches Ende für seine fromme Volksgemeinde
heraufführen wird. Und zugleich wird deutlich, daß die fromme
Weiterbildung der Geschichtserzählung in der Haggada nicht bloß

89 Hempel, s. Anm. 6, S. 289.
90 Goodenough, s. Anm. 6, S. 242; Rostovtzeff, Dura, S. 108; de Vaux, s.

Anm. 6, S. 139.
91 S. die Anm. 90 Genannten, ferner Sukenik, Synagogues, S. 84.
92 Qrabar, s. Anm. 6, S. 178 ff.
93 Hempel, s. Anm. 6, S. 287; Mesnil da Buisson, S. 92 ff.

55



gelehrte Überlieferung war, sondern tief in der Volksfrömmigkeit
lebte; nur so erklärt sich ja das starke Vorherrschen haggadischer
Züge in vielen der Dura-Bilder. Die Betrachtung der altjüdischen
Kunst verändert darum unsere Kenntnis von dem tiefsten Wesen
der altjüdischen Frömmigkeit nicht; sie bestätigt im Gegenteil die

Kenntnis, die uns die schriftlichen Quellen vermitteln, und hilft uns
dadurch, die tiefe Verwurzelung der in der altjüdischen Literatur
erscheinenden Frömmigkeit im Bewußtsein der jüdischen Frommen
jener Zeit zur erkennen. Und auch darum ist diese altjüdische
Kunst für uns so bedeutungsvoll.

Paulus als Judenmissionar
Von Prof. Dr. RUDOLF LIECHTENHAN, Basel

Es erscheint überflüssig, alle Stellen aufzuzählen, aus denen
hervorgeht, daß sich Paulus zum Apostel unter den Heiden berufen
gewußt hat. Auch die Säulen der Urgemeinde haben ja diese
Sendung feierlich anerkannt und dankbar festgestellt, daß Gottes Gnade
sich in ihr wirksam erwiesen habe. Aber die Apostelgeschichte hat
von Anfang an es so dargestellt, daß sich seine Tätigkeit nicht auf
die Heidenmission beschränkt habe. Schon in der Offenbarung der
künftigen Tätigkeit des bisherigen Verfolgers an Ananias heißt
es AG. 9,15, er werde den Namen seines Kyrios vor Völker, Könige
und die Söhne Israels tragen. Unmittelbar nach der Taufe
läßt sie ihn in der Synagoge von Damaskus und danach in Jerusalem

mit den Hellenisten disputieren. Wo er auf seinen Reisen
hinkommt, beginnt er mit der Predigt in der Synagoge; einzig für
Lystra, Derbe und Perge wird die Synagoge nicht erwähnt. In
Antiochia in Pisidien erklärt er den Vertretern der Judenschaft,
als sie ihm Widerstand leisten: „Es war notwendig, daß euch
zuerst das Wort Gottes gesagt werde; da ihr es aber von euch stoßt
und euch des ewigen Lebens selbst nicht wert achtet, siehe so
wenden wir uns zu den Heiden" (AG. 13,46). Als ihm in Korinth
dasselbe begegnet, schüttelt er seine Kleider aus und sagt: „Euer

56


	Die älteste religiöse Kunst der Juden

