
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Johann Caspar Ulrich - Pfarrer am Fraumünster in Zürich - ein Freund
Israels im 18. Jahrhundert

Autor: Hoch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Titelbild der „Sammlung jüdischer Geschichten".
Kupferstich von Hans Rudolf Holzhalb (1723—1806). Siehe über Holz¬

halb: J. C. Fiißli: Geschichte der besten Künstler, 1774, IV. und
Schweizer Künstlerlexikon 1917, IV Suppl. 227.

177



Kupferstich-Portrait von Johann Caspar Ulrich, von Johann Caspar
Füßli im Jahr 1751. Ans der graphischen Sammlung der Zentralbibliothek

Zürich.

178



Johann Caspar Ulrich
Pfarrer am Fraumünster in Zürich.

Ein Freund Israels im 18. Jahrhundert.

Von Pfarrer WALTER HOCH, Zollikon-Zürich

Im Jahre 1768 erschien in Basel eine „Schweizer Judenchronik"
unter dem Titel: „Sammlung jüdischer Geschichten,
welche sich mit diesem Volk in dem XIII. und folgenden
Jahrhunderten bis auf MDCCLX in der Schweiz von Zeit zu Zeit
zugetragen. Zur Beleuchtung der allgemeinen Historie dieser Nation
herausgegeben"1. Verfasser dieses gelehrten Werkes war der

am 9. Oktober 1705 geborene jüngste Sohn Johann Caspar
des zürcherischen Stadthauptmanns Sigmund Ulrich. Bei seiner
Geburt betreute sein angesehener Vater noch das Amt eines
Obervogtes auf Schloß Steinegg2. Nach fruchtbaren Studienjahren
wurde Johann Caspar Ulrich Pfarrer in Uetikon im Kanton Zürich
und verband sich zu einem glücklichen Ehebunde mit Catharina
Reutlingen Die für die Trauung gewählten Bibelworte ließen an

Originalität nichts zu wünschen übrig. Es waren die Stellen 1.

Mose 24, 50 und 51 und 2. Mose 2, 1 3. Zwölf Jahre später erhielt
er das Diakonat der Gemeinde zum Hl. Geist in seiner Vaterstadt
und rückte drei Jahre später, 1745, vor zum Pfarrer am
Fraumünster1. Als Sohn seines Stammes starb er am 27. Februar 1768

dreiundsechzigjährig, indem seine direkten väterlichen Ahnen
während sieben Generationen alle zwischen 60 und 70 Jahren
entschliefen. Daß seine Judenchronik in seinem Todesjahr erschien,
war eine gewisse Tragik. Jedenfalls aber wurde gerade dieses

Werk des besonders in jüngeren Jahren hochverehrten Frau-
münsterpfarrers als eine Art von Vermächtnis gewertet und erlebte
darum auch mit Recht zwei Jahre nach seinem Tod in Zürich eine

1 Neuausgabe bei Louis Lamm, Berlin 1922.
2 Hans Jakob Leu: Helvetisches Lexikon. Supplement 1795: unter „Ulrich".
G. R. Zimmermann: Die Zürcher Kirche, Zürich 1878. 311—314.
3 Zürcher Taschenbuch 1895. Meyer von Knonau: Eine Studienreise eines
zürcherischen Theologen in den Jahren 1727 bis 1729. 238.
4 Zentralbibliothek Zürich, Helvetica Gal. XVIII. 216.

179

Judaica, Bd. I, 3 1



zweite Auflage. Aus dem Briefwechsel Ulrichs kann man schließen,
daß er kurz nach 1760 an die Ausführung dieses Werkes ging. Im
Jahre 1765 erschien bereits eine öffentliche Empfehlung in Zürich.
Das Buch selber aber kam erst zwei Jahre später auf den Markt.
Das läßt erkennen, daß die Verlegung desselben geschäftliche
Schwierigkeiten bereitete. Zur Mühe der schriftstellerischen nicht
geringen Arbeit kam also für den vielbeschäftigten Fraumünster
Pfarrer auch noch diese Nebensorge5.

Es scheint, daß die großen Beurteiler literarischer Neuerscheinungen

jener Zeit Ulrichs Chronik nicht hoch einschätzten.
Friedrich Nicolai schrieb in der Allgemeinen deutschen Bibliothek:
„Es ist nichts anderes als eine Rhapsodie, welche dem historischen
Qeschmacke ihres Verfassers wenig Ehre machet. Indessen zeiget
sie ein gutes Herz und menschenfreundliche Gesinnung"6. Die
Chronik verschwand offenbar bald wieder vom Büchermarkt und

gehört deshalb heute zu den Seltenheiten schweizerischer Drucke.
Um so mehr fand sie Beachtung in unseren Tagen, weil sie eben
doch aus der Bücherflut des 18. Jahrhunderts als etwas durchaus

Einzigartiges herausragt. Kann man sicher mit Recht sagen, daß

sie „den modernen Anforderungen einer wissenschaftlichen exakten
Forschung nicht genügt "7, so steht dennoch das Urteil eines

vorzüglichen Kenners der jüdischen Schicksale im Kanton Aargau zu
Recht, daß unter den Quellen der Judengeschichte Ulrichs Chronik
den ersten Rang einnehme8.

Auf die nächstliegende Frage, was wohl Ulrich mit seiner
Chronik bezweckte, geben uns Vorreden erschöpfende
Auskunft. Die eine dieser Vorreden wendet sich an die christliche
Leserschaft. In ihr bekennt Ulrich offen die Unvollständigkeit des

Werkes und daß noch viele Akten auszuschöpfen seien. Der Wahrheit

und der Unparteilichkeit möchte er mit dieser ersten auf

5 Lothar Rothschild: Johann Caspar Ulrich. Basel 1932. 221/22.
6 Rothschild: 85.

' Augusta Steinberg: Studien zur Geschichte der Juden in der Schweiz
während des Mittelalters. Zürich 1902. 41.
8 Ernst Haller: Die rechtliche Stellung der Juden im Kanton Aargau. Aarau
1901. Vorwort: 1.

180



Schweizerboden erschienenen Darstellung jüdischer Schicksale
dienen. Er ist sich auch bewußt, in seiner Darstellung weder
vollkommen noch unfehlbar zu sein. Die andere Widmung gilt den

„lieben Israeliten in Lengnau und Endingen", den beiden
Judengemeinden in der damaligen Grafschaft Baden. Ulrich schreibt: „Ein
inniges und wahrhaftiges Mitleiden rühret mein Herz, wenn ich

euren betrübten und beweinenswerten Zustand ansehe..., daß ihr
so im Gohrs, im Exilio, unter dem göttlichen Bann liegen und)

jedermanns Fingerzeig sein müßt"9. Nicht möchte er den Juden
Verdruß bereiten, vielmehr möchte er sie „in billigen Sachen"
rechtfertigen. „Nehmet dieses Buch von einem Mann, der euch liebet,
der im Begriffe ist, in die Ewigkeit überzugehen und in dem Schoß
Abrahams zu ruhen. Es ist nicht darauf abgesehen, meine Freunde,
mit Euch zu disputieren. Nein! Der Herr und sein Geist muß
sich euer annehmen, wenn euch soll geholfen werden." — „Ich
weiß, daß ihr wenige oder keine Schriften habet, woraus ihr das
Schicksal eurer Voreltern ersehen könnet." So hofft er, seinen

„lieben Israeliten" mit dem Buch einen nicht geringen Dienst zu
erweisen. „Der Wunsch meines Herzens und das Gebet zu Gott
für Israel ist, daß es selig werde. Amen — Zürich von der Geburt
des Messias gezählt A. 1768." Aus diesen wahrhaft edeln und
herzenswarmen Worten spricht sehr deutlich die reife Erfahrung
eines Christen, der weiß, wie schwierig es für einen Nichtjuden ist,
mit den Juden über jüdische Belange in gültiger Art zu sprechen.
Zugleich sehen wir aus diesen beiden Vorreden, wie dieser Mann
immer bewußt nach beiden Seiten blickt: dem Christen hat er genau
so viel zu sagen, wie dem Juden, allein es ist schwer, beiden
gemeinsam das Gleiche zu sagen. Auf dieses Problem fällt ein
gewisses Licht durch die Widmung der Chronik an den
Bürgermeister Zürichs, Leu (1689—1768): „Sie wurden
mein Gönner und ließen mich aus dem Schatze ihrer ausnehmend

großen Sammlung schweizerischer Schriften wie nicht weniger aus
ihrer fast unbeschränkten Belesenheit vieles mir dienliches
einsammeln." Unter den noch heute der Zentral-Bibliothek Zürich ge-

9 Wie hier, so gedenke ich die meisten Zitate aus Ulrichs Schriften im
heutigen Schriftdeutsch und in moderner Schreibweise wiederzugeben, damit
meine Darlegungen nicht allzu archaisch belastet seien.

181



hörenden Bänden dieser Bibliothek eines hochgelehrten
Bürgermeisters sind viele, welche Ulrich zum Teil stark verwendet hat10.

Jedenfalls kam ihm auch der immense Wissensstoff des Leu'schen
„Helvetischen Lexikon" zugute. Ulrich fährt in seiner Widmung
fort: „Ich habe... Ihnen diesen hebräischen Knaben mit allem
Recht und mit aller Freimütigkeit gewidmet, da sie bei seiner
Beschneidung nicht nur die Patenstelle vertraten, sondern dieses arme
Kind auch in ihren Schutz aufzunehmen versprachen. Sie geruhen
demnach, hochgeschätzter Gönner, diesem sonst verlassenen Waisen

in dero helvetischem Bücherschatze eine Stelle zu erlauben.
Ich bin lebenslang mit der größten Achtung meines Hochedel-
geborenen, Hochgeachteten Herrn Ratsherrn wahrer Verehrer.
Zürich den 26. Christmonats 1766 J. C. Ulrich." Der V erfasser
wünscht also durch seinen Gönner Leu seiner J u -

denchronik einen legitimen Platz in der
allgemeinen Bildung seiner Zeit zu verschaffen. Das
damals unter dem Joch entwürdigender Sondergesetze heimatlose
und verelendete Judenvolk soll durch diese literarische Tat
zunächst einen gleichberechtigten Platz am Orte der Gelehrsamkeit
erhalten. Man darf sich durch die untertänige Haltung des

Verfassers, mit der er einfach den Tribut an damalige Höflichkeitsgesetze

leistete, nicht abhalten lassen, diese tapfere und bedeutende

Tat zu Gunsten des jüdischen Volkes ihm zugute zu
schreiben. Ulrich nannte sich nicht nur einen Freund des jüdischen
Volkes, er war auch einer seiner besten Freunde im 18. Jahrhundert.
Er steht, auch wenn er einer anderen geistigen Welt angehört und
etwas ganz anderes erstrebte, dennoch in dieser Beziehung in einer
Reihe mit G. E. Lessing mit seinem Jugenddrama „Die Juden"
(1749), ja selbst mit seinem „Nathan der Weise" (1779) u. Anderseits

liegt, wie wir später sehen werden, die programmatische
Schrift des Kriegsrates Christian Wilhelm Dohm „Über die bürgerliche

Verbesserung der Juden" (1781) auf einer wesentlich anderen
Ebene.

10 Rothschild : 55 ff.
11 Samuel Modiinger: Lessings Verdienste um das Judentum. Frankfurt
a. M. 1869. ;

182



Wenn ich mir nun die Aufgabe stelle, Ulrichs Gestalt der
Vergessenheit zu entreißen und ihn dem heutigen Menschen, der sich

für Probleme der Judensache interessiert, in seinem Wert zeigen
möchte, so stelle ich mit größter Dankbarkeit fest, daß Lothar
Rothschild bereits die gültige, umfassende Monographie über
Ulrich geschrieben hat. Wer sich fortan mit Ulrich befaßt, kann
nicht anders, denn dankbar auf diesem Boden stehen. Trotzdem
glaube ich, mit meinem Beitrag verschiedene Seiten ergänzen zu

können, ganz abgesehen davon, daß die vorliegende Arbeit von
evangelischer Seite geschrieben ist.

Ulrichs persönliche Beziehungen zur Judenschaft.

Wer über genug Bildung verfügte, um gelehrte Bücher zu verstehen,
hatte in der Mitte des 18. Jahrhunderts keine Mühe, sich — auch

abgesehen von Ulrichs Chronik — über jüdische Dinge belehren zu
lassen. An Stoffsammlungen standen zur Verfügung „Der gantz
jüdisch Glaub" (1530) von Antonius Margaritha, Sohn eines
Rabbiners in Regensburg, und die 1603 auch deutsch erschienene „Syna-
goga Judaica" von Johannes Buxtorf dem Älteren in Basel (1564
bis 1629). Näher lag schon des durch die messianische Bewegung
des Sabbatai Zewi zum Christentum getriebenen Baruch oder Chri-
stiani Buch über jüdischen Glauben und Aberglauben 1705 12. Ganz
nahe lag das Werk „Deutschredender Hebräer", welches Johann
Christoph Bodenschatz 1756 herausgab. Dieser Gelehrte verfertigte
auch Modelle der Stifthütte und der Arche Noah. Wenn nun Ulrich
als Pfarrer von Uitikon für Vorlesungen in Zürich über gottesdienstliche

jüdische Gebräuche auch ein eigenes Modell der Stifthütte,
an welchem jahrelang gearbeitet worden war, braucht, so liegen
hier irgendwie Beziehungen vor13. Dazu kamen die eigentlichen
Kronzeugen des Fraumünsterpfarrers, die „Histoire de la religion
des Juifs depuis Jesus Christ jusque à présent", 1705, ein fünf-
bändiges Werk des reformierten Hugenotten-Pfarrers Jacques Ba-

sagne in Holland (1663—1725) und besonders die „Jüdischen

12 Rothschild: 140—143. Zu Baruch-Christiani: De le Roi: Die evangelische
Christenheit und die Juden, Karlsruhe-Leipzig 1884. Bd. I. 134 und Joseph
Kastein: Sabbatai Zewi. Berlin 1930.

13 Rothschild: 145/146 und 25. Bodenschatz lebte 1717—1797 in Bayern.

183



Merkwürdigkeiten." des Frankfurter Schulrektors Johann Schudt

(1664—1722). Damit ist zudem nur ein Ausschnitt der Quellen
gegeben, welche Ulrich oder andern Wißbegierigen zur Verfügung
standen. Nicht vergessen sei gerade in diesem Zusammenhang das

Prachtswerk des Kupferstechers David Herrliberger. Dieser
unglaublich fruchtbare und charaktervolle Zürcher Kupferstecher
hatte bei Piccard in Amsterdam gelernt, war zeitweilig dessen
Vertreter in London und gab 1748 in Zürich das Picard'sche Werk
„Heilige Ceremonien, Gottes- und Götzendienste aller Völker der
Welt" heraus. Zwei Jahre später erfolgte eine französische
Ausgabe bei Eckenstein in Basel. Damit war auch über jüdische Riten
und fromme Sitten ein glänzendes Anschauungsmaterial für Jedermann

zugänglich gemacht worden u. Ulrich hätte also einfach
erstklassige oder auch zweitrangige, zum Teil auch judenfeindliche
Literatur benützen können, um innerhalb dieses Rahmens seine

Chronik zu schreiben. Allein seine Eigenart besteht darin, daß er
wohl über eine bedeutende Belesenheit verfügt, aber als ein Mann
zur Feder greift, welcher in seinem ganzen Leben selber den Juden
gegenüber Schüler, Freund und Missionar gewesen ist. Hier liegt
der eigentliche Reichtum seines Lebens und daher kam der
besondere Zauber seiner Persönlichkeit.

Wer mit echten Juden verkehren will, muß der hebräischen
Sprache mächtig sein. Ulrich kam angeborene Sprachbegabung
zu Gute. So warf er sich in seinen Studienjahren mit Feuereifer

ganz besonders auf die Sprache des Alten Testamentes. Er weiß,
daß die Beherrschung dieser Sprache zum Verständnis des Alten
Testaments, des Judentums und besonders für die Mission unter
Israel unerläßlich ist. „Durch die Unkenntnis der Sprache geschieht
dem Missionswerk großer Abbruch." Hier spürt er seine andere

Einstellung gegenüber den Mitstudenten und ärgert sich über deren

Gleichgültigkeit. Diese persönlichen Einzelheiten sind dem von

14 Die Prachtsbände Herrlibergers auf der Zentral-Bibliothek Zürich. Ober
ihn selber: Johann Caspar Füßli: Geschichte der besten Künstler in der
Schweiz. Zürich 1774. Bd. 4. 117. Herrliberger: geboren 1693. Lernt in
Paris und Holland. Kommt 1727 nach London. Kehrt nach Zürich heim,
wird Gerichtsherr zu Maur und eröffnet hernach ein angesehenes Verlagsgeschäft

in seiner Vaterstadt.

184



Ulrich verfaßten „Stammbuch der Ulriche von Waltalingen"
zu entnehmen, welches er 1667 als persönlichsten Rechenschaftsbericht

seines Lebens und als Gabe an seine Nachkommen
niederlegte15. Jedenfalls war seine Blickrichtung während seiner mit
Recht berühmt gewordenen Studienreise durch Holland und
Deutschland bewußt auf Judaica gerichtet. In Basel

unterhält er sich mit Samuel Werenfels (1657—1740), einem
Vorkämpfer für genaue Exegese auf Grund genauer Kenntnis besonders

des Hebräischen. In Utrecht verkehrt Ulrich mit David Mill,
Professor für Altes Testament, der den Beinamen „Rabbi" trägt
und bewundert dort das Modell einer Stiftshütte „ad usum Audi-
torum suorum". Mill hatte auch auf Kosten der Académie ein
Modell des Salomonischen Tempels verfertigen lassen. Ulrich
urteilte: „In der Tat ein schönes, kostbares und segenswürdiges
Werk"10. In Bremen brachte ihm ein Herr Kessler das Hebräische,
Syrische und Rabbinische „facillime modo" bei. Daneben hielt er
sich einen Rabbiner, um bei ihm Abend um Abend von 8 bis 1 Uhr
rabbinische Literatur zu erarbeiten. Er nennt Isaak Abravanel (1437
bis 1508) den spanischen Kommentator des Alten Testaments,
Rabbi Schelomoh Jizchaki (1040—1105), genannt Raschi, den in

Troyes und Worms lehrenden Erklärer des Talmud und besonders
den Religionsphilosophen Moses ben Maimon, genannt Maimo-
nides (1135—1204). In Hamburg-Altona wird er durch den
reformierten Pfarrer Ewald bei gelehrten Juden eingeführt, sodaß er
gemeinsam mit den Rabbiner-Zöglingen hören darf. „Es war mir
etwas Neues, dergleichen Collegia anzuhören, mithin war mir die
Zeit in denselben gar kurz. Sowohl diese, als auch die Hamburger
Juden erwiesen mir tausend Gefälligkeiten, wie ich hievon eine gar
weitläufige und merkwürdige Beschreibung machen könnte"n.
Die Früchte dieser Haltung reiften schon in Berlin. Ulrich ließ sich
hier zunächst bei Daniel Ernst Jablonsky, Hofprediger,
„in studiis orientalibus und rabbinicis" examinieren. Jablonsky,
1660—1741, war der Verfasser eines deutsch-jiddischen Katechismus

und hatte eine hebräische Druckerei für Missionsliteratur unter

16 Rothschild: 34—38. Zürcher Taschenbuch 1895, 192f.
16 Rothschild: 15 ff. Waltalinger Chronik 198.
17 Taschenbuch 206 ff.

185



sich, aus welcher selbst eine Talmudausgabe hervorkam18. Auf
Grund solcher Ausrüstung hatte Ulrich wiederum bei den Juden
Berlins gewonnenes Spiel. „Da mich die Berliner Juden nicht nur
liebten, sondern sozusagen für ihr Venerabile hielten, so kamen
mir dessen Recomandationen an die Rabbiner, an die Lamden und
Parnossim (Gelehrten und Vorsteher der Judenschaft) ungemein
wohl zu paß. Ich war die 16 Wochen über, die ich in Berlin
zubrachte, täglich in ihrer Synagog und ward von ihnen immer für
einen Geschmadeten oder getauften Juden gehalten. Ich sagte ihnen
bei Gelegenheit: Ja, ich sei ein Jud, ich habe keinen andern
emunsa (Glauben) als Moses, unser Herr, seligen Gedächtnisses.
Ich sei auch getauft auf den Namen des Maschiach, ja, was
noch mehr, ich seie auch beschnitten, aber nicht am Fleisch,
sondern durch die ewige Erbarmung Gottes am Herzen." Da man
ihn von christlicher Seite warnte, ja ihm andeutete, er werde
massacriert werden, spottete er über die Unwissenheit der christlichen

Angsthasen und betonte „Die Juden sind von ganzem Herzen

froh, wenn sie einen Christen finden, der ihre Sprache und

Religionsgebräuche kennt; sie werden sich alle Mühe geben, dessen
Freundschaft zu erhalten und ihm mit viel Caressen begegnen" 19.

Bedenkt man, daß' es sich bei diesem Freund Israels, welcher sich
in solchen Kreisen in Berlin als Schweizer so frei bewegte, um
einen 21jährigen Theologiestudenten handelt, so spricht daraus
nicht nur außergewöhnliche Begabung, hervorragende Charakterhaltung,

klarste Zielbewußtheit, sondern auch eine unverkennbare
Frühreife. Daß Ulrich in Frankfurt den Besuch des Ghettos nicht
versäumte, ist selbstverständlich. Daß er aber dort auch auf das

oben genannte Werk von Rektor Schudt erst richtig aufmerksam

wurde, hatte für seine literarische Blickrichtung Schicksalsbedeu-

tung. Ob er nicht bereits damals den Plan erahnte, einmal selber
ein Werk für Schweizer Verhältnisse zu schreiben? Wir wissen es
nicht. Daß Ulrich aber als alter Mann mit so viel Fiebe seine Jugend-

18 Rothschild: 21. De le Roi 1. 241. Josias Simmler: Kirchengeschichte II.
Zürich, 1760, 884, 5, nennt den ganzen Namen dieses hervorragenden Mannes:
Petrus Figulus Jabloniä-Bohemus. David Cranz: Brüder-Historie Barby 1772.

82, 89.

19 Taschenbuch 221.

186



erlebnisse bis in Einzelheiten hinein niederlegte, zeigt die wundervoll

gerade Geisteslinie dieses Pfarrerlebens.

Jedenfalls waren nun die Geleise gelegt. Über die Tätigkeit Ulrichs
in Uitikon weiß man nicht viel. Um so^mehr tritt seine Gestalt als

Fraumünsterpfarrer hervor. Bald genug hat er beste

Beziehungen zu den Judengemeinden Lengnau und
Endingen im Aargau. Ulrich schreibt in der Vorrede zur Chronik

: „Es werden mir auch alle diejenigen aus Euch, die mich kennen,
das Zeugnis geben müssen, daß ich ihnen, wenn ich sie entweder
an ihrem Ort besucht, oder wenn sie zu mir nach Baden, oder auch

nach erhaltener hochobrigkeitlicher Erlaubnis, hieher nach Zürich
gekommen, allzeit mit vieler Liebe und Freundschaft begegnet sei."
Umgekehrt rühmt er auch der Juden Gastlichkeit ihm gegenüber,
„daß mir mein Herz bei eurer Liebe immer nicht nur warm
geworden, sondern recht geschmolzen ist und mir tausend gute Seufzer

für euch ausgepreßt hat" 20. Der Zutritt zu seinem Pfarrhaus
in Zürich wurde den Juden durch den Umstand erleichtert, daß

er neben seiner gewöhnlichen Küche noch eine koschere Küche mit
allem entsprechendem Geschirr hatte, damit die Juden sich nicht
verunreinigen müßten21. Er handelte genau nach dem apostolischen

Vorbild : „Wiewohl ich frei bin von jedermann, habe ich doch
mich selbst jedermann zum Knechte gemacht, auf daß ich ihrer
viele gewinne. Den Juden bin ich geworden wie ein Jude, auf daß
ich die Juden gewinne. Denen, die unter dem Gesetz sind, bin ich
geworden wie unter dem Gesetz, auf daß ich die, so unter dem
Gesetz sind, gewinne" (1. Kor. 9, 19. 20). Anderseits wohnte er jedenfalls

dem einen Synagogenbau in Aargau bei, wahrscheinlich 1750

in Lengnau 22. Es scheint aber, als seien ihm die dortigen Gemeindearchive

nicht eigentlich zugänglich gewesen, oder auch daß der

vielbeschäftigte Mann keine Zeit fand, um sich durch Pergament
und Staub durchzuarbeiten, während er in Baden selbst dergleichen
Studien, wahrscheinlich während Kuraufenthalten, betrieb23.

20 Vorrede zur Chronik an die Juden.
21 G. R. Zimmermann: Die Zürcher Kirche: 313.

22 E. Haller: Die rechtliche Stellung: 39 ff. Chronik: 296.

23 Rothschild : 55 ff.

187



Auch als Pfarrer einer reformierten Gemeinde steht Ulrich eigentlich

immer in einem lebendigen Gespräch mit der Judenschaft.
Zeitlebens kommt er von seinen lieben Israeliten nicht los. Davon legt
auch seine sogenannte „ A u s 1 egb i b e 1 " beredtes Zeugnis ab.

Diese im reichen Garten der zürcherischen Bibeldrucke besonders
schöne und geschätzte Blume geistlicher Erbauung kam 1755/56
in Zürich heraus21. Wir werden im Verlauf dieser Studie noch
eingehender diese Bibel ansehen müssen. Jedenfalls aber sieht man
es ihr an, wie sehr ein bewußter Hebraist am Werke war. Ulrich
wurde bei seiner Arbeit von dem Artilleriehauptmann Johann Conrad

Nüscheler bestens unterstützt25. Ulrich schreibt Ben-Jamin statt
Benjamin. Senachherib statt Sanherib, Jehojakim statt Jojakim,
Hallelu-Jah statt Halleluja, Erzechias statt Hiskia. Als ein offenbar
musikalisch interessierter Mann ringt er auch um die Enträtselung
der Namen musikalischer Instrumente im Psalm-Buche. Er schreibt
zu Psalm 3, 1 : „Neginoth sind musikalische Instrumente von Saiten

gewesen, die mit Fingern gegriffen oder geschlagen worden sind."
Nicht anders deutet er Schuschan-Eduth in Psalm 60 oder Muth-
Labben im 9. Psalm. Daß die Bezeichnung „Herr" zum mindesten
in der Erklärung mit Messias verständlich gemacht wird, gehört
schon eher in die theologische Haltung des Verfassers, das heißt
zum Thema des Christuszeugnisses im Alten Testament. Es ist reizvoll,

in dieser Beziehung einen Vergleich mit der im Jahr 1778 in
Amsterdam mit hebräischen Buchstaben gedruckten deutschen

Übersetzung der 5 Bücher Mose durch Moses Mendelssohn
zu ziehen25. Die Ausgabe in deutschem Druck (in Göttingen)
besorgte der lutherische Pfarrer Christian Gottlob Meyer. Hier lesen

wir: Esav statt Esau, Jizchak statt Isaak, Moscheh statt Mose, Aharon

statt Aaron, Mizrajim statt Ägypten. Im 4. Mose 1. 50 stieß ich
auf das Wortungeheuer Levijjim statt Leviten. Passaopfer wird
(2. Mose 12. 27) richtig mit Überschreitungsopfer wiedergegeben

21 Joh. Conrad Gasser: Vierhundert Jahre Zwingli-Bibel 1524—1924. Zürich
1924. 94. — Die Bibelsammlung im Großmünster zu Zürich (Paul Leemann-

van Eick). Zürich 1945. 95.

25 J. J. Metzger: Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen in der schwei-
zerisCh-reformierten Kirche bis zur Gegenwart, Basel 1876. 259—264.

26 Moses Mendelssohn: Gesammelte Schriften. Leipzig 1846. VII.

188



und selbstverständlich 4. Mose 9. 2 Pesach geschrieben. Wir sehen,
wie die 'beiden Männer Ulrich und Mendelssohn, die doch wahrlich
zwei verschiedenen Welten angehörten, um des gleichen Wunsches

willen, gerade den Juden das Alte Testament lesbar zu machen, den

gleichen Weg beschritten; während freilich stilistisch der Zürcher
Pfarrer den alttraditionellen Kanzelton nicht verleugnet, sich beim
Berliner Philosophen jedoch bereits die Flüssigkeit des Lessing-
Ooetheschen Zeitalters ankündet. Ulrich übersetzt 3. Mose 16. 31

„ein freier Sabbat". Mendelssohn aber schreibt: „Es ist für euch

ein Ruhetag erster Classe." 2. Mose 19. 8 übersetzt Ulrich „Volk".
Mendelssohn jedoch setzt hin : „Die gesamte Nation antwortete."

Ulrichs Stellung zum Hebräischen entbehrt auch nicht einer humorvollen

Seite. Ihm fielen Anklänge an in der Schweiz gesprochene
Dialekte auf. Er sah Ähnlichkeiten z. B. in dem Wort Kisse Sessel

und Küsse Polster. Der Schimpfname Schabbes-Göl erinnert ihn
an die Dialektform Qöl und Gögel. Er stellte fest, daß Juden-
und Christenkinder beim Spiel mit dem gleichen Reim auszählen :

Eni-Meni-Figgi-Fäggi etc.27. Ulrich und der Kupferstecher meinten,
diese Zusammenklänge nur so erklären zu können, daß das Hebräische

die Grundsprache anderer Sprachen' und damit auch der
Schweizer-Dialekte sei28. Das waren Spielereien. Dennoch legen
sie Zeugnis ab von einer gewissen Ehrfurcht gegenüber der Sprache
des alten Bundesvolkes Israel. Man nahm diese Sprache ernst und
wertete sie als einen Kulturfaktor, ohne den der Geist der christlichen

Welt nicht verstanden werden könne.

Ulrich als Kenner und Beurteiler des Judentunis.

In dem Prachtswerk von Bernard Picard „Les Ceremonies
Religieuses de tous des Peuples du monde...", welches David Herrliberger

1750 in Basel herausgab, wird auch das jüdische
gottesdienstliche Leben, sowohl in den Synagogen als auch in den

Häusern, sehr anschaulich dargestellt und in einer Erklärung
beschrieben. Wir haben hier eine ausgesprochen religionsgeschichtliche

Übersicht über diesen Sektor der religiösen Erscheinungen.

27 Chronik 141 f. und Herrliberger Heilige Ceremonien 79.
28 Walter Hoch: Kompaß durch die Judenfrage, Zürich 1944. 78.

189



Nun ist es auffallend, daß sich im Schrifttum Ulrichs kein Hinweis
auf dieses ihn so nahe berührende Werk vorliegt. Wahrscheinlich
stand er dem Wert einer solchen objektiven Judentumskunde
mißtrauisch gegenüber. Jedenfalls aber schrieb er selber nichts
dergleichen, wiewohl er selber wohl der beste Juden-Kenner seines
Zeitalters auf Schweizer-Boden war. Will man aber eine Übersicht
über die Kenntnisse Ulrichs und deren Verwertung gewinnen,
so muß man aus ungezählten kleinen Bemerkungen und Hinweisen
wie mit Mosaiksteinen versuchen, ein Gesamtbild zusammenzusetzen.

In der Sammlung jüdischer Geschichten tut man
immerhin einen richtigen Gang durch diese den Christen meist
fremde Welt. Die Synagogen und der Charakter des Gottesdienstes
werden aus Anschauung heraus beschrieben, die Rabbiner und
Vorsinger in ihrem Amte vorgestellt, den Speisevorschriften wird
breiter Raum eingeräumt. Es fehlen nicht die Lieder des Seder-
abends. Das Gebet für die Verstorbenen darf auch nicht fehlen.
Insbesondere werden auch die Feste beschrieben, der Sabbat, der

Versöhnungstag, das Laubhüttenfest, der Gedenktag Jerusalems.
Allein das ist nicht alles von dem, was Ulrich sagen könnte. Die
1761 von Ulrich herausgegebene Erinnerungsschrift an
die Taufe eines Christian Gottleb in der Fraumünsterkirche

ist bedeutend wärmer gehalten und bringt eine erstaunliche
Fülle des Wissenswerten29. Hier lesen wir über die Vorsinger in
den Synagogen: „Ich habe mehr aïs einmal an einem Versöhnungsfest

oder an langen Tagen, wie es die Juden nennen (weilen sie

den langen Tag in der Synagog zubringen müssen), dem jüdischen
Gottesdienst beigewohnt, und mich immer gewundert, wie der
Chasan der Vorsinger das laute Geschrei, welches den ganzen Tag
von Morgen bis auf den Abend zu führen hatte, auszustehen
vermöchte" 30. Daß es Ulrich in der Chronik nicht darauf ankam,
eine Judentumskunde zu schreiben, kann man z. B. daran

29 Die große Wahrheit, daß der Herr Jesus, den wir verehren und anbeten,
der denen Gläubigen des Alten Testamentes durch den Mund der heiligen
Propheten verheißene Messias sei. Predigten von Johann Caspar Ulrich.
Zürich. Bei Joh. Kaspar Ziegler MDCCLXI.
30 Wahrheit 81 Anm.

190



erkennen, daß er auf das Wochenfest (Pfingsten), das Neujahrsund

Purimfest keinen Bezug nimmt. Das Letztere wird dafür um
so vergnüglicher mit allem drum und dran in der Auslegbibel bei
Esther 9, 31 beschrieben. Die Bibelerklärung Ulrichs ist ja
überhaupt lebendiger geschrieben, sodaß man nicht um den Eindruck
herumkommt, die Chronik sei, ganz abgesehen von der zeitweiligen
Trockenheit des Stoffes, doch das Werk eines müde und alt
gewordenen Mannes. Wie anschaulich ist doch die Anmerkung über
die Kleidung des Juden zu 4. Mose 15, 41 : „Gleichwie die Juden
am Leibe durch die Beschneidung von andern Völkern
unterschieden werden, also sollten sie auch an der Kleidung ein Zeichen

zum Unterschiede tragen und sich dabei zugleich des Gesetzes
erinnern. Heutzutage... tragen sie unter ihrem Kamisol ein
viereckiges Leiblein, woran vier Schnüre oder Quasten hangen. Sie

nennen dieses arba canphot, das ist vier Flügel, und wenn sie ihr
Gebet in der Synagoge verrichten, so bedecken sie auch ihr Haupt
mit einem viereckigen leinenen Tuche, an dessen vier Ecken oder
Enden diese Quasten hangen, und welches von ihnen Tallith
genannt wird. Es sind aber diese Quasten nicht himmelbau, sondern
weiß, und isehen sie als ein Bild der Reinigkeit an." Oder er
beschreibt das Benehmen der Juden seiner Zeit beim Absaloms-
Denkmal in der Nähe Jerusalems (zu 2. Sam. 18, 18). Die Juden
rufen: „Verflucht sei der Vatermörder Absalom, und verflucht
müssen sein alle ungerechten Verfolger ihrer Eltern in die Ewigkeit."

Dazu werfen sie einen Stein auf den Haufen bei der Säule.

Als drittes Beispiel hören wir die Anmerkung zum Aaronitischen
Segen (4. Mose 6, 24—27) : „Die Juden halten diesen Segen auch
noch heutzutage über die Maßen hoch. Und daß der Name JE-
HOVA, welcher in diesem Segen dreimal wiederholt wird, allemal
einen andern und besondern Accent hat, so sagen die Rabbiner, es

liege hierin ein gewisses Geheimnis verborgen."

Ulrich weiß auch um allerlei Zaubereikünste, welche unter
Juden im Schwange seien. So erzählt er von einem Rabbiner Jonathan,

der in Altona zu seiner Zeit lebte, und wegen seiner „Amuleta
und Anhenkzedel" Anfechtungen erleiden mußte31. Dabei zitiert

31 Wahrheit 81.

191



er aus dem Buch von David Friedrich Megerlin „Neue Erweckung
der zerstreuten Juden", Frankfurt und Leipzig 1757, folgenden
Sympathiespruch dieses Rabbi Jonathan wider das Nasenbluten:
„In dem Namen des Gottes Israel, der in der Herrlichkeit seiner
Macht wohnet und um des Verdienstes willen, seines Knechts, des

wahren Messiä, Jesu Christi, bitte ich, daß das Nasenbluten gestillet
werde und gar bald nicht mehr fließen möge aus der Nasen der

Trägerin dieses Amulets." Allem Anschein nach war jener Rabbi
ein solcher in dicken Anführungszeichen, wie es damals offenbar
nicht wenige gab, welche eigentlich zwischen den Konfessionen
umherirrten. Wir lesen zwei Seiten weiter im gleichen Büchlein
Ulrichs: „Die Juden haben immer unter ihnen Beschwerer und
Zauberer, die sich für große Männer ausgeben und die die aller-
unverschämtesten Lugen von ihren verrichteten Wunderwerken,
ohne darüber rot zu werden, daher sagen. Es ist aber kein Wunder,
daß sie sich der Zauberei rühmen, indem die Rabbinen lehren, der

heilige Erz-Vater Abraham habe selber dieser Kunst können und
selbige seine Kinder gelehrt." Diesen scharfen Angriff entnahm
Ulrich dem berüchtigten Werke des Johann Andreas Eisenmenger
(1654—1704) „Entdecktes Judentum"32. Zeitweilig scheint also
bei unserm Freund Israels am Fraumünster auch ein gewisser Ärger
über seine lieben Israeliten aufzusteigen, den er jedoch als Christ
pflichtschuldigst wieder verschluckt.

Fragen wir, welche wichtigen Punkte einer
Judentumskunde eigentlich fehlen, so stoßen wir z.B. auf
die Beschneidung. Bei 1. Mose 17, 10 wird von einer „Versiegelung
der Gerechtigkeit" gesprochen, wiewohl er die Zeremonie genau
zu kennen scheint, sagt er doch zu 1. Mose 34, 29: „Weil die Be-

schneidungswunden am dritten Tag am heftigsten zu schmerzen

anfangen." Bei der Nennung des Passah 2. Mose 12 erwähnt er mit
keinem Wort die Feier in jüdischen Häusern. Er schreibt vielmehr:
„Die Bratung des Osterlammes war ein Vorbild der Ängsten der
Seele Christi, da dieselbe die Hitze des Zornes Gottes empfand."
Beim Laubhüttenfest 5. Mose 16. 16 wird von der Pilgrimschaft,
„die du im Glauben an Jesum Christum zubringen mußt", ge-

32 Hoch: Kompaß 36/37.

192



sprechen. Matthäus 11, 30 verleitet ihn nicht zu dem so nahe

liegenden Gedanken, vom Gesetzesjoch rabbinischer Vorschriften
zu sprechen, so wenig er bei Jeremia 2, 8 und 29, 13 einen Stich

wider die Unfähigkeit der Lehrer Israels in der nachbiblischen Zeit
tut. Daß ihm die Stellen im Alten Testament über Vielweiberei
eine große Not bereiten, spürt man diesem ehrbaren Seelsorger
wohl an (Anmerkungen in der Bibel zu 1. Sam. 25. 43, 1. Sam.

5. 16 und 1. Mose 30. 13). Er sagt aber kein Wort über die
'Erlaubnis der Vielweiberei im Judentum bis ins frühe Mittelalter
hinein33, sondern spricht das ernste Bußwort: „Indessen war die

Vielweiberei der Erzväter auf einen ganz anderen Grund gebaut als

die heutigen unflätigen Verteidiger der viehischen Lust, und kam

mit nichten aus der Wurzel der Geilheit."

Es geht bei diesen Untersuchungen nicht nur um die Frage, ob
Ulrich ein berufener Kenner und Beurteiler des Judentums seiner
Zeit gewesen sei, sondern auch um das Problem einer
möglichen versteckten Judenfeindschaft in seinem
Schrifttum und damit auch in seiner persönlichen Gesinnung. Wer
die Chronik liest, begegnet in ihr nicht selten recht scharfen
Urteilen. Zum Teil mögen sie aus den Quellen übernommen worden
sein, zum Teil aber sind es auch seine eigenen Äußerungen und
Gedanken. Wir lesen dort3,1 eine Anwendung des Satzes aus Tacitus:
„Vitia erunt donee homines" (Wie die Menschen, so deren Laster)
mit der Ergänzung „donec Judaei". „Es ist mir zwar sehr leid,
es ist mir von Herzen leid, daß ich dieses von dem ehemaligen
auserwählten Volk Gottes sagen muß. Das lange Golus, das lange
Exilium... habe sie doch nicht frömmer und besser gemacht. Aber
es ist so. Ich sage nichts als die Wahrheit, wenn ich dies sage.
Man frage selbst die Juden, ob dem nicht so sei? Ich darf es

auf ihren Ausspruch ankommen lassen." Dieser Ausspruch stimmt
übrigens genau mit den Feststellungen von Theodor Herzl, dem
Gründer des Zionismus, in seinem „Judenstaat" überein35. Dabei
wird allerdings die Schuld für die besondere Charakterprägung

33 Hoch: Kompaß 40.

34 Chronik 72.

35 Theodor Herzls Zionistische Schriften. Berlin (Leon Kellner) 57—59.

193



gleich schwer auf beide Seiten, die Christen und die Juden, fallen.
In den Abschnitten, in welchen Ulrich die unverantwortlichen
Beschuldigungen der Juden auf Kindermord, Brunnenvergiftung und
Anderem zurückweist, sagt er aber immerhin bei der Nennung der
Hurerei: „der Juden Favoritsünde"36. Würde man solche
Aussprüche herauspflücken und sie ohne nähere Beschreibung des

hervorragenden Lebenswerkes Ulrichs einfach als Urteil von ihm über
Juden in die Geschichte eingehen lassen, so würde man ihm
schwerstes Unrecht antun. Das wäre antisemitische Vergiftung.
Wollen wir sowohl Ulrich als auch der Sache gerecht werden,
so gilt es, eine gewisse Fülle seiner Äußerungen anzuhören.

Lassen wir also Ulrich über die Juden und zum
Teil auch mit den Juden sprechen, indem wir bereit
sind, ihm willig zuzuhören. Wenn er zu Apostelgesch. 19, 13

bemerkt: „Die Juden machten sich immer groß mit ihren
lügenhaften cabbalistischen Zauber-Künsten, wie es ihnen denn heutzutage

noch janhanget," so kann ich hinzufügen, daß Ulrich überhaupt
alle okkulten Dinge in der Seele scheinen zuwider gewesen zu
sein. Auch bin ich auf keinerlei Spuren einer ernstlicheren Beschäftigung

mit kabbalistischem Schrifttum gestoßen. Darin war Ulrich
ein echter Altzürcher mit seiner klaren vordergründigen Nüchternheit.

Wir kommen der Sache näher, wenn wir die Anmerkung in
seiner Bibel zu Jeremia 18, 11 lesen: „Was ist doch für ein großer
Unterschied zwischen den alten und den heutigen Juden! Den

heutigen schickt er keine Propheten mehr, er läßt sie gehen, wie
sie gehen, als ob er sie nie gekannt hätte, an den Herzen ihrer
Väter hingegen arbeitete er immer, und so lange noch immer die

geringste Hoffnung war." Dann die Deutung von Jesaja 66, 4:
„Hier wird die Sünde der Juden gar deutlich angezeigt, und ihnen
die Strafe dabei verkündigt. Die Sünde war die mutwillige
Widerstrebung gegen die berufende Gnade, welche zu Christi Zeiten den

höchsten Grad erreichet. Da sie Christum und die Apostel aufs
äußerste verspotteten, so kamen sie auch durch die Römer in die
äußerste Verspottung. Und weil sie befürchteten, wenn sie den

Herrn Jesum für ihren Messiam annehmen, daß sie sich dadurch

36 Chronik 107.

194



oen
David Herrliberger: Taufgottesdienst des Jachiel Hirschlein.

(Aus: Kurze Beschreibung der gottesdienstliclien Gebräuche, wie solche in der reformierten
Kirche der Stadt und Landschaft Zürich begangen werden. Gedruckt bei Eckenstein-Basel 1751.)



m o c m *?

kS NS rvon*

no *n« »/roi mn> o*o ma Q'ü» run
nenn nna min» no'nw Sanier»

nttnri rvu ma -i»m
t^uhtt dm aaS o/u
OSM S03 Km 1WK3

:aSi;tS ny y& 1S1

20tm fein #trjf Seugnuß gibet, baß wit ibm obn arge îifte

3 n Den Sbreoen bödmen 5îamen/ mit bem ib befcfircoren iff
£>er erneute 93unb ber ©naben, ber ift gtùffid) in ber Seit,
Unb genießt be« maßten Stieben« ûud) in alle ©roigfeit.

Sern 0imon geommattn einem auf 3fraei ju bem »(rrra (Tôtifio belebt?»

ten utte in 3«eiet) in bee i&fart > Äitdjt jum grau ; ÎBlimfier ben j. -fiierj lygi. gc<

tauften îSrofetçten tsirb btefeb ju fietem ängebenfm empfo&len imb übergeben sen
feilten seit ifjme erheiterten Xaufteugett :

©ictfoelm 3>irjc{, Sunftmeifftr 3of)<Wtt (Tafpor Uiricfi, Warrtr
unb ^Srdfrt ber £obl. $rofeiçtett< jura graumiinfter, unb SIlKflbr ber
©ommißion. Mi. Vrofeiotcn * ©ommißion.

3o(). öcitnifö 3UtÖt!, M. D, 3ol)aniW6 Warrer ju
be« 0\atbei/ unb Stffefibv ber Mi. râjcïïiàbofctt, DccanusbedSbr».
tprefelPttn « Commißion. ©apitelo «m Süriebfee, unb SttJefTor

ber Mi. ^refelpien-'Commißioit.

3pf). S>luboIf tltrirf) / Pfarrer am
S[ßat)fenbau«/ Prof. Eloqucnciar

t unb 2l|Te|Ter ber Mi. 'ïrefeloten»
Commißion.

3d>

fp"! 3erem «Jap. XXXI. v. ?>. iTcbmef war» ee Fommen bic Jape, fptiefer Oer

MKS, bag teb mir bem äaufe 3fraele unb mir bem ÖJi'fc 3«ba einen neuen

£unb maepen wirb.

Taufschein für Simon Frommann aus dem Jahr 1761,

entnommen Joh. Casp. Ulrich: „Die große Wahrheit."

196



die Römer auf den Hals ziehen würden, hingegen in der Einbildung
stunden, wenn Jesus und sein Evangelium ausgerottet würde, so
würde ihr Tempel und Volk wohl bleiben, so zogen sie dadurch
den völligen Verlust (Ulrich schreibt: Verlurst) aller ihrer bisher
noch behaltenen Rechte und den gänzlichen Untergang zu. Und
doch leben diese armen Leute in immer währender Furcht, nicht
nur von außen, sondern auch von innen, insonderheit, wenns mit
ihnen aufs Totbette kommt." Hier spricht sowohl der Geschichtsforscher

wie auch ein Mann, der die Juden seiner Zeit genau und

persönlich kennt. Eine weitere Äußerung entnehmen wir der
Anmerkung zu 5. Mose 30, 20: „Und ob sie an ihrem langen Tage,
wie sie ihren Bußtag zu nennen pflegen, sich für Sünder erkennen
und auch mit vielen Tränen seufzen, so erlangen sie dadurch doch
keine Gnade, wenn sie die entsetzliche und unverantwortliche
Blutschuld nicht von Herzen bereuen, daß sie den Herrn der Herrlichkeit

gekreuzigt haben." Wir sehen, es wird auf der ganzen Linie
ein mannhaftes ernstes Gespräch mit der Synagoge
geführt. In der Anmerkung zu Galater 1, 14 sagt Ulrich : „Durch
das Judentum versteht der Apostel ja wohl nicht den Glauben
Abrahams, Mosis, Davids und so weiters, sondern die Lehre der
jüdischen Kirche, die den Kern verloren hat, und dagegen mit
tausend Menschen-Satzungen beschwert und überladen war. In
dieser Lehre, die ja freilich das Judentum war, nahm der Apostel
in seiner Jugend zu, über viele seines Alters in seinem Geschlechte.
Aber damit war seine Sache nicht besser. Was tut der Herr an
diesem eifrigen Juden?" Ulrich stellt also einfach fest, wie die

Dinge liegen. Was man Polemik nennt, liegt ihm fern, allein seine
unzweifelhafte Liebe zu den Juden und sein Erbarmen mit ihnen
hindert ihn nie, auch schmerzliche Wahrheiten auszusprechen. In
der Schrift „Die große Wahrheit"37, welche sechs Jahre vor der
Chronik erschien und die in meinen Augen das charaktervollste
Zeugnis Ulrichs als Freund Israels ist, konnte die große Gemeinde
des Fraumünsterpfarrers lesen: „Die ungläubigen Juden mögen
sich drehen und wenden und Schlangenkrümmen machen, wie sie

wollen, so werden sie doch gestehen müssen, daß, nach den Worten
des Textes, der Herr Messias habe kommen müssen vor der Zer-

37 Wahrheit 24.

197

Judaica, Bd. I, 3 2



Störung der Stadt Jerusalem, vor der Einäscherung des Tempels
und vor der Zerstreuung in alle Welt. Da nun dieses bis auf den
heutigen Tag unleugbar ist, ich meine, daß Jerusalem zerstört,
der Tempel dem Boden gleichgemacht und die Juden in alle Enden
der Erde zerstreut sind, so sind uns ja die Juden, so viel ihrer sind,
Zeugen von der göttlichen Gesandtschaft, von der Messiasschaft
unseres Erlösers." Ähnlich tönt es uns entgegen aus der Einleitung
zum II. Buch der Könige in der Auslegbibel: „Und bis auf den

heutigen Tag steht uns ja das ganze jüdische Volk zum Spektakel
und Scheusal vor Augen und lehret uns, daß die göttliche
Gerechtigkeit wahrlich auch seiner eigenen Kirche nicht schone,
sondern den Leuchter von seinem Ort wegrücke, wenn man sich
nicht will zurechtweisen lassen." Zum Schluß füge ich noch die

Anmerkung zu 5. Mose 28, 68 bei: „Wir wollen uns nicht
aufhalten an älteren Geschichten dieses sonst so lieben Volkes, dieses
auserwählten Geschlechtes, dieses königlichen Priestertums und
angenehmen Eigentums Gottes, sondern unser Auge nur allein auf
ihr späteres Schicksal richten. Ist der arme Israelit nicht bald 1700

Jahre der allerelendeste Mensch, der auf Gottes Erdboden
herumwandelt? Seine Krone, die Krone des Königreiches und die Krone
des Priestertumis liegen im Kot. Und ob sich gleich der unglücklichen

Hebräer rühmt, daß noch die Krone des Gesetzes über
seinem Haupte ruhe, so ists doch nur ein süßer Traum, ein Betrug
seiner Rabbinen, seiner blinden Führer; der hat den Schlüssel der
Erkenntnis nicht nur verlegt, sondern ganz verloren, er stoßt an am
Mittag, als wäre es Abend, und an den wüsten Orten wie ein
Toter. O armer unglückseliger Jud, wie pünktlich sind die Worte
deines großen Propheten Mosis an dir erfüllt worden."
Abschließend läßt sich somit feststellen, daß Ulrich als berufener
Kenner auch der rechte Mann war, in unverkennbarer Vollmacht
das Gespräch zwischen der Kirche und der Synagoge zu führen.

Ulrich als Freund Israels.

Im Jahre 1739 kam im Verlag David Herrliberger und gedruckt bei
Orell und Comp, in Zürich das herrliche Kupferstichwerk heraus
„Eigentliche Beschreibung der auswendigen gottesdienstlichen Kirchen-
Gebräuche und Gewohnheiten der Juden von Bernhard Picart".

198



Der Begleittext war aus dem Französischen ins Deutsche übersetzt

durch Johann Baptist Ott. In der Vorrede, welche offenbar
von Ott stammt, wird den Gründen nachgegangen, um derentwillen
die Bekehrung der Juden so großem Widerstand begegne.
Ott nennt die Abgötterei der römischen Kirche, die Zanksucht der
Gelehrten und die Ungerechtigkeit der Regenten gegenüber den

Juden. Dann fährt er aber fort: „Ich halte dafür, es sei kein rechter
Christ, der nicht erachte, seine Schuldigkeit sei, die gebührenden
Mittel zu ihrer Bekehrung anzuwenden, damit einmal aus Juden
und Heiden eine Herde und ein Hirte werde. Ich sehe, daß es
desto mehr zu bedauern, daß so gar viele unter den Christen noch

vermeinen, es Liegt ihnen hier keine Schuldigkeit ob, es gehe sie

nichts an, sie seien nicht dieser Brüder Hüter, sie wollen die Zeit
und Termin, den Gott hiezu bestimmt habe, erwarten." Zwei Seiten

später verweist dann Ott auf die Schriften von Callenberg aus
Halle38. Ob Ulrich bei seinem Besuch in Halle, während seiner
Studienreise (1727—1729) auch Prof. Callenberg aufsuchte, ist mir
nicht bekannt. Er erzählt von den 5000 daselbst sich aufhaltenden
Studenten, rühmt, wie freundlich die Schweizer-Studiosi ihn
aufnahmen, ließ sich das Francke'sche Waisenhaus zeigen und sagt
darüber: „Ich bewunderte die Ordnung, die Reinlichkeit und die
nette Aufwart." Prof. Thomasius, den strengen Lutheraner und
scharfen Bekämpfer der Hexenprozesse, sieht er sich an, sitzt gerne
zu Füßen des Alttestamentlers und Liederdichters Rambach und
freut sich, den Kirchenrechtler Boemer, dessen „Ins canonicum"
er bereits in Zürich studiert hatte, kennen zu lernen39. Die
Beziehungen waren geknüpft. Sie erwiesen sich im Lauf der
Jahrzehnte als überaus segensreich.

Johann Heinrich Callenberg (1694—1760), ein aus der

Gegend von Gotha stammender Bauernsohn, studierte zuerst
Philosophie, erlag stark dem von Frankreich kommenden Freidenker-
tum, kam 1715 an die Halle'sche Universität und knüpfte mit dem

aus Damaskus stammenden, im Waisenhaus arbeitenden Samuel

38 Johann Baptist Ott, resp. Bernhard Piccard: Beschreibung etc. Zürich 1739.

8 und 10 der Vorrede.
39 Taschenbuch 225. Hauck, Realencyklopädie XVI 422.

199



Negri wertvolle Beziehungen an. Negri, einst Dolmetscher an der
hohen Pforte, vermittelte ihm Kenntnisse der orientalischen
Sprachen, bewog ihn auch zu einer Syrienreise und zog ihn immer
mehr in den Bann des Halle'schen Pietismus. Callenberg schrieb

22jährig eine in Gießen (1716) erschienene Broschüre „Entwurf, wie
mit Juden freundlich umzugehen und von wahrer Herzensbekehrung

zu reden sein möchte, in einem Gespräch dargestellt" 40.

Seine entscheidende Schrift hieß „Licht am Abend", welche nach

vielen Verlegernöten 1727 in 1000 Exemplaren hinausging.
Inzwischen war Callenberg Professor der Philosophie und später
auch der Theologie geworden. Nach Urteilen seiner Zeitgenossen
war er kein Wissenschaftler, wohl aber leuchtender Missionsmann.
Angeregt durch den am 8. Juni 1727 verstorbenen August Hermann
Francke, gründete er 1728 in Halle das Institut um
Judaicum, eine Ausbildungsstätte für Judenmissionare41. Nicht die
Kirche als solche war hier Trägerin des Missionsgedankens,
sondern kleinere und größere Kreise glaubender Christen, die man mit
Recht als Freunde Israels ansprechen konnte.

Wir wollen über diese Gründung nicht gering denken. Sie tritt erst
ins rechte Licht, so wir wissen, daß vor dieser Zeit die Juden in
vielen Städten Deutschlands und anderer Länder regelmäßige
Bekehrungspredigten in christlichen Kirchen anzuhören polizeilich
gezwungen waren. Später verlegte man diese Ungeheuerlichkeit in
die Ratshäuser, allein die Schuld für ein solch unmögliches
Vorgehen lag dennoch auf den Kirchen, sodaß es begreiflich ist, daß man
neben der Kirche und dennoch aus ihren Kreisen heraus Wege zum
Bruder aus Israel suchen mußte. Bahnbrechend war Esdras E d -

zard (1629 —1708) in Hamburg. Er hatte bei Buxtorf in Basel
hebräische und talmudische Literatur studiert und wirkte als
Privatmann für die Bekehrung der Juden. Seine Söhne setzten sein
Werk fort, sodaß anzunehmen ist, daß Ulrich sie kennen lernte.
Edzaro gründete einen Proselytenfonds. Solche Stiftungen sind auch

aus andern Städten bekannt, so von Darmstadt und Genf. In Darm-

40 Zu Callenberg: J. F. A. de la Roi: Die evangelische Christenheit und die

Juden. Karlsruhe und Leipzig 1884 I. 246 ff.
41 Wernle: Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert.
Tübingen 1923 I. 466.

200



stadt wurde durch Hofdiacon J. Ph. Fresenius eine Proselytenan-
stalt gegründet, die er selber jahrelang leitete. In den Acta ecclesi-
astica aus Darmstadt kann man hierüber lesen : „er wies 600

Betrüger und boshafte Leute ab und nahm 400 verirrte Schafe auf" 42.

Auch die Herrnhutische Brüdergemeine ließi sich die Judenmission
ein ernstes Anliegen sein. Zinzendorf schrieb einen offenen Brief
an die Juden, in dem er sie ermahnte, von ihrer Selbstgerechtigkeit
zu lassen und zu werden wie die Kinder, damit ihnen das

Evangelium verkündet werden könne. Aus der Brüdergemeine ging
auch Judenmissionar Samuel Lieberkühn, ein guter Hebräer, hervor,
welcher 30 Jahre lang segensvoll unter Israel wirkte. Um seiner
Liebe willen war er bei den Juden sehr geachtet und trug den

Ehrentitel Israel Rabbi43.

Mit der großen Erneuerungsbewegung, welche durch das Lebenswerk

eines Spener und Francke die erstarrte Christenheit und
Kirchlichkeit ergriff, und die auch heilsamst in die Schweiz kam,
drangen nun auch die Gedanken der Judenmission in

unser Land. Sowohl die Brüdergemeine mit ihren Kreisen als auch

das Institutum Judaicum mit seinen Vertrauensleuten streuten den

Samen der Liebe zum Bruder aus Israel und der ernsten
Verantwortung ihm gegenüber in die Gemeinden. Als besondere
Vertrauensleute sind zu nennen der Muttenzer Pfarrer Hieronymus
d'Annone (1697—1770), ein „universaler Reichsgottesmann", wie
ihn Paul Wernle nennt; Franz Ludwig Sprüngli, Pfarrer in Leutwil,
Zofingen und zuletzt in Madiswil. Er „beteiligte sich eifrig an der
Halleschen Judenmission und wie viele ganz oder halbchristliche
Juden hat er aufgenommen"44. Hinzu kommt Tuchhändler Johann
Segisser in Langenthal, ein Leser der Callenbergischen „Conti-
nuationen" 45.

Ulrich selber war nicht nur Vertrauensmann der Herrnhuter-Kreise,
ja eigentlich ihr maßvollster Vertreter in der Zürcher Kirche, son-

42 Hauck: Realencyklopädie XIII 177, Judenmission (von Friedrich Heman),
Karl Thieme: Kirche und Synagoge. Ölten 1945. 205.

43 David Cranz: Alte und neue Brüder-Historie. Barby 1772. 321, 494, 637.

44 Wernle I.: 289.

45 Wernle I.: 311.

201



dem gleichfalls Vertreter der Halleschen Judenmission. Ihn
interessierte freilich jegliche Mission. In der Erklärung zum Hohen Lied
schreibt er zu dem nicht so leicht geistlich zu deutenden Vers 8. 8 :

„Hier redet die Braut (Kirche) zum Bräutigam (Christus). Wir
haben noch eine junge Schwester. Die Kirche aus den Heiden ist
noch gar geringe, es mangelt den armen Heiden noch an reicher
Verkündigung deiner Gnaden, wie wird es denn mit ihrem Berufe
zugehen?" Dennoch scheint es, daß Ulrichs Missionsinteresse

im besondern der Halleschen Judenmission und
seinen eigenen Bemühungen in dieser Hinsicht zugewandt war.
Er vertrieb regelmäßig 13 Büchlein „pro Judaeis" an die Aargauer
Juden11? Die Beziehungen zwischen den Halleschen Kreisen und
den Schweizer Missionsfreunden erhielten aber auch mittels
durchreisender Missionare eine persönliche Note. Hier wäre vor allem
der Name eines Stephan Schulz zu nennen i7. Dieser berichtet von
seinem Besuch in Zürich, daß er auch bei Ulrich war, einem
„gelehrten und frommen Lehrer der Stadt, der sich auch öfters mit
Juden unterredet". Sechs Jahre später trat Schulz ein zweites Mal
über die Schwelle des Ulrich'schen Pfarrhauses, diesmal in
Begleitung eines Gotthard Betz aus Nürnberg und eines Albrecht
Friedrich Woltersdorf, welcher kurze Zeit danach im Orient starb.
Diese Boten suchten wahrscheinlich alle 33 Empfänger der
Publikationen des Institution in der Schweiz auf, sodaß zum literarischen
auch ein herzlicher persönlicher Verkehr hinzukam18.

Über Ulrichs innere Einstellung zu dieser Bewegung
geben uns verschiedene Zeugnisse aus seinem Schrifttum unmißr
verständlichen Einblick. Im Traktat „Die große Wahrheit" ist zu
lesen: „Es ist wahr, ich liebe die Juden und ich habe Ursache
dazu. Sie sjind allervorderst lieb um des Herrn Jesu willen, sie

sind doch seine Brüder nach dem Fleisch; denn unser Herr ist aus

Juda aufgegangen und das Heil ist aus den Juden... Ich gestehe
ferner, ihre Blindheit, ihr Unglauben, ihr Elend, in welchem sie

nach Leib und Seele stecken, geht mir erstaunlich nahe, und ich

16 Rothschild: 127.

47 Wernle I.: 466.

18 Salomon Steinberg: Die Proselyten der Stadt Zürich, Zürich 1914. 136.

202



wünsche von Grund der Seele, daß doch Gott die Herzen der
Fürsten möchte bewegen, sich dieser armen verlassenen Leute
besser anzunehmen"49. Daneben halten wir Teile der Erklärung
zu Johannes 4, 22 („das Heil ist aus den Juden") in der Auslegbibel

Ulrichs. „Laßt uns hiebei in Acht nehmen, was auch wir den

Juden schuldig sind, da uns in größtem Nachdruck kann zugerufen
werden: Wisset ihr Christen, euer Heil ist aus den Juden. Das
Gesetz der Dankbarkeit fordert gewiß, daß wir auch nun ihr Heil
wieder auf alle Weise zu befördern versuchen, welches aber durch
bloßes Wortgezänk und Disputieren nicht geschehen wird, sondern
eine herzliche Vorbitte, und eine solche Lebensart vor ihnen, die
sie überzeugen kann, daß wahrlich das Heil von ihnen zu uns
übergegangen sei."

Hat das Aufflammen des Gedankens einer Mission unter Israel in
der Schweiz Früchte getragen? Wir geben die Antwort, indem wir
uns auf Zürich beschränken, damit die Umwelt und Erlebniswelt
Ulrichs möglichst anschaulich aus der Vergangenheit hervortrete.
In dem von David Herrliberger herausgegebenen, in Kupfer
gestochenen Schaubuch „Kurze Beschreibung der Gottesdienstlichen
Gebräuche, wie solche in der reformierten Kirche der Stadt und
Landschaft Zürich begangen werden ..."50, ist auch die Taufe eines

40jährigen Juden abgebildet. Wir lesen in der Erklärung des
Bildes: „Zeigt sich die Taufe eines gewissen Juden,
Jachiel Hirschleins, gebürtig von Buchau am Federsee, bey
fünf Meilen von Ulm, die Morgens den 26. Mai 1746 in Zürich an

demselben vollzogen worden, nachdem Herr Archidiacon Beat
Wertmüller über 2. Cor. 7. 1 beweglich gepredigt. Die
Taufhandlung verrichtete (A) Herr Vicarius Joh. Caspar Pfenninger.
(B) Der Täufling empfing unter dem Ausgießen in der Stellung, wie
hier zu Isehen, den Namen Christian Gottlieb, nachdem er sein

GlaubensbekanntniB von denen Hauptstücken der Christi.
Reformierten Religion, welche ihm fragsweise vorgehalten worden,

49 Wahrheit 77.
60 Gedruckt bei Eckenstein Basel MDCCLI, erste Ausgabe. Franz. Ausgabe
in Zürich 1752. Hier zur Taufe Hirschlin: Planche XI Baptême du juif
Jachiel Hirschlein à Zurich 1746.

203



öffentlich abgelegt. Seine (C. C.) vier Taufzeugen waren: Herr
Zunftmeister David Oeri, Herr Prof. Theol. Joh. Jacob Lavater,
Herr Johannes Schmutz von Wollishofen, der vorher den Täufling
unterrichtet, und Herr Jacob Ziegler, V. D. M. Es gaben auch dieser

Handlung mit ihrer Gegenwart ein besonderes Ansehen (D) einige
Herren von Löbl. Proselyten-Cammer, und zwar (E. E.) das Förderteil

der Großmünster-Kirche, allwo die Taufe geschah, wie die
übrigen Kirchen mit Zusehern ganz angefüllt, die den Täufling
mit einer milden Beysteuer liebreich begabten, welcher sich gegenwärtig

bey ehrlicher Hantierung in einer Gemein-Eydgenössischen
Herrschaft erbaulich aufenthält"61. Über diesen Jachiel Hirschlein
alias Christian Gottlieb erfahren wir aus anderen Quellen, daß er
mit einer Jüdin aus Wangen am Untersee Frommet Wolf
verehelicht war, nach der Taufe sich jedoch von ihr scheiden ließ.
Im Protokoll der Proselyten-Kammer steht der Eintrag: „Christian
Hirschlein, dem 1746 in der Kirche zum Großen Münster getaufften
jüdischen Proselyten, ist gestattet, sich um die Ehescheidung von
seiner frauen coram competence anzumelden, zu welchem Ende
ihm eine kurze Weysung an das Ehegericht zuzustellen ist" 62.

Ulrich hat diesen getauften Juden gekannt. In der Schrift „Die
große Wahrheit" schreibt er über ihn (im Jahre 1761): „Christian
Gottleb, welcher anno 1746 getauft wurde und sich unter uns
ehrlich nehret und einen frommen, christlichen und erbaulichen
Wandel führet, sodaß es uns noch niemalen gerauen ist, ihne in die
Gemeinschaft der Christlichen Kirchen aufgenommen zu haben"63.

Im Jahr 1755 scheint Ulrich die Hoffnung gehabt zu haben, sogar
zwei Rabbiner aus Lengnau im Aargau für den christlichen Glauben

gewinnen zu können. Sie hießen Lazarus und Josephi. Ein
gewisser Wallis, Glied der Herrnhuter Brüdergemeinde, berichtete hierüber

bereits nach Herrnhut, allein der eine Rabbiner wurde geisteskrank

und der andere verschwand aus Gründen, die undurchsichtig
blieben54. Um so mehr mußte den Freund Israels, Ulrich, jener

61 Hiezu auch de le Roi: Die evangelische Christenheit I. 410/11.
52 Sal. Steinberg: 36—39.
53 Wahrheit 89.
64 Wernle I.: 431 und 467.

204



Höhepunkt seines Lebens freuen, als 1760 im Fraumünster
ein Simon Bar Joseph getauft wurde. Ein halbes Jahr
lang war dieser durch Dekan Schmuz in Wollishofen unterrichtet
worden, die Taufe vollzog wiederum Diacon Johann Caspar
Pfenninger. Ulrich hielt eine eindrückliche Predigt über 1. Johannes
5.1. : „Ein jeder, der da glaubt, daß Jesus sei der Christus, der ist aus
Gott geboren." Wir lesen in ihr: „Meine Geliebten. Wie unglücklich

sind diese Leute wie hart liegt ihnen nicht das Gericht der

Verstockung auf ihrer Seele! Wie billig ist es, daß ein christliches
Herz, welches in Demut erkennet, daß das Heil aus den Juden

sey, mit diesen Abgeschnittenen Mitleiden habe, und Gott herzlich
anrufe, daß er sich doch nach dem unerforschlichen Reichtum seiner
Erbarmung bewegen lasse, den Bann, den gerechten und heiligen
Bann, den er über diese undankbaren ergehen lassen, in Gnaden zu

beendigen. Wie billig ist es, daß ein verloren Schäflein des Hauses
Israel sich zu dem Herrn seinem Gott und David seinem König
bekehret, wenn es aus der Finsternis zum Licht, und aus der
Gewalt des Satans zu Gott übergebracht, wenn es von dem Herrn
und seinem Geist so begnadet, so erleuchtet wird, daß es seinen

Unglauben erkennt, bereut und ablegt, den vorhin von ihm
verachteten und verschmähten Sohn Gottes küsset und sich seinem
Szepter demütig unterwirft" 65. Mit dieser Predigt und einer
nachfolgenden Taufe war nun aber die Sache keineswegs abgetan,
vielmehr wurde zwischen Predigt und Taufe ein sehr gewichtiges
Glaubensexamen vor versammelter Gemeinde
eingeschaltet. Diese peinliche Prüfung wurde mit den Worten
eingeleitet: „So will ich nun anstatt und im Namen Gottes und der
christlichen Gemeind dir mit Worten vorgehen, dich aber auch

zuvor ermahnet haben daß du mit keiner Gleisnerey oder Falschheit

dich unterstehest, den einigen, wahren, ewigen und
allwissenden Gott zu betriegen daßi du nichts anderes bekennest

mit deinem Mund, als was du in deinem Herzen gedenkst und

glaubest, als lieb dir Gottes Gnade und deiner Seele Seeligkeit
ist. Nimmst du diese Warnung an?" (Ja)5<:. Darauf folgen die

Fragen, ob das Neue Testament gleichwertig heilige Schrift sei

55 Wahrheit 62 ff.
56 Wahrheit 92.

205



wie das Alte Testament, ob er an Gott glaube, der sich als den

dreieinigen geoffenbart. Ob er glaube an Gott den Schöpfer, an
den Sündenfall, die Sündenschuld und des schuldig-seins zeitlichen
und ewigen Fluches. Ob er bejahe die Vollkommenheit und Heiligkeit

des göttlichen Gesetzes als Spiegels unseres Elendes. Ob er
im Glauben anerkenne Jesus Christus, wahren Gott, Gottes Sohn
und zugleich wahrer Mensch und desgleichen glaube an die drei
Ämter Christi, als Prophet, Priester und König und letztlich auch

persönlich an Christus glaube. „Gleichwie einer guten Speise, die
vor ums stehet, teilhaft zu werden, das Mittel ist, die Hand und der
Mund, also des Herrn Jesu Christi, seines Leidens und Tods, und
ganzen theuren Verdiensts, teilhaft zu werden, ist das einzige Mittel,
der wahre Glaub. Der wahre lebendige und durch die Liebe wirksame

Glaube ergreift Christum, und fasset ihn: durch denselben
zeuhen wir Christum zu uns, wir legen ihn in unser Herz, wir
eignen uns zu alle seine Schäze. Durch den Glauben spricht der
Mensch : Christus ist mein Heiland, sein Blut meine Reinigung, sein
Tod mein Leben. Nihmst du Christum auch also mit Glauben an? "
Hierauf kommt die Frage, ob er Christus als Vorbild seines Lebens
anerkenne, worauf er das Glaubensbekenntnis hersagen muß. „Bist
du von Herzen gesinnet, die Tage deines Lebens Gott also dankbar
zu sein?" Eine Mahnung zum Beten schließt an und die Frage,
ob er die Sakramente der Taufe und des Abendmahls begehre, ob er
die Taufe als Bundeszeichen anerkenne und wisse um die Bedeutung

des Abendmahls als eines Gedächtnisses, einer Versicherung
der Heilsaneignung und der christlichen Gemeinschaft. Jede Frage
mußte mit einem Ja beantwortet werden. Dennoch wird er noch
einmal mit den Worten durchleuchtet: „Ob du das alles, was du

jez bekennt hast mit dem Mund, aufrichtig und ohne Falschheit

glaubest von Herzen?" Nach der vollzogenen Taufe wurde ihm

gesagt: „Unsere christliche Kirche nimmt dich hiemit auf in die
Gemeinschaft ihrer Hoffnung und erkennt dich als ihren Bruder in

Christo — unserm Herrn." Lehrreich für diese kirchliche Hauptaktion

ist auch noch der Nachsatz im Traktat Ulrichs: „Nach
Vollendung dieser heiligen Handlung ward dem Getauften die

Vermehrung der Gnade Gottes und seines guten Geistes von denen

Herrn Taufzeugen und seinem Paranympho oder Beysteher bey

206



dem heiligen Tauf, Herrn Decan Schmuzz, das sogenannte Pathengelt

samt dem Taufzeugenschein übergeben"5'.

Nun aber hatte dieser getaufte Jude noch eine Schuld gegenüber
seinen früheren Glaubensgenossen, während diese ihm einen Teil
seines Lehrergehaltes zurückbehalten hatten. Ulrich schrieb

deswegen im Dezember 1760 einen Brief an den Vorsteher der Synagoge

zu Gallingen (Gailingen), bemerkte aber auch in seinem

Traktat zu diesem Nachspiel: „Ich weiß wohl, daß die Juden einen

getauften Juden heißen Moserim Verräter, Meschumadim
Verdorbene, geschmadt sich ins Verderben gestürzt." Der Vorsteher
berichtet seinerseits, man kenne in Gallingen keinen Simeon, indem

er Simon durch den Buchstaben „e" bereichert, um sich so aus der
Sache zu ziehen. Ulrich berichtet hierauf in aller Öffentlichkeit:
„Sie sagen, wir wissen nicht, woher er ist und wo er erzogen. Das

ist nun offenbar ein grober Lug. Und doch war er ihr
Schulmeister "

Es ist überaus lehrreich, die soeben beschriebene Taufhandlung
mit einer späteren, welche durch Johann Caspar Lavater auch im
Fraumünster vollzogen wurde, mit wenigen Strichen zu
vergleichen. 1771 kam in Frankfurt und Leipzig von Lavater heraus

„Rede bey der Taufe zweyer Berlinischer Israelier,

die durch Veranlassung der Lavater-Men-
delssohn'sehen Streitschriften zum wahren
Christentum übergetreten". Es handelt sich um einen Fränkel

aus Fürth und einen Sachs aus Breslau5S. Der erstere erhielt
bei der Taufe die Namen Johann Caspar, der andere die Namen

Johann Heinrich. Lavater hielt die Predigt und Diacon Tobler

vollzog die Handlung. Aus der Predigt Lavaters entnehme ich

folgendes: „Ihr sehet hier vor euch die beyden rechtschaffenen Israeliten,

in denen kein Betrug ist." — „Lasset euch von dem

ungeschlachten, verkehrten Geschlecht der Juden helfen, sondert euch

davon ab." Für den Fall des Rückfalls wird ihnen gesagt: „So sey

sein (Christi) Blut auf eurem Haupt. Ich bin unschuldig. — Ihr

werdet die lieblosen und vielleicht auch die abgenötigten Vor-

57 Wahrheit 95—97.
58 De le Roi II.: 63.

207



urteile und Besorgnisse, die so manche unter uns in Ansehung aller
Täuflinge aus dem Judentum zu haben pflegen, durch schweigendes
Tragen durch das unsträfliche Beispiel, durch einen vorzüglichen
Eifer und Nachahmung Christi beschämen. — Ihr werdet dem
Sünder eine warnende Lehre, dem Heuchler ein blendendes Licht
und meine Ehre und Wonne seyn am Tage der Offenbarung des

Messias"69. War auch Lavaters Redestil entschieden schwungvoller,

hinreißender und eleganter als die Predigtweise Ulrichs, so

klingen nun hier doch Töne an, welche eine schärfere Einstellung
zum Judentum verraten. Lavater erwähnt auch das jüdisch-deutsche
Büchlein Toledoth Jischua und nennt es eine „ungeheure
Lästerschrift", während man im ganzen Schrifttum Ulrichs keine
Erwähnung dieses Büchleins vorfindet, wiewohl anzunehmen ist, er
habe darum gewußt60. Die innerste persönliche Haltung Ulrichs
macht entschieden einen echteren Eindruck als diejenige Lavaters.
Vielleicht daß Lavaters Erlebnisse in seinem großen Glaubensgespräch

mit Moses Mendelssohn in ihm eine Bitterkeit hinterlassen

hatte, welche er durch eine gewisse Betontheit seiner
Vollmacht auszugleichen versuchte.

Man kann nicht von Judentaufen im 18. Jahrhundert sprechen,
ohne zugleich auch der Proselytenkammern zu gedenken6t.
Diese Behörden wurden in Genf 1707, in Basel 1713 und in Zürich
wahrscheinlich schon 1700 eingesetzt. In Zürich war die Pro-
selytenkammer aus dem Examinatoren-Convent hervorgegangen.
Sie setzt sich aus zwei Herren des Kleinen Rates und drei Geistlichen

zusammen. Diese Behörde hatte es mit allen Leuten
jeglichen Standes und jeglicher Religionsform zu tun, welche, sei es

als Übergetretene durchwanderten oder die Aufnahme in die
reformierte Kirche begehrten. Sie wurde wahrscheinlich in der Zeit
zwischen 1798 und 1803 aufgehoben, indem der kantonale Kirchenrat

in die Lücke trat. Im Gesetz vom 12. Mai 1862 wurden dem

69 Lavater: Rede bei der Taufe, Leipzig 1771. 15, 49,55, 57 und für Toledoth 19.
60 Kaspar Wirz: Etat des Zürcher Ministeriums von der Reformation bis
zur Gegenwart. Zürich 1890. 125. Berichtet über Hans Jacob Ulrich, Pfr.
in Oetenbach, geb. 1683, daß von ihm 1705 erschienen sei Historia Jeschu
Nazareni a Judaeis blaspheme corrupta.
61 Salomon Steinberg: Die Proselyten der Stadt Zürich. Diss. Zürich 1914.

208



Kirchenrate die Proselytengeschäfte ausdrücklich überbunden.02.

Indem Ulrich vom Jahr 1759 an gewürdigt wurde, Mitglied dieser
Behörde zu sein, gehört ein Abschnitt über diese Tätigkeit der
Kirche auch zum Gesamtbild seiner Persönlichkeit. Es handelte sich

vor allem um eine nicht einfache Wanderfürsorge. Die war um so

schwieriger, weil es sich in der Regel um geistiges Proletariat
handelte. Die Betreuten waren größtenteils Katholiken. Die
Befragung der Hilfesuchenden oder um Aufnahme Bittenden geschah
in lateinischer, italienischer, französischer und deutscher Sprache.
Handelte es sich um Juden, so konnte man Ulrich mit seiner
Kenntnis des Jargons sicher wohl gebrauchen. Die Proselyten-
kammern der reformierten Städte führten unter sich eine große
Korrespondenz. Man informierte sich, man warnte, empfahl, je
nachdem. „Die Proselytenkammern wurden zum Filter jenes
hereindrängenden Stromes und hatte ihn zu sichten und zu sieben ;

die besten Elemente wurden zurückbehalten, unterrichtet und in
die reformierte Landes-Kirche aufgenommen, und, wenn die
Möglichkeit vorhanden war, in der Stadt zurückbehalten, nachdem man
ihnen einen ehrlichen Beruf beigebracht hatte, die andern wurden
weitergeschickt, nachdem man ihnen eine Wegzehrung gegeben
hatte. So wurde der Einwandererfluß in Bewegung gehalten und
auf das kam es in allererster Linie an 63.

Wie bereits erwähnt, handelte es sich keineswegs nur um Juden.
Im Gegenteil stellen diese einen auffallend kleinen Prozentsatz der
Erschienenen dar. Die Jahre 1748 —1769 weisen 402 Gaben-

Empfänger, die Jahre 1770—1789, auf Grund der erhaltenen
Protokolle, deren 500 auf. Sie kamen größtenteils aus Deutschland.
An zweiter Stelle steht Frankreich, an dritter Italien und an vierter
die Schweiz. Der prozentuale Anteil der Schweiz ist 11,69 o/o, der

Anteil der Juden in der ersten Periode nur 7,7°/o. In der
zweiten Periode findet man unter den 500 Menschen nur den einen

Juden Guggenheim aus Lengnau im Aargau 6*. Es wurden an
Unterstützungen für 425 Personen im Ganzen 1767 Gulden errechnet,

02 Steinberg: 66 ff., Rothschild: 131 ff.
63 Steinberg: 71.

64 Steinberg: 10 und 11.

209



das wären nach unserem Geldwert 11 308.80 Franken 65. Die Spenden

variierten freilich zwischen 20 Heller und 48 Gulden.
Durchschnittlich wurden in der Zeit, als Ulrich in die Proselytenkammer
eintrat, jährlich etwa 50 Gulden, 'das wären 380 Franken,
bewilligt. Dazu kamen aber noch von 1759 an für jeden aufgenommenen

Gesuchsteller 8 Mt. Korn. Die Petenten, die man annahm,
erhielten auch auf Kosten der Stadt Kost und Logis und nach
erfolgter Taufe half man ihnen zur Erlernung eines (Berufes und
gewährte ihnen, wenn sie sich noch nicht selber helfen konnten,
in nobler Weise neue Unterstützungen. Dazu kamen die Patengelder

bei der Taufe von Juden und, was sicher nicht zu
unterschätzen war, die Kollekte der Gemeinde bei diesem Taufgottesdienst

C6.

Wir haben gesehen, welch kleine Rolle die Juden in alldem spielten.

Wir verstehen auch von hier aus, weshalb man die Taufe auch

nur eines einzigen Gliedes aus dem Volk Israel so groß aufzog
und diese Angelegenheit auch literarisch sowohl unter Ulrich, wie
auch unter Lavater in die Geschichte eingehen ließ. Daneben aber

gab es doch auch die Fülle der andern Juden, denen es nicht in
den Sinn kam, sich taufen zu lassen. Sie lebten unter
entwürdigenden und unmöglichen gesetzlichen Beschränkungen. Sie

waren in dem zum Teil humanen 18. Jahrhundert immer noch die
Geächteten und Verstoßenen. Sahen denn die Männer, die sich

„Freunde Israels" nannten, nicht auch dieses Problem, und dachten

sie denn gar nicht sei es an eine Besserstellung oder
vollends an eine Gleichstellung der Juden mit den
andern Bewohnern ihres Landes? Ulrich hatte in Halle im
Jahr 1728 einen gewissen Justus Henning Böhmer kennen gelernt,
welcher ein Vorkämpfer des Toleranzgedankens war. Böhmer
denkt freilich nur an die Bewilligung der Niederlassung von Juden.
Der Gedanke an Gleichberechtigung liegt ihm durchaus ferne.
Ulrich hielt sich aber an einen Schüler dieses Böhmer Johann
Jodocus Beck mit seinem Buch „Tractatus de Juribus Ju-

65 Ein Gulden 16 Batzen, ein Batzen 40 Rappen.
66 Für alle diese Angaben verweise ich auf die treffliche Dissertation von
Steinberg.

210



daeorum", 1731 auch in deutscher Sprache erschienen67. Nun ist
es äußerst lehrreich, zu sehen, wieweit Ulrichs Gedanken über
Toleranz der Juden auf Beck ruhen und wieweit er eigene Wege
gegangen ist. Wenn Beck schreibt, es gebe wichtige Ursachen, um
von Toleranz abzusehen, weil „1. viel Unheil von denen selben zu

befürchten, 2. eine Republique von Unruhe und Aufruhr nicht kann
wohl befreyet bleiben, solange sie darinnen geduldet werden,
ingleichen 3. weilen sie der Christen öffentliche abgesagte Feinde

sind", so läßt Ulrich den Abschnitt von der Republik weg, während
er alles andere beinahe wörtlich in seine Chronik übernimmt. Er
kommt aber dennoch zum gleichen Schluß wie Beck, dessen
Gedanken er keineswegs überall als Zitate kennzeichnet, indem er

sagt: „Dessen aber alles ungeachtet, sind wir von dergleichen
Gedanken doch noch gar weit entfernt. Wir glauben und halten gänzlich

dafür, daß die Juden mit gutem Gewissen von den Christen
aufgenommen und toleriert werden mögen" 68. Wir dringen tiefer
in die Gedanken Ulrichs ein, wenn wir in der Chronik lesen, daß

ihm die Anwesenheit wirklicher, also nicht getaufter Juden
erwünscht ist, als Zeichen des alten Bundesvolkes, als Zeichen, „daß
ein schwülstiger Freydenker durch sie von der Wahrheit der alt-
testamentlichen Geschichte überzeugt werden kann". Daneben sagt
er aber auch ganz offen: „Es kommt ja auch denen Juden das
natürliche Recht zu statten, als welches keinen Menschen von der
menschlichen Gesellschaft ausschließet, und ist die Toleranz das

eigentliche Kennzeichen aller gesitteten Völker, wodurch selbige
von den Barbaren unterschieden zu werden pflegen." Das alles

freilich durchaus innerhalb der bestehenden Judengesetze69. Ulrich

bringt auch ohne Bedenken im Anhang den Wortlaut des

Preußischen General-Privilegiums von 1756 mit seiner Verordnung
über Bettel-Juden.

Wie sollen wir uns alles das erklären? Ich glaube, die Lösung sei

einfach. Ulrich ist durchaus gesetzes- und obrigkeitstreu. Mit keiner
Faser seines Geistes denkt er an grundstürzende Änderungen der

67 Rothschild: 168 ff.
68 Ich habe diese Zusammenstellung' mit Dank der Rothschild'schen Schrift
entnommen: 170/71.
69 Chronik 316, 320/21, 322 und Anhang.

211



gegebenen Ordnung. Die bestehende Standes Ordnung
ist ihm unantastbar. In seiner Bibel schreibt er zu Epheser
6. 4 : „Es gereicht der christlichen Religion zu einem großen Ruhm,
daß sie alle Stände und Sodetäten, welche nach dem Recht der
Natur gut sind, heiliget und in die beste Ordnung bringet." An
die Juden denkt er hier gar nicht. Sie sollen innerhalb der
bestehenden Gesetze menschlich und „gerecht" behandelt werden,
weiter aber darf man nicht gehen, wahrscheinlich weil damit die

Grundlagen des christlichen Staates ins Wanken kämen. Aber
Ulrich war dennoch nicht nur innerhalb seiner missionarischen
Einstellung ein warmer und echter Freund Israels, sondern auch

mit der von ihm verfaßten Chronik. Hier legt er als erster auf
schweizerischem Gebiet eine gerechte und wohlwollende Geschichte
der Juden vor. Er befreit diese Geschichte von bösen und
unverantwortlichen Anklagen wider die Juden, und kämpft so für die
Toleranz der Geschichtsdarstellung auch für die
Juden. Daß er damit dem späteren Durchbruch einer wirklichen
Toleranz den Boden geebnet hat, ist meine volle Überzeugung.

Ulrich als Theologe and als Mann der Kirche.

Theologisches und kirchliches Vorbild war Ulrich Professor

Friedrich Adolf Lampe, geboren wahrscheinlich 1683,
einem Blutsturz erlegen 1729. Seine Mutter entstammte einer nach
Norddeutschland ausgewanderten Schweizerfamilie Zeller. Ulrich
saß zu Lampes Füßen in Utrecht und begleitete ihn nach Bremen70.

Lampe war überzeugter Schüler des reformierten Theologen
Johann Coccejus (1603—1669). Er nannte ihn „den großen
Apollos", der in der Idee des Bundes den Schlüssel gegeben hat,
um die Geheimnisse in der Schatzkiste des Wortes zu finden 7l. Hier
wurde die Idee des Reiches Gottes in den Mittelpunkt gestellt und

dem, was man später Reichsgottesarbeit nannte, Bahn gebrochen.
Zugleich war der Bundesgedanke nicht nur äußerst fruchtbar für
das Verständnis der ganzen heiligen Schrift, sondern auch für das

Gespräch zwischen Kirche und Synagoge. Ulrich schrieb in seinen

70 Hauck: Realencyclopädie 1902 XI. 233 ff.
71 Gottlob Schrenk: Gottesreich und Bund im älteren Protestantismus,
vornehmlich bei Coccejus. Gütersloh 1923.

212



Erinnerungen, „Academia mea est, ubi Lampius est", sei für ihn
maßgebende Richtlinie seiner theologischen Haltung gewesen. Lampe
war nicht nur Professor für Dogmatik und Kirchengeschichte,
sondern auch höchst geschätzter Prediger zu St. Ansgar in Bremen
und christlicher Dichter. Das Lied „Mein Leben ist ein
Pilgerstand" ist eine seiner Gaben. Nicht übersehen wollen wir auch,
daß Lampe das, was man „Sprache Kanaans" nennt, durch ihn
geprägt und durch seine Schüler verbreitet worden ist.

Ein anderer Lehrer Ulrichs war Johann Jacob Rambach
(1693—1735). Zur Zeit der Studienreise Ulrichs wurde er zum
Professor der Theologie als Nachfolger von August Hermann
Francke in Halle berufen. Ulrich sah jedenfalls den mächtigen
Zulauf von Seiten der Studenten, saßen doch bis zu 500 angehende
Theologen zu Füßen dieses Alttestamentiers. Rambach hatte seinem
Lehrer Michaelis unter der Ägide des Barons von Canstein bei der

Herausgabe einer hebräischen Bibel geholfen und war mitbeteiligt

an exegetischen Werken seines Lehrers über die Bücher Ruth,
Prediger, Esther, Nehemia und 2. Chronik. Auch er war
Liederdichter. Wir verdanken ihm „Ich bin getauft auf deinen Namen"
und „Heiland deine Menschenliebe". Der Bundesgedanke tritt im
ersteren dieser beiden Lieder zentral hervor72.

Die Prägung der theologischen Persönlichkeit Ulrichs, vor allem
durch diese bedeutenden und führenden Männer, erhielt nun aber
einen ganz besonderen Glanz und ihre Eigenart, indem er sich dem

Pietismus der Herrnhuter Brüdergemeine erschloß und
zugleich auch den tiefen Ernst der Halleschen Frömmigkeitshaltung
annahm. Er war in Zürich der Vertraute der Herrnhuter und doch
auch zugleich aufs innigste verbunden mit Halle, das heißt, er war
innerhalb des damaligen Pietismus eine Vermittlernatur73. Wir
haben in ihm nicht eine selbständige oder gar schöpferische und
bahnbrechende theologische Persönlichkeit vor uns, sondern einen

frommen, jeglichem Extrem abgeneigten, aber überzeugten
Pietisten, der weit mehr Pfarrer denn Theologe ist. Dabei liegt bei
ihm das Hauptgewicht auf seiner Bibelarbeit, während seine ge-

72 Hauck: Realencyklopädie XVI. 422.
73 Wernle I.: 430/31, Rothschild: 28/29.

213



schichtlichen Studien mehr der Periode seines Alters zuzuweisen
sind. Ulrich hebt sich somit ab von aller starren
und kalten O rt hod o x i e, aber auch von aller
Amtsliederlichkeit, wie sie offenbar vor seiner Zeit scheint im
Schwange gewesen zu sein. „Was der nachmalige treffliche Bürgermeister

von Zürich, Johann Caspar Escher, noch als junger Mann
(1709) der Synode vorwirft, daß die Geistlichen durch gegenseitige
Lobeserhebungen sich einschläferten, während sie doch in ihrem
Berufe und in ihren Studien sich äußerst nachlässig zeigten, gilt
von einem großen Teil der damaligen Geistlichkeit überhaupt. Auch
in Bern muß über die Geldgier und den anstößigen Wandel der
Geistlichen geklagt werden und man sah darin einen Hauptgrund
der immer wieder hervorbrechenden Wiedertäufereiu. Wo aber
der Pietismus hinkam und die Herzen erfaßte, beugte man sich in

ganz neuer Weise in lebendigem Herzensglauben unter die heilige
Schrift und erkannte in Jesus Christus den Heiland aller Menschen,
den Herrn nicht nur seiner Kirche, sondern auch den Herrn seines

eigenen Lebens. So brachte der Pietismus ein starkes Verlangen
nach dein Wort Gottes, das heißt zunächst äußerlich nach der Bibel.
Ulrich war durch die Buchhändlerfirma Orell & Co. in Zürich
gebeten worden, eine Loliobibel mit Erklärungen
herauszugeben. „Sie richteten ihr Aug auf den Hochehrwürdigen Herrn,
Herrn Johann Caspar Ulrich, best-meritierten Pfarrer der Kirche
zum Lraumünster in Zürich, dessen Gottesgelehrtheit, Kenntnis
in den Grundsprachen der heiligen Bibel und den Gesetzen und
Gebräuchen des ehemaligen Volkes Gottes nicht nur ihnen,
sondern der gelehrten Welt sattsam bekannt sind", so berichtet
Johann Jacob Simmler, ein Zeitgenosse Ulrichs, im Jahre 1760 75. Es

mußte eine Foliobibel sein, weil die Nachfragen nach dieser — man
könnte fast sagen — majestätischen Ausgabeform der heiligen

74 J. J. Metzger: Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen in der
Schweiz, reformierten Kirche von der Reformation bis zur Gegenwart. Basel
1876. 215. Metzger zitiert aus D. Wyß: Leben Joh. Caspar Eschers, Zürich
1790.

75 Johann Jakob Simmler: Sammlung alter und neuer Urkunden zur
Beleuchtung der Kirchengeschichte vornehmlich des Schweizer-Landes. Zürich
1760 IL 365.

214



Schrift einem weitverbreiteten Bedürfnis besonders auf dem Lande

entsprach. 1660 berichtete ein Dekan aus dem Kanton Zürich, „daß
einfalte Leut den Format in Folio hoch, ja schier für ein Eigenschaft

der Bibel halten "7G. Ulrichs Auslegebibel war nun keineswegs

eine neue Übertragung. Er hielt sich im wesentlichen an die
Zürcher Übersetzung von 1667 und 1674, freilich mit zahlreichen

sinngemäßen Verbesserungen.

Sein Helfer, der auch die bedeutsame Übersicht über die
bisherigen Ausgaben der Zürcher Bibel beisteuerte, war der
Artilleriehauptmann und Gesellschaftsseckelmeister Johann Conrad
Nüscheler. Nüscheler revidierte z. B. die Parallelstellen. Über
seine Mitarbeit berichtet Simmler: „Dieser Herr hat sich in seiner
Jugend nebst der Gottsgelahrtheit und Mathematik auf die

Sprachen gelegt, darinnen die heil. Bücher der Bibel geschrieben
sind. Nachdem ihm aber Gott so viele Mittel gegeben hat, daß er
den irdischen Handel mit Freuden hindansetzen konnte, hat er

so viel mehr Zeit gewonnen, sich seinen lieben Wissenschaften

zu widmen. Er hat dem Herrn Ulrich zu gefallen die ganze Bibel
mit dem Grundtext verglichen und mit selbigem über das, was
abwiche, conferiert... Er hat auch die Wörter Jehovah, Jah und
Aelohin in der Übersetzung sorgfältig unterscheiden und endlich
das Register gemeinnützlicher gemacht" 7?.

Wie stark diese Bibelausgabe einem Bedürfnis entsprach und
wie sehr sie ohne Zweifel um ihrer Erklärung willen geschätzt
wurde, zeigt die Tatsache, daß nach 5 Jahren, anno 1760, von den

4000 Exemplaren der Auflage bereits 3500 verkauft waren. Immerhin

scheint Ulrichs Bibel auch Ablehnung gefunden zu haben. Ein

Anonymus, der sich Irenaus à Benedictus nannte, veröffentlichte in

Leipzig einen Angriff gegen Ulrichs Auslegungen. Seine

Erklärungen hielten nicht das, was in der Vorrede versprochen sei.

Notwendiges sei weggelassen, anderes, fernabliegendes, aber breit
getreten. Nüscheler verteidigte seinen verehrten Freund Ulrich 1758

in einer Schrift „wider die unbescheidene Prüfung eines unge-

76 Metzger: 232.

77 Simmler II: 369/70.

215



nannten Kunstrichters", wobei er besonders auch die „Modestie"
Ulrichs betonte 78.

Die Erklärungen Ulrichs verteilen sich keineswegs gleichmäßig

über alle Bücher der heiligen Schrift. Während er die
geschichtlichen Bücher des Alten Testamentes, die Evangelien und
die Apostelgeschichte des Neuen mit Ausführlichkeit dem gewöhnlichen

Bibelleser verständlich machen will, geht er bei den
Propheten so vor, daß besonders Jesaja 53 und das ganze Danielbuch
und besonders Jona eingehend besprochen werden. Breiten Raum
nimmt der Römerbrief ein und in ihm die für das Gespräch zwischen
Kirche und Synagoge entscheidenden Kapitel 9—11, während die

Offenbarung nur in den Sendschreiben (Kap. 2 und 3) besprochen
wird. Ulrich benützte eine nicht geringe Zahl früherer Ausleger.
Er schreibt zu Jeremia 31. 22: „Sehr viele Ausleger, sowohl unter
den alten als neueren Gottesgelehrten, erklären diesen Vers..."
Bei Hesekiel 37, 24 heißt es : „Daß der Messias selbst allhier
gemeint werden, bemerken auch sogar die jüdischen Ausleger."
(Ebenso bei Psalm 14. 7.) Ulrichs Erklärungen lesen sich vielfach
wie solide, dem Wortlaut der Bibel getreue christliche Predigten.
2. Sam. 11. 6 schreibt er: „Bathseba hat ihr Leid zu Hofe
geschwind verloren; das Gedächtnis eines Ehemanns ist in der Freude
des Standes einer Prinzessin begraben. David freuete sich in Sicherheit

seiner übelerjagten Liebe, und ist nur gar wohl zufrieden,
daß er das böse Gewissen mit dem Genuß der Wollust einschläfern
kann. Aber der gerechte und heilige Gott will es nicht so hingehen
lassen. Der Prophet Nathan muß hingehen, diesen schlafenden
Sünder aufzuwecken und ihm seine bösen Taten in ihrer Größe und
Abscheulichkeit unter das Angesicht stellen." Oder zu 2. Sam.

13. 10 sagt er: „Zum wenigsten war das einfältige Schaf allzu

leichtgläubig und trauete ihrem Bruder zu viel Gutes und
Ehrliches zu" (gemeint ist Thamar). — Gewisse Anklänge an
Sentimentalitäten, wie sie in den pietistischen Kreisen jener
Zeit beliebt waren, finden sich da und dort, sind aber eher selten.
Im Hohen Lied 2. 2 kann man lesen: „Die Braut wird von der

Süßigkeit der Liebe Jesu ganz übernommen. Die Seele ist nämlich

78 Rothschild: 33/34.

216



auch krank, wenn sie von der Süßigkeit der Liebe Jesu also

eingenommen wird, daß sie von dem Verlangen nach einer genaueren
Gemeinschaft mit ihm wie ganz hingerissen brennet und gleichsam
davon verzehrt wird." Oder bei der Stelle 7. 2 schreibt Ulrich :

„Ein gesunder Nabel und Bauch ist ein Sinnbild der geistigen Kraft
und Stärke, und wird hier der Kirche zugeschrieben, um dadurch

anzuzeigen, daß sie im Laufe ihres Christentums und munterer
Ausübung aller Pflichten, nicht saumselig und zärtlich sei." Er
nennt 2. Sam. 6. 15 Christus „unsern allerliebsten Heiland". Ähnliche

Spezialitäten der pietistischen Redeweise kann man auch in

Ulrichs Erbauungsbuch aus dem Jahr 1763
finden ,9. In einer Neujahrsbetrachtung über die Beschneidung Christi
finde ich den Satz: „Nun so will ich denn diese ersten Blutstropfen
des Herrn Jesu als ein teures Neujahrsgeschenk von meinem Heiland

annehmen" 80. Hingegen ist Ulrich keineswegs dem Pietismus
in unnüchterner Weise verfallen. 1. Tim. 2. 10 gibt er der Gemeinde

vernünftigste Anleitung zur Beurteilung der Kleiderfrage: „Der
eine Abweg ist, daß man sich in der Kleidung allzu viel Freiheit
gibt,... wenn man entweder selbsten neue Moden erdenket, oder
die in Eitelkeit erdachten sogleich mit größter Freude nachahmet.
Der andere Abweg ist: wenn man vermeint, Gott einen besonderen
Dienst damit zu tun, und sich als einen Kernchrist zu erweisen, so

man sich schlecht kleidet."

Im Zusammenhang mit Ulrichs Stellung zum Judentum interessiert
hier die Frage, wie er das Christuszeugnis des Alten
Testamentes beurteilt. Aus der Fülle von Belegen wähle ich

ein paar beliebig aus. Richter 6. 21 wird die Erscheinung des

Engels bei Gideon gedeutet: „Der Herr Messias bezeigte sich in
dieser Erscheinung nicht nur überhaupt als Hohepriester und

Apostel, wie Hebr. 3, 1 genannt wird, sondern wir finden auch

hier seine göttliche Natur in den göttlichen Namen und Wunder."

79 Kurze Anleitung für Kinder Gottes, ihr tägliches Morgen- und Abendopfer
so auch ihre zu andern Zeiten fürfallende Angelegenheiten dem lieben und
in Christo Jesu versöhnten Vater im Himmel demütig und gläubig
vorzutragen von Johann Caspar Ulrich. Bürklische Druckerey 1763. Das Buch

ist Antistes Johann Rudolf Merian in Basel gewidmet.
s0 Kurze Anleitung 263.

217



3. Mose 17, 22: „Der Bock nahm alle auf ihn geladene Sünde des

Volkes mit sich in die Wüste hinweg: zum Vorbild, daß der Herr
Messias die Sünden seines Volkes wegnehmen und abtun
werde." Sacharja 1, 8—11: „Der Mann auf dem roten Pferd ist
Christus, der Herr und das Haupt seiner Kirche." Psalm 68, 21

(Unser Gott ist ein Gott, der vielfältig Heil schaffet...) : „Man sehe

Christi Unschuld und Gerechtigkeit, seine blutige Wunden, sein

Leiden, Sterben, Auferstehen und Himmelfahrt an, man überlege
alles, was uns das Evangelium von diesem erwünschten Heiland
entdecket..." Man kann sagen, daß für Ulrich das ganze Alte
Testament ein einziges mächtiges Zeugnis von Christus Jesus ist.

Hingegen vermeidet er gewagte Künsteleien der Auslegung, das

heißt, er tritt den Christusbeweis des Alten Testamentes in keiner
Weise mit den exegetischen Mitteln rabbinischer Technik an,
sondern bleibt hier durchaus in den exegetischen Formen des
Pietismus seiner Zeit. Allerdings schrieb er die Auslegbibel für die
christliche Gemeinde, während die Chronik ausdrücklich für Juden
und Christen verfaßt war. Diese Ausrichtung auf die christliche
Gemeinde zeigt sich auch in dem erwähnten Gebetbuch. Ich
habe in ihm vergeblich nach einem Gebet oder nach einem
Gebetsseufzer für das Volk Israel gesucht. Wahrscheinlich benützte
Ulrich in diesem Erbauungsbuch zum Teil ältere Vorlagen. Zudem
mußte er sich sagen, daß Gebete für die Bekehrung der Juden eine
Sache der Kirche seien und nicht eine christliche private
Erbauungsangelegenheit. Darum bringt er das schöne Gebet der Neuen-

burgerkirche für die Juden am Ende der Chronik81.

Als Theologe und als Mann der Kirche mußte Ulrich jedenfalls
im letzten Jahrzehnt seines Lebens Enttäuschungen erleben. Waren
in seinen ersten Jahren die jungen Theologen seine eifrigen Schüler
und Bewunderer, welche seine Predigten nachschrieben und
verwerteten, so wandte sich später die neuaufkommende Theologengeneration

von seinem erwecklichen Pietismus ab. Es schmerzte

ihn, daß seine Wochenpredigten schwindenden Besuch aufwiesen.
Er klagte auch öfters über die „geschwülstige Vernunft". Das

Eindringen einer der Aufklärung zugewandten Theologie stellte seine

81 Hoch: Kompaß 297. Chronik 322.

218



Gestalt immer mehr in den Schatten. Für eine Liturgiereform
war auch er beigezogen worden, allein Antistes Ulrich war über
die Arbeit derselben nicht befriedigt. Sie sei von lauter alten Herren
geliefert worden, „den an Leib und Gemüt altersschwachen Archi-
diacon Hirzel und Pfarrer Ulrich am Fraumünster". Dennoch ist

gerade in dieser Zeit die wertvolle Frucht der Chronik zur schönen
Reife gediehen, ja vielleicht gerade darum wollte er mit diesem

Werk, das ihm kein anderer wegnehmen oder nachmachen konnte,
sein Lebenswerk krönen und ihm so seinen besonderen und gesegneten

Stempel aufprägen82.

Ulrich als Charakter.

In seiner Chronik der Ulriche von Waltalingen schreibt Ulrich
rückblickend auf seine Studienreisen und deren Erfahrungen: „Ich
wollte einem blöden Menschen, der nicht reden darf und sich an

Niemanden, besonders an Leute von Distinctionen zu adressieren
weiß, hundert Mal den Rat geben, daß er sein Gelt behalte und zu
Hause verbleibe" 8S. Dazu halten wir seinen Bericht über die
Festlichkeiten in Berlin bei Anlaß eines Empfanges zu Ehren des Königs
von Polen. „Da des Königs Beichtvater ein violettes Kleid trug und
ich ebenfalls ein schönes von gleicher Färb mit sammtenen
Aufschlägen bey mir hatte und denn zugleich eine Abbéparûre
aufsetzte, so ließ man mich aller Orten als einen sächsischen oder
polnischen Abbé ganz ungehindert passieren. Meine Kameraden befanden

sich enet der Spree in einem Haus auf dem Dach"84. Ulrich konnte
sich also auch in hoher und höchster Gesellschaft benehmen. Er
verfügte freilich auch über die nötige Garderobe. Er konnte sich offenbar
auch im Gespräch mit jedermann frei und gescheit bewegen. Dazu
kamen seine weit über dem Durchschnitt stehende Allgemeinbildung

und seine treffliche theologische Ausbildung, in welcher

er sich, getrieben durch sprachliche Begabung, aber wohl auch

aus angeborener Lebensweisheit, auf e i n Gebiet warf, die Bibel-

82 Rothschild: 28/29. Wernle I: 430/31 und 589. Kurze Anleitung 280.

Auslegbibel zu Luk. 19. 7. O. Zimmermann: Die Zürcher Kirche. Zürich 1878.

311—314 und Wernle 1: 252.
83 Taschenbuch 238.
84 Taschenbuch 217.

219



Wissenschaft und im Zusammenhang damit auf jüdische Probleme.
Ulrich war frühreif und darum wohl auch früher als andere ältlich
und vom Zeitgeist überholt. Aber über seinem ganzen Leben
leuchtet der schöne Charakterzug von Weisheit, von großer
Lebenszucht und von Herzlichkeit.

Daneben aber war er seiner besonderen Begabung und seiner
Eigenart im Unterschied von anderen durchaus bewußt. Ich glaube,
daß man ihn hier von einer wohl entschuldbaren Freude an seinem
besondern Wissen und Können nicht ganz freisprechen kann. In
seiner Selbstbiographie in der Waltalinger Chronik erzählt er von
einem auf seinen Namen lautenden Empfehlungszeugnis
eines Rabbiners mit Namen Christian Gottlieb Frommann
aus Bremen 85. Der Inhalt des Zeugnisses ist eine Bezeugung der

gegenseitigen innigsten Freundschaft und ein in jüdischen Formen

gehaltener etwas schwülstiger Segenswunsch. Dieses Zeugnis
leistete Ulrich offenbar beste Dienste, um bei den Juden jederzeit
freundliche Aufnahme und Zutrauen zu finden. Nun aber ergibt
eine aufmerksame Prüfung desselben, daß jener Rabbi wahrscheinlich

einen fingierten Namen hingesetzt hat, indem er vielleicht Levi
hieß, daß es sich allem Anschein nach um einen getauften Juden
handelte, der freilich gelehrt sein mochte, aber unter Umständen
nie ein richtiges <Ra,bbinat bekleidet hatte, kurz, daß „der Rabbi
nicht echt war". Daß Ulrich als junger Mann, als Student! dieses

fragwürdige Dokument verwendete, kann ihm niemand verargen.
Er wollte einfach an die Juden selber herankommen und das ist
ihm, wie wenigen in der Schweiz, reichlich gelungen. Wenn aber
die Juden auf dieses Zeugnis hin Ulrich aufnahmen, so ist das
nicht einfach ein Beweis für ihre Kritiklosigkeit, sondern ein
Zeichen dafür, wie dankbar sie waren, wenn überhaupt ein
Vertreter der Kirche ihnen auf ihrem Boden und mit ihrer Sprache
freundlich und in gerechten Absichten begegnete. Ich zweifle nicht
daran, daß jenes eigenartige Zeugnis mit dazu beigetragen hat,
Ulrich seine jüdischen Studien zu ermöglichen und zu einem so
schönen Ziele zu führen.
85 Rothschild: 17ff. Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 1926, Nr. 5.

Hier eine Wiedergabe des Zeugnisses und eine Obersetzung in deutscher
S/prache.

220



Das Charakterbild Ulrichs tritt noch deutlicher hervor, wenn wir
hören, wie von berufener Seite über ihn bald nach seinem Heimgang

geurteilt worden ist. In einem knappen Lebensabriß Ulrichs 36

wird unter anderem erwähnt, daß der Fraumünsterpfarrer 1745

Mitglied des Almosenamtes geworden sei. In dieser Stellung wird
er geschildert als „kluger Ratgeber, kluger Hausvater, der rechnet
und doch gütig und barmherzig ist". Wollen wir aber diesem Mann
ins Herz blicken, so gibt er hiezu jedermann beste Gelegenheit
durch die große Zahl kürzerer Gebete, die in seiner

Auslegebibel wie funkelnde Edelsteine verstreut sind. Sie
unterscheiden sich von den Gebeten in Ulrichs Andachtsbuch nicht nur
durch ihre knappe Fassung, sondern auch durch ihre Echtheit und
Frische. Es lohnte sich, die schönsten dieser Perlen aus dem alten
Foliobande zu heben. So möge denn eines dieser Gebete unser
Bild dieses gesegneten Mannes krönen. (Hiob 3. 26): „Treuer und
liebreicher Vater. Wir leben in einer um der Sünde willen ganz
verderbten Welt, da immer eine Not, ein Kreuz, ein Ungemach dem
andern auf dem Fuße nachfolgt, und das Leben bitter machet. Habe

Dank, daß du uns wiedergeboren hast zu einer lebendigen
Hoffnung, zu einem unvergänglichen, unbefleckten und unverwelk-
lichen Erbe, welches im Himmel auf uns behalten wird. In dieser

Hoffnung tragen und ertragen wir die Beschwerden unseres Lebens
mit Geduld. Hilf uns Herr und unterstütze uns bis an unser seliges
Ende."

s(i Lebensbeschreibung. Helvetica Gal. XVIII 216, Zentralbibliothek Zürich.

221


	Johann Caspar Ulrich - Pfarrer am Fraumünster in Zürich - ein Freund Israels im 18. Jahrhundert

