
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Buchbesprechung: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


genossen Jesaja und Micha. Wir zitieren die Stelle nach Micha

wegen eines Nachsatzes, den Jesaja nicht hat. „Geschehen wird es

in späten Tagen, da wird der Berg des Hauses Gottes aufgerichtet
sein über den Bergen und erhaben sein über die Hügel. Zu ihm hin
werden Völker strömen, und viele Nationen werden ziehen und
sprechen: ,Auf, lasset uns gehen zum Berg des Herrn und zum
Haus von Jaakobs Gott, daß er uns seine Wege lehre, und wir auf
seinen Pfaden wandeln. Denn die Lehre geht von Zion aus, und
Gottes Wort von Jerusalem'. Und er wird richten zwischen
zahlreichen Nationen, ausgleichen zwischen mächtigen Stämmen bis in
die Ferne hin : Ihre Schwerter schmieden sie zu Pflugscharen um,
und ihre Speere zu Winzermessern; nicht wird erheben Volk gegen
Volk das Schwert, nicht lernen sie fürder den Krieg". Daß der
Geist von Zion siegen wird, bedeutet nichts weiter, als daß die
prophetischen Worte, die als für alle Nationen gültig gesprochen
wurden, ihre endgültige, lebenswahre Bedeutung für die Völker
gewinnen. Gegen alle Anschauungen, daß hier jüdischer
Weltgeltungsdrang gepredigt werde, wendet sich der fundamentale
Nachsatz Michas : „Denn alle Völker mögen gehen, jeder im Namen
seines Gottes. Wir aber wollen gehen in Seinem, unseres Gottes
Namen ewig und immerdar". Kann man mehr Toleranz verlangen?
Die Friedenszeiten des hochragenden Zion als dem Symbol
bewährten Geistes lassen jedem die Freiheit, bei seinem Gott zu
bleiben. Israel will für diese und die kommende Zeit die Freiheit
genießen, die der Prophet den anderen zugesprochen hat : Zu wandeln

im Lichte Seines Gottes, der als der Gott und Vater aller
Menschen verehrt wird. Jeder Glaube nach seiner Art, wenn er nur
hinstrebt zu dem letzten Sammelpunkt, der alles verbindet, zu dem

Berg des Herrn, dem Gott Israels, der zum Gott der Völker
geworden ist, zum Hort ihrer Einheit und dem Quell ihrer Erlösung.

Literatur
Norbert Weidler. Sieg des zionistischen Gedankens. Die Lösung der Juden¬

frage: Mit einem Geleitwort von Prof. Dr. J. R. v. Salis. Verlag der
Jüdischen Buchgemeinde. 1945.

Der Verfasser nennt seine Schrift selbst eine „bescheidene Studie", ohne
„wissenschaftliche Ambitionen". Aber sie ist ihm auch Ausdruck einer „tief

341



empfundenen Überzeugung", eine „leid- und Ieidenschaftserfüllte
Streitschrift". Sie darf und muß das sein in dieser Zeit, die das jüdische Schicksal so

tief berührt hat, wie keine Zeit seit der zweiten Zerstörung Jerusalems. Die
Juden sind ein Volk. Sie sind es, insofern sie sich so wissen, indem sie auch

in der Zerstreuung das Gefühl der Zusammengehörigkeit nicht verloren haben.
Das wird zuerst — unsres Erachtens mit Recht — festgestellt. An der
Tatsache der da und dort erfolgten Verwurzelung in andern Völkern geht
allerdings der Verfasser etwas schnell vorbei. Auch an der uns vor allem

bewegenden Frage, daß dies Volk eben kein Volk wie andere
Völker ist (2 Mos. 19, 6; 3 Mos. 20, 24. 26; 4 Mos. 23, 9 usw.). Aber er hat
recht: die bürgerliche, wirtschaftliche, religiöse, moralische und politische
Lage der Juden, die er erörtert, war auch vor der großen Katastrophe des

deutschen und weiter Teile des europäischen Judentums wahrhaftig nicht
befriedigend. Der Judenhaß blieb auch nach der Emanzipation und führte manchen

Juden in die Verzweiflung bis zum Selbsthaß und Selbstmord. So

Weininger; bezeichnend auch Wassermanns Buch „Mein Weg als Deutscher und
als Jude" und — nach der Katastrophe — das Ende Stefan Zweigs und vieler
anderer, vom Nationalsozialismus entwurzelten Juden. Wie aber ist nun die
Judenfrage zu lösen? Wie kann dem unglücklichen, ahasverischen Dasein
der Juden unter den Völkern ein Ende gemacht, das jüdische Schicksal
stabilisiert werden? Es werden die verschiedenen Lösungsversuche geprüft:
Vertreibung und Ausrottung, Ghetto und Numerus clausus, Assimilation mit
und ohne Taufe („Jede Zumutung der Assimilation ist Antisemitismus"),
rechtliche Gleichstellung mit den Christen und Gewährung eines eigenen
Territoriums irgendwo in der Welt (Argentinien, Biro-Bidschan). „Die einzig
mögliche Lösung der Judennot", sagt Weidler, „bietet der Zionismus".
Nach einem Blick auf die uralte Zionssehnsucht der Juden, die sich u. a. auch
in den pseudomessianischen Bewegungen im Judentum seit Bar Kochba
aussprach, kommt der Verfasser zu Herzl und zum neueren Zionismus. Ausführlich

werden bestimmte Einwände erörtert, z. B. die Frage der Aufnahmefähigkeit

des Heiligen Landes für die Vollzahl der Juden, die Araberfrage
(die keineswegs, wie der Verfasser annimmt, bloß von den Latifundienbesitzen

in Palästina künstlich erzeugt worden ist, sondern letztlich auf den
arabischen Nationalismus zurückzuführen ist, der dem jüdischen Nationalismus

zur Seite trat). Ausführlich werden dann Stimmen christlicher Freunde
des Zionismus wiedergegeben, unter den Schweizer Stimmen vor allem die
Henri Dunants, und namentlich auch Stimmen aus der angelsächsischen Welt.
Hier hätte ein Blick auf den englischen Frühzionismus um 1840, den Franz
Kobler in seinen jüdischen Briefsammlungen in jüngster Zeit wieder ans
Licht gestellt hat, nicht geschadet. Endlich wird der unbestreitbare
wirtschaftliche und kulturelle „Sieg des Zionismus" in Palästina dargestellt.
Und wenn am Schluß der Zionismus als ein Streben nicht nur nach nationaler

Selbständigkeit, sondern mehr noch nach „sittlicher und geistiger
Vollendung" angesprochen wird, so hat auch das seinen guten Grund. Die Lei-

342



stung des Zionismus ist wahrhaftig auch eine sittliche und geistige, und
ohne diese Kräfte nicht denkbar. Aber ist der Zionismus die einzige Lösung
der Judenfrage? Und kann er, wie er ist, Israel erlösen? Die Judenfrage
ist — mindestens an einem Teil — eine Christenfrage, das weiß auch der
Verfasser. Sie ist es, wie der Krieg von Völkern gegen einander und von Bürgern
gegeneinander und jener andere antisemitische Krieg gegen den Juden, der

gern in ein fremdes Volk hineinwüchse. Aber man läßt ihm dazu nicht die
Zeit und stößt ihn auch vom Herrn der Völker, Christus, durch ein unchristliches

Verhalten zurück. Die Christenheit hat daher von sich aus kein „Recht",
dem Judentum „sein schweres Schicksal als Verschuldung vorzuwerfen", wie
Weidler sagt. Wohl aber (was nicht gesagt wird) hat Gott schon im Alten
Testament von Israels Blindheit, Halsstarrigkeit und Verstockung gesprochen.
Vielleicht ist die Christenheit, so wie sie ist, ein „blinder Blindenleiter".
Ja, sie müssen beide, Israel und die Christenheit, noch einmal aufwachen
zu dem Christus Gottes, um ihm in rechter Weise Nachfolge zu tun. Der
Zionismus weist Israel auf Zion. Von dorther ist auch die Kirche gekommen.
Nach dorthin schaut sie. Aber über dem irdischen sieht sie das himmlische
Zion und den David Gottes, ihren und auch Israels Heiland, als den
Gekommenen und Wiederkommenden. Der Verfasser spricht auch vom
Christwerden so, als ginge es da in erster Linie um das Taufen, und vom
Evangelium als einer Sache wesentlich der E t h i k, die doch — wie er andeutet —
nicht höher sei als die jüdische. Es geht aber um die Anerkennung der in
Christus vorhandenen, übernatürlichen Gnade Gottes und um ihre Erfahrung
im Herzen. Der Zionismus will Zion ohne den Herrn Zions, eben

jenen David, von dem die Propheten sprechen, der in Knechtsgestalt
erschienen ist, um in der Herrlichkeit wiederzukommen. Der Zionismus, wie er
ist, ist Zionismus Sauls, Hebräertum, nicht Israeltum, eine halbe Sache,
ein Nationalismus mehr zu andern Nationalismen. In seiner weltlichen
Betriebsamkeit erscheint er auch manchen orthodoxen Juden als heidnisch. Aber
— sollte es nicht auch einen christlichen Zionismus geben, der
die Anhänglichkeit an Israel als Volk mit der Liebe zu Christus verbindet?
Mit Recht hat Friedrich Neumann, ein Wiener christlicher Zionist, in einer

vor zehn Jahren erschienenen Schrift „Die Judenfrage und der Christliche
Jude", die Zionisten, die meinen, das Land und die Arbeit in ihm werde
die Erlösung bringen, auf die Bücher Josua bis Könige verwiesen. Die
Hebräer hatten das Land, aber Gott mochte zusehen, wo Er blieb! Derselbe
spricht ganz richtig von einer „geistigen Diaspora", die die Zionisten nach
Palästina mithinübernehmen und in der sie bleiben, ohne Umkehr zu Dem, in
welchem Gott erschienen und wie zu Samuels Zeiten (vgl. I. Sam. 8, 7) in
Unwissenheit und Blindheit verleugnet worden ist. Dies Israel zu sagen, nicht
ihm gute Morallehren zu erteilen, ist die Aufgabe der Kirche. Sie muß es aber
tun in aller Demut, in geschwisterlicher Treue und im Bewußtsein schwerer
eigener Mitschuld an dieser fortdauernden Verleugnung. Denn auch ihre
Kinder haben Gott weithin zu gunsten weltlicher Herren nach der Art

343



Sauls fahren lassen. Es geht im Zionismus und in der Judenfrage überhaupt
nicht um eine Frage bloß der äußeren Gerechtigkeit, sondern um eine
religiöse Frage. Wer will über den Besitz Palästinas entscheiden? Letztlich
kann das nur der, der es den gläubigen Erben Abrahams
verheißen hat, keine weltliche Macht, auch nicht der politische Zionismus.

Auch das muß ausgesprochen werden, um Israels und der Völker willen.
Auch gegenüber einem Buche wie dem vorliegenden, das mit dem Herzen
geschrieben ist und das auch wir als eine wertvolle Einfühlung in den
Zionismus gerne empfehlen. Franz Mannheimer.
Kirche und Synagoge. Die ersten nachbiblischen Zeugnisse ihres Gegen¬

satzes im Offenbarungsverständnis: Der Barnabasbrief und der
Dialog Justins des Märtyrers. Neu bearbeitet und erläutert von
Karl Thieme. Kreuzritterbücherei Band III. Verlag Otto Walter A.G.,
Ölten 1945. 271 S.

Die Auseinandersetzung zwischen der christlichen Gemeinde und der
Synagoge ist so alt wie die christliche Gemeinde selber. Sie beginnt in dem
Kampf Jesu gegen die pharisäische Gesetzesauffassung und zeigt sich im
Neuen Testament besonders deutlich in der paulinischen Auseinandersetzung
mit der jüdischen Werkgerechtigkeit und in der Abrechnung des Hebräerbriefs

mit der alttestamentlichen Kultgesetzgebung. Schon bei Paulus und
dann besonders im Hebräerbrief zeichnet sich dabei das Problem ab, das
für die kirchliche Auseinandersetzung mit dem Judentum im Mittelpunkt
stand, die Frage nach der „richtigen" Deutung des Alten Testaments. Denn
von der Frage, ob das jüdische Verständnis des Alten Testaments als des
Religionsbuchs für die jüdische Volksgemeinde oder das christliche
Verständnis des Alten Testaments als der Weissagung auf Jesus Christus recht
habe, hing weitgehend die Rechtfertigung der jüdischen Ablehnung des
Christentums oder der christlichen Nötigung zur Anerkennung der christlichen
Verkündigung ab. Dieses Problem der „richtigen" Deutung des Alten Testaments

ist dann in dem Gespräch der frühkatholischen Kirche mit dem
christenfeindlichen Judentum ihrer Zeit zum eigentlichen Thema der
Auseinandersetzung geworden, und hier sind es zwei Schriften gewesen, die
dieses Thema zum Gegenstand ihrer ausführlichen Erörterung gemacht haben,
der Barnabasbrief und der Dialog mit Trypho des Märtyrers Justin. Diese
beiden frühkirchlichen Schriften sind auch in theologischen Kreisen wenig
bekannt, und es war darum ein glücklicher Gedanke von K. Thieme, diese
beiden Schriften in neuer Übersetzung mit Erklärungen und einordnenden
Bemerkungen zusammen herauszugeben. Das Buch ist nicht gerade bequem
zu benützen: auf eine Einleitung folgt der Text des Barnabasbriefs (mit
unwesentlichen Auslassungen), dann eine Überleitung zum Dialog Justins, der
in den Hauptpartien mit einigen Umstellungen wiedergegeben wird, dann

folgt ein beide Texte wertendes Nachwort, und nun erst folgen in
unübersichtlichem Kleindruck Anmerkungen, die für jeden Teil gesondert gezählt
werden, sodaß es nicht leicht fällt, rasch das Richtige zu finden. Zwischen

344



den Teilen finden sich wenig überzeugende symbolische Zeichnungen des

bekannten Schriftkünstlers Rud. Koch. Zu der komplizierten Anlage kommt,
besonders in den Anmerkungen, ein wenig durchsichtiger Stil hinzu, der
durch seine langen Sätze das Verständnis erschwert. Wer sich aber durch
diese erschwerenden Umstände nicht von der Lektüre abhalten läßt, wird
reichen Gewinn haben. Die Obersetzung der beiden griechischen Texte ist
im allgemeinen recht gut zu lesen und bietet nur selten Unklarheiten oder
Anstöße (unklar ist z. B. Barn. 4, 1 „Hassen wir den Irrtum zur jetzigen
Frist, damit wir zur künftigen Liebe erfahren können"; oder Barn. 21,7:
„darum bitte ich euch wie wer einen Gnadenerweis erfleht"; seltsam ist
Barn. 4,9 „Abtreter" für „Abfall", Barn. 16,1 „über den Tempel, weicherweise

irrig die Unseligen... ihre Hoffnung auf das Bauwerk setzten", oder

Just. 112, 5 „mit entsprechender Inständigkeit und Denkenergie" statt „mit
solcher Entschlossenheit und solchem Verstand"; Just. 138,2 steht durch
ein Versehen Moses statt Noah). Die Polemik ist im allgemeinen sachlich, es

fehlen aber nicht ganz unnötige Schärfen (so erhalten diejenigen Forscher,
die die in der Tat wahrscheinliche Deutung des „Babylon" der Offenbarung
Johannes auf Rom leugnen, den Titel „unpolitische Stubengelehrte" S. 222),
doch beschränkt sich die Auseinandersetzung, wo es sich nicht um rein
historische Fragen handelt, in der Hauptsache auf die katholische Literatur.

Das Motiv der Arbeit gibt der Verfasser selber an : es ist das Mitleid mit dem
Irrtum der Juden und die Absicht, nicht durch Unterlassen des Versuchs
zu ihrer Bekehrung an ihnen schuldig zu werden (S. 243). So enthalten die
eigenen Ausführungen des Verfassers zwei verschiedene Bestandteile:
historische Ausführungen, die die Texte in ihrem geschichtlichen Zusammenhang
verständlich machen wollen, und aktuelle Erörterungen, die dartun möchten,
daß Barnabas und Justin wertvolle Hilfen für die heutige Auseinandersetzung
mit dem Judentum darstellen. Die historischen Ausführungen sind sehr
besonnen und klar. Der Barnabasbrief wird in die jüdische Geschichte zwischen
der Niederlage der Juden im Jahre 70 und der endgültigen Zerstörung Jerusalems

im Jahre 135 hineingestellt: Hadrian hatte nach der Niederwerfung
eines jüdischen Aufstandes unter Trajan Befehl gegeben, den jüdischen
Tempel wieder aufzubauen; der dadurch neu entflammte jüdische
Nationalismus führte zu dem Versuch der Juden, die Christen zuerst gütlich zur
Rückkehr ins Judentum zu bewegen und dann gewaltsam zu bekämpfen.
Gegen die Neigung mancher Christen, auf dieses jüdische Liebeswerben zu
hören, ist der Barnabasbrief gerichtet. Das ist recht überzeugend, wenn auch
der angebliche Auftrag Hadrians, den Jerusalemer Tempel wieder
aufzubauen, nach wie vor recht fraglich ist. Der Brief ist nach Th. von einem
Judenchristen verfaßt, ja Th. hält trotz der späten Entstehungszeit sogar
eine Abfassung durch Barnabas, den Gefährten des Paulus, nicht für
ausgeschlossen! Der Barnabasbrief zeigt, wie Th. ausführt, daß die Juden die
alttestamentlichen Kultgesetze fälschlich wörtlich verstanden haben, während
wir Christen diese Gesetze sinngemäß verstehen, wenn wir sie moralisch um-

345



deuten. Doch hat auch nach Barnabas das Volk Israel die jetzt den Christen
zugefallene göttliche Verheißung nicht für immer verscherzt. Nach dem
Zusammenbruch des jüdischen Aufstandes unter Hadrian (132—135) vollzog
sich die endgültige Abwendung des heimatlos gewordenen Judentums von
der griechisch-römisch-christlichen Welt. Um den eigentlichen Streitpunkt
zwischen Kirche und Synagoge aber nicht in Vergessenheit geraten zu lassen,
schreibt Justin um die Mitte des 2. Jahrhunderts seinen Dialog, der auf
wirklichen Unterredungen mit einem jüdischen Rabbi beruht. Diese
Auseinandersetzung mit jüdischen Einwänden besteht weitgehend aus christlichen

Deutungen alttestamentlicher Texte, wobei sich ergibt, „daß auch

Justin genau wie Barnabas schlechthin alles im Alten Testament typologisch
verstehbar findet, eine Auffassung, für die ohne Frage der unanimis
consensus patrum die völlige Übereinstimmung der Väter)
vorliegt — und ernstzunehmen ist" (S. 244). Dieser Ansicht entsprechend billigt
denn Th. auch einen großen Teil der Umdeutungen alttestamentlicher Texte
durch Justin, etwa die Beziehung von Jes. 7,14 auf die Jungfrauengeburt,
zumal der hier eindeutigere Text der griechischen Übersetzung des Alten
Testaments durch das Konzil von Trient als verbindlich bezeugt sei. Nur
die Auffassung Justins, daß das Neue Testament ein endzeitliches Tausendjähriges

Reich auf Erden lehre, wird als Irrtum abgelehnt, und einige
allegorische Deutungen des Alten Testaments erscheinen als „unnötig".

Zeigt sich schon in der Erklärung der beiden herausgegebenen Texte der
katholische Standpunkt des Verfassers mehrfach sehr betont, so tritt er in
dem Nachwort ganz stark hervor. Hier wird einerseits betont, daß Barnabas
und Justin den Juden zeigen müßten, daß das Alte Testament auch für den

heutigen Juden eine offene Frage bedeute, auf die allein Jesus die Antwort
weiß. Der Jude und der liberale Protestant liest das Neue Testament nach Th.
unter Ausschaltung der Göttlichkeit Jesu, während das Neue Testament in
Wirklichkeit den Gott aufzeige, der zur Erfüllung der alttestamentlichen
Verheißung in Jesus Mensch wurde. Um diesen Sinn des Alten Testaments
zu erkennen, sind nach Th. die beiden frühkirchlichen Schriften eine wertvolle

Hilfe. Sie sind freilich beide nicht frei von einer gewissen Einseitigkeit.
Barnabas meint fälschlich, daß auch vor Jesus das alttestamentliche Gesetz
nicht zur wörtlichen Befolgung bestimmt war, während in Wirklichkeit der
geistliche Sinn doch erst von Jesus an gilt. Daran ist richtig, daß das Alte
Testament in der Tat wörtlich verstanden werden wollte; aber gegen Th. ist
zu sagen, daß dieser wörtliche Sinn auch seit Jesus der einzige ist, der als die
Meinung der alttestamentlichen Texte begründetermaßen festgestellt werden
kann. Gegen Justin wendet Th. ein, daß er dem jüdischen Mißverständnis
des neutestamentlichen Tausendjährigen Reichs als einer irdischen
Vollendungszeit am Ende der Tage verfallen sei; in Wirklichkeit hat Justin hier
aber durchaus recht, und Th. deutet mit der kirchlichen Tradition die neu-
testamentliche Zukunftserwartung auf eine geistliche Gegenwart in der Kirche
um. Schließlich sucht nun Th. zu zeigen, inwiefern die beiden altkirchlichen

346



Schriften für unsere heutige Stellung zum Judentum wegweisend sein können.
Er erklärt, daß beide Schriften durchaus richtig das Alte Testament als

Vorausbildung der neutestamentlichen Offenbarung verstehen, daß diese
allegorische Auslegungsart aber auch schon rabbinisch ist; der Jude, der diese

Voraussetzung der Berechtigung allegorischer Auslegung bestreitet, „könnte
jedenfalls als jüdischer Gesprächspartner für uns nicht mehr ernsthaft in
Betracht kommen" (S. 200). Damit ist freilich der Kreis von Juden, mit
denen der Verfasser eine sachliche Auseinandersetzung für möglich hält,
schon ganz erheblich eingeschränkt, da ja der historisch geschulte Jude wie
der historisch denkende Christ diese Voraussetzung schwerlich teilen kann,
daß das Alte Testament berechtigtermaßen durch allegorische Auslegung auf

Jesus bezogen werden dürfe. Sehr richtig führt Th. aber weiter aus, daß

ein Gespräch mit der Synagoge überhaupt nur dann wirklich in Gang kommen

kann, wenn der Christ durch seine Hilfsbereitschaft gegenüber den verfolgten
Juden glaubwürdig geworden ist. Wenn dann aber der Jude, der Jesu
Messiasanspruch leugnet, als unser Feind bezeichnet wird, soweit wir
Christen sind, so ist das eine gefährliche Formulierung, die nur von dem
katholischen Standpunkt des Verfassers aus vertretbar ist, für den sein
katholisches Bekenntnis einen unbezweifelbaren Absolutheitsanspruch
bedeutet. Solcher Verabsolutierung des christlichen Standpunkts gegenüber
bleibt doch die Frage zu stellen, ob die Gespaltenheit der Christenheit
diesen Anspruch nicht von vornherein als unmöglich erweist und darum
diesen Anspruch dem Juden unglaubhaft macht. Jedenfalls hat Th. schwerlich

nachgewiesen, daß auf der Basis der beiden von ihm herausgegebenen
altkirchlichen Schriften eine wirklich Erfolg versprechende Auseinandersetzung

mit dem heutigen Judentum stattfinden kann. Aber die Beschäftigung
mit dieser ältesten christlichen Auseinandersetzung mit dem jüdischen
Verständnis des Alten Testaments und mit jüdischen Einwänden gegen Jesu
Messiaswürde ist zweifellos wertvoll, und da diese Schriften sonst nur schwer

zugänglich sind, ist die mühevolle Arbeit des Verfassers mit Dank zu
begrüßen. Werner Georg Kümmel.

Jüdische Nachkriegsprobleme, Bericht der Kommission für Nachkriegsprobleme
des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes (Heft 1 der „Schriftenreihe

des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes") 2. Auflage
1945, Verlag „Die Gestaltung" Zürich/New York.

1929 schrieb R. N. Coudenhove-Kalergi die heute wieder lesenswerten Sätze:

„Vor dem Kriege war Rußland das Weltzentrum des Antisemitismus,
heute ist es Deutschland... Heute ist aber die Mißachtung gegen die
Deutschen in der Welt mindestens so stark verbreitet wie der
Antisemitismus Gerade die große deutsche Nation, die dieses schwere

unverdiente Schicksal erfahren hat, sollte in der Beurteilung Anderer
daher vorsichtiger und kritischer sein. Gerade Deutschland sollte den
kleinen antisemitischen Nationen vorangehen in der Kritik und Revision
der Judenfrage Wer Gerechtigkeit fordert, sollte damit beginnen, sie

347



zu üben. Deutschland fordert von der Welt Gerechtigkeit und moralische
Gleichberechtigung: es sollte damit beginnen, sie den Juden gegenüber
zu üben und der Welt zu zeigen, wie ein großes Volk die Kraft findet,
falsche Vorurteile zu überwinden und von sich zu werfen."

Die Aufforderung ist verhallt. Zwischen ihr und dem Ende des zweiten
Weltkrieges liegen die Jahre der „Entrechtung, Ächtung und Vernichtung"
des deutschen und, soweit der Arm des Dritten Reiches reichte, des
europäischen Judentums. Angesichts der Bilanz dieser Jahre erhebt sich im
jüdischen Nachkriegsschrifttum, aber auch in der nichtjüdischen Literatur zur
Judenfrage gegenwärtig keine Stimme mehr, die mit dem eben angeführten
Autor dazu riete, „den Zusammenbruch des Antisemitismus abzuwarten und
sich inzwischen immer weiter zu assimilieren".

„Sieg des zionistischen Gedankens" heißt statt dessen das Thema, um das
fast alle diese Nachkriegspläne kreisen.

Auf diesem Hintergrunde will auch die Gemeinschaftsarbeit gelesen und
gewürdigt werden, die die Kommission für Nachkriegsprobleme des
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes als Heft 1 einer neuen Schriftenreihe

vorlegt. Da es sich um einen Bericht handelt, der im Oktober 1944

abgeschlossen worden ist, werden gewisse Gesichtspunkte nicht behandelt,
die sich inzwischen zusätzlich ergeben haben. Dem Bericht fehlt die
Stellungnahme zu Entschließungen wie derjenigen von Atlantic City und zur
Schweizerischen Flüchtlingskonferenz von Montreux. Aber ihre späte
Veröffentlichung gereicht der Schrift auch zum Vorteil, insofern sich bereits
erweist, was von den vertretenen Gedanken der Feuerprobe des zwischenzeitlichen

Geschehens standhält.

In zwei Hauptabschnitten werden die wichtigsten Wiederaufbauvorhaben des

Judentums nach der rechtlichen wie nach der wirtschaftlichen Seite abge-
gewandelt. Einige wenige seien herausgegriffen. In ihrer Gesamtheit
ergeben sie ein Mosaik des jüdischen Schicksals der Gegenwart.

besonders ist es das Problem der Staatenlosigkeit, das die
Gemüter beschäftigt. Man muß sich freilich hüten, es allzu akademisch zu
sehen und, was gefühlsmäßig so nahe liegt, Staatenlosigkeit mit
Heimatlosigkeit gleichzusetzen. Dringlicher noch als der Versuch, „der großen
Masse der jüdischen Staatenlosen eine neue Staatsangehörigkeit zu
verschaffen", erscheint in dieser Spanne zwischen Krieg und Frieden die
Notwendigkeit, ihr in einer neuen Heimat (oder nach freier Wahl des Flüchtlings

in der alten) den Zutritt und das vielumstrittene Recht auf Arbeit
zu sichern.

Beides steht allerdings mit der Staatsangehörigkeit des Bewerbers vielfältig
in Wechselwirkung. Daher kommt dem Abschnitt „Staatsangehörigkeitsprobleme"

für die rechtliche Reintegration des jüdischen Menschen in der
iDiaspora in der Tat besondere Bedeutung zu. Dieser Abschnitt ist einer
gutachtlichen Äußerung entnommen, die Prof. Guggenheim 1943 für eine Stu-

348



diengruppe aus Mitgliedern internationaler und schweizerischer Hilfswerke
verfaßt hat. Seitdem hat der Genfer Völkerrechtler diese Äußerung in
Montreux und durch seinen Beitrag zu dem eben erschienenen Protokoll
„Flüchtlinge — wohin"? ergänzt und erweitert. Besonders die Ausführungen
zur Verhütung künftiger Staatenlosigkeiten haben trotzdem inzwischen an

Bedeutung nichts verloren. Daß man in der „Charta der Vereinten
Nationen" vergebens nach solchen Gedankengängen sucht, macht ihre
gegenwärtige Erörterung nur noch dringlicher.
Für die bestehenden jüdischen Staatenlosigkeiten sieht der Bericht die Lösung
in Optionsrechten, in erster Linie entsprechend seiner Grundeinstellung
in einem Optionsrecht aller jüdischen Staatenlosen auf die
jüdisch-palästinensische Staatsangehörigkeit. Ob diese für den Fall der Nichteinwan-
derung des Einzelnen nach Palästina später wieder dahinfallen soll — womit
der Zustand der Staatenlosigkeit im Einzelfalle wieder eintreten würde, der
beseitigt werden sollte —, wird als „juristisch wie vom Standpunkt der
Interessen Palästinas" unabgeklärt bezeichnet. Das läuft auf die Einführung
einer bedingten und befristeten Staatsangehörigkeit hinaus, die kaum als

Fortschritt zu bezeichnen wäre. Auch hat der Gedanke des Optionsrechts —
schon vor der Waffenruhe wenig erfolgversprechend — seitdem an Aussicht
auf Verwirklichung nicht gewonnen. Dem Recht, eine Staatsangehörigkeit
zu wählen, könnte endlich allzuleicht eine Pflicht entsprechen, die unter
dem Zwang der Verhältnisse geübt, keine glücklichere Wendung im
jüdischen Schicksal bedeuten würde.

Bei dieser Sachlage verdienen die Ideen der Grundrechte des Menschen
und des Schutzes der Minderheiten erhöhte Beachtung. Sie gehören der
Welt, nicht nur der jüdischen. Das jüdische Beispiel kann hier nur Anlaß
und Mittler sein. Es gilt vor allem, den Souveränitätskomplex der Staaten
abzubauen. Das ist im Abschnitt „Menschenrechte und Minderheitenschutz"
klar erkannt. Von den einschlägigen Veröffentlichungen anderer Gremien
sind auch zeitlich frühere Erklärungen wie diejenige von Vertretern aller
größeren Religionsgemeinschaften der Vereinigten Staaten vom Oktober 1943

und die Vorschläge der zweihundert amerikanischen Juristen und Publizisten

vom April 1944 nicht erkennbar berücksichtigt. Eine Stellungnahme
zu Sonderfragen wie der, ob der Einzelne über seine Zugehörigkeit zu einer
Minderheit selbst entscheiden oder ob diese Entscheidung objektiv getroffen
werden soll, wird man billigerweise auf den wenigen Druckseiten dieses

Abschnitts nicht erwarten können; ihre wesentliche Bedeutung gerade für
die jüdischen Minderheiten liegt immerhin auf der Hand.

Daß dem Problem der jüdischen Massenverschollenheit mit seinen fa-
milien- und erbrechtlichen Folgen ein besonderer Abschnitt mit gründlichen
Hinweisen gewidmet werden mußte, die die Notwendigkeit zwischenstaatlicher

Regelung deutlich machen, ist für die Verhältnisse bezeichnend, denen
sich die jüdischen Oberlebenden — oft die einzig Überlebenden ganzer
Familien, Dörfer und Städte — des zweiten Weltkriegs gegenübersehen.

349



Aus den gleichen Gründen sind die Wiedergutmachungsfragen im
jüdischen Sektor Legion. Der Bericht behandelt sie unter dem Begriff der
„wirtschaftlichen Reintegration" mit einem Maximal- und einem

Minimalprogramm und Ausführungen, die bei der Schilderung des Vorgehens des

Dritten Reiches zuweilen eher zu mild und wirklichkeitsfremd anmuten. Auch
für die Zukunft werden voraussichtlich manche dieser begreiflichen und
berechneten Hoffnungen theoretisch bleiben. Sie wären vermutlich nur bei einer
Priorität der jüdischen Forderungen zu verwirklichen, von der wohl
nirgends die Rede ist. Bei dieser Sachlage erscheint es als ein wesentlicher,
angesichts der traditionellen jüdischen individualistischen Einstellung
bemerkenswerter Zug, wenn für wichtige Tatbestände nach dem Vorschlag des
Berichtsabschnitts vor dem Anspruch des Einzelnen einer Kollektivlösung
der Vorzug eingeräumt wird, derart, daß Anspruch und Verwirklichung einer
zu bildenden internationalen jüdischen Körperschaft allein zustehen sollen.
Ob diese Lösung in allen ihren Schwierigkeiten überdacht und der Zustimmung

aller Beteiligten gewiß ist, entzieht sich noch der Beurteilung.

In einem letzten Hauptabschnitt wird zu den Fragen der inner jüdischen
Organisation und Reorganisation Stellung genommen und offen
ausgesprochen, die innere Geschlossenheit im jüdischen Sektor, die als unerläßlich

zur Verwirklichung des zuvor entwickelten jüdischen Nachkriegsprogramms

bezeichnet wird, müsse erst noch gefunden werden. Dabei fällt
den Vereinigten Staaten eine wichtige Rolle zu, neben ihnen aber auch der
Schweiz, dem Sitz so vieler internationaler Organisationen und — aller
Voraussicht nach — auch dem schweizerischen Judentum.

Mit der Bereitwilligkeitserklärung der schweizerischen Judenheit zu solcher
Mitarbeit im Dienste der jüdischen Gemeinschaft und zum Wohle des
Gesamtjudentums wie der gesamten zivilisierten Menschheit schließt der
Bericht. Seine Einheitlichkeit ist trotz der Mehrzahl von Verfassern durch den
Gesamtredaktor, den als Sekretär des Jüdischen Weltkongresses in Genf
tätigen Dr. Gerhart Riegner, überall gewahrt. Er stellt zweifellos trotz seiner
Kürze einen wichtigen Beitrag zum Verständnis des jüdischen Schicksals

in der Gegenwart dar und war daher in diesen Blättern nicht lediglich, zu

registrieren. Dr. F. W. Ar n o 1 d.

Umschau
Der Verein der Freunde
Israels, Schweizer
Judenmission zu Basel hat drei gut
besuchte kantonale Tagungen
veranstaltet, in Zürich, Liestal und Bern.
Hervorzuheben sind die Vorträge
von Prof. Dr. F. Blanke über
„Stephanus und die Juden" und
Prof. Dr. E. Brunner über „Warum

Judenmission heute?". Anläßlich der
Tagung in Zürich konstituierte sich
der Missionsrat des Vereins
der Freunde Israels. Dieser neu
gegründete Rat, der nach seiner
Zusammensetzung ein schweizerisches
Gremium darstellt, wird die Leitung
des Vereins der Freunde Israels
beraten und nach außen die Juden-

350


	Literatur

