
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Die "Judenfrage" in jüdischer Sicht

Autor: Rothschild, Lothar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


baufragen der Kirche, sofern sie geistiger Natur sind, geradezu
eine Schlüsselstellung einnimmt. Die Judenmission scheint zum
Prüfstein auserkoren zu sein, an dem es auskommt, wie weit und
wie gründlich eine Kirche vom völkischen Mißverstehen ihres eigenen

Wesens sich zu lösen verstand. Ein Blick auf die Judenchristen
und Juden, die allenfalls wieder in ihre Heimatländer zurückzukehren

hoffen, aus denen sie vertrieben wurden, stellt diesén
Sachverhalt nach einer anderen Seite hin ins Licht. Es ist kaum
einzusehen, wie es in all diesen Ländern zur moralischen, gesellschaftlichen,

rechtlichen, wirtschaftlichen Rehabilitation der Juden wird
kommen können, wenn nicht die Kirche vorangehen wird mit der

Einladung des Evangeliums, die ihr anvertraut und aufgetragen ist.

Die «Judenfrage» in jüdischer Sicht
Von Rabbiner Dr. LOTHAR ROTHSCHILD, St. Gallen

Mehr als in früheren Zeiten ist die Frage des jüdischen Volkes, des

jüdischen Schicksals und des jüdischen Glaubens zu einem Gegenstand

der öffentlichen Diskussion geworden. Durch die Diskriminierung,

der die Juden seitens der untergegangenen
nationalsozialistischen Regierung ausgesetzt waren, und deren unheilvolle
Saat nach dem bekannten Sprichwort „semper aliquid haeret" auch

an anderen unerwarteten Orten, nicht unter politischen, aber
oftmals viel einschneidender und gefährlicher unter geistig-kulturellen
Vorzeichen aufgegangen ist, wurde die Frage des jüdischen Volkes
in das grelle Rampenlicht des Geschehens und Denkens gerückt.
Deportation und Massenmorde haben den Bestand des Volkes
Israel in erschütterndem Ausmaß verringert, und die ohnmächtige
Situation, in der sich die Glieder dieses Volkes befinden, die in
jedem Land der Welt in einer Minderheitensituation leben, in
erschreckendem und zugleich Mitleid erweckendem Ausmaß vor aller
Welt offenbart.

Die dem Unheil Entronnenen sind für die Menschheit zum Prüfstein

und zur Bewährungsfrage geworden, damit erprobt werden

319



könne, ob sie Ehrung übe an der Mutter ihrer eigenen religiösen
Kultur und damit Humanität walten lasse an den Nachkommen des

alten Stammes, in dessen Mitte die Offenbarung des einzigen
Gottes, der derselbe geblieben ist, ob ihn auch manche seiner
Kinder durch Jesus von Nazareth zu finden suchen und wieder
andere als Allah verehren, zuerst Wurzel geschlagen hat, oder ob
sie einstimmen wollte in das übeltönende Horn des Verfolgers.

Die Frage der Juden scheint uns die Frage nach Sendung und
Schicksal der jüdischen Gemeinschaft zu sein, zwei Begriffe, die
äußerlich ungleich scheinen und doch einen inneren Zusammenhang,

den der Vertiefung und der Versenkung durch das Schicksal
in die Aufgabe der Sendung, beinhalten. Von „Judenfrage" zu

sprechen, kann erst nach erfolgter Begriffsklärung möglich sein,
da durch diesen Begriff das Problematische der jüdischen Situation
in vieldeutigem Sinn zum Ausdruck kommt. Durch die mannigfachen

Bemühungen um die „Judenfrage", aus denen sich die
verschiedenartigen Ausgangspunkte erkennen lassen, nach denen
christliche Theologen und jüdische Betrachter diesen Begriff und
den von ihm umschlossenen Inhalt zu klären suchen, kam das

Gespräch zwischen Juden und Christen, das trotz seiner ungleichartigen

Führung und des Machtprinzips, das nicht zugunsten einer
Objektivierung mitunter hineinspielte, niemals ganz abgebrochen
wurde, wieder in Fluß1. Da nicht nur über die Juden, sondern auch

mit den Juden gesprochen werden muß in Dingen, die sie an der
Wurzel ihrer Existenz in Glauben und Sein betrifft, ist der Schreibende

der Einladung der Herausgeber dieser Zeitschrift gern
nachgekommen, durch einen Beitrag das direkte Gespräch zu fördern.
Dieser Beitrag, des als einleitende Stellungnahme von jüdischer
Seite gedacht ist, wird mehr die Probleme aufzeigen, um die es

geht, als durch Eintreten auf die einzelnen Fragen und deren

Vertiefung zu einem Abschluß zu kommen versuchen2.

1 Vgl. über den Gegenstand Hans Joachim Schoeps, Jüdisch-christliches
Glaubensgespräch in 19 Jahrhunderten. Berlin 1937.

2 Die Darlegungen über die Frage von Juden und Judentum, die von christlicher

Seite stammen, werden gewöhnlich von einer Tendenz geleitet, wie
dies auch in dem umstrittenen Buch von Pfr. Walter Hoch „Kompaß durch

320



Gegenstand des Gespräches und der Diskussion sollen die
verschiedenartigen Ausgangspunkte bilden, die auf christlicher und

jüdischer Seite vorliegen. Für beide Gesprächsteilnehmer bedeutet
das Judentum ein im letzten noch nicht geklärtes Faktum, weil sich
die Zeit für die Juden noch nicht erfüllt hat. Auf jüdischer Seite wird
das Rätselhafte oder die Problematik weniger auf theologischem
Gebiet erblickt. Was theologisch interessant ist, liegt einwandfrei
zutage und ist dem häufig vermuteten Rätsel völlig entzogen. Die
Juden sind als Israel Erbe der Offenbarung Gottes, die den
Erzvätern zuteil geworden ist und die vom Sinai an schriftliche Fixierung

fand. In den prophetischen Schriften bahnt sich die Mitteilung
von dem Messias an, der einstmals kommen wird, um Gottes Licht
über die Menschheit in vollstem Schein erstrahlen zu lassen und
um durch die Erlösung Israels und der Völker der Welt den ewigen
Frieden zu bringen. Aus Gründen, die mit dem Christentum nicht
in Zusammenhang stehen, sondern im Plane Gottes mit dem Volk
Israel beschlossen liegen, wurde es über die Welt zerstreut, um sich
in der Galut, der Zerstreuung und der Verbannung vom heimatlichen

Boden Palästinas, zu reinigen und zu läutern. Die Galut
hatte sich nach den Kämpfen um die jüdische Autonomie in einem

die Judenfrage" (Zürich 1944), das den eigentlichen Anlaß zu dieser
Gesprächsaufnahme bildete, zutage tritt. Es liegt jedoch weniger an der
christlich-theologischen Glaubenskonzeption über die Juden als an der damit
verbundenen oftmals abschätzigen Darstellung von Glauben, Religionsausdruck
und Volkserscheinung der in den verschiedenen Zeiten unter den
differenziertesten Verhältnissen aufgetretenen jüdischen Gemeinschaft, daß dieses
Buch außerhalb streng dogmatisch-kirchlicher Kreise einen befremdenden
Eindruck machte. Wir haben hier nicht die Möglichkeit, uns ausführlich mit
dem „Kompaß" zu befassen, möchten aber trotzdem unsere Bedenken
darüber andeuten, daß ein solches Buch als Leitfaden zur Kenntnis des Judentums

und zur Erkenntnis der sogenannten Judenfrage von vielen Theologen,
die das praktische Leben nach dogmatischen Grundlinien zu betrachten
versucht sind, benützt werden sollte. Vielleicht wird man einwenden, daß das
tatsächliche Leben, also die Praxis im tiefsten Sinn, das Leben des bekehrten,
in den christlichen Glauben eingemündeten Israel sein wird, aber für Israel
besteht das wahre Leben im friedlichen Nebeneinander und in der
gegenseitigen achtungsvollen Geistesbeziehung. Was am „Kompaß" kritisiert werden
muß, bezieht sich nicht auf die streng theologische Seite der Schrift, da
wir jedem Andersgläubigen seine theologisch-religiöse Überzeugung als seine
Sache überlassen.

321



äußerlich zermürbten Volk als die Lebensform für die geistige
Klärung herausgebildet. „Von da an beugte die Nation sich endgültig
der Mahnung ihrer Lehrer. Gott hatte durch die Geschichte seinen
Willen bekundet. Die Unterwerfung der Juden unter das Joch der
fremden Völker war sein Wille. Das jüdische Volk schied aus der
Reihe der kämpfenden Nationen aus und legte sein Geschick ganz
in die Hand Gottes — ein einzigartiges geschichtliches Faktum,
das noch kein Historiker an der ihm gebührenden Stelle gewürdigt
hat "3. Die Galut gehört zu den Grundproblemen des jüdischen
Daseins, durch deren Überwindung für die Juden die „Judenfrage"
gelöst werden kann. Mit der Sammlung des Volkes Israel in seiner
alten Heimat Palästina wäre für die Völker die „Judenfrage",
mindestens die politische und wirtschaftliche Seite, geklärt. Endgültige
Überwindung der Galut und Sammlung des Volkes Israel bringt erst
die messianische Erlösung, deren Vorbedingungen und Eintreffen
die jüdischen Religionsschriften mit liebevoller Ausführlichkeit
ausmalen. Das messianische Zeitalter ist nur denkbar auf der Grundlage

des Friedens für ganz Israel und alle Völker. Daß die Pilgerfahrt

Israels unter die Nationen, die es bedrücken und die es, wie
die mittelalterliche Kirche, nicht verstehen wollen, Büßerfahrt
ist, die jedoch den Wert des Lebens in hoher Geltung beläßt, gehört
zu den Erkenntnissen der Lehrer Israels. Aber die Galut wurde
nicht verhängt wegen eines einzelnen Vorfalls, der unter Umständen
die Römer betrifft, sondern wegen des Versagens Israels, das nicht
reif genug war, die hohen ethischen Vorschriften für sein Leben

allgemein in die Wirklichkeit umzusetzen, um so das Land zu
behalten, das ein Ort absoluter Reinheit sein sollte. Daher der schöne
und tiefe Satz im Talmud, daß der Erlöser kommen wird, wenn
ganz Israel nur einen einzigen Sabbath richtig feiern wird. Die
Propheten haben dieses sittliche Ungenügen eines Volkes, von dem

Gott eben Höchstes verlangte, immer wieder gegeißelt, als von
Jesus von Nazareth noch keine Rede war. Daß die Galut Buße für
eine mit dem christlichen Erlöser in Zusammenhang stehende
Kollektivschuld bedeuten solle, ist ein dem Judentum absolut fremder
Gedanke4.

3 Jizchak Fritz Baer, Galut, Berlin 1936, S. 14.
* Zu den Ausführungen von K. L. Schmidt in Heft 1 dieser Zeitschrift, S. 16:

322



Für die Wanderung durch die Galut war die äußere Gesetzlichkeit
durch die Mischna, den Talmud und die auf ihn folgenden hala-

chischen und kodifikatorischen Schriften stark ausgebaut worden,
um die Lebensführung bis ins Letzte zu regeln und um die einzelne
Individualität der für die ganze Gemeinschaft gültigen Haltung
unterzuordnen. Die Gesetzlichkeit, ursprünglich als „Zaun um die
Lehre" gedacht, wurde zu einer Mauer, die Israel abgrenzte, zu
einer geistigen Armee umwandelte und es in dieser Abgrenzung
gegen eine feindliche Umwelt erhielt.

Die Gesetzlichkeit bedeutete als Panzer um die Nation, die ihr
sichtbares Vaterland verloren und in ihr Gebet und ihre Schriften
verlegt hatte, um es auf diese Weise mitzunehmen in die Galut,
ein in hohem Maße konservierendes Moment, das, je länger die
Abgeschiedenheit von Palästina dauerte, und je schwerer die körperlichen

und geistigen Verfolgungen zu ertragen waren, immer mehr
konservativen Charakter erhielt, wobei es absolut verständlich
erscheint, daß die hochmütige Ablehnung des Judenvolkes als einer

„verstockten" Gemeinschaft und die daraus folgenden Gesetze und

Verfolgungen der Kirche, die den Juden verächtlich machen sollten,
keineswegs zu einer Auflockerung seiner Haltung beizutragen
geeignet waren. „Was die Christen betrifft, so waren die Frömmsten
unter ihnen auch die größten Hasser der Juden, und das Gebot der
Nächstenliebe hatte für sie gegenüber den Ungläubigen kaum Platz.
Die offizielle christliche Kirche lehrte, daß man die Juden zwar
nicht töten dürfe, daß es aber Pflicht sei, sie durch äußeren Druck
zur Bekehrung zu zwingen, und die Volksprediger verkündeten
besonders seit dem dreizehnten Jahrhundert immer wieder den

offenen Kampf gegen das Judentum. Die herrschende christliche
Auffassung betrachtete das Judentum als den diabolischen Feind;

„Einerlei was im Prozeßverfahren Jesu mit seinen einzelnen Etappen
geschehen ist, jedenfalls tragen die Juden, nicht Pilatus, auch nicht nur
die jüdischen Oberen, sondern das jüdische Volk als solches die eigentliche
Verantwortuug" muß auf die Fragwürdigkeit einer, den römischen
Landpfleger teils auch aus dogmatischen Gründen schützenden Haltung
hingewiesen werden, da man unmöglich eine ganze Gemeinschaft auf
Jahrtausende hinaus belasten kann, nicht einmal dann, wenn ein Tatbestand
festliegt.

323



sie begünstigte Wahnvorstellungen des Hasses, die dem Juden
völlig fremd waren"6.

In einer solchen Welt des geschürten Hasses und der organisierten
Ablehnung, die sich vom religiösen Bereich auf das Gebiet des

wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Lebens ausdehnte, galt das

Gesetz den Juden als äußerer Schutz des Zusammenhaltes, der den
inneren Schatz der Lehre umschloß 6. Bis zum heutigen Tage gilt

5 Baer, Galut S. 34. Dort allerdings auch : „In den Kreisen der Juden wirkte
im versöhnenden Sinne auch die strengere Moral der Pietisten".
6 Leider bringt Hochs „Kompaß" nicht das richtige Verständnis für die
historische Bedeutung des jüdischen Religionsgesetzes auf. Für seine
ausführliche „Judentumskunde" hat der Autor ausgiebige Studien betrieben,
es jedoch versäumt, sein Buch vor der Drucklegung mît einem gebildeten
Juden durchzugehen, der den Autor unter Achtung vor dessen theologischem
Standpunkt auf Mißgriffe in der Wahl der Unterlagen und im Ausdruck
aufmerksam gemacht hätte. Hoch bedient sich häufig aus zweiter Hand
und ist dabei antisemitischen Gewährsmännern wie Schröder, Fritsch und
Bischoff erlegen, sodaß, gestützt auf deren tendenziöse Ausführungen nach
der Methode Eisenmengers, der uneingeweihte Leser den Eindruck
bekommen muß, es handle sich bei der jüdischen Gesetzlichkeit lediglich um
eine Sammlung von Skurrilitäten. Nur e i n Beispiel für die völlig
unrichtige Darstellung von Institutionen einer anderen Religion sei angeführt:
„Aber auch die Frauen haben ihre Nöte. Kehrt eine Frau nach
Hause, nachdem sie das ihr vorgeschriebene monatliche kultische Bad
genommen hat, so darf sie auf der Straße nicht an weltliche Dinge denken,
darf aber auch keinem Hund, keinem Schwein, keiner Katze, ja auch nicht
einem übeldenkenden Juden begegnen. Vor allem nicht einem christlichen
Priester oder Pfarrer. Geschähe dergleichen, so hätte sie umzukehren, um
abermals kultisch zu baden. Diese ganze Not vermieden dann die schlauen
Evastöchter so, daß sie eben daheim badeten. Hingegen durften sie das
wiederum nicht tun, solange der Mann abwesend war. Könnte überhaupt eine
Frau das Baden nicht ertragen, so ist das für den Mann ein Scheidungsgrund".

(Kompaß, S. 30.) Als Quelle für diese Unrichtigkeiten werden wir
verwiesen auf Schröder, Satzungen und Gebräuche des talmudisch-rabbi-
nischen Judentums, Bremen 1851 — also einen ausgesprochenen antisemitischen

Autor. Da die Judentumskunde von Hoch der Objektivität entbehrt,
sei auf eine andere Darstellung eines nichtjüdischen Autors hingewiesen,
die vor mehr als 30 Jahren erschienen ist, J. Weigl, Das Judentum, und
die bisher von christlicher Seite nicht überholt wurde und dank ihrer humanitären

Tendenz angesichts des Buches von Hoch bedeutend an Informationswert

gewonnen hat. Das Buch, das „Vorurteile beseitigen, irrige
Anschauungen durch die Darbietung objektiver Belege in durchaus irenischer

324



als unabdingbarer Angelpunkt des jüdischen Glaubenslebens der
fundamentale Lehrsatz: „Höre Israel, der Ewige ist unser Gott, er

ist einzig" (Deut. 6, 4), der die Lehre von dem einen Gott in
seiner Einzigkeit und Unteilbarkeit klassisch zum Ausdruck bringt.
Für diesen Glaubensgrundsatz haben ungezählte Juden ihr Leben

hergegeben, Hunderttausende verließen im Lauf der Geschichte

Haus, Hof und Heimat, um der Intoleranz der Kirche oder der Willkür

der Herrscher auszuweichen, und wo dies nicht mehr möglich

war, erlitten sie den Märtyrertod auf dem Scheiterhaufen oder

gingen mit ihren Synagogen in Flammen auf, und bewahrheiteten
dadurch ihre Liebe zu Gott und ihre Glaubenstreue zu seinem Wort.

Daß einstmals die Erkenntnis dieses einzigen Gottes Gemeingut
der ganzen Menschheit werden müsse, gehört zu den grundlegenden

Prinzipien der jüdischen Prophétie und liegt im Wesen der
Einzigkeit Gottes begründet. Aber für diesen Gedanken wird nicht
missioniert, und es wird keinerlei Zwang angewandt, um dem

ethischen Monotheismus zum Durchbruch zu verhelfen. Der
Gedanke des einzigen Gottes als Herr aller Menschen, als der Höchste
und der Nächste, muß sich auf ethischem Wege von selbst
durchsetzen. Dieser Gedanke der Ausbreitung des göttlichen Namens
auf Erden bedeutet aber nicht Mission für das Judentum, sondern
Missionierung zur Menschheit hin, da das schließliche Ziel wie

Weise richtigstellen und damit die Erkenntnis über Judentum und Jude
fördern helfen" will, beabsichtigte „an der friedlichen Verständigung der
Angehörigen getrennter Religionsbekenntnisse zur gegenseitigen bürgerlichen
Duldung..." Anteil zu nehmen. Da dieser Autor irenisch und nicht wie
Hoch in manchen Partien ironisch zu Werke geht, lassen wir auch eine
Bemerkung von ihm über die jüdischen Reinheitsvorschriften folgen : „Staunend
stehen wir Menschen des zwanzigsten Jahrhunderts vor der Geistesgröße
der Weisen längst entschwundener Zeiten; in ehrfürchtiger Bewunderung
bezeugen wir ihnen unsere Hochachtung. Die ajten Reinheitsgesetze, die
sie mit solcher Liebe und Weisheit ausbauten, sind beachtenswerte Denkmale

eines kulturellen Hochstandes des Denkens und Handelns
in Aufgaben der öffentlichen und persönlichen
Gesundheitspflege. Sie sind offenbar nicht die geistreichen Nachempfindungen
des an gesundheitsförderlichen Einrichtungen in den Kulturkreisen von
Ägypten und Babylon Vorhandenen. Eine derartige unterwertende
Beurteilung verdienen die jüdischen Weisen wahrlich nicht". (Weigl, S. 254.)

325



die Etappen des Weges das Menschliche im weitesten Sinne, nicht
im eng konfessionalistischen, beinhaltet. Auf diese
allgemeinmenschliche Basis läuft auch das Bemühen der Propheten hinaus,
die diese universalistisch-humane Ethik allerdings vom Boden

Israels, dem Volk, das den einen Gott damals schon kannte und

bekannte, verkündeten. „Nicht, daß einst der Glaube aller durchaus

einförmig und gänzlich gleichgestaltet sein sollte; dazu ist die
Besonderheit und Mannigfaltigkeit dessen, was im Ebenbilde Gottes
geschaffen ist, zu groß und zu inhaltsvoll, dazu reicht die Religion
zu tief in das Individuellste und Persönlichste am Menschen hinein.
Aber alle wird es eines Glaubens machen, wenn sie alle das

aufnehmen und erfüllen, worin einer der Propheten zusammengefaßt

hat, was von den Gottesmännern vor ihm erkannt worden ist :

,Er hat dir kundgetan, o Mensch, was gut ist, und was der Ewige
von dir fordert : nichts anderes als recht zu tun, Liebe zu üben und
in Demut zu wandeln mit deinem Gotte'. Dieser Glaube an den
einen Gott wird alle verbinden können" Mission bedeutet hier
Wirksamkeit des geoffenbarten Wortes durch sich selbst, durch
den Ausdruck von Gottes Walten im Universum, dem sich die
Erkenntnis der Menschen nicht entziehen kann. So wird der eine Gott
zur Quelle aller Ethik, und der Weg wird angesichts dieser hohen
Idee zu einer zweitrangigen Frage, denn der Primat kommt dem
Glauben an den einen Gott überhaupt und dem allgemein Menschlichen

in der Verwirklichung des Glaubens zu. Das jüdische Schrifttum

rechnet alle, die überhaupt einen Glauben haben, der sie zu
ethischen Leistungen führt, zu den Gerechten aus den Völkern der
Erde. Jemanden als blind oder „verstockt" zu bezeichnen, der einen
anderen Weg als den Weg Israels zu dem einen Gott geht, liegt
jüdischem Denken absolut fern8.

7 Leo Baeck, Das Wesen des Judentums, 6. Aufl. Frankfurt a. M., S. 81.
8 Die prophetischen Weisungen und die ethischen Vorschriften jüdischer
Autoren des Mittelalters, die Milde und Korrektheit predigen auch gegen
die Verfolger der Juden, zeigen deutlich, daß die zum Schlagwort gewordene
Unterscheidung zwischen jüdischer und christlicher Nächstenliebe der inneren

Wahrheit entbehrt, zumal im praktischen Leben „die" Juden „den"
Christen an Ausübung von Nächstenliebe keineswegs nachstehen. Hoch orientiert

seine Leser über diesen Gegenstand falsch (Kompaß, S. 38). Die halt-

326



Aus Gründen der Selbsterhaltung und auch der sich immer stärker
geltend machenden Toleranzidee kam das Judentum im diasporischen

Zeitraum von den früheren Ansätzen, Proselyten zu machen,

vollständig ab. Wer sich heute zur Aufnahme in Israel meldet, wird
gewöhnlich abgewiesen, außer wenn ganz ernste, einer strengen
Prüfung unterzogene Glaubensabsichten diesem Schritt zugrunde
liegen. Die Belehrung über Israel aber wird niemandem versagt,
und es gehört auch zu den Zielen dieser kleinen Arbeit, der
Darstellung Israels, so wie es sich zeigt, seines Glaubens und seiner

Geschichte, so wie sie gewesen ist, und nicht wie sie sich durch
die dogmatische Brille gesehen darbietet, den Boden zu bereiten,
um zunächst einmal Kenntnisse zu vermitteln.

Die sogenannte Judenfrage stellt sich also, vom jüdischen Standpunkt

aus gesehen, nicht als ein theologisches Problem dar. Was
theologischer Vertiefung bedarf in Israel, kann als inneres
Problem der Glaubensdurchdringung, des Glaubensausdrucks und der

Glaubensverwirklichung angesprochen werden, erhält also
praktischen Wert nur für die Juden selbst, da die Verinnerlichung des

Judentums, bei der die verschiedenen Richtungen immer von der
gleichen Grundidee ausgehen, das Vertrautwerden mit seinem
Inhalt und seinen Forderungen, eine interne Aufgabe darstellt, deren
Lösungsversuche sich aber vor aller Welt Augen abspielen. Es

losen und trotz ihrer Unverständlichkeit antisemitischen Stimmungen
Vorschub leistenden Ausführungen über den sachlich nicht zu fassenden Unterschied

zwischen dem jüdischen und christlichen Qeldbegriff verwirren ledig-
lig (Kompaß, S. 39), ebenso wie der irreführende Passus in den Mitteilungen
über den einer jüdischen Familie entstammenden Calvinisten Perez, wo es

u.a. heißt: „... Hier aber kommt doch die eine Hauptsache ans Licht. Ein
Jude ist nie nur e i n Jude. Der Jude gehört zu seinem Volk..."
(Kompaß, S. 97). Seite um Seite könnten wir mit Hoch rechten, dessen

theologisch-überhebliche Anschauung dauernd an der Oberfläche erscheint und
bei den Äußerungen zur Einbürgerungsfrage in einen Polizeigeist einmündet,
der einem theologischen Autor schlecht ansteht. ,,Wir haben, wenn wir eine

sorgfältigere Einbürgerungspraxis durchführen, Handhabe genug, um uns
vor unerwünschten Elementen zu schützen." (Kompaß, S. 272.) Dieses
politische Gebiet, auf dem man mancherorts ein hohes Gut zu einem Geschäftsobjekt

machte und schon vielen harmlosen Menschen großes Unrecht zufügte,
hat mit „Judentumskunde" und mit Orientierung nichts gemein und sollte
höchstens im Sinn gerechter Menschlichkeit apostrophiert werden.

327



fällt auf, daß in dem größten deutschsprachigen Nachschlagewerk
über das Judentum unter dem Stichwort „Judenfrage" lediglich
vermerkt wird: siehe Antisemitismus; Emanzipation; Zionismus9.
Wir werden also aus dem Gebiet der Theologie auf weltliche
Fragen verwiesen, wobei es sich von selbst versteht, daß es für die
Juden nicht möglich ist, beispielsweise in der Frage des

Antisemitismus, der ursprünglich als glaubensmäßige Verfolgungserscheinung

durch die Kirche und sogar durch Luther in seinen
späteren Jahren auf Grund der christlichen Konzeption als

theologisches Problem in die Geschichte trat — von antiken Vorläufern
abgesehen —, ein theologisches Problem zu erkennen, das durch
die Annahme der christlich-theologischen Forderung, sich zu dem
christlichen Erlöser zu bekennen, seine Lösung fände. In der
Zusammenstellung im Jüdischen Lexikon findet man : „Judenfrage
bezeichnet die Gesamtheit der durch das Zusammenleben der Juden
mit anderen Völkern entstandenen Probleme"10, und daran
anschließend erfolgt die Behandlung der politischen, der wirtschaftlichen

und der geistig-moralischen Erscheinungsform der Judenfrage.

Daß das Problem der Juden zu einer Lösung drängt, liegt
angesichts der vielen heimatlosen Menschen auf der Hand, denn

es hat sich im Geschehen der letzten Jahre mit aller Deutlichkeit
jedem gezeigt, wie recht Theodor Herzl mit seiner Feststellung
hatte, daß der einzelne Jude eine Heimat haben mag, das jüdische
Volk als solches aber keine besitzt. Für die jüdische Betrachtung
des Problems, das allgemein als Judenfrage behandelt wird, liegt —
da Fragen des Glaubens der inneren Sammlung und dem inneren
Aufbau dienen — die nichttheologische Begriffsrichtung fest, und
heute dürfte die Judenfrage vom jüdischen Gesichtspunkt aus

hauptsächlich darin bestehen, dem jüdischen Volk nach dem furchtbaren

Aderlaß der vergangenen Jahre zur Ruhe zu verhelfen und

vor allem die Sammlung in Palästina zu fördern, um so einerseits
das Problem des fast niemals störungsfreien Zusammenlebens mit
den Völkern und unter den Völkern zu lösen, das bei langandauernder

Erziehung der Völker in vorurteilsfreier Humanität und tole-

9 Encyclopaedia Judaica, Bd. 9, Sp. 942.

10 Jüdisches Lexikon, Bd. III, Sp. 421 ff.

328



ranter Individualgesinnung auf den Nenner des friedlichen Neben-
einanders hätte gebracht werden können, und andererseits eine

neue Verlebendigung des jüdisch-religiösen und des geistig-kulturellen

Lebens von diesem altneuen Zentrum aus zu beschleunigen.
Die durch die Geschichte widerlegten Anhänger der Theorie von
der absoluten Assimilation — wiederum kein theologisches
Problem, weil gewisse äußere Lebensformen nicht als Zugeständnis
an die christliche Forderung gewertet werden dürfen! — negierten
das Bestehen einer Judenfrage, die aber so wenig, wie der
Antisemitismus selbst, der in den verschiedensten Schattierungen
kirchlich-religiöser, nationaler, wirtschaftlicher und rassischer Form
aufgetreten ist und noch existiert, in Abrede gestellt werden kann.

Wir wollen es hier mit dem Begründer des modernen Zionismus,
der von der messianischen Idee das Sammlungsideal und die
Neubelebung Palästinas vorwegnimmt, halten, mit Theodor Herzl, der
in der Einleitung zu seinem „Judenstaat" schrieb: „Die Judenfrage
besteht. Es wäre töricht, sie zu leugnen. Sie ist ein verschlepptes
Stück Mittelalter, mit dem die Kulturvölker auch heute beim besten

Willen noch nicht fertig werden konnten. Den großmütigen Willen
zeigten sie ja, als sie uns emanzipierten. Die Judenfrage besteht
überall, wo Juden in merklicher Anzahl leben. Wo sie nicht ist,
da wird sie durch hinwandernde Juden eingeschleppt. Wir ziehen
natürlich dahin, wo man uns nicht verfolgt ; durch unser Erscheinen
entsteht dann die Verfolgung" u. Und in seiner Betrachtung „Der
Baseler Kongreß" unterstreicht Herzl diese Erkenntnis: „Die
Judenfrage passioniert noch heute wie in alten Zeiten die Gemüter,
und in diesem Jahre des Heils ist man noch ebensowenig zu ruhiger
Rede über die Juden abgeklärt wie in den achtzehn Jahrhunderten,
seit unsere besiegten Vorväter in die Kriegsgefangenschaft
fortgeschleppt und über den Erdkreis verstreut wurden. Und da wagen
es manche Juden, zu behaupten, daß es eine Judenfrage überhaupt
nicht gebe. Nein, nein, die Judenfrage ist leider wirklich vorhanden,
und wer sie am Leib oder an der Seele erfahren hat, der wird den

11 Theodor Herzl, Zionistische Schriften, Berlin 1920, S. 26. Über das Qe-
samtproblem vgl. Norbert Weidler, Der Sieg des zionistischen Gedankens,
Zürich 1945.

329



Schmerz nie wieder los" I2. Kein vernünftiger Jude wird nach den

fürchterlichen Erfahrungen der letzten Jahre, falls er nicht schon
vorher geschichtskundig genug war, um Gegenwartslehren aus dem
früheren Geschehen zu ziehen, das Bestehen der jüdischen Frage
leugnen, gar keiner schon, der die Verfolgung am eigenen Leib
erfahren hat.

Die christologische Auffassung der Judenfrage geht manchmal hart
an der Verfolgung der jüdischen Seele vorbei, denn das Gewinnen-
wollen bedeutet doch gleichzeitig Auslöschenwollen einer jüdischen
Existenz. Die einzelne jüdische Seele, die rein und unbelastet in die
Welt gekommen ist, hat die Möglichkeit, sich jederzeit, durch die

Umkehr, die Teschuwah, Gott zuzuwenden und von neuem zu

reinigen. Unter Erlösung wird das kollektive Schicksal verstanden.
Diese wird eintreffen, sobald es Gott gefällt. Sein Wort hat er durch
die Propheten gegeben, und kein gläubiger Jude zweifelt an der
Verwirklichung im Sinne der prophetischen Verkündung, nach der
mit der Erlösung Israels auch das Heil und der Friede für alle Völker

kommen werden. Wohl gibt es viele Gedanken darüber, warum
soviel Leid über die jüdische Gemeinschaft ausgebreitet wurde,
und alle gedanklichen Lösungsversuche hängen mit der eigenen
jüdischen Unzulänglichkeit zusammen, denn welcher der höchsten
sittlichen Macht, dem einen Gott, gegenüberstehende Mensch
könnte sich für zulänglich halten, die Forderungen religiöser
Sittlichkeit bis zum äußersten verwirklicht zu haben? Israel, als das

Volk der Erwählung, was Auftrag und nicht Vorzug bedeutet, ist
dem hohen göttlichen Befehl, vorbildhaft zu wandeln im Namen
des Einzigen, in nicht genügendem Maß nachgekommen. Mit der
Person oder dem Schicksal von Jesus von Nazareth weist keine
jüdische Galuttheorie eine Verbindung auf.

Für viele Christen aber ist „das Geheimnis des Volkes Israel", von
dem auch Hoch spricht, ein Rätsel, das nur in engster Verbindung
mit der Person, dem Leiden und Sterben des christlichen Erlösers
erfaßt und verstanden werden kann. Hier scheiden sich die Wege
in aller Deutlichkeit. Die Türen zum Rätsel des Volkes Israel können

nur durch die leidenschaftslose Betrachtung der Erhaltung eines

12 Herzl, Zion. Sehr. S. 151.

330



von zähem Lebenswillen erfüllten Volkes, das sich selbst als Zeuge
menschlichen Geschehens im Ringen der Gewalten des Guten und
des Bösen für alle Zeit aufbewahrt weiß zur endlichen Erlösung,
geöffnet werden. Imstande, klärend zu wirken, ist vor allem die
Toleranz. In neuerer Zeit weist man häufig darauf hin, daß die
Judenfrage eigentlich die Christenfrage sei. Wir kommen mit dieser
Feststellung weniger auf das Gebiet der Grundlegung, als auf das

Gebiet der Auswirkung und sehen in dieser Gegenüberstellung
eine gültige Parallele zu dem jüdischen Ausgangspunkt in unserer
Betrachtung. Theologisch gesehen ist vom christlichen Standpunkt
aus die Judenfrage weitgehend terminiert durch die Christusfrage.
Es ist nicht an uns, die christologischen Deutungen, zu denen
Israel, oftmals ohne davon zu wissen, immer jedoch, ohne offiziell
davon Kenntnis zu nehmen, gebraucht wird, darzustellen und vom
jüdischen Gesichtspunkt aus zu beleuchten, da auf diese Weise
nur bereits Gesagtes beigebracht werden könnte. Daß sich die

Erfüllung seiner Geschichte in der Hinwendung zu Jesus als
Erlöser verwirklichen soll, ist dem Juden ein völlig uneingänglicher
Gedanke, der auch dadurch keineswegs an Gegenständlichkeit
gewonnen hat, wenn sich in den letzten Jahrzehnten die Juden mehr
mit der historischen Frage und der Persönlichkeit von Jesus von
Nazareth befassen, als dies in den früheren Jahrhunderten möglich
war, da einerseits die außerjüdische Bildung der Juden nicht dahin
tendierte und andererseits die Verfolgungen, denen die Juden im
Namen des christlichen Erlösers ausgesetzt waren, auch auf die

Betrachtung seiner selbst zurückwirken mußte. Der Glaubensgegensatz

besteht, aus dem heraus es dem Juden, der sich an dem

strengen ethischen Monotheismus ausrichtet, unmöglich ist, einen
Menschen aus Israel als gottgleiches Wesen anzubeten und zu
verehren, da dies zutiefst dem jüdischen Glaubensgrundsatz vom
einzigeinigen Gott, dem sich jeder in direkter Anrede zuwenden kann,
widerspricht. Die Gotteskindschaft ist ein allgemeines Gut der
Menschen, denn „Kinder seid ihr dem Ewigen eurem Gott' (Deut.
14, 1). Jeder von uns ist Gottes Sohn, und mag er noch so hoch

gestiegen sein in der Erfahrung göttlicher Weisheit wie selbst
Moses der Gesetzgeber, besteht doch immer noch der prinzipielle
und nicht überwindbare Unterschied zwischen Gott und Mensch.

331



Der Geist der mittelalterlichen Religionsgespräche, in denen die

Juden bekennen oder verlieren sollten, müßte überwunden sein,
aber trotzdem soll das Gespräch geführt werden, um die
gegenseitigen Standpunkte in vertiefender Klärung kennen zu lernen. Die

Zwangstaufe darf nicht am Ende eines geistigen Prozesses stehen.
Auch Hoch weiß genau, „daß die Synagoge immer Nein sagen wird
zu Jesus als dem Christus. Würde sie jemals dieses Nein in ein

glaubendes und anbetendes Ja verwandeln, dann hätte sie

aufgehört, Synagoge zu sein"13. Natürlich will sie nicht aufhören,
Synagoge zu sein, und doch soll sie es, wie Hochs abschließenden

Äußerungen zu entnehmen ist: „Wie aber der wandernde Jude von
Christus herkommt, so geht er, ob er will oder nicht, auch auf ihn

zu. Sein NichPsterben-Können ruht auf dem Geheimnis seiner
einzigartigen Christusbegegnung. Diese Begegnung harrt ihrer
Vollendung. Die erste bedarf einer grundstürzenden Korrektur.
Man kann gewiß sagen, dieses Volk sei gejagt von einem Fluch.
Man kann mit gleichem Recht bekennen, es sei bedacht mit einem
außergewöhnlichen Gottessegen. Richtiger ist es, wenn wir auf
Grund der Ahasversage bezeugen, die Juden seien durch das

Angesprochensein in Jesus Christus gebunden. Wie die Fülle der
Zeit die Profangeschichte der Juden zur Explosion brachte, so daß

ihre Schicksale fortan wie ein schwarzer Rand erscheinen am
faltigen Gewand der Gesamtgeschichte der Menschheit, so wird in der
Zukunft des Herrn diese Schein-Geschichte des auserwählten
Gottesvolkes wiederum in die Heilsgeschichte Gottes einmünden.
Ahasver muß vor Christus erscheinen. Christus aber wird das

lösende Wort über ihn sprechen. Er allein ist hiezu bevollmächtigt"

u. Es steht eine Geschichtsauffassung der anderen gegenüber,
und die Juden haben nicht den Eindruck, Schein-Geschichte zu
erleben, sondern die Vorbereitungszeit durchzumachen, die Gott
schon dem Abraham verkündete, als er seinen Söhnen das Exil
ansagte, um reif zu werden für die letzte Machterweisung Gottes
durch die Erlösung. Die Brüder des sagenhaften Ahasver erscheinen

vor den Anhängern des für sie zu Gott gewordenen Juden

13 Kompaß, S. 243.

14 Kompaß, S. 296.

332



Jesus, nicht um das lösende Wort von ihm zu empfangen, sondern

um ein Schwereres zu verlangen, das Leben in brüderlichem Frieden.

Der Unterschied in der Auffassung der Heilsgeschichte läßt
sich nicht wegdiskutieren, da es auch keinen Zweck hätte,
Verwischungen vorzunehmen, und nochmals sei festgestellt, daß die

unglückliche Verfolgungsfülle innerjüdisch als Unsegen unter dem
Zeichen der Bedrückung durch die Völker, nicht aber als ein

mit der Person des Nazareners in Zusammenhang stehender Fluch

aufgefaßt werden muß.

So wird es begreiflich, daß die unausgesetzte Aufforderung an
Israel, die Taufe anzunehmen, im Mittelalter unverblümt mit dem
Scheiterhaufen im Hintergrund, jetzt etwas sanfter vorgetragen, als

ein fortwährender Angriff auf die jüdische Seele empfunden werden
muß. Wieso soll das Kommen des Heils, auf das auch die Christenheit

wartet, vom Verhalten der Juden abhängig sein? Das Heil
kommt, wann Gott es will, auch für das Nebeneinander
von Juden und Christen. Durch die Erscheinung von Jesus hat sich
das prophetische Erlösungsideal nicht erfüllt, denn seither haben

Religionsverfolgungen in einem Maß eingesetzt, das vorher
unbekannt war. Eine in Rechthaberei aufgehetzte Menschheit zerfleischte
sich selbst und entfernte sich dadurch immer mehr von dem Ideal
des Heils und des Friedens unter den Menschen.

Protest gegen die Erlösungshoffnung Israels liegt nun auch in der

Lehre, daß dieses alte Israel gar nicht mehr das „wahre" Israel
sei, sondern daß die neue Gemeinschaft um Jesus das Erbe Israels
übernommen habe. Man wartet nun darauf, daß das alte, unwahr
gewordene Israel in das neue, eigentliche Israel eingehe, damit
der christliche Messias zur endgültigen Erlösung abermals erscheinen

könne. Daß das jüdische Heil teilweise von dem Verhalten
Israels abhängt, kann man verstehen; warum das christliche Heil
von Israel abhängen soll, leuchtet weniger ein. Zunächst sollte
jede religiöse Gemeinschaft ihre Glieder zur höchsten ethischen

Anspannung erziehen, damit der Herr der Erlösung, der eine Gott,
als oberster, einziger und letzter Richter sichtbar in Erscheinung
treten kann.

Jede Schrift, die Israel in die Hand gegeben wird, und die in die

333



halb werbende, halb vorwurfsvolle Aufforderung ausmündet, sich

zu dem christlichen Erlöser zu bekennen, muß in jüdischen Kreisen
Mißvergnügen hevorrufen. Nicht etwa, weil die Juden keine Kritik
vertragen könnten. Sie haben es gelernt, berufene und unberufene
Kritiker über sich ergehen zu lassen und haben für berechtigte
Kritik aus wohlmeinendem Mund ein williges Ohr, soweit auch
die Umwelt bereit ist, sachliche Kritik von jüdischer Seite
anzunehmen. Aber sie lehnen es mit aller Entschiedenheit ab, sich von
den Inhabern einer angeblich alleinigen Seligkeit herablassend als
die verstockten Schafe, die noch nicht heimgefunden haben und
die unter der Decke Mosis schlummern, zum Aufgeben des
väterlichen Erbes verlocken zu lassen. Wie kann überhaupt, wenn wir
einen Moment alle dogmatischen Überlegungen bei Seite lassen, ein
Fahnenflüchtiger auf der anderen Seite geachtet werden! Wäre der
Gedanke an die Taufe in Israel überhaupt ein interner Diskussionsgegenstand,

so würde die Tauflust ganz bestimmt gedämpft anhand
der von Hoch referierten Ansicht, die sicherlich volkstümliche
Richtigkeit besitzt: „Wir nähern uns hier demjenigen Problem, welches
den Nicht-Theologen am allermeisten interessiert: ob durch die
Taufe der Charakter des Getauften wesentlich
verändert werde. Das durchgehende Urteil lautet doch so,
daß ein Jude, auch wenn er getauft sei, immer noch Jude bleibe,
das heißt, er behalte seine Eigenart bei. Man müsse auch nach

seiner Taufe unbedingt mit seiner Geschwätzigkeit, seiner
Interessiertheit, seinem Geltungsdrang, seiner hohen Meinung von
sich selbst und seinem ständigen Versuch, jede Güte zu
mißbrauchen, rechnen. Allerdings fragt es sich, ob nun gerade dies ein

Bild des Juden sei, denn es paßt so vollkommen auf jenen Typus
des Berliners aus niederen Ständen, den man südlich der Mainlinie

und der Rheinlinie um dieser Eigenart willen als ungefreut
empfand und ihm darum aus dem Wege ging" 16. Was geht uns
in geistigen Zusammenhängen die Mainlinie an? Was haben
gewisse Schwächen, die wir bei Christen und Juden gleichermaßen
finden, mit der Verkündung des Heils zu tun? Hoch schwächt

16 Kompaß, S. 224. Alle in Zitaten hervorgehobenen Stellen sind im Original
gesperrt.

334



zwar diesen „ungefreuten" Passus durch theologische
Überlegungen ab, aber die populäre Einleitung wirkt verständlicher auf
den Sinn der Leser als die theologischen Überlegungen l6.

Die Führung des Gespräches erfährt eine außerordentliche
Erschwerung durch die Behauptung der Kirche, daß sie durch Jesus

zum wahren Israel geworden sei. Was sind dann die Juden, die
Nachkommen und niemals enterbten Erben des alten Israel Arthur
Rieh bezeichnet als Ausgangspunkt der Judenfrage das Nicht-
begreifen des Geheimnisses Israels durch die Juden. Aber wie
könnten die Juden auch ein Geheimnis, das ihnen angehängt wird,
aber für sie nicht existiert, als Geheimnis begreifen? „Die Juden
haben das Geheimnis Jesu Christi nicht begriffen, und zwar
deshalb, weil sie das Geheimnis Israels nicht mehr begriffen haben.
Sie verstanden den König der Niedrigkeit nicht, weil sie das Israel
aus der Niedrigkeit nicht mehr verstanden. Sie vertrauten weiterhin
auf ihre edle Abstammung von Abraham, auf ihr frommes Wesen
und auf ihre bewundernswerte Gesetzestreue. Und dann ist eben

das geschehen, was das Neue Testament zum Neuen Bunde macht:
Gott hat dem Abraham aus Steinen, das heißt aus Heiden, Kinder
erweckt und sich ein neues Israel geschaffen... Die Juden sind
Israeliten, die sich gegen Israel und seinen König gewendet haben
und doch von Israel nicht loskommen können. Nicht in ihrer natürlichen

Veranlagung, sondern in ihrer übernatürlichen Erwählung
und im Widerspruch zu ihr, liegt darum die wirkliche Eigenart der
Juden "17. Diese Überlegungen sind wissenschaftlich und historisch

nicht zu belegen. Sie sind Glaubensgut, dem Glaubensgut
entgegengesetzt werden kann, denn wie sollte man es den Juden
widerlegen, daß sie zu Israel, dem wahren, alten, ewigen,
gottnahen Israel gehören, zu dem Er selbst, der Einzig-Eine, gesprochen
hat und dem er niemals aufgekündigt hat, sodaß es getrost auch

weiterhin auf die Erfüllung seiner göttlichen Worte warten darf.

Zu denjenigen Einrichtungen, denen die Juden das geringste
Verständnis entgegenbringen, gehört die sogenannte Judenmission.

16 Über die theologischen Erwägungen, wonach „gerade auch beim getauften
Juden das Jüdische erst recht in Dienst gestellt" ist, s. Kompaß, S. 227.
17 Arthur Rieh, Das Judenproblem, S. 16.

335



Die Christen sind seit bald zwei Jahrtausenden die Stärkeren innerhalb

des weltlichen Ringens und hätten während dieser Zeit
Gelegenheit genug gehabt, ihre Liebe an Israel zu beweisen. Wahre
Liebe ist selbstlos und wird um des anderen willen geübt. Wer als

„Freund Israels" gelten will, der nehme liebevollen, ungewarnten18
und vorurteilsfreien Umgang mit den Juden auf, aber ohne die
Absicht zu verfolgen, ihn seinem väterlichen Erbe abspenstig zu
machen. Wir setzen gern voraus, daß die meisten Träger des

Missionsgedankens aus innerem Drang daran arbeiten, „die verlorenen
Schafe aus dem Hause Israel zurückzuführen". Aber die jüdische
Seele fühlt sich im allgemeinen geborgen in dem Lehrrahmen, in
den sie hineingestellt wurde, wobei der Außenstehende diese
Geborgenheit nicht nach der Fülle der von dem einzelnen Juden
geübten Zeremonien messen und beurteilen darf. Diejenigen, die
wankend sind in Israel, neigen nach außen mehr aus politisch-doktrinären

oder philosophischen als aus theologischen Gründen. Aber

18 Bei dieser Warnung denken wir an die problematische Schrift von Karl
Thieme, Kirche und Synagoge (Ölten 1945), in der mitunter antisemitische
Untertöne hörbar werden. Daß in dieser Schrift nicht Liebe zu Israel um
Israels willen gepredigt wird, geht aus dem folgenden Passus hervor: „Erst,
wenn der seinen unauslöschlichen Rachedurst (sie!) unter fanatischer Ge-

rechtigkeits-,Liebe' vor andern und oft wohl auch vor sich selbst verbergende
Jude uns anmerkt, daß wir durch Jesus von Nazareth Söhne des barmherzigen

Vaters wirklich geworden sind, besteht Aussicht, daß er sich jener
Rachegier schämt, daß er erkennt, wie die Gerechtigkeit nur von Gott im
Menschen Jesus, nie bloß aus menschlicher Kraft voll verwirklicht wird,
und daß er sich also endlich bekehrt". (S. 213.) Aus der Fortsetzung, die
den Juden als wesensmäßigen Feind der Christen bezeichnet, „denn seine

Verneinung des Königs Israels ist die skandalöseste..." (ib.), wird ein
Geist erkennbar, der ein sachliches Gespräch nicht zu fördern vermag. Vor
allem sind diejenigen Stellen, die jeder einfache Mann versteht, aufschlußreich,

und da sei die folgende mitgeteilt: „ Daraus folgt, daß den meisten
Christen die äußerste Zurückhaltung gegenüber den Juden geboten ist, wie
sie ja in der konservativen Schweiz auch noch zur guten Sitte gehört. Wer
sich an diese Sitte nicht halten mag, der verbrüdere sich getrost mit seinen

Juden ; sie werden dann häufig genug in Prüfungszeiten sehen, was solch
ein ,Juden-Trost' wert ist, welcher sie um den wahren Trost Israels betrügt.
Enttäuschte Philosemiten sind noch immer die giftigsten Antisemiten
geworden" (S. 215). Wir möchten nur hoffen, daß die meisten Christen diese

Aufforderung nicht beherzigen.

336



trotzdem denkt sich vielleicht manches Missionswerk, trotz der
Zustimmung des jüdischen Glaubens zu dem Gotteswort der
Offenbarung und der Prophetic, der Vater weiß am besten, was dem

Kinde nützlich ist, und der Arzt kann den Kranken mit manchen
Mitteln fördern, deren Wirkung der Patient nicht versteht. Israel
ist jedoch kein Kind und die Kirche nicht sein Vater, das Judentum
krankt höchstens innerlich und in seinem politischen Zustand, und
dafür kann die Mission nicht als Arzt in Frage kommen. Gott hat
wiederholt in der Schrift ausgesagt, daß er der Arzt Israels ist
und daß er sein Volk von seinen Leiden heilen wird, er selbst, der
keinem anderen seine Ehre gibt.

In einem Missionsbericht wird darauf hingewiesen, „daß die Juden
durch den Ausdruck Judenmission' unangenehm berührt und von
vornherein in Abwehrstellung gedrängt werden", weshalb folgendes

Vorgehen empfohlen wird : „Und die Freunde Israels, die sich

ihrer Verantwortung auch für die jüdischen Seelen bewußt sind,
tun vielleicht recht daran, ein Ärgernis aus dem Weg zu räumen,
das ihnen von vornherein den Weg zu vielen jüdischen Herzen
versperrt. Sie sprechen deshalb nicht von Judenmission, sondern von
der ,Christlichen Annäherung an die Juden' "19. Wir verhehlen uns
die subjektive Ehrlichkeit der an der Mission arbeitenden Menschen
nicht; aber wozu die Änderung des Namens, die nach leichter
Tarnung aussieht, dienen soll, ist nicht einzusehen, denn die
Abwehrstellung bleibt bestehen, und es dürfte der Mission nur in den

allerseltensten Fällen gelungen sein, wirklich wertvolle Juden aus

Glaubensüberzeugung zum Christentum gebracht zu haben. Mehr
Hochachtung verdienen diejenigen Juden, die unter den schwersten
Entbehrungen und unter den widrigsten Umständen in unansehnlichen

Lebensverhältnissen die Fahne ihres angestammten
väterlichen Glaubens hochgehalten haben, die unter großen Leiden um
das Recht, Juden bleiben zu können, kämpften und die der alten
jüdischen Gemeinschaft, die auch jetzt wieder vom Sturm zerzaust

wurde, in mannhafter Treue zur Ehre gereichen.

Das Gespräch zwischen Kirche und Synagoge soll und muß
geführt werden, aber ohne vorherige Warnung vor den Juden. Es

19 E.Schaeffer, Der heutige Stand der Judenmission, Gütersloh 1932, S. 18 f.

337



könnte der menschlich begreifliche Fall eintreten, daß der, vor dem

gewarnt wird, den Sinn nicht mehr einsieht, mit dem ungebetenen
Warner zu diskutieren. Nur unter gleichberechtigten Partnern kann
ein Gespräch sinnvoll geführt werden. Es von oben herab zu führen,
wie man das heute manchmal auch noch tut, vielleicht ohne es sich

angesichts der missionierenden Überzeugung einzugestehen, führt
zur Bitternis statt zur Klarheit. „Der Hoffnung aber sei hier
Ausdruck gegeben, daß so, wie wir heute bereit sind, das Zeugnis der
Kirche als Wahrheit, als die ihr ausschließlich zuteil
gewordene Wahrheit anzuerkennen, auch die Kirche unser
Selbstwissen um Gott und seinen Bund mit uns als Wahrheit, als uns
ausschließlich zuteil gewordene Wahrheit anerkennt und
nicht nur Gottgewirktes im Alten Testament — also in der
Zeitform der Vergangenheit, sondern in der nachbiblischen Synagoge,
in Israel bis zum heutigen Tage endeckt und wiederfindet"20.
Um sich derartig in geschlossener Gegenseitigkeit entgegenzutreten,
müssen beide Seiten mit dem Besitz ihres Glaubens bestens
vertraut sein. Um dies zu erreichen, sollen die Juden die Mission an
Israel ausüben, um die Bekenner des Judentums zu wahren,
bewußten und überzeugten Juden zu machen, und dieselbe Aufgabe
wird den Lehrern des Christentums für ihre Gemeinschaften
zufallen. Man soll Israel nicht weiter beschulmeistern, sondern
zunächst in den christlichen Reihen für Verständnis und Aufklärung
sorgen. Man darf auch in diesem Punkt auf den Christen Weigl
hören : „Es gibt überall, wo Erdenkinder wallen, Licht und Schatten.
Aber warum — fragte ich mich oft — wollt Ihr bei den Juden nur
die Schatten sehen? Schaut hin auf die Tausende Tüchtiger, die

gleich uns wirken, ringen, streben : empor zu den Höhen des
Daseins! Sollen sie weiter leiden unter der Kleinlichkeit des

Vorurteils, des innersten Grundes aller Menschheitstragödien? Laßt
sie Euch menschlich nähertreten Hört ihrer Seelen Flügelschlag —
und Ihr werdet lernen sie schätzen als Mitbürger, lieben als

Mitmenschen. Machen wir endlich gut, was frühere Zeiten gehäuft an

Lieblosigkeit und Schuld! Nur mehr der Gerechtigkeit im Urteil
und ein entschiedenes Losringen von Vorurteilen : so macht ihr

20 Schoeps, S. 154.

338



Euch frei, und der Haß muß sterben an seinem eigenen Qift!
Die Liebe aber höret nie auf! Alle unsere Pfade seien Friede!
,Möge dir, o Herr, unser Gott, gefallen Frieden zu stiften, wie in

Deiner himmlischen also auch in Deiner irdischen Dienerschaft!' "21.

Wir wären somit an einem Punkt angelangt, an dem sich Pfarrer
Hoch mit uns nicht treffen will, obwohl wir nicht unterstreichen
wollen, daß man sich „auf tieferen Ebenen" befindet, „wenn man

gegenseitig die aktuellsten Schlagworte austauscht, sich
die Hand schüttelt und sagt: wir sind Brüder"22. Den folgenden
Satz könnten wir für unser human-tolerantes System — mit
Ausnahme der Worte „bewußt schleierhaft" — jedoch direkt als
Programmpunkt aufstellen : „Die gemeinsame Basis ist dann hier der
G1 a u b e an den einen Gott oder sagen wir einmal : Monotheismus,
ist ferner Menschlichkeit und Humanität und in der Regel noch ein
bewußt schleierhaft gehaltenes Hoffen auf eine bessere Zukunft " 23.

Unrichtig jedoch scheint uns, daß wenn der Jude „von Menschheit,
von Friede, von Gerechtigkeit, von Welterlösung" sprechen wird,
er die Hauptsache verschweigt, „daß; er ausschließlich für sein

Volk und nur für sein Volk hofft, im besten Falle für eine geistige
Weltherrschaft, die Gott ihm, ja ihm, schenkt"24. Die letzte und
eigentliche Herrschaft gehört Gott allein, und die jüdische
Hoffnung, deren Ausdruck man in sehr bestimmte Formen kleiden kann,
erstreckt sich auf die Erlösung aller Völker und auf den Frieden
für die gesamte Menschheit. Auf dem Weg zu diesem hohen Ideal,
dem sich jeder von seinem Ausgangspunkt aus zuwenden muß,
bedeutet die Vielfalt der Erscheinungsformen eine Quelle der

Anregung und der zu vergleichenden Möglichkeiten. Aber es wäre
dem Plan Gottes, den er durch seine Propheten der Menschheit

vorlegen ließ, zuwider, und würde auch unzähligen Aussprüchen
im jüdischen Schrifttum widersprechen, wollte man den Gedanken
der Toleranz vernachlässigen oder gar bagatellisieren. Den
Toleranzgedanken in der gemeinsamen Arbeit für die ethische Hebung
zu erfüllter Wirklichkeit im Dienst des Höherstrebens und damit
Zueinanderstrebens der sich in ihrer Glaubensindividualität vor

21 Weigl, S. 7. Das Zitat stammt aus Talmud Berachot 16b.
22 Kompaß, S. 240. 23 Kompaß, S. 241. 24 ib.

330



Gott als Brüder wissenden Gemeinschaften zu neuem Leben zu
erwecken, dürfte die Aufgabe des echten Dialoges sein, „in dem man
sich wohl nicht miteinander verständigt, aber einander versteht,
um des einen Seins willen, das die Glaubenswirklichkeiten
meinen"25. Zum Schluß des Glaubensgespräches, in dem Buber
diese Formel aufstellte und anhand eines Talmudwortes auf den

Gottessinn hinwies, „der uns zuspricht, daß uns Gott, wie er uns
verheißen hatte (Jes. 54,10), aus seiner Hand nicht hat fallen
lassen "20, brachte er eines jener zahlreichen Worte, das das

Allgemeinmenschliche betont und erklärte dazu: „... es handelt vom
Menschenvolk. Die Gottestore sind offen für alle. Der Christ
braucht nicht durchs Judentum, der Jude nicht durchs Christentum
zu gehen, um zu Gott zu kommen "27.

Keinesfalls aber dürfen sie achtlos aneinander vorübergehen. Der
gleiche Vater, den wir alle haben, die gleiche Schrift, auf der wir
stehen, die gleiche endliche Erlösungshoffnung, die uns beseelt,
verpflichten uns dazu. So müssen wir uns vor allem einmal kennen
lernen. Statt immer über Judentum und Juden zu sprechen, sollte
man aus dem Judentum sprechen, um — ohne dogmatische
Absichten und ohne Bekehrungshoffnungen — den geistigen und
sittlichen Gehalt und die historische Entwicklung dieser auffälligen
Volksgemeinschaft kennen zu lernen. Die erste Forderung lautet:
Aufklärung über jüdische Fragen in christlichen Kreisen, wobei
womöglich die Juden selbst nicht übergangen werden sollen,
wiewohl manchem ihr Ansatzpunkt zur Judenfrage zu weltlich, zu
rationalistisch erscheinen möchte. Wenn diese kleine Arbeit erst
einmal diese Bereitschaft bestärken hilft, dann kann die Vielzahl der

aufgeworfenen Fragen einer wissenschaftlichen Prüfung unterzogen
werden, dann kann das eigentliche Gespräch, dessen Zweck
Vertiefung im Dialog sein muß, ansetzen.

Das Bild des friedlichen Zusammenlebens der Völker, das den

Propheten vorschwebt, hat nichts mit alle gleichmachender Einheitlichkeit

zu schaffen. Die führende Prophetenstelle über diesen
wunderbaren Zustand kommt gleich zweimal vor, bei den Zeit-

25 Martin Buber, Die Stunde und die Erkenntnis, Berlin 1936, S. 163.
26 ib. S. 166. 27 ib. S. 167.

340



genossen Jesaja und Micha. Wir zitieren die Stelle nach Micha

wegen eines Nachsatzes, den Jesaja nicht hat. „Geschehen wird es

in späten Tagen, da wird der Berg des Hauses Gottes aufgerichtet
sein über den Bergen und erhaben sein über die Hügel. Zu ihm hin
werden Völker strömen, und viele Nationen werden ziehen und
sprechen: ,Auf, lasset uns gehen zum Berg des Herrn und zum
Haus von Jaakobs Gott, daß er uns seine Wege lehre, und wir auf
seinen Pfaden wandeln. Denn die Lehre geht von Zion aus, und
Gottes Wort von Jerusalem'. Und er wird richten zwischen
zahlreichen Nationen, ausgleichen zwischen mächtigen Stämmen bis in
die Ferne hin : Ihre Schwerter schmieden sie zu Pflugscharen um,
und ihre Speere zu Winzermessern; nicht wird erheben Volk gegen
Volk das Schwert, nicht lernen sie fürder den Krieg". Daß der
Geist von Zion siegen wird, bedeutet nichts weiter, als daß die
prophetischen Worte, die als für alle Nationen gültig gesprochen
wurden, ihre endgültige, lebenswahre Bedeutung für die Völker
gewinnen. Gegen alle Anschauungen, daß hier jüdischer
Weltgeltungsdrang gepredigt werde, wendet sich der fundamentale
Nachsatz Michas : „Denn alle Völker mögen gehen, jeder im Namen
seines Gottes. Wir aber wollen gehen in Seinem, unseres Gottes
Namen ewig und immerdar". Kann man mehr Toleranz verlangen?
Die Friedenszeiten des hochragenden Zion als dem Symbol
bewährten Geistes lassen jedem die Freiheit, bei seinem Gott zu
bleiben. Israel will für diese und die kommende Zeit die Freiheit
genießen, die der Prophet den anderen zugesprochen hat : Zu wandeln

im Lichte Seines Gottes, der als der Gott und Vater aller
Menschen verehrt wird. Jeder Glaube nach seiner Art, wenn er nur
hinstrebt zu dem letzten Sammelpunkt, der alles verbindet, zu dem

Berg des Herrn, dem Gott Israels, der zum Gott der Völker
geworden ist, zum Hort ihrer Einheit und dem Quell ihrer Erlösung.

Literatur
Norbert Weidler. Sieg des zionistischen Gedankens. Die Lösung der Juden¬

frage: Mit einem Geleitwort von Prof. Dr. J. R. v. Salis. Verlag der
Jüdischen Buchgemeinde. 1945.

Der Verfasser nennt seine Schrift selbst eine „bescheidene Studie", ohne
„wissenschaftliche Ambitionen". Aber sie ist ihm auch Ausdruck einer „tief

341


	Die "Judenfrage" in jüdischer Sicht

