
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Judenmission nach dem zweiten Weltkrieg?

Autor: Brunner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diese haggadischen Ausschmückungen, die oft durch raffinierte
Wortauslegungen gewonnen werden, entsprechen aber nun doch weithin dem Text
des Alten Testaments selbst. Das hier vor allem noch einmal zu nennende
18. Kapitel der Genesis beschreibt an sich schon den Gastgeber Abraham
anschaulich genug. Wie Gen. 19, 8 berichtet, ist auch Lot bereit, zum Schutze
seiner Gäste das größte Opfer (Preisgabe seiner eigenen Töchter) zu bringen.
Auch Hiob ist Vorbild, wenn es Hi. 31,32 heißt: „Der Fremdling durfte
nicht im Freien übernachten, meine Tür öffnete sich dem Wanderer." Oder
es sei an 2. Kön. 4 erinnert, wo von dauernder Gastfreundschaft erzählt
wird: Elisa kommt nach Sunem und wird von einer reichen Frau
aufgefordert, bei ihr zu speisen; und so oft er nun an jenen Ort kommt,
kehrt er dort ein. Verletzung der Gastfreundschaft galt im alten Israel
und im Judentum als ein besonders schändlicher Frevel, der furchtbare
Rache verdient (Gen. 19,4 ff.; vgl. Ri. 19, 22 ff.). Nur ein grimmiger
Fanatismus in schwerster Notzeit des kriegführenden Volkes mochte sich über
diese Schranke hinwegsetzen (vgl. die Tat des Israeliten Jael an dem Feind
Israels Sisera, Ri. 4,17 ff. ; 5, 26 ff.). —

Judenmission nach dem zweiten Weltkrieg?
Von Pfarrer Lie. ROBERT BRUNNER, Basel.

Es sei erlaubt, mit einem Zitat zu beginnen, das uns für die
Vorkriegszeit als sehr typisch erscheint. Schon die Tatsache, daß wir
gezwungen sind, die die Judenmission betreffenden Worte aus
einem größeren Zusammenhang herauszubrechen, ist nicht von
ungefähr. „Die christliche Kirche wird darum... sich die Freiheit
auch zu einer bisher in Deutschland übrigens bedeutungslosen
Judenmission wahren müssen1."
Dieser Satz, im Jahr 1934 von einem deutschen Theologen
geschrieben, offenbart ein Doppeltes, das für die Haltung fast
der ganzen evangelischen Kirche gegenüber der Judenmission

seit einem Jahrhundert bezeichnend ist. Er könnte darum
ebenso gut in der Schweiz oder anderswo geschrieben worden
sein. Freilich, es hat dieser Kirche nie ganz an der guten
Einsicht gefehlt, daß sie von ihrem gekreuzigten und auferstan-

1 Walter Künneth: „Das Judenproblem und die Kirche." S. 134. Sammelband:

„Die Nation vor Gott." Berlin 1934.

296



denen Herrn die Freiheit bekommen hat, auch unter den Juden die
frohe Botschaft zu verkündigen. Aber diese Kirche hat sich — von
wenigen Ausnahmen abgesehen — selten Gedanken darüber
gemacht, daßl die Judenmission, von einem kleinen Kreis mit
großer Treue und Hingebung getragen und gepflegt, während
all dieser Jahre allerdings in einer gewissen Bedeutungslosigkeit
ihr Dasein fristen mußte. Diese Tatsache sollte umso mehr
auffallen, weil die evangelische Christenheit in der ganzen Welt gerade
in diesem Jahrhundert zur Mission erwacht ist und inzwischen auf
der ganzen Linie die Heidenmission zu einer bemerkenswerten
Blüte gebracht hat. Das Bild, das die evangelische Kirche der
Vorkriegszeit dem kritischen Betrachter in dieser Hinsicht bietet, mutet
höchst unevangelisch an. Auch wer seine Bibel nur oberflächlich
kennt, weiß, daß die urchristliche Gemeinde nie dem einarmigen
Kämpfer glich. Diese hat vielmehr von Anbeginn um den Sieg des

hereinbrechenden Gottesreiches mit zwei Armen gerungen und
nicht weniger kräftig in das damalige Judentum als in die sie
umgebende Heidenwelt einzugreifen versucht. Es ist zweifellos ein

Verdienst der Brüdergemeinde und ihres Gründers Zinzendorf,
diesen Tatbestand gesehen und in seinen Bemühungen um die
Mission beherzigt zu haben 2. Das bekannte Pauluswort von der
Bekehrung Israels, die erst zu erwarten sei, nachdem die Fülle der
Heidenvölker das Heil in Christo angenommen habe3, sollte doch
wohl nicht zur Rechtfertigung oder Entschuldigung für einseitig
auf die Heidenwelt gerichtete Missionsbemühungen herangezogen
werden. Gerade dieses Wort zeigt auf jeden Fall, wie stark die

Hoffnungen der urchristlichen Gemeinde auf die Bekehrung Israels

ausgerichtet waren, und wie sehr man sich damals unter Christen
Sorgen machte um das Los des Judenvolkes, das sich gegenüber
dem Besten seiner Söhne, Jesus von Nazareth, so merkwürdig
verschlossen zeigte. Allein in dieser Ausrichtung auf das Heil
Israels ist damals von der Gemeinde auch unter den Völkern
Mission getrieben worden. Der Blick auf dieses Ziel und Ende alles
Missionierens und Evangelisierens hat anfänglich der Heiden-

2 De le Roi: Geschichte der evangelischen Judenmission, Bd. I, S. 359ff.
3 Rm 11, 25—26.

297



mission ihre besten und stärksten Impulse verliehen. Es wäre
gewiß der Mühe wert, einmal der Frage nachzugehen, warum vor dem

Krieg — wahrhaftig nicht nur in Deutschland! — die Dinge so
anders lagen. Wir wollen dies jetzt nicht tun, statt dessen aber
die andere Frage stellen, ob die im Jahre 1934 in der evangelischen
Kirche bekannte Bedeutungslosigkeit der Judenmission nicht am

Ende sehr viel zu bedeuten hat.

Der grauenhafteste aller Kriege ist seither entschieden worden.
Das Besondere an ihm ist nicht nur seine fatale Totalität gewesen,
sondern auch die durch menschliche Vernunft kaum je ganz
durchschaubare Tatsache, daß er vor allem auch ein Krieg um die
Existenz der Juden war. Es wurde der fragwürdige Begriff einer

„jüdischen Rasse" geprägt. Und mit einer judenfeindlichen
Gesetzgebung, die selbst von einem Teil der evangelischen Kirche bereitwillig

oder gezwungen zur Ordnung innerkirchlicher Belange
übernommen wurde, hat ein schändliches und blutiges Spiel der
Verfolgung und Ächtung alles Jüdischen begonnen, dem schließlich
6 Millionen wehrlose Menschen, ein Drittel der ganzen Judenheit
der Welt, zum Opfer gefallen sind. Neben diese eine Zahl
werden noch andere Verlustzahlen treten, wenn man einmal
versuchen kann, die Bilanz über diesen Krieg aufzustellen. Es

dürfte sehr schwer sein, zu ergründen, wie weit die sogenannte
Judenfrage zu den direkten Ursachen des zweiten Weltkrieges
gezählt werden muß. Aber sehr leicht ist es jedenfalls
einzusehen, daß das furchtbare jüdische Blutopfer nicht hätte
bezahlt werden müssen, wenn im Jahre 1934 die Judenmission in
Deutschland und anderswo nicht zu den christlichen Bedeutungslosigkeiten

hätte gerechnet werden können ; wenn man sich christ-
licherseits — wie es vor allem einer nach Gottes Wort erneuerten
Kirche wohl angestanden wäre — im Guten mehr interessiert hätte
für dieses Volk ; wenn man es weniger durch allerlei trübe Brillen
als durch Gottes Wort hindurch betrachtet und erkannt hätte als

ein Volk, das nicht zum Untergang bestimmt ist, sondern zum Heil
in Jesus Christus. Das allgemeine Reden von einer Mitschuld der
Kirche an diesem Krieg und vom Versagen der christlichen Kultur
des Abendlandes kann eine sehr billige Sache sein. Es ist vor allem

298



wenig wegweisend für die Erfordernisse der Zukunft und zu nichts
verpflichtend. Das allgemeine Reden von einer christlichen Schuld
den Juden gegenüber ist mißverständlich und gibt dem Antisemitismus

neue Nahrung. Hier stehen wir vor einer konkreten Schuld, die
weit zurückreicht in die Vorkriegszeit und die zu den geistigen
Voraussetzungen für die Katastrophe dieses Krieges gehört: die
christliche Kirche hat ihren Auftrag nicht ernst genug genommen,
der ihr auch im Blick auf das Volk der Juden immer gegeben war.
Sie hat sich, als es längst zu spät war, vielleicht die Freiheit zur
Judenmission wahren wollen, aber ist doch kaum je dafür
eingetreten, daß diese auch zu treiben sei, und daß jeder Jude von dem,
der an Christus glaubt, jedenfalls potentiell als ein Bruder angesehen
und gehalten werden muß, der durch Gottes Ruf auch an der
Verheißung des ewigen Lebens Anteil hat4. Lange bevor wir den

Juden gegenüber schuldig wurden, sind wir schuldig gewesen vor
Christus, dem Herrn. Wir haben uns nicht senden lassen oder
haben niemand senden wollen. Es wäre weit gefehlt und
eine unangebrachte Verharmlosung einer sehr ernsten Sache,
wollten wir in dieser Unterlassung eben nur eine mögliche und
verständliche Unterlassungssünde einer Kirche erkennen, die im
übrigen auf einem guten Boden steht und ihre Sache recht macht.
Es ist nicht nur theologisch gesehen richtiger, sondern ist auch den
harten Tatsachen der Geschichte entsprechender, wenn wir diese

Unterlassung als das entscheidende Symptom betrachten, an dem
sich zeigt, wie die Kirche ihr eigenes Wesen und den ihr
aufgetragenen Dienst versteht. An ihrer Haltung zur Judenmission
kommt es erst aus, wie eine Kirche tatsächlich denkt über die
Totalität des Heils, das sie verkündet und wie sie ihre eigene
Universalität begreift, an die sie glaubt. Ist die Kirche eine Gemeinschaft

4 Mit Recht bemerkt Hermann Witschi: „Dieses Eintreten (sc. der
bekennenden Kirche) für Israel um Christi willen wird gerade als absichtsloses

Zeugnis, d. h. ohne daß ein menschlicher Bekehrungseifer die Notlage

der Juden ausnützt, nicht loszulösen sein von der Erkenntnis der
Missionsschuld an diesem Volk, die viel zu sehr am Rande des Auftrags
der sendenden Kirche stehen blieb. Wir sind dem Missionsbefehl nur dann

ganz gehorsam, wenn wir Israel voll darin eingeschlossen sehen."
H. Witschi: Die Bedeutung des Kampfes der bekennenden Kirche für die
Mission. Basel 1944.

299



aus allen Völkern, dann gehören eben gerade die Juden auch hinein.
Versteht sich die Kirche nicht als ein Tempel zur Pflege
religiösnationaler Werte, dann müssen auch und gerade die Juden, die
unter die Nationen der Erde zerstreut, als Gäste und Fremdlinge
leben, Raum in ihr finden. Hier fällt letztlich immer die Entscheidung,

ob die Kirche das richtige Verhältnis zu Volkstum und Nation
zu finden vermag, das einzunehmen sie durch Gottes Wort
berufen ist. An dieser Stelle kommt es aus, ob sie allein ihrem
gekreuzigten und auferstandenen Herrn, oder ob sie einem Fremden
dient. Manches dunkle Blatt der Kirchengeschichte und auch der
Geschichte der Heidenmission wäre ungeschrieben, wenn die
Kirche für sich selbst und für ihre Mission unter den Heiden von
jenem auffälligen Wort „beginnend mit Jerusalem6", das im
Missionsbefehl ihres Heilandes steht, jeweilen einen besseren Gebrauch
zu machen verstanden hätte. Die Judenmission müßte eigentlich
einer christlichen Kirche immer näher liegen als die Mission unter
den Völkern. Das ist jedem klar, der den soeben ausgeführten
Gedanken zu folgen vermochte. Freilich geht es uns — vielleicht ist
es nicht ganz überflüssig, einem derartigen Mißverständnis sogleich
zu wehren — nicht darum, eine Mission wider die andere
auszuspielen. Sie sind beide aufgetragen. Wohl aber soll mit all dem
nachdrücklich hingewiesen sein auf das Mysterium der jüdischen
Existenz und Geschichte, das dem Judenvolk unter allen Völkern der
Erde gegenüber der Kirche eine ganz besondere Stellung verleiht.
Das alles soll freilich auch eine ernste Anfrage bedeuten an jede

6 Luc. 24,47. Vgl. Hendrik Kraemer: Die christliche Botschaft in einer
nichtchristlichen Welt, Zollikon 1940. S. 204. Obwohl ihm die Judenmission
nach seinem eigenen Geständnis ganz an der Peripherie seines Gesichtsfeldes

liegt, sieht er sich dennoch zu folgenden Worten veranlaßt: „Die
Verpflichtung der christlichen Kirche, ihr apostolisches Vorrecht und ihre
Pflicht gegenüber dem Judentum durchzuführen, ist deshalb ebenso dringlich

wie gegenüber der übrigen, nichtchristlichen Welt. Sie ist aus
verschiedenen Gründen sogar dringlicher. Erstens weil das jüdische Volk und
seine Geschichte enger mit der göttlichen Offenbarungsordnung in Christo
verbunden ist als irgendein anderes Volk. Zweitens, weil Millionen von
Juden im Bereich der christlichen Kirche leben und deshalb der nächste

Gegenstand ihrer apostolischen Berufung sind. Drittens ist das empirische
Christentum heute den Juden eine klare Darstellung dessen, was das

Christentum wirklich bedeutet, schuldig."

300



Kirche, die sich nur die Freiheit zur Judenmission wahren zu müssen

glaubt, und auch an alle jene Missionsleute, die keine Zeit
mehr finden, auch noch für die Juden zu beten, weil sie schon genug
für die Heiden zu beten haben. Ob nach diesem Kriege im Raum
der evangelischen Kirche bessere Einsichten aufkommen werden?
Es wäre zu hoffen um dieser Kirche selbst, aber auch — wie ich
fest überzeugt bin — um der Juden willen. Diese pflegen zwar
gerade die christliche Mission als etwas gegen ihre Existenz
Gerichtetes und Feindliches zu betrachten, das christlicherseits mit
ein wenig gutem Willen ohne Schaden unterlassen werden könnte.
Sie sehen darin nur eine Frucht von Intoleranz einem andern Glauben

gegenüber, grad als ob der christliche Glaube unter Absehen

vom Missionsbefehl Jesu geachtet werden könnte! — Es geht aber
bei der Frage, ob Mission sein soll und darf oder nicht, ganz
wesentlich um die Christusfrage. Mit andern Worten : Es geht darum,
ob Jesus der Christus ist oder nicht. Wer uns zumutet, auf die Mission

zu verzichten, der fordert uns auf: Sag, er ist es nicht! Das
haben bekanntlich von Anbeginn die Juden gesagt. Wir wollen es

ihnen aber nicht verargen, wenn sie nicht vor vielen Christen
erkennen, daß die Mission im allgemeinen und die Judenmission im
besonderen zur unveräußerlichen Substanz eines christlichen Glaubens

gehört. Die Kirche hat ja durch gewisse Missionsmethoden
und durch gewisse Missionstheorien es zum größten Teil selbst
verschuldet, daß alles Reden von Jesus Christus unter den Juden
als eine überhebliche Anmaßung empfunden wird.

Wie steht es, nach dem zweiten Weltkrieg und seinen entsetzlichen

Pogromen, mit denen christliche Völker ihren Christennamen
besudelt haben, um die Freiheit der Kirche zur Judenmission? An
dieser Frage scheiden sich die Geister hüben und drüben, und es

wird in dieser Sache fleißig und oft mit etwas viel Gift und Galle
gegeneinander gesprochen und geschrieben. Unter Christen sollte
man sich aber darauf einigen können, daß jedenfalls die Quelle,
aus der die Kirche bisher die Freiheit geschöpft hat, anderen
Völkern ihren Glauben anzutragen und sie zum Tische des Heils
einzuladen, trotz allem nicht versiegt ist und immer noch fließt. Wo
die Dinge um die Mission gut bestellt waren, wurde diese Freiheit

301



stets und allein aus dem Wort des Herrn geschöpft. Daß daneben
bisweilen auch kräftig in den Korb der christlichen Kultur und
Zivilisation gegriffen wurde, um die Völker mit dessen oft heiß

begehrten Gaben und Früchten zu beglücken, ist bekannt. Dieser
Korb ist nun durch zwei Weltkriege zweimal umgestoßen und ziemlich

entleert. Der Rest seines ehemals imponierenden Inhaltes ist
von fraglicher Güte und erscheint kaum mehr begehrenswert. Mit
dem bißchen Christlichkeit, das an unserer christlichen Kultur und
am heutigen christlichen Menschen noch hängen geblieben sein

mag, können wir weder zu dem jüdischen uoch zu einem anderen
Volke gehen. Doch Gottes Wort ist nicht umgestoßen, auch nach
dem zweiten Weltkrieg ist es mächtig, zu befreien und zu gebieten
wie je. Daran kann der Glaube nicht zweifeln. Anders als in der
Befreiung durch dieses Wort sollte freilich die Mission unter den

Juden in Zukunft nie mehr versucht werden. Umgekehrt sollte dies
Wort auch nach dem zweiten Weltkrieg mit all seinen unendlichen
Grausamkeiten stark genug sein über Versehrte und unversehrte
Kirchen, um sie alle in rechter Weise frei zu machen auch für die
Evangeliumsverkündigung unter den Juden. Oder ist denn in
Christus nicht erfüllt, was Jesaja sagt: „Wenn eure Schuld gleich
blutrot ist, soll sie doch schneeweiß werden ; und wenn sie gleich
ist wie Scharlach, soll ,sie doch wie Wolle werden6?" Freilich,
unsere Sünde ist blutrot, unsere Sünde ist wie Scharlach. Und mit
all dem, was sogenannt christliche Völker in den letzten Jahren den

Juden angetan haben, ist ohne Zweifel ein Maximum an Sünde
geschehen, mit der sich ein Mensch wider den andern vergehen kann.
Wie sollten wir uns noch die Freiheit nehmen, jüdische Menschen

zum christlichen Glauben einzuladen? — Nehmen — nein, das

kommt hier nicht in Frage, aber a n nehmen Christus gibt diese

Freiheit, wo immer er vergeben kann. Aber kann Christus den
Kirchen von morgen die Judenpogrome von gestern vergeben? Das

hängt offensichtlich davon ab, ob und inwiefern diese Kirchen eine
Schuld an denselben anerkennen. Es hängt davon ab, wie weit sie
im Blick auf die Juden büßende Kirchen sein werden. Kein Volk
hat verhältnismäßig so große Verluste an Menschen erlitten wie

« Jes. 1, 18.

302



das Judenvolk. Kein Volk hat in diesem Krieg so viel Unrecht und
Willkür ertragen wie das Judenvolk. Kein Volk ist so entehrt
worden wie das Judenvolk. Die Juden haben heute berechtigte
Forderungen wirtschaftlicher und moralischer Art zu stellen auf

Wiedergutmachung 7.

Keine christliche Buße ist ernst zu nehmen, die nicht auf
Wiedergutmachung dringt. Es wird genug und übergenug zurückbleiben,
das nie wieder gut zu machen ist. Unter den Flüchtlingen in der
Schweiz geht die Geschichte um von einem SS-Mann, der in Mai-
danek bei grauenhaften Massakern unter den Juden dabei war und

aufgerüttelt durch sein christliches Gewissen in die Schweiz floh,
um hier als Internierter regelmäßig seinen Lagersold der
Flüchtlingshilfe für nichtarische Flüchtlinge zur Verfügung zu stellen.
Die historische Wahrheit dieser Erzählung können wir nicht
verbürgen. Sie enthält aber eine höhere Wahrheit, die uns heute not
tut. Wer wollte es diesem Manne wehren, gegebenenfalls auch den

jüdischen Menschen zu bezeugen, daß Christus es war, der ihn
lieben hieß, wo ihm zu hassen befohlen wurde? Sicher niemand, der
heute mit Recht den Anspruch erheben kann, ein wirklicher und
zuverlässiger Freund des jüdischen Volkes zu sein. Vergebung
befreit. Und auch für die Judenmisision ist das Wort gesprochen:
„So euch nun der Sohn freimacht, soseid ihr recht frei"8. Was
immer also geschehen sein mag — es ist Entsetzliches geschehen —,
das Verhältnis zwischen Christen und Juden bleibt grundsätzlich nach
wie vor durch den Missionsbefehl Jesu Christi und durch die dem

jüdischen Volke gegebenen und in Jesus Christus bestätigten
Verheißungen bestimmt. Auch heute ist dieses Verhältnis auf keine
bessere Weise zu ordnen als durch die offene Anerkennung diesér
Tatsache. Man sollte darum weder die charitativen Bemühungen
um das Judenvolk noch den auch unter gläubigen Christen so
notwendigen Kampf gegen den Antisemitismus ablösen von den

Verheißungen, die uns durch Jesus Christus für die Juden gegeben

7 Vgl. dazu die Schrift: Jüdische Nachkriegsprobleme, Bericht der
Kommission für Nachkriegsprobleme des Schweiz, israelitischen Gemeindebundes.

Heft 1. Verlag: Die Gestaltung. Zürich 1945. (S. Rez. S. 347.)
8 Joh. 8, 36.

303



sind und also auch nicht trennen von der christlichen Hoffnung für
Israel. Wo das geschieht, da blassen all diese Bestrebungen ab zum
bloßen Philosemitismus, da wird zum vorneherein auch der christliche

Glaube in einer Weise interpretiert, die einer jüdischen
Auffassung desselben näher steht als der Lehre des Evangeliums.

Im Jahre 1934 ist es eine dem Wesen der Kirche fremde und
feindliche Gesetzgebung gewesen, gegenüber der christliche Theologen

sich die Freiheit zur Judenmission zu wahren versuchten.
Zunächst war es das „Gesetz zur Wiederherstellung des
Berufsbeamtentums" vom 7. April 1933, das auch auf die Beamten der
Kirche Anwendung finden sollte. Der dritte Paragraph desselben

lautete: „Beamte, die nicht arischer Abstammung sind, sind in den
Ruhestand zu versetzen; soweit es sich um Ehrenbeamte handelt,
sind sie aus dem Amtsverhältnis zu entlassen9." Hinter solchen und
ähnlichen Paragraphen stand in zusammengeballter Kraft wie noch
nie der Antisemitismus eines Millionenvolkes, angetan mit einer
demagogischen, pseudophilosophischen Rassenlehre, ausgestattet
mit allen Machtmitteln des modernen totalitären Staates und bewegt
von einem fanatischen Vernichtungswillen. Zehn Jahre sind diese
Gesetze alt geworden. Nun sind sie außer Kraft gesetzt. Vermutlich
wird es lange dauern, bis irgendwo in der Welt eine christliche
Kirche sich gegenüber einer von Staats wegen geforderten
Gesetzgebung die Freiheit zur Judenmission wieder wird wahren müssen.
Die siegreichen Waffen der Angelsachsen und der Russen haben
die Nürnberger-Rassengesetze, die überall, wo der Arm der
nationalsozialistischen Herrschaft hinreichte, auch die Kirche
bedrängten, zu Fall gebracht. Aber der Geist des Antisemitismus war
selbstverständlich mit Bomben und Kanonen nicht auszurotten.
Noch ist es freilich zu früh, um über die Auswirkungen des zweiten
Weltkrieges auf die geistige Situation der europäischen Völker
bestimmte Aussagen zu machen. Aber es weisen doch manche
Anzeichen darauf hin, daß bei Siegern und Besiegten eher mit einer
Zunahme der antisemitischen Stimmung zu rechnen ist. Mit dieser

Hypothek der Judenfeindschaft wird darum jede Kirche, die von

9 Näheres bei Walter Känneth: Das Judenproblem und die Kirche (siehe

Anmerkung 1), S. 117.

304



Aus der praktischen Missionsarbeit des Vereins der
Freunde Israels in Lodz und Wilna

Mit der Mission in der Ferienkolonie.
Wilna 1937

305



Jüdisches Marktleben in Lodz



ihrer Freiheit zur Judenmission Gebrauch machen will, künftig zu
rechnen haben. Sie wird eine große Aufgabe finden unter ihren
eigenen Gliedern und an dem Volke, dem sie zugehört. Ob es aber
nach diesem Krieg dazu kommen wird, daß ganze Kirchen ihren
Auftrag der Evangeliumsverkündigung unter den Juden erkennen
und übernehmen oder wenigstens den sich mit dieser Aufgabe
befassenden Gesellschaften ihre volle Unterstützung leihen, das ist
vorläufig noch recht fraglich. Wenn die gegenwärtige geistige
Lage der evangelischen Kirche in der Schweiz für den Geist der

ganzen evangelischen Christenheit symptomatische Bedeutung hat,
kann man wohl kaum anders schreiben. Denn auch der judenfreundliche

Geist Lessings, der die evangelischen Kirchen noch weithin
bestimmt in ihrem Tun und Denken, ist ja eine Macht, die jede
Kirche in ihrer Freiheit zur Judenmission hemmt. Es wird gesagt:
Was haben wir Christen denn eigentlich den Juden zu geben, das
sie nicht selber schon besitzen? Sie glauben an einen unsichtbaren,
ewigen Gott und dienen nicht den sichtbaren Götzen. Sie haben
die Gebote. Ist das nicht genug? Und ist das Übrige, was sie im
Unterschied zu uns Christen nicht haben, so wichtig, um ihnen den
Übertritt zum Christentum zuzumuten? Aus demselben Geist heraus

wird bis in unsere Gegenwart hinein auch gegen die Heidenmission

polemisiert. Man lasse doch den Völkern und
Volksstämmen den religiösen Glauben, in welchem sie aufgewachsen
sind, der ihrer natürlichen Art entsprechend ist. Was Wunder, daß

dieser Geist erst recht die Judenmission verwirft. Ohne Zweifel,
die Juden verdanken diesem Toleranzwillen viel. Er hat ihnen

die Emanzipation gebracht und hat sie herausgeführt aus den

Mauern des Ghettos. Doch, wer vorhin gut hingehört hat,
der hat gemerkt, daß durch eben diesen Geist auch die Lehre

vom artgemäßen Glauben hochgekommen ist, die sich im

vergangenen Jahrzehnt in so fataler Weise gegen Juden und

Judenchristen gewendet hat. Ist es nicht erstaunlich, daß

Christen und Juden sich trotz allem noch immer gerade diesem
Geiste anvertrauen wollen, daß sie auch heute dergleichen
tun, sie könnten gerade durch diesen Geist ihr gegenseitiges
Verhältnis regeln und ihre Beziehungen in freundschaftlicher
Weise ordnen? Ich zitiere eine jüdische Stimme, die sich jüngst

307



vernehmen ließ und die den Beifall vieler, sonst sehr
missionsfreudiger Christen finden dürfte. Ein schweizerischer Nationalrat
schreibt: „Ich habe nichts dagegen, daß man Juden, aber
auch Christen, die hohen moralischen Lehren Jesu
beibringt. Die Ethik Jesu ist doch mit der des Judentums identisch. Sie

entstand im Judentum und ist jüdischen Ursprungs. Ich verweise
diesbezüglich auf das Kapitel: Jesu-Ethik bei Klausner, Seite 529ff.,
seines Werkes: Jesus von Nazareth.' Man soll aber die Juden
mit den christlichen-paulinischen Dogmen in Ruhe lassen10." Es

ist gewiß erfreulich, wenn Juden in anerkennender Weise über
Jesus denken und schreiben und ihm so viel Ehre geben, als sie

von ihrem Gesetzesglauben aus können. Betrüblich aber ist es, daß

es auch Christen gibt, die um keine höhere Ehre Jesu zu wissen
scheinen und darum der Meinung sind, man solle die Juden nur
Juden sein lassen. Ohne Zweifel, die Frage, ob Judenmission zu
treiben sei oder nicht, ist für die Kirche die Bekenntnisfrage. Und
weil durch den Lauf der Heilsgeschichte die Juden unter allen
Völkern der Erde das Volk geworden sind, dem die christliche
Gemeinde nichts anderes zu bringen hat, als allein nur die
Botschaft vom gekreuzigten und auferstandenen Heiland, darum muß
auch zu allen Zeiten die Mission „anheben zu Jerusalem u". Die
Judenmission gibt der Mission unter den Völkern ihr Thema. Über
all diese fundamentalen Dinge herrscht gegenwärtig in der
evangelischen Kirche weder Klarheit noch Einigkeit. Ein nicht
unbeträchtlicher Teil derselben steht dem jüdischen Denken viel zu

nah, um für die Mission unter den Juden noch eine Möglichkeit zu
haben. Es fehlt der Abstand und mit dem Abstand auch die Gabe12.

10 Israelit. Wochenblatt, 45. Jahrgang, Nummer 33, S. 21.
11 Luc., 24, 47.
12 Man vergleiche dazu etwa den Aufsatz von Théophile Grin: „La
Synagogue a-t-elle un bandeau sur les yeux?", abgedruckt in Le Monde
Religieux, Mars-Juin 1945. Seine Auffassung über das Verhältnis von Christentum

und Judentum kann er in die Meinung des Rabbiners Goldberg
folgendermaßen zusammenfassen : „Les religions montent toutes à la montagne
de l'Eternel. A l'origine, elles sont très différentes, comme les sentiers qui
escaladent une sommité. Mais plus elles se rapprochent du sommet, plus
elles se confondent." Was Wunder, daß G. aufs Praktische übergehend
schreibt: „Nous concluerons cet exposé en répondant aux quatre questions

308



Vor allem im Blick auf das westliche, weithin assimilierte Judentum
muß diese Sachlage ganz besonders deutlich werden.

Kriege unter christlichen Völkern haben stets eine schwere
Belastung für die christliche Mission bedeutet. Aber kein Krieg hat
wohl bei den nichtchristlichen Völkern den christlichen Glauben
dermaßen kompromittiert wie der letzte. Das gilt vor allem für das

Judenvolk. Wir müssen es verstehen, wenn manche Juden es nur
schwer ertragen, daß es auch jetzt noch Christen gibt, die fortfahren
wollen, ihrem Volke die Botschaft von Jesus Christus zu bringen,
wenn sie solche Bemühungen oft geradezu als antisemitisch empfinden.

Es ist durch den Krieg auch im Judentum eine neue geistige
Haltung geschaffen, welche die Freiheit der Kirche zur Mission
empfindlich berührt. Wohl ist es noch zu früh, um darüber ein
endgültiges Urteil zu fällen. Wird der westliche Positivismus das

Denken der gebildeten europäischen Juden auch weiterhin
bestimmen 13 Oder wird sich die Judenheit wieder dem geoffenbarten
Wort seiner Bibel offener zeigen11? Werden die jüdischen Gelehrten

fortfahren, die ihrem Volke anvertraute Offenbarung im Sinne
eines ethischen Humanismus zu reduzieren? Wer will sagen, ob
Gott sein ersterwähltes Volk in der Schule unsäglicher Leiden
für die Botschaft von seinem Messias aufgeschlossener oder
unempfänglicher gemacht hat? Von den nach Rußland geflohenen
Teilen des östlichen Judentums weiß man so gut wie nichts.
Gerüchtweise verlautet, daß viele sich vom Talmudismus emanzipiert
und den Kommunismus angenommen hätten. Unter dem Rest des

suivantes, la meilleure manière à notre avis de réviser les valeurs chrétiennes
vis-à-vis d'Israël. 1. Qu'est l'Ancien Testament? — Une préparation
spirituelle de l'époque du Second Temple, qui a donné naissance et au christianisme

et au judaïsme. 2. Qui fut Jésus? — Non pas le Messie

d'Israël (von uns gesperrt), mais le plus grand messager de Dieu.
3. Pourquoi la majorité des Juifs ne le reconnaissent-ils pas? Parce que son
nom est mêlé pour eux aux pires persécutions. Rappelons que les Libéraux
ont à son égard une attitude positive. 4. Quels rapports faut-il établir entre
Judaïsme et Christianisme? — Ceux de deux religions parallèles, qui
marchant au même but, l'une centrée sur la loi, l'autre sur Jésus de

Nazareth." S. 82.
13 Vgl. Dr. Liebmann Hersch: Mein Judentum, Zürich 1940.
11 Vgl. Emanuel: Das Rätsel Judentum, Basel 1944.

309



europäischen Judentums zeichnet sich gegenwärtig deutlich eine

geistige Führung durch den Zionismus ab 15. Seine Ideologie und
seine praktischen Ziele, die auf den Wiedererwerb des
palästinensischen Bodens für das jüdische Volk ausgerichtet sind,
kennzeichnen ihn ohne Zweifel als eine völkisch-nationale Bewegung,
die am Ende des zweiten Weltkrieges doch recht zu denken gibt.
Herrmann Steinhausen findet dazu in einer durch ihre innere
Haltung ausgezeichnete Schrift über die Judenfrage16 das Wort: „Die
Juden haben rasch gelernt, die Sprache des Nationalismus zu
sprechen. Schließlich müssen sie in diesen Tönen reden, seit sie da

unten (Palästina) um jeden Preis ein Volk sein wollen. Wie ich sie

verstehe, diese jüdische Hoffnung auf Zion, diesen trotzig-stolzen
Rückzug auf ein nationales Sonderdasein! Und doch sehe ich für
uns Europäer keinen Segen darin, daß jetzt auch die Juden mit den
Problemen der Machtpolitik zusammen stoßen. Melancholisch
erinnere ich mich an ein Nietzschewort: der Antisemitismus könne
wenigstens dadurch eine Art von Wert bekommen, daß er die
Juden nötige, sich höhere Ziele zu stecken und ein Aufgehen in
nationalen Staaten als zu niedrig empfinden". Der Zionismus liebt
logischerweise die christliche Mission unter den Juden nicht. Wenn
er auch grundsätzlich religiös nicht interessiert ist, betrachtet er
die christliche Mission doch als eine Kraft der Assimilation, die
seinen völkisch-nationalen Aspirationen diametral entgegen läuft.
Und gerade seine Propaganda ist heute sehr scharf gegen die christliche

Mission gerichtet. Von Seiten der Judenmission wurde seit
Anbeginn der Zionismus nie einheitlich beurteilt. Er ist hier warm
begrüßt, aber auch heftig angefochten worden17. Diese Tafsache

16 Vgl. Norbert Weidler: Sieg des zionistischen Gedankens. Zürich 1945.
16 Herrmann Steinhausen: Die Judenfrage — eine Christenfrage. S. 103/104.
Luzern Vita nova-Verlag, 1939.
17 Vgl. Nathanael, Zeitschrift für die Arbeit der ev. Kirche an Israel, Jahrgang
XIV, Nr. 1. 1898. Joh. de le Roi, der bekannte Historiker der ev. Judenmission
schreibt hier über den damaligen Direktor der Schweiz. Judenmission des
Vereins der Freunde Israels: „ Schmerzlich ist es, daß ein Missionsleiter wie
Prof. Heman in Basel es als die rechte Weise, die Judenfrage zu lösen,
bezeichnet, wenn die Zionisten mit gewöhnlich menschlichen Mitteln die
nationale Wiederherstellung Israels betreiben, durch welche sie sich doch gerade
die Bekehrung zu Jesu Christo ersparen wollen." S. 18/19.

310



ist vom Standpunkt der christlichen Kirche und Mission aus
gesehen ernster, als es auf den ersten Blick erscheinen mag. Sie ist
ein Zeichen dafür, wie sehr es der Kirche im Blick auf das Judenvolk

an grundsätzlicher Besinnung gefehlt hat. Das scheint sich

nun ändern zu wollen. Mit dem Erscheinen von Karl Barths Dog-
matik 11,2 ist ein energischer Vorstoß in dieser Richtung getan18.
Auch an der Missionslehre, die bisher vor allem durch die Arbeit
Gustav Warnecks bestimmt war, wird bereits heftig Kritik geübt
und ein grundsätzlich Neues gefordert19. Um zu einem fundierten
christlichen Urteil über den Zionismus der Gegenwart zu kommen,
wird insbesondere zu prüfen sein, wie sich das Zeugnis der Bibel
zur volkhaften Existenz der Menschheit an sich und vor allem zum
Volkstums Israels verhält. Zielt die Botschaft vom kommenden
Gottesreich auf eine Ordnung hin, wo es keine Völker, sondern
nur noch eine Menschheit gibt? Oder behält auch im Reiche Gottes
die Ordnung der Menschheit nach Völkern ihren Sinn und ist dort
auch dem Judenvolk ein Platz verheißen20? Oder sind die Juden
nach der Verwerfung ihres Messias endgültig zum Verlust ihrer
volkhaften Existenz verurteilt, und ist es die Aufgabe einer christlichen

Judenmission, überall in der Welt die Einschmelzung der
jüdischen Art zu betreiben21? Wir glauben das nicht. Doch harren
solche und ähnliche Fragen noch der Klärung und einer
eindeutigen Antwort. Inzwischen wird man mit Dankbarkeit die
praktischen Leistungen des Zionismus zur Kenntnis nehmen.
Er erweist sich nach diesem Krieg als ein eifriger Anwalt für
Tausende, die in den vergangenen Jahren ungefähr alles
verloren haben, was ein Mensch verlieren kann. Und er
verlangt nicht nur Almosen, sondern Recht für sie. Das ist aller
Anerkennung wert und sollte uns Christen nicht gleichgültig lassen.

18 K.Barth: Kirchl. Dogmatik II, 2. S. 213 ff.
19 Vgl.: Hans Schärer: Die Begründung der Mission in der katholischen und
evangelischen Missionswissenschaft. Theol. Studien Heft 16, Zollikon 1944.
20 Vgl. Walther Eichrodt: Gottes Volk und die Völker, Akademischer
Vortrag, gehalten an der Basler Missionsfestwoche 1942, Basler Missionsbuchhandlung.

21 Vgl. Emil Brunner: Zur Judenfrage, in „Neue Schweizer Rundschau",
3. Jahrgang, Heft 7, 1935. — Ernst Schaeffer: Der Krieg und die Mission
der ev. Kirche an Israel, Berlin 1916. S. 22.

311



Soweit es sich beim Zionismus darum handelt, den Schwachen
aufzuhelfen und den Beraubten Recht zu schaffen, muß' uns das

christliche Gewissen zwingen, ihn nach Kräften zu stützen. Dabei
soll aber nicht übersehen werden, daß es unter den Juden Schwache
und Entrechtete genug gibt, die Ansprüche auf Wiedergutmachung
stellen, welche durch das zionistische Programm in keiner Weise

befriedigt werden. Denn für seine eigentlichen, viel weitergehenden
Aspirationen, die im Anspruch gipfeln, die Judenfrage endgültig
zu lösen, wird man dem Zionismus christlicherseits die
Verantwortung überlassen müssen. Als eine Bewegung, die sich in
sogenannter religiöser Neutralität weder positiv noch negativ zu den

Belangen des biblischen Glaubens einstellen will, ist der Zionismus

den christlichen Theologen wohl mehr zur Deutung als zur
kritischen Beurteilung aufgegeben. Wir werden uns vor allem die

Frage vorlegen müssen, in welchem Verhältnis diese jüdische
Wanderbewegung zu den Verheißungen der Propheten Israels steht,
die für die letzten Zeiten eine Sammlung des alten Bundesvolkes im
Heiligen Land vorausgesehen haben. Was immer aber das Schicksal
des zionistischen Programmes sein wird, soviel ist gewiß : Auch
einer in Palästina versammelten Judenheit ist der christliche Glaube
das Evangelium von Jesus Christus schuldig, und auch für eine in
Palästina versammelte Judenheit wird es nicht belanglos bleiben,
ob die christlichen Völker ihr Verhältnis zu den Juden durch die
diesem Volke gegebenen Verheißungen bestimmen lassen werden
oder nicht. Freilich darf gegenwärtig niemand hoffen, bei den heute
führenden Juden für diese, seine christliche Glaubensüberzeugung
und -haltung auch nur Verständnis zu finden. Wer so denkt und
auch so spricht, der hat zu gewärtigen, daß er mit allen Antisemiten

der Welt in einen Topf getan und dementsprechend behandelt

wird. Es ist den Juden ein furchtbares Unrecht geschehen.
Und nun verlangen sie Recht, in allen Dingen Recht. Das ist
menschlich begreiflich. Aber ist es nicht besser, diese Tatsache mit
all ihren Konsequenzen auf sich zu nehmen, als ihr von vorneherein
Rechnung zu tragen? Was wird es schon helfen, wenn man selbst

in Misisionskreisen statt von Judenmission von „Annäherung an
die Juden" zu sprechen beginnt? Wie lange werden all die
Annäherungen zwischen Christen und Juden vorhalten, die das, was

312



beide trennt, beharrlich beschweigen? Qewißi, unser christlicher
Glaube verpflichtet uns, mit den Juden und für die Juden heute nach

Recht zu rufen. Aber wie sollte uns derselbe Glaube heute nicht
auch verpflichten, den Juden zu sagen, wo wir ihnen nicht Recht

geben können und dürfen? Alle einsichtigen Christen wissen, daß

auch und gerade die Judenmission von der antisemitischen
Versuchung nicht unangefochten bleiben kann. Diese wird darum den

Vorwurf der Judenfeindschaft nie leicht nehmen. Aber alle
einsichtigen Christen wissen auch, daß gerade die Judenmission
berufen ist, die Anerkennung eines der größten und heiligsten
Anrechte des Judenvolkes unter Christen und Juden zu betreiben

(Rom. 11,25 f.).

Wir haben zur Kenntnis genommen, daß nach dem Urteil eines
deutschen Theologen schon vor dem Kriege die Judenmission in

Deutschland bedeutungslos war. Dieses Urteil ist richtig, wenn
man es auf die äußere Erscheinung der christlichen Werke für
Judenmission bezieht und einschränkt, wenn man daran denkt, wie
klein die Zahl der Leute gewesen ist, die sich für diese Sache

interessiert haben, wie gering die finanziellen Mittel waren, die
zur Verfügung standen, wie bescheiden auch die Tauferfolge, die
man verbuchen konnte. Was ist von diesen, bis zur Bedeutungslosigkeit

kleinen Missionswerken übrig geblieben? In Deutschland
wahrscheinlich gar nichts, es wäre denn etwas Traurigkeit und
auch ein wenig Hoffnung in den Herzen derer, die diese Werke
geliebt und getragen haben. Oder ist dieses Urteil zu pessimistisch
Die Zeit wird es lehren. — Aber auch außerhalb Deutschlands gibt
es in Europa wohl kaum eine Judenmission, die durch den zweiten

Weltkrieg nicht schwere Verluste erlitten hätte. Das gilt natürlich

ganz besonders für die Missionsgesellschaften in ehemals deutsch-
besetzten Ländern wie: Holland, Norwegen, Dänemark, Finnland.
Aber auch die blühenden Werke in England sind stark in
Mitleidenschaft gezogen worden. Viele von ihnen haben ja — wie
übrigens auch die schweizerische Judenmission des Vereins der
Freunde Israels zu Basel — unter den Juden der Oststaaten
gearbeitet. Sie schauen jetzt auf ganz oder teilweise zerstörte
Missionsfelder und müssen sich fragen, ob und wie dieselben wieder

313



aufzubauen sind. Manch schöne Arbeit wird an ihrem Ort nicht wieder

aufgenommen werden können aus dem entsetzlichen Grunde,
weil es da keine Juden mehr gibt und geben wird. Die Grenzen zu
den östlichen Ländern müssen erst aufgegangen sein, bis man
darüber ein abschließendes Wort zu sagen vermag. Bereits ist
bekannt, daß in vielen Fällen die Missionsleute kein besseres Los
erduldet haben als ihre judenchristlichen Gemeinden und die Juden
selber, unter denen sie wirkten. Vor allem die Missionare dürften
nun sehr schwer zu ersetzen sein; denn die europäischen
Judenmissionen, ausgenommen die englischen, sind vielleicht am aller-
schwersten getroffen durch die Zerstörung der letzten Ausbildungsstätte

für Judenmissionare, die es vor dem Krieg auf dem Kontinent
gegeben hat. Es handelt sich um das im Jahre 1886 von Franz
Delitzsch gegründete „Institutum Judaicum Delitzschianum", das

unter dem Druck der Nürnberger Rassengesetze im Jahre 1935
nach Wien transferiert wurde, wo es dann allerdings bald auch von
der antisemitischen Welle erfaßt und ganz vernichtet worden
zu sein scheint22. Es dürfte sich bald zeigen, daß für die
Wiederaufrichtung der europäischen Missionswerke eine neue Bildungsstätte

für die Missionare der Zukunft ein dringliches Erfordernis
ist, und es steht zu hoffen, daß sich die Missionsgesellschaften, die
den Krieg überstanden haben, bald für eine solche Aufgabe die
Hände werden reichen können.

Judenmission ist — recht getan — ohne Zweifel Kleinarbeit. Auf
große Schauerfolge darf gerade sie nicht aus sein. Wir sprechen
damit eine geschichtliche Erfahrung aus. Wir geben aber wohl
zugleich eine Interpretation des bekannten Pauluswortes, wonach
die Umkehr von ganz Israel zu erwarten ist, wenn die Vollzahl der
Heiden das Heil in Jesus Christus gefunden hat23. Das Gespräch
zwischen Kirche und Synagoge in allen Ehren! Aber nicht in

22 Diese Bildungsstätte für Judenmissionare wurde zuletzt von folgenden
europäischen Kirchen und Missionswerken getragen: Die reformierten Kirchen
in den Niederlanden, Die schwedische Israelsmission, Die norwegische
Israelsmission, Die finnische Missionsgesellschaft, Die dänische
Israelsmission, Der Verein der Freunde Israels zu Basel, Die British Jews Society.
Vgl. 50 Jahre Institutum Delitzschianum, 1886—1936. Wien 1937.
23 Rm 11, 25—26.

314



Patienten warten auf der Treppe zur Wohnung des Missionsarztes

Wilna 1936

31 3



Mit tier Mission in der Ferienkolonie
Lodz 1937



missionarischer Absicht! Der Versuch, auf die Judenheit als ganze
oder auf größere Teilstücke derselben im Sinne einer Bekehrung
einzuwirken, ist der christlichen Kirche fast immer zur Versuchung
geworden. Die Geschichte der Judenmission spricht sich zu diesem
Thema sehr deutlich aus. Der bekannte „Weihnachtsbrief an unsere
Juden" vom Jahre 1942, der damals an die nichtarischen Flüchtlinge

und Emigranten in der Schweiz gerichtet wurde-1, muß als

höchst problematischer Versuch kirchlicher Judenmission
bezeichnet werden. Es war nur klug, auf diesem Wege nicht
fortzuschreiten. Die Judenmission wird nicht darum herum kommen,
den Einzelnen nachzugehen und sich eines Menschen nach dem
andern in seelsorgerlicher Weise anzunehmen. Das ergibt sich mit
zwingender Notwendigkeit aus der Zerstreuung Israels, die nach
dem zweiten Weltkrieg nicht geringer, sondern radikaler sein wird,
und die schon längst nicht nur eine geographische, sondern auch
eine geistige Angelegenheit geworden ist. Man sollte sich darum
nicht abhalten lassen, diesen mühsamen Weg zu gehen. Und wenn
von jüdischer Seite bisweilen auch triumphierend vorgerechnet
wird, wie teuer die Taufe eines einzigen Juden zu stehen komme25,
so dürfen solche Rechnungen erst recht kein Hindernis sein auf
diesem Wege. Die Judenmission soll nicht „rentieren". Gerade
diese Arbeit dürfen Christen sich etwas kosten lassen. Es ist recht
und in guter Ordnung, wenn es nicht zu „billigen" Taufen kommt.
Die evangelische Kirche hat jüngst durch eine ihrer prominentesten
Stimmen mit sehr bemerkenswerten Worten zum Ausdruck
gebracht, welch hohe Bedeutung der Existenz christlicher Juden
zukommt26. Sollen solche Worte nicht dem Wechsel gleichen, dem

24 Mitgeteilt in „Judennot und Christenglaube", S. 7 ff. Ev. Verlag Zolli-
kon 1943.
25 Im Jahrgang 1895 schrieb ,,Die jüdische Presse" : „Im Jahre 1894 kostete
die englische Missionsgesellschaft jede Taufe eines Juden die runde Summe
von 60 000 Mark!" Nathanael XVI, S. 32.
26 „Die Existenz christlicher Juden wird als Zeichen der unaufhebbaren
Kontinuität des göttlichen Weges, als unmittelbare Erinnerung an die Aufer-
weckung des Lazarus oder vielmehr: an die Auferweckung des Menschen

Jesus von den Toten immer ein besonderes Onadenzeichen bleiben. Und
nur ein trostlos ungeistliches Denken konnte einen Judenchristen
veranlassen, sich seiner Herkunft aus Israel zu schämen oder einen Heidenchristen,

317



es an realer Deckung fehlt, dann wird die Judenmission ihren Weg
weiter gehen müssen, wie mühsam und schwierig er sich gestalten
mag. Wenn es gut um sie steht, dann ist sie — wie gesagt —
Kleinarbeit. Und wenn sie das rechtschaffen und ehrlich sein will, dann
ist sie auch niemals „bedeutungslos". Weder vor ihren Freunden,
noch vor ihren Feinden sollte man von einer „bedeutungslosen
Judenmission" zu sprechen anfangen. Gerade der Judenmission
kommt allerhöchste Bedeutung zu, denn für die Kirche ist sie Kleinarbeit

an ganz entscheidender Stelle. Hätte die Kirche nur eine

Weiterung einer im jüdischen Raum gewachsenen Moral zu
vertreten, dann könnte man sich freilich fragen, ob Judenmission nötig
sei. An der Stellung einer Kirche zur Judenmission zeichnet sich in
eminent praktischer Weise ab, wie diese Kirche über sich selber
denkt, und was zu vertreten sie sich berufen weiß. Wäre das Judenvolk

auf dem weltweiten Missionsfeld der Kirche einfach ein Volk
unter Völkern, wie z. B. die Chinesen oder irgend ein Volksstamm
im Innern Afrikas, dann ließe sich gewiß darüber reden, ob nun
gerade auch unter den Juden wieder Mission zu treiben sei. Nun
verhält es sich aber mit dem Judenvolk offenkundig anders. Und
die Mission unter den Völkern müßte ins uferlos Unendliche ihre
Arbeit tun, wenn sie nicht sekundiert wäre durch die
Judenmission, die ein lebendiger Ausdruck der Verheißung und Hoffnung

ist, daß die missionarische Arbeit der Kirche dereinst zu
ihrem Ziele kommt. Eine Kirche, die sich selber versteht als die
Gemeinde des gekreuzigten und auferstandenen Heilandes dér

Welt, kann daher nie ernstlich durch die Frage sich aufhalten
lassen, ob Judenmission zu treiben sei. Die Frage wird immer
nur lauten können, wie das in rechter Weise zu geschehen habe.

Aus allen diesen Gründen ist zu hoffen, daß die sich aufrichtenden
Kirchen Europas von Anfang an in dem doppelten Sinne als
Missionskirchen sich wieder aufrichten, als sie von ihrer Freiheit zur
Heiden- und zur Judenmission Gebrauch machen werden. Für
jeden, der nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch denkt,
liegt es zum Greifen nahe, daß die Judenmission unter allen Aufsie

jenem nachzutragen. Es bedeutet eine höchste und unverwischbare Ehre,
ein christlicher Jude zu sein!" K.Barth, Dogm. II, 2. S. 251, vgl. auch
S. 256 ff.

318



baufragen der Kirche, sofern sie geistiger Natur sind, geradezu
eine Schlüsselstellung einnimmt. Die Judenmission scheint zum
Prüfstein auserkoren zu sein, an dem es auskommt, wie weit und
wie gründlich eine Kirche vom völkischen Mißverstehen ihres eigenen

Wesens sich zu lösen verstand. Ein Blick auf die Judenchristen
und Juden, die allenfalls wieder in ihre Heimatländer zurückzukehren

hoffen, aus denen sie vertrieben wurden, stellt diesén
Sachverhalt nach einer anderen Seite hin ins Licht. Es ist kaum
einzusehen, wie es in all diesen Ländern zur moralischen, gesellschaftlichen,

rechtlichen, wirtschaftlichen Rehabilitation der Juden wird
kommen können, wenn nicht die Kirche vorangehen wird mit der

Einladung des Evangeliums, die ihr anvertraut und aufgetragen ist.

Die «Judenfrage» in jüdischer Sicht
Von Rabbiner Dr. LOTHAR ROTHSCHILD, St. Gallen

Mehr als in früheren Zeiten ist die Frage des jüdischen Volkes, des

jüdischen Schicksals und des jüdischen Glaubens zu einem Gegenstand

der öffentlichen Diskussion geworden. Durch die Diskriminierung,

der die Juden seitens der untergegangenen
nationalsozialistischen Regierung ausgesetzt waren, und deren unheilvolle
Saat nach dem bekannten Sprichwort „semper aliquid haeret" auch

an anderen unerwarteten Orten, nicht unter politischen, aber
oftmals viel einschneidender und gefährlicher unter geistig-kulturellen
Vorzeichen aufgegangen ist, wurde die Frage des jüdischen Volkes
in das grelle Rampenlicht des Geschehens und Denkens gerückt.
Deportation und Massenmorde haben den Bestand des Volkes
Israel in erschütterndem Ausmaß verringert, und die ohnmächtige
Situation, in der sich die Glieder dieses Volkes befinden, die in
jedem Land der Welt in einer Minderheitensituation leben, in
erschreckendem und zugleich Mitleid erweckendem Ausmaß vor aller
Welt offenbart.

Die dem Unheil Entronnenen sind für die Menschheit zum Prüfstein

und zur Bewährungsfrage geworden, damit erprobt werden

319


	Judenmission nach dem zweiten Weltkrieg?

