Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Israels Stellung zu den Fremdlingen und Beisassen und Israels Wissen
um seine Fremdling- und Beisassenschaft

Autor: Schmidt, Karl Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Israels Stellung zu den Fremdlingen und Beisassen
und Israels Wissen um seine Fremdling- und
Beisassenschaft
Von Prof. Dr. KARL LUDWIG SCHMIDT, Basel

Die komplizierte Uberschrift dieses Aufsatzes entspricht einem
komplexen Sachverhalt. Schon das alte Israel hat nicht nur wie
andere Volker des Altertums und der nachfolgenden Zeiten bis
heute, wo es Fliichtlinge und Fremdlinge ohne Zahl gibt, be-
stimmte Regeln und Gesetze dariiber aufgestellt, wie die voriiber-
gehend anwesenden Fremden als Emigranten und Asylanten und
die dauernd anwesenden Fremden als Metoken, Beisassen, zu be-
handeln seien. Israel hat vielmehr dariiber hinaus fiir seine Ge-
setzgebung eine besondere Begriindung darin gesehen, dafs es seine
Existenz als ein Leben in der Fremdling- und Beisassenschaft
verstanden hat.

Israel hat seine Volkwerdung in der dgyptischen Fremdling-
und Beisassenschaft begonnen und hat sich dieses Vorganges
immer auch nach der Landnahme Kanaans erinnern miissen und
sollen. Eine ebenso einfache wie aber nun dringliche Verpilich-
tung ist im BewubBtsein Israels damit gegeben, daB Gott die dgyp-
tische Sklavenexistenz seines Volkes als ein dauerndes Beispiel
und Zeichen hingestellt habe. Die vordergriindigen menschlichen
Verhiltnisse werden fiir das Volk und den Einzelnen vor einem
gottlichen Hintergrund gesehen. Der Glaube an Gott besteht im Ge-
horsam zu dem Gott, von dem es am Anfang der zehn Gebote heifit:
,JJch bin der Herr, dein Gott, der ich dich aus dem Lande Agypten,
aus dem Sklavenhause, herausgefithrt habe‘ (Ex. 20, 2; It. 5, 6).
Der verpflichtende Anspruch Gottes kommt ,von Agypten her
(Hos. 13, 4; auch Hos. 11, 1; Ps. 81, 11). Das ist der cinhellige Ton
in ,,Gesetz‘‘, | Propheten‘‘ und , Schriften‘. Dieses Evangelium als
Kundgebung von Gnade und Gericht 1i8t den Gott hervortreten,
der einmal selbst sozusagen in der Fremde gewesen ist und immer
wieder als der Fremde dasteht, wenn die von ihm aus der Fremd-
lingschaft Befreiten sich ihm entiremden. In solcher Weise ist die
ganze QGeschichte des Gottesvolkes Israel eine Heils- und Un-

269



heilsgeschichte bis hin zum Kommen des abgelehnten Messias Jesus
von Nazareth: ,,Er kam in das Seine, und die Seinen nahmen ihn
nicht auf‘“ (Joh. 1, 11). Dieser Vorgang betrifft keine isolierte Mes-
sias-Dogmatik, sondern eine beziehungsvolle Fremden-Ethik, weil
dieser Messias in seiner Gnaden- und Gerichtspredigt die guten
Schafe und die bosen Bocke so scheidet: ,,... ich war fremd, und
ihr habt mich beherbergt... ich war fremd, und ihr habt mich
nicht beherbergt‘ (Matth. 25, 35. 43). Wenn der fremde Christus
den Menschen, Israeliten und Nichtisraeliten, Christen und Nicht-
christen, im Nichsten als dem Fremdling begegnet, begegnen soll,
so muB bedacht werden, daB nun gerade der Fremdling im Verein
mit allen Armen und Bedrangten, vorab den Witwen und Waisen
(Dt. 10, 18; 14, 29; 24, 19; 27, 19; Jer. 7, 6; Sach. 7, 10), beispiel-
und zeichenhaft den Menschen in seiner Armut und Bedringnis
tiberhaupt darstellt. Der darin und damit zu Gott und seinem Mes-
sias gehorende Mensch steht eigentiimlich fremd in der Welt da,
die fiiglich nicht seine wirkliche Heimat ist. Fiir diese eschato-
logische Sicht der eigentlichen Polis sei hier nur an die Begriindung
und Verdeutlichung des markantesten Poliswortes durch ein eben-
so markantes Fremdlingswort im Neuen Testament erinnert: ,,Un-
ser Biirgertum ist in den Himmeln‘ (Phil. 3, 20) ist nicht der Aus-
druck einer skeptischen Jenseitsflucht, sondern griindet als Bekennt-
nis in der Erkenntnis der alttestamentlichen Patriarchen Israels:
,,. .. sie bekannten, daB sie Fremdlinge und Beisassen auf Erden
seien‘* (Hebr. 11, 13).

Die enge Verbindung zwischen Altem und Neuem Testament
in der hier zur Rede stehenden Sache ist schon damit gegeben, daf3
entweder eine alttestamentliche Stelle ausdriicklich zitiert oder
doch auf eine solche angespielt wird. Hebr. 11, 9 wird unter den
groBen Glaubensvorbildern des Alten Testaments Abraham deshalb
genannt, weil von ihm im AnschluB an Gen. 23, 4 und 26, 3 gesagt
werden kann: ,,Aus Glaube wurde er Beisasse im Lande der Ver-
heiBung als einem fremden und wohnte mit Isaak und Jakob, den
Miterben derselben VerheiBung, in Zelten.* Dem folgt gleich
Hebr. 11, 10 die Begriindung: , Denn er wartete auf die Stadt,
welche die festen Fundamente hat, deren Erbauer und Schopfer
Gott ist. Derjenige, der einmal Biirger der himmlischen Stadt

270



Gottes sein wird, ist auf Erden ein Beisasse. In seiner Rede iiber
die besondere Geschichte Israels Apgsch. 7 kommt Stephanus zwei-
mal auf diese Vorginge zu sprechen; in Vers 6 wird Gen. 15, 13
zitiert: ,,Sein (Abrahams) Same wird Beisasse sein in einem frem-
den Lande (Agypten); in Vers 20 Ex. 2, 15. 22: Moses ,,wurde Bei-
sasse im Lande Midian‘‘. Paulus erinnert Apgsch. 13, 17 an Israels
,,Beisassenschaft im Lande Agypten‘‘. Die Glieder der Kirche Gottes
in Jesus Christus werden demgeméiB von ihrem Apostel als ,,Fremd-
linge und Beisassen‘‘ angeredet, die das aber eigentlich jetzt schon
nicht mehr sind, weil sie im letzten schon ,,Mitbiirger der Heiligen
und Hausgenossen Gottes“ sind, Eph. 2, 19. Die Christen miissen
sich so mahnen lassen: ,,Wandelt in Furcht wihrend der Zeit
eurer Beisassenschaft!‘‘, 1. Petr. 1, 17. Der hier sprechende Apostel
mahnt dann noch einmal: ,,Ihr Geliebten, ich mahne euch als Bei-
sassen und Giste‘’, 1. Petr. 2, 11. Diese Zusammenstellung erinnert
an Ps. 30, 13, welche Stelle auch Hebr. 11, 13 eine Rolle spielt.
Dort wird zitatmaBig etwas ungeklirt vor allem an das Bekenntnis
des Psalmisten angekniipft: ,Ich bin ein Fremdling bei dir und
ein Beisasse wie alle meine Viter* (Ps. 39,13) und wohl auch an
das vom Chronisten dem Konig David in den Mund gelegte Be-
kenntnis: ,,Denn wir sind Fremdlinge und Beisassen vor dir wie
alle unsere Viter; wie ein Schatten sind unsere Tage auf Erden,
ohne Hoffnung* (1. Chron. 29,15).

Die Kirche des Neuen Testaments ist &xxinola und magowia,
richtiger: als éxxinoia zugleich magoxial. Damit bezieht die
Kirche zwei an sich gegensatzliche staatsrechtliche termini technici
auf sich, je nach dem der Blick auf Gott oder die Welt gerichtet ist.
Wenn es Hebr. 13,14 heifit: ,,Wir haben hier keine bleibende
Stadt, sondern die zukiinftige suchen wir*‘, so wird der Charakter
der Kirche als Beisassenschaft besonders deutlich. Die Kirche mit
all ihren erhabenen alttestamentlichen Wiirdetiteln (vgl. vor allem
1. Petr. 2,9) hat eine Biirde auferlegt bekommen: einerseits ver-
steht sie sich als ,,Tempel, Haus, Hausgenossen, Bau Gottes*

1 Von meinen ekklesiologischen Studien nenne ich hier mein Basler
Rektoratsprogramm 1939 , Die Polis in Kirche und Welt 1940 und meinen
Artikel dwomopa im ,Theologischen Worterbuch zum Neuen Testament
Bd. 2 1935 S. 08 ff.

%)
~1



(vads, oixos, ofxeior, olzodoui) deod), und anderseits auch als ,,Bei-
sassenschaft’ (rmagowxia)®. Zugleich wird dabei der Tatsache der
nZerstreuung‘, der Diaspora Israels eine besondere Seite abgewon-
nen. Die Christen werden als die ,,auserwihlten Giste der Zer-
streuung*‘, 1. Petr. 1, 1, und als die ,zwolf Stimme in der Zer-
streuung*‘, Jak. 1,1, angesprochen. Der Ausdruck , Diaspora*‘; der
nicht nur Judenchristen in ihrer jiidischen Zerstreuung, sondern
auch und gerade Heidenchristen als Beisassen in der Welt be-
zeichnet ®, ist ein besonders deutliches israelitisch-jiidisches Erbe

* Man beachte hier den schon in der sprachlichen Begrifisbildung zum
Ausdruck kommenden dialektischen Gegensatz zwischen oixos, ofixeioc,
oixodow) einerseits und aapowxic anderseits, demzufolge die Kirchgenossen
,zuhause’* (bei Gott) und doch ,nicht zuhause* (in der Welt) sind. Das
oben beschriebene Selbstverstindnis der Kirche als einer Beisassenschaft
ist iiber das Neue Testament hinaus in der alten Kirche festgehalten worden.
Sehr schon und wohl etwas pathetisch heift es Diogn. 5, 5: ,Sie (die
Christen) bewohnen jeder sein eigenes Vaterland, aber wie Beisassen; sie
nehmen an allem gleich den Biirgern teil, und sie ertragen alles wie
Fremde, jede Fremde ist ihr Vaterland, und jedes Vaterland ist Fremde.‘
Wie 1. Petr. 1, 17 wird 2. Clem. 5, 1 zaooxia gebraucht: Daher, Brider,
lasset uns die Beisassenschaft dieser Welt preisgeben und den Willen dessen
tun, der uns berufen hat, und laBt uns nicht fiirchten, aus dieser Welt
herauszugehen.“ Irenius nennt die christlichen Gemeinden raoowxia:, wor-
iiber Eusebius, Hist. eccl. V, 24, 14, berichtet. Dasselbe ist ebd. V, 18, O als
Aussage des Antimontanisten Apollonius gebucht; vgl. auch 1V, 23, 5. Mart.
Polyc. inscr. sendet seinen Segenswunsch allen Beisassenschaften der hei-
ligen und katholischen Kirche an jedem Orte“. Es ist denkwiirdig, daB das
Wort magouzia, das also eine Kirchgemeinde als eine Korperschaft von Bei-
sassen bezeichnet, ins Lateinische in der Form ,paroecia® (so noch im
Codex iuris canonici) oder parochia® und ins Deutsche als ,,Parochie‘
iibergegangen ist. Eine Parochie, eine Pfarrei, bezeichnet demnach die Bei-
sassenschaft der Christen auf Erden, deren wahrer Staat, deren Biirger-
recht im Himmel ist. Der genannte EingangsgruB des Mart. Polyc. er-
liutert ausdriicklich diesen Sprachgebrauch, indem er das Verb maoowcsiv
verwendet: ,Die Kirche (Gemeinde) Gottes, die als Beisassin in Smyrna
lebt, der Kirche (Gemeinde) Gottes, die als Beisassin in Philomelium lebt.*
Ebenso redet Polycarp die Philipper in seinem an diese gerichteten Briefe
an. Nicht anders wendet sich 1. Clem. inscr. die rémische an die korin-
thische Gemeinde. Zum SchluBl sei Diogn. 6, 8 mitgeteilt: ,,Christen wohnen
als Beisassen im Verginglichen, die Unvergiinglichkeit erwartend.*

5 Wenn der erste Petrus- und der Jakobusbrief aus inneren Griinden
vornehmlich, wenn nicht iliberhaupt an Heidenchristen gerichtet sind, so

Al



von der babylonischen Gefangenschait her, die ihre duBeren und
inneren Aus- und Einwirkungen fiir alle Folgezeiten gehabt hat.!

Nach alledem ergibt sich die SchluBifolgerung: dafl die Israe-
liten, Juden und Christen sich der Fremdlinge als ihrer Fremd-
linge annehmen sollen, griindet nicht nur als eine allgemeine
ethische Forderung im Gebot der Humanitit, sondern dariiber hin-
aus als eine besondere Glaubensforderung im Gebot, sich der
eigenen Fremdlingschaft bewuBt zu bleiben. Von dort her erhilt die
alte Forderung ,,Ihr sollt den Fremdling lieben‘* (Dt. 10, 19) ihre
dauernde Richtung und Kraft, und zwar mit der hier gleich fol-
genden Begriindung ,,Denn ihr seid (auch) Fremdlinge gewesen im
Lande Agypten‘‘ (ebd.).

Es hat sich getroffen, daBl in den ,,Judaica‘* als , Beitragen
zum Verstindnis des jiidischen Schicksals in Vergangenheit und
Gegenwart‘‘ durch die drei bis jetzt erschienenen Hefte hindurch
Paul Vogt Nachkriegsfragen evangelischer Fliichtlingshilfe eror-
tert und iiber die Arbeit der Fliichtlinge in der Schweiz berichtet
hat. Dabei hat er den mit dem Wort ,Fremdling‘‘ in der Bibel

ist hier die Apostrophierung der Christenheit als solcher durch die Kenn-
zeichnung Diaspora‘“ wahrhaftig kein Hindernis. Im Gegenteil : dieser Hin-
weis auf die ,,Beisassenschaft’“ der Kirche ero6ffnet erst die rechte Per-
spektive fiir das Ganze.

¢ Im Licht der prophetischen Verkiindigung (vgl. Jes. 35, 8; Ez. 22,
15) ist die israelitisch-jiidische Diaspora eine Auswirkung des géttlichen
Strafgerichtes. Erst der auch ins Judentum eingedrungene Hellenismus mit
seinem Optimismus hat den Juden nicht nur Pein und Fluch, sondern auch
GroBe und Gewicht der Diaspora bewuBit werden lassen. Das harte hebriische
Wort gola oder galut bedeutet Wegfithrung®, | Deportation*, ,Exil* und
hat bei den LXX mehr oder weniger genau entsprechende Ubersetzungen
gefunden wie alypaimola, dirouic, azoxioude, perosoln, aber auch ab-
schwichende wie nun gerade auch aaporxia. Wenn sich dann iiberwiegend
Swaomood  durchgesetzt hat, so hingt das einmal damit zusammen, daB der
Verlauf der Geschichte die Folgen auch der schlimmsten Deportation
immer wieder gemildert hat, wobei zudem auch freiwillige Auswanderung
von frith an die Diaspora hat groBer und auch schoner hat werden lassen.
Im hellenistischen Zeitalter hat man jedenfalls weithin die gola als eine ge-
waltige Zerstreuung®* iiber die ganze Welt mit einem nicht zu verkennenden
Hochgefiihl empfunden und geradezu genossen, bis dann die Katastrophe
des Jahres 70 p. Chr. einen Riickschlag erzeugt hat. Niheres in meinem in
Anm. 1 genannten Artikel.

213



Alten und Neuen Testaments gegebenen Schriftbeweis als Grund-
lage und Ziel der Fliichtlingsarbeit iiberhaupt verstanden und in
seinem Appell und Bericht die wesentlichen Bestimmungen der
israelitischen Fremden-Gesetzgebung kriftig herausgehoben. Mit
Recht sagt er: ,,Es ist auffallend, mit welchem Nachdruck im Alten
Testament gefordert wird, das Recht der Schwachen, der Witwen
und der Waisen und der Fremdlinge zu schiitzen und zu achten. ..
Es ist etwas Heiliges um die Gebote Gottes an sein Volk Israel.
Segen oder Fluch kénnen davon abhingen, ob sie beachtet oder
miBachtet werden, Segen oder Fluch fiir ein Volk, ja fiir die Volker-
welt. Sie sind gottlich verheiBungsvoll.““s

Ja, es ist schon auffallend, mit welchem Nachdruck das uns
beschiftigende Thema durch das Alte Testament hindurch behan-
delt ist. Die himmernde Nachdriicklichkeit verbindet sich mit einem
ungemein reichhaltigen Sprach- und Begriffsgebrauch oder —
besser gesagt — macht offenbar einen solchen nétig. Wenn wir in
der Ubersetzung der bis jetzt zitierten Stellen aus dem Alten und

5 Vgl. auch Paul Vogt, lhr sollt den Fremdling lieben!, Rufe in die
Zeit, 1044, wo es in der ersten Betrachtung im AnschluB an Dt. 10, 19
heiflt: ,,Der lebendige Gott ruft uns heute auf den Plan... Uns allen gibt
er heute seine amtliche Verordnung. Amtliche Verordnungen der Behorden
haben ihren besonderen Stil. Dieser behdérdliche Stil ist kurz, knapp, klar.
Die amtliche Verordnung Gottes, die wir heute zu hoéren bekommen, hat
auch ihren Stil. Es ist der Gottesreichstil. Er ist unzweideutig, eindriicklich,
eindringlich und herzlich zugleich ... Ihr sollt den Fremdling lieben! Gott
will durch diese Verordnung die Begegnung von Einheimischen mit Fremd-
lingen in Ordnung bringen. Das ist der Sachverhalt unsres kurzen Bibel-
wortes.“ Dazu Paul Vogt, Fliichtlingshilfe als christliche Diakonie, im
,Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 1944/26 S.402: ,Die Stellung
des Fremdlings im Alten Testament ist auffallend. Ihm gilt das besondere
Augenmerk Gottes ... Dreierlei ist an diesem Querschnitt durch das Alte
Testament auffallend. Erstens die stindige Wiederholung der Dreiheit
'Fremdling, Witwe, Waise’. Sie geh6ren zusammen als Allianz der Schwachen,
Bedringten, Preisgegebenen und oft Rechtlosen. Zweitens: Diese besondere
Allianz steht unter der besonderen Aufmerksamkeit Gottes. Er tritt fiir
sie ein. Fr ist ihr Anwalt. Er macht ihre Sache zu seiner Sache. Und drittens:
Israel wird immer an die eigene Fremdlingschaft in Agypten erinnert, um
wach gemacht zu werden fiir seine Gegenwartsaufgabe an der Allianz der
Schwachen. Sein Wohl und Wehe hiangt entscheidend ab von seinem Ver-
halten zu dieser Allianz.

271



Neuen Testament die Worter ,,Fremdling“ und ,,Beisasse’ und
einmal auch ,,Gast‘“ gebraucht haben, so hat uns eine denkbar
genaue Wiedergabe der im Urtext benutzten Worter vorgeschwebt.
Es hat aber nun damit eine erhebliche Schwierigkeit. Der hebriische
Urtext des Alten Testaments und der griechische Urtext des Neuen
Testaments sind hier sehr vielfiltig. Dabei schiebt sich die grie-
chische Ubersetzung des Alten Testaments ein, wie sie vor allem
mit den Septuaginta gegeben und im Neuen Testament zwar nicht
durchweg, aber doch meistens vorauszusetzen ist. Auf den Urtext
mit seinen wechselnden, vielfach sich iiberschneidenden und ofters
sich auch verwirrenden Ubersetzungen, wie sie von alters her bis
heute geboten worden sind, genauer zu achten, ist hier nicht der
Ausfluff einer pedantischen und fiiglich mehr oder weniger iiber-
flizssigen Philologie qua Mikrologie, sondern hat Sinn und Zweck
darin, daB wir in die Lage versetzt werden sollten, in das Sich-
bemiihen und Ringen Israels um sein Verstehen Nichtisraels und
seiner selbst, wie es von der Kirche als dem wahren Israel auf-
genommen ist, hineinzusehen.

Was hat es damit auf sich, daB die hier wiederum zu nennende
neutestamentliche Stelle Hebr. 11,13 mit ihrer Nennung der &évo
xal mapenidnuor, die alttestamentlich gesittigt ist, so verschiedene
Ubersetzungen auf sich gezogen hat? Unserer oben gegebenen
Ubersetzung ,,Fremdlinge und Beisassen‘‘ gegeniiber lesen wir bei
Luther: ,Giste und Fremdlinge‘‘, ebenso in der Zircher Bibel,
in der Vulgata: ,peregrini et hospites, in neueren deutschen
Ubersetzungen statt ,Beisassen‘* auch:  Giste oder ,,Pilger, in
der Osterwald’schen Ubersetzung: ,étrangers et voyageurs®, in
der Segond’schen: ,étrangers et passagers®, in der Authorized
Version: ,strangers and pilgrims®, in der Moffat’schen Uber-
setzung: ,strangers and exiles®’. Weniger wichtig ist hier, daB fiir
napenidnuos statt ,,Beisasse‘‘ auch ,Gast‘ oder ,,Pilgrim‘ o. i. vor-
kommt, sondern daB die beiden Begriffe , Fremdling‘‘ und ,,Bei-
sasse‘‘ einfach umgestellt und damit vertauscht sind. Sollten da-
mit Ubersetzer wie Luther, der doch sonst &évoc durch ,fremd*
oder ,,Fremdling* wiedergibt, sich hier geirrt, d.h. einen wohl
nur diffizilen, doch immerhin vorhandenen Unterschied zwischen
zwei staatsrechtlichen termini nicht beachtet haben? Oder sollte

275



es vielleicht so sein, dall dieser Unterschied als zu diffizil absicht-
lich oder auch unabsichtlich instinktiv fiir unwesentlich gehalten
wird ? Im zweiten Falle wiren rechtlich differenzierte Unterschiede
als letztlich nicht wesentlich oder gar als unwesentlich angesehen.®
Machen wir uns das an der Stellung eines Exulanten oder Emi-
granten klar! Ob ein solcher mit Asylschutz oder Toleranzbewilli-
gung oder dann Aufenthaltsbewilligung oder sogar Niederlassungs-
bewilligung in seinem Gastland lebt, bedeutet ja wohl rechtlich und
faktisch vor allem im Blick auf seine Arbeits- und Berufsmoglich-
keit einen mehr oder weniger einschneidenden Unterschied, hebt
aber sein Nichtbiirgersein im fremden Lande nicht auf. Die ver-
schiedenen Spielarten solcher Fremdling- und Beisassenschaft
werden vor allem dadurch gemildert und letztlich zwar nicht be-
seitigt, aber doch ihres lastenden Gewichtes beraubt, daBl ja vor
Gott alle Menschen sich als bloBe Fremdlinge und Beisassen auf
Erden zu verstehen haben.

Der Unterschied zwischen ndgowxoc und zagenidnuos hat we-
nig Gewicht. Das zweitgenannte Wort, das verhaltnismiBig selten
ist, das im Neuen Testament auBer Hebr. 11,13 nur 1. Petr. 1,1
und 2,11 und bei den Septuaginta nur einige wenige Male vor-
kommt 7, besagt, daB ein Fremdling nur voriibergehend an einem
Orte sich aufhdlt.s Gewichtiger und haufiger ist zwdgowcoc, welches
Wort besagt, daB ein Fremdling dauernd an einem Orte sich auf-
hilt und dabei zwar ohne die Gerechtsame eines eingeborenen
Biirgers, jedoch als Schutzgenosse eines solchen Biirgers oder einer
Biirgergemeinschaft, d. h. als Hintersasse, Beisasse mit beschrink-
ten, aber doch vorhandenen Rechten lebt. Um was es sich handelt,
wird uns am ehesten klar, wenn wir uns an das Metokentum der
griechischen Verfassungsgeschichte erinnern.

Von besonderer Tragweite ist es, daB das bekannte griechische

© Vgl. dazu Martin Dibelius, An die Epheser, 2. Aufl. 1927, der Eph.
2, 19 richtig so iibersetzt: ,,Fremde und Beisassen‘“ und so interpretiert:
néEvor xat adpouzor: beides Nichtbiirger, die aagowxor (anderswo uér-, &v-, xdr-,
ovv-, iéx-oweor) mit besonderen gegen Zahlung gewihrten Rechten. .. Auf den
Unterschied von &ver und wdpoixoe kommt an unserer Stelle nichts an.‘

? Vgl. oben S. 272 und Anm. 3.

§ Niheres im ThWBzNT Bd. 2 1935 S. 63f. (Walter Grundmann).

276



Wort &voc durch unsere deutsche Ubersetzung ,fremd‘‘, , Fremd-
ling*‘ nicht eingefangen wird. Die daraus resultierende Unsicher-
heit der Ubersetzung, wie sie uns Hebr. 11,13 begegnet ist, hat
ihren Grund darin, daB bei &voc sofort die Bedeutung ,,Gast‘
verrechnet werden muB. Im Griechischen werden der ganz be-
ziehungslose Fremde und der hochst beziehungsvolle Fremde mit
demselben Ausdruck bezeichnet. Der peregrinus kann hospes und
hostis sein. Es ist gar micht so leicht auszumachen, welche von
den beiden Bedeutungen im Vordergrunde steht.” Die Fremdheit als
die Nihe ist QGastfreundschaft; die Fremdheit als die Ferne ist
Feindschaft. Fiir diese Feindfremdheit verwenden die Septuaginta
und das Neue Testament auch und eher einige Ausdriicke, die
von diloc abgeleitet sind, wie @ildrowos, daniiotpuwuévos, alioyeviis,
aAhéguios, die auf ,,volks- und landfremd, fremdbiirtig, fremdstam-
mig‘‘, dann auch ,fremdartig, unpassend, feindlich* hinweisen.!

An solchen dltos-Wortbildungen, die auf das Andere im Sinne
des abzulehnenden Fremden hinweisen, sind die Septuaginta beson-
ders reich. Das kommt daher, daB in Israel mit seinem Erwahlungs-
bewuBtsein das Andere als das andersartige besonders genau vi-
siert wird. Die hebriaischen Entsprechungen sind zar und nokhri,
welche beiden Worter ungefihr dasselbe besagen.'t Dieses Fremde
von auBen hat aber nun immer wieder auch seinen Sitz drinnen in
Israel selbst, wenn es geht um ,fremde Gotter*’, um einen ,,fremden
Gott‘. Fremd sind die kultischen Dinge, die gegen das Ritual-

» Bezeichnend dafiir ist das Schwanken der Lexica.

10 Niheres im ThWBzNT Bd. 1 1933 S. 204 ff. (Friedrich Biichsel).

it AuBer den hebriischen Lexica vgl. vor allem die alttestamentliche
Konkordanz von Samuel Mandelkern: zar = peregrinus, hostis, profanus,
inauditus ist eigentlich Partizip von zur == recedere; alienum, fastidio esse;
nokhri == peregrinus, alienus, novus, inauditus kommt vom Verb nakhar,
ebenso das Substantiv nékhar = ignotum; peregrinum, regio peregrina. Ver-
einzelt ist das Substantiv nikhir = calamitas; das entspricht ganz dem
deutschen Wort ,,Elend*, das ja etymologisch ,anderes Land‘, , Fremde“
bedeutet. Daher Ob. 12 bei Luther: ,,Du sollst nicht mehr so deine Lust sehen
an deinem Bruder zur Zeit seines Elends‘“ und Hi. 31,3: ,,Wird nicht...
ein Ubeltiiter verstofien werden ?* An der ersten Stelle hat die Zircher Bibel
,,Ungliick®, an der zweiten ,,MiBgeschick‘‘. Vgl. dazu auch die Miszelle iiber
Peloni von Ludwig Koehler in der ,,Theol. Zeitschr.” 1945/4 S. 303 {.
,,Ungliick’, an der zweiten , MiBgeschick‘.



gesetz streiten, wie ,,fremde Altire als heidnische Altire, ,fremdes
Altarfeuer, ,fremdes Riucherwerk‘ bis hin zum Schlufi des Nehe-
mia-Buches (13, 30) : ,,So reinigte ich sie von allem Fremden‘‘ (,,von
allem Auslandischen‘* in der Luther- und in der Zircher Bibel).
,Entfremdet (Luther: ,verkehrt, Zircher Bibel: ,abtriinnig‘)
sind die Gottlosen vom Mutterschof3 an‘, heiBt es im Psalter (Ps.
58,4). ,,Warum haben sie mich mit ihren Bildern, mit fremden
Gotzen erziirnt?*‘, fragt der Prophet (Jer. 8,19). Fremd in Israel
ist damit auch alles, was illegitim, ausgeschlossen durch Sitte und
Gesetz ist, wie die ehebrecherischen Frauen, die unehelichen Kin-
der. Wenn diese Fremdheit nicht erkannt wird, dann gilt die pro-
phetische Klage (Hos. 8,12): | Schreibe ich ihm noch so viele An-
weisungen vor, sie werden wie die eines Fremden geachtet.‘* Es
kommt dahin, daB die Gerichtsdrohung Gottes iiber Jerusalem als
seltsam und ,fremd‘* angesehen wird (Jes. 28, 21).12

Wenn die Septuaginta vom &éros wie auch vom adoowos
sprechen, so handelt es sich inr hebriischen Text sowohl um den
gér wie den toschab, Wenn der &éoc, wie wir gesehen haben,
nicht der beziehungslose, abzulehnende, sondern der hochst be-
ziehungsvolle, anzunehmende Fremde ist und sich ganz dem Me-
token nihert, so ist das bei den hebriischen Entsprechungen noch
viel prignanter. Bei toschab ergibt sich das schon aus der Ety-
mologie des Wortes, weil ja sein Stammverb jaschab = | sich setzen,
sitzen, wohnen‘‘ ist, sodaB also der toschab, wenn er auch aus der
Fremde kommt, irgendwie ansissig ist und gewisse Schutzrechte
genieft.” Alle Ubersetzer tragen diesem Tatbestand ohne weiteres
Rechnung. Wie ist es aber mit dem viel hiufigeren Ausdruck ger?
Wihrend die Luther- und die ihr hier vielfach folgende Ziircher
Bibel meistens das Wort ,Fremdling*‘ gebrauchen, ist es schon
auffallend, daBl die Septuaginta das Wort nicht nur mit &vos, son-
dern auch mit zdpoweos wiedergeben. Am konsequentesten, wenn
auch nicht restlos konsequent, ist die Ubersetzung von Martin

12 Im hebrdischen Text verteilen sich diese Aussagen auf zar und
nokhri, bzw. nekhar, wofiir die LXX meistens jeweils dlidrpios sagen, ganz
selten auch einmal #reoos und Eévos.

15 Bei Mandelkern: toschab = habitator, advena, inquilinus.

278



Buber und Franz Rosenzweig, wo ger und sein Stammverb gur !4
mit , Gast‘, ,Gastsasse’* (so meistens), auch ,Gastbeisasse,
wgasten’, | Gastschaft®, , Gastsassenschaft* wiedergegeben wer-
den. Wenn man nun auch iiber solche etwas absonderlichen Wort-
bildungen streiten mag, so ist jedenfalls durch sie richtig heraus-
gestellt, daBy im Gegensatz zum zar oder nokhri als dem peregrinus/
hostis der ger als der peregrinus/hospes kenntlich gemacht wird.
Wie ger und toschab sich voneinander ablieben, ist einmal eine
strittige, dann aber schlieilich eine untergeordnete Frage. Auf die
Hauptsache gesehen, unterscheidet sich das spatere und verhiltnis-
miBig seltene toschab von dem ilteren und sehr hiaufigen ger kaum
oder iiberhaupt nicht.'

Wir tun deshalb gut, in der Darstellung von Israels Stellung
zu seinen Fremdlingen und Beisassen® und Israels Wissen um

4 Bei Mandelkern: giir == commemorari alicubi tamquam peregrinum,
peregrinari; habitare; ger == peregrinus, hospes.

15 Der sorgsamsten Spezialforschung (vgl. schon Jolann David
Michaelis, Mosaisches Recht 1770--75 Bd. 2 S. 322) ist es bis heute nicht
gelungen, cinen bestimmt faBbaren Unterschied zwischen ger und toschab
festzustellen. Max Weber, Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie Bd. 3:
Das antike Judentum 1921 (= Archiv fiir Sozialwissenschaft Bd. 44 Oktober
1917) kommt in seinem Abschnitt iiber die gerTm und die Erzviterethik gegen
Eduard Meyer, der fir toschab die Ubersetzung ,Klient*“ vorgeschlagen hat,
zu dem Ergebnis: ,Was der urspriingliche rechtliche Sinn jedes der beiden
in den Quellen oft kumulativ gebrauchten Ausdriicke war, scheint nicht mehr
feststellbar* (S. 33 Anm.). Alfred Bertholel, Die Stellung der Israeliten und
Juden zu den Fremden 1896 sagt zunichst resignierend:  Mit P (Priester-
codex) taucht zum ersten Mal der Ausdruck toschab auf... Welches nun der
Unterschied zwischen toschab und ger sei, ist eine auBerordentlich schwie-
rige Frage. Jeder Gelehrte hat dariiber seine eigene Meinung, und keine
hilt stich® (S. 156 1.), betont aber dann seinerseits eine gewisse Nuancierung,
daB ger der Allgemeinbegriff sei, unter den sich toschab subsummiere, in-
dem jeder toschab ein ger sei, aber nicht umgekehrt (S. 159). Im AnschluB
an Bertholet erklirt Otto Procksch zu Gen. 23,4 (im Sellin’schen Kommentar
zum Alten Testament) knapp und umsichtig folgendes: toschab, zur Sprache
von P gehdrig, entspreche der israelitischen Dorf- und Stadtkultur und
bezeichne einen Halbbiirger, der keinen Grundbesitz habe, wihrend geér der
alteren Nomadenkultur entstamme; die Verbindung ger wetoschab, Ps. 39,13
wie QGen. 23,4 zitiert, enthalte also ein altes und ein junges Wort. Ins-
besondere zeigen die LXX, daB sich beide Ausdriicke nicht ausschlieBen.

16 AuBer den in Anm. 15 genannten Arbeiten vgl. fiir Israels Stellung

279



seine eigene Fremdling- und Beisassenschaft " von den nagouxos-
Stellen der Septuaginta auszugehen, wihrend im Hebriischen bald
ger, bald toschab zu lesen ist. Wie haben sich die Israeliten mit den
Nichtisraeliten um sie herum und in ihrer Mitte auseinandergesetzt?
Wie schon der blutverwandte Idumaier, so ist erst recht der
blutiremde Agypter ein gér (Dt. 23, 7). Ein solcher ger aus Amalek
hat auf David ein Attentat veriibt (2. Sam. 1,13). Nur der ger als
Nichtisraelit darf voimn Fleisch eines gefallenen Tieres essen (Dt.
14,21). Ein toschab oder ein , Tagelohner‘ darf nicht vomn Passa-
lamm essen (Ex. 12,45). Dasselbe gilt fiir den Genufi des Ge-
weihten, der Opfergaben (Lev. 22, 10). Anderseits besteht aber nun
doch ein gewisser Rechtsschutz und damit eine beschrankte Ein-
beziehung in das kultische Leben Israels. Wie die Sohne Israels,
so hat auch der toschab das Asylrecht (Num. 35, 15). Eines solchen
soll man sich annehmen wie des verarmten Volksgenossen und umi-
gekehrt (Lev. 25, 35). Dem Israeliten wird eingescharit, die Friichte
des Sabbatjahres auch dem toschab zu gewihren (Lev. 25, 6). Wenn
ein Volksgenosse verarmt ist und sich einem anderen verkaufen
muf}, so soll er bei diesem mnicht Sklavendienst tun und nicht

zu den Fremden die immer noch lesenswerten, weil stofireichen Artikel iiber
LFremde®, | Gastfreiheit, | Gastireundschait* im Winer'schen ,,Biblischen
Realworterbuch® (dort Bd. 1 1847 S. 381 findet sich der zusammenfassende
Satz: ,Die gesetzliche Behandlung der Fremden war bei den Israeliten hu-
mancr, als in der fritheren Zeit zu Rom ... und selbst in Athen‘’) und im
Schenkel’schen |,Bibel-Lexikon‘ (dort Bd. 2 1869 S. 302 faBt der gelehrte
Orientalist Theodor Nildeke so zusammen: Erst Paulus zieht die volle Con-
sequenz, welche auf dem religiosen Gebiet keinen Unterschied der Volker
anerkennt. In anderer, nach auBen beschriinkterer, nach innen aber wenigstens
in der Praxis viel vollstindigeren Weise hat der Islam die Trennung der
Volker aufgehoben, welche sich zu ihm bekennen’). Ferner die Artikel iiber
,Fremde*, |Gastfreundschaft’ in der ,,Realencyklopidie fiir protestantische
Theologie und Kirche‘* 3. Aufl. und im Handwoérterbuch ,,Die Religion in
Geschichte und Gegenwart“ 1. und 2. Aufl. SchlieBlich die Gesamt- und
Einzeldarstellungen der Geschichte Israels und die Lehrbiicher der ,, Theologie
des Alten Testaments‘, insbesondere die von Walther Eichrodi 1033—39
passim, vor allem Bd. 1 S. 38 {f., Bd. 3 S, 48 ff.

17 Vgl. die alttestamentlichen Hinweise in dem Vortrag von Robert
Frick, Not, Verheifung und Aufgabe der Diaspora nach dem biblischen
Zeugnis, in der Zeitschrift ,,Pastoraltheologie* 1936 S. 261 ff.

280



schlechter gehalten werden als ein ,, Tagelohner oder toschab und
zum nachsten Halljahr ganz frei werden (Lev. 25, 391f). Es wird
angenommen, daBl der toschab wohlhabend werden kann (Lev.
25, 47). :
Dieses sympathische Bild aus dem alten Israel wird noch
lebendiger, wenn man einige Stellen heranzieht, an denen geér mit
mooonivros  wiedergegeben ist. Fiir den ger, der beim Israeliten
wohnt, soll nun sogar dieselbe Passasatzung und dieselbe Brand-
opfersatzung gelten (Num. O, 14; 15, 14). Dasselbe Asylrecht
schiitzt den ger wie den Einheimischen (Jos. 20, 9). Wie die Wit-
wen und Waisen sollen die gerim nicht bedriickt werden (Jer. 7,0,
Sach. 7, 10).

Es handelt sich also um eine rechtliche Kategorie eigener Art.
Diese Landfremden im Unterschied zu den Einheimischen sind
offenbar einzelne Menschen, die aus irgendeinem Grunde ihr Land
und ihren Stamm verlassen haben und nun heimat- und rechtlos
geworden sind und unter gewissen Bedingungen Rechtsschutz in
Israel erlangt haben. Im Unterschied zu dem nokhri, der nur vor-
iibergehend, etwa als Handler, in Israel sich aufhilt, hat der ger,
bzw. toschab eine bessere soziale Stellung. Er kann ein Tagelohner
werden, eine Arbeitskraft, die, vom Sklavendienst unterschieden,
zunichst noch oft gedriickt und ausgeniitzt ist. Die sozial-humane
Gesetzgebung vom vorchristlichen 8. Jahrhundert ab und besonders
mit und seit dem Deuteronomium nimmt sich aber immer mehr
seiner an. Dabei sind immer noch Schwankungen zu verzeichnen.
Insbesondere ist die Stellung der unter Privatschutz und der unter
Konigsschutz stehenden Beisassen recht verschieden.

Die kultische Stellung mochte so lange ungeregelt bleiben,
als es in Israel selbst noch eine Fiile von Einzelkulten gab.
Doch allmihlich wird dem ger immer mehr eingeraumt, was bald
als Pflicht, bald als Vergiinstigung gedeutet werden kann. Wie
schon gesagt, ist er zunichst vom Passa ausgeschlossen, sofern
er sich nicht durch die Beschneidung ganz in die israelitische
Volksgemeinde aufnehmen 148t. Jedenfalls wird anderseits das Ver-
hialtnis der gérTm zum israelitischen Kult immer enger, wie auch
schon angedeutet ist. Am weitesten geht hier die Quellenschrift
des Priestercodex. Wie hier der toschab in iltere Gesetzesbestim-

281



mungen eingefiigt ist, so ist das dann weiterhin auch solchen
Priestercodex-Bestimmungen gegeniiber geschehen. Am Anfang
des sogenannten Heiligkeitsgesetzes (Lev. 17, 31.) steht eine Wei-
sung an die Israeliten itber das rechte Verfahren beim Schlachten;
im Septuaginta-Text ist sie auf die ,,Proselyten unter euch‘‘ aus-
gedehnt. Ein dhnlicher Fall liegt in einer Bestimmung des Deu-
teronomiums (12,18) vor, wenn dort fiir den ,,Leviten in deinen
Toren‘“ bei den Septuaginta der ,Proselyt in deinen Toren‘
zu finden ist. Solche Hinzufiigungen, bzw. Anderungen sind
so auffallend, daB man auf den Gedanken kommen kann, es
handle sich vielleicht um den Proselyten im spiteren Sinne. Es ist
aber doch wohl so, daB solche Einstellung schon der alttestament-
lichen Gesetzgebung eignet, wie sie sich gerade im Priestercodex
niedergeschlagen hat. Zu beachten ist jedenfalls, daB diese Ge-
setzesschicht dem Beisassen die Beschneidung nahelegt und ihm
dafiir die volle Gleichheit mit den israelitischen Volksgenossen ver-
heifit. Am klarsten entspricht dem eine Weisung des Ezechiel (47,
221): ,Ihr sollt es (sc. das heilige Land) als Erbbesitz verlosen
unter euch und unter die geérim, die unter euch weilen (Buber/
Rosenzweig: ,euch und den Gastsassen, die gasten in eurer
Mitte*’) und unter euch Séhne gezeugt haben. Sie sollen euch gelten
wie ein Eingeborener unter den Sohnen Israels; mit euch sollen
sie inmitten der Stimme Israels ihren Erbbesitz durchs Los erhalten.
in dem Stamme, bei dem der ger weilt, dort sollt ihr ihm seinen
Erbbesitz geben, spricht der Herr.*“ Hier werden also die fremd-
landischen Beisassen den Israeliten gleichgestellt. Spiter wurde
dann die Tendenz zur gewaltsamen Beschneidung ' der Land-
fremden und Blutfremden immer stirker.:?

18 Dabei darf man nicht vergessen, daBl die Ubernahme der Beschnei-
dung durch einen Stammes- und Blutfremden dessen Zuzihlung zum israe-
litischen und spiter zum jiidischen Volk als dem fleischlichen Israel be-
deutet. Vgl. dazu meine Arbeit iiber Die Judenfrage im Lichte der Kapitel
0—11 des Romerbriefes 1943 S. 55: Wenn Paulus Rém. 9,3; 16,7.11. 21
von seinen ocvyysvsic (xare odoxa) spricht, so denkt er bei diesen seinen
,,Volksgenossen‘‘ nicht nur an geborene Juden; denn in der Sicht des fleisch-
lichen Israel ist nicht die Blutgemeinschaft, sondern die Ritus-, Kultus-,
Gesetzesgemeinschaft auch bei gemeinsamer semitischer Rasse entscheidend,

282



Wenn die Rabbinen im Anschlu an die Bibel vom gér und
toschab sprechen, so verlangen sie von einem solchen Beisassen,
der weder Vollisraelit noch Proselyt im spiteren Sinne ist, die
Beobachtung der sieben oder auch weniger Gebote der Kinder
Noahs.2° Fraglich erscheint allerdings, ob und inwieweit solche Bei-
sassen in dem immer ohnmichtiger werdenden Judentum vielleicht
nur ein theoretisches Dasein gefithrt haben.

Was in der ilteren Zeit gefordert und auch wirklich durch-
gefiithrt worden ist, ordnet sich weithin in Theorie und Praxis des
Altertums iiberhaupt ein, wenn man etwa an die griechischen
Metoken und die lateinischen peregrini denkt. Dabei wirkt sich
der (antik-)6stliche Sinn fiir die Heiligkeit der Gastfreundschaft
aus und im Zusammenhang damit der Sinn dafiir, daB Gott den
Fremdlingen als den Schwachen ein freundlicher Helfer ist. Die
Besonderheit Israels liegt in seinem besonderen Kultus und Ritus
mit seiner Betonung vor allem der Beschneidung. Deutlich ist
jedenfalls, daB die Behandlung des stammes-, volks-, blutiremden
Beisassen letztlich nicht begrenzt wird durch solche Stammes-,
Volks-, Blutfremdheit: die Beschneidung als das Zeichen des
Bundes Gottes mit seinem Volk umfaBt Israeliten und Nicht-
israeliten, wenn diese den Israeliten hinzugesellt werden, in gleicher
Weise.

Was ist aber nun iiber den noch wichtigeren israelitischen
Tatbestand im einzelnen zu sagen, daB im Alten Testament nicht
nur die Landfremden, sondern auch und gerade die Israeliten selbst
Fremdlinge und Beisassen genannt werden, bzw. sich selbst so
nennen? Was dariiber eingangs im Rahmen des alttestamentlichen
Schriftbeweises im Neuen Testament gesagt ist 2!, spitzt sich fiir

und das dann auch, wenn zu diesem fleischlichen Israel Proselyten aus nicht-
semitischen Volkern zu rechnen sind.

19 Vgl. vor allem 1. Makk. 2,46, wo erzihlt wird, daB Matthias und
seine Freunde ,mit Gewalt alle noch unbeschnittenen Kniblein, die sie im
Gebiete Israels antrafen, beschneiden lieBen‘.

20 Uber die Nachwirkung der noachischen Gebote in Judentum und
Christentum vgl. Hermann L. Strack und Paul Billerbeck, Kommentar zum
Neuen Testament aus Talmud und Midrasch Bd. 2 1924 S. 729 ff. (zu Act.
15,20) und Bd. 3 1926 S. 37 f. (zu Rom. 1, 20).

2t Siehe oben S. 269 f.



Israel in seinem Existenzverstindnis so zu: ,,Den Idumier sollst
du nicht verabscheuen; denn er ist dein Bruder. Den Agypter sollst
du nicht verabscheuen, denn du bist in seinem Lande ein gér ge-
wesen. Nachkommen, die ihnen im dritten Geschlecht geboren
werden, sollen eintreten in die Gemeinde Gottes‘ (Dt. 23, 81.).
Diese Aussage ist deshalb besonders auffallend, weil kurz vorher
(in Vers 4) gesagt ist: | Kein Ammoniter oder Moabiter darf der
Gemeinde Gottes angehoren; niemals soll einer, der auch nur im
zehnten Gliede von ihnen abstammt, der Gemeinde Gottes ange-
horen diirfen.* Warum werden gerade Edom und Agypten anders
behandelt? Mit Ammon und Moab hat es eine besondere Bewandt-
nis, wie sich schon aus ihrem Ursprung durch Incest zeigt (Gen.
19, 30 ff.); dazu haben sie sich gegen Israel in der Wiiste feindlich
gestellt. Edom dagegen ist, wenn auch oft gegen Israel feindlich,
doch sein Bruder. Und Agypten ist der Schutzherr Israels gewesen.
Dabei kommt es aber immer auf das konkrete Verhalten dieses oder
jenes Volkes zum Heilsplan Gottes an. Edom verfillt schlieBlich
doch dem Gottesgericht genau so wie Ammon und Moab (Am. 1,
11 f.). Anderseits wird aus der Errettung der Israeliten aus Agypten
die Folgerung gezogen, daB sich die Agypter zu Gott bekehren
und dann nicht mehr wie die anderen Volker mit Strafen der Ver-
nichtung, sondern mit Strafen der Erziehung bedacht werden; und
Assyrien (darunter ist das syrische Reich der Seleukiden zu ver-
stehen) wird miteinbezogen: ,Und die Agypter werden den Herrn
an jenem Tage erkennen... Und der Herr wird die Agypter schla-
gen, wird schlagen und heilen; und sie werden sich zum Herrn
bekehren, und er wird sich von ihnen erflehen lassen und sie
heilen ... Gesegnet ist Agypten, mein Volk, und Assyrien, das
Werk meiner Hande, und Israel, mein Erbbesitz‘‘ (Jes. 19, 21 {f.).22

22 Im Neuen Testament hat solches Nebeneinander von Unheil und
Heil iiber einem fremdenVolk eine Parallele in der Stellung zu den Heiden und
Samaritern: Einerseits verbietet der seine Jiinger aussendende Jesus diesen,
den Weg zu den Heiden zu gehen und eine Samariterstadt zu betreten (Matth.
10, 6); und anderseits ist dann doch den Heiden das Evangelium gebracht
worden, und wir lesen allerlei mehr oder weniger ,positive‘ Samariter-
geschichten (Luk. 10,30 ff.; 17,11 {f.; 9,51 ff.; Joh. 4,4 ff.) bis hin zu den
Missionserfolgen der apostolischen Gemeinde gerade in Samaria (Act. 8).
Dieses samaritanische Problem kann nur vom Handeln Gottes aus geklirt

284



DaB Israel bei alledem . das auserwahlte Volk ist und bleibt, hingt
ja entscheidend und letztlich nicht von seinem besonderen volk-
haften Sein ab, sondern von dem Willen Gottes, der sich sein Volk
sucht, es auserwihlt und erzieht. Daraus ergibt sich fiir Gott, da8§
er auch und gerade andere Volker in seinen Heilsplan einbeziehen
kann. Vor ihm sind sie schlieBlich alle nicht Besitzende, sondern
nur Fremdlinge und Beisassen. Die Tatsache, daB Israel in einem
fremden Volke als gér gelebt hat, ist dafiir ein besonderes Zeichen.
Israel darf seine Auserwdhltheit nicht dahin verstehen, d. h. miB-
verstehen, als wenn nicht ,,Nachkommen, die ihnen, den Agyptern,
im dritten Geschlecht geboren werden (man beachte diese gewisse
Beschrankung, die offenbar die Notwendigkeit eines nicht iiberfor-
derten Hineinwachsens verrechnet!), eintreten konnten in die Ge-
meinde Gottes* (Dt. 23,0). Wenn Abraham die Fremdlingschaft
durch seine Auswanderung auf sich genommen und diesen Zustand
nach seiner Einwanderung in das ihm angelobte Land weiter ge-
tragen hat, so ist das ein besonderes Zeichen der Selbstbescheidung,
des Gehorsams, des Glaubens gegeniiber Gott. Deshalb ist seine
Fremdlingschaft nicht ein bestimmter Einzelfall, der als solcher
keine Allgemeingiiltigkeit hétte 23, sondern beispielhaft fiir das Sein
des Volkes Gottes in seiner Fremdlingschaft.

In solcher Weise ist in der alttestamentlichen Gemeinde typo-
logisch das vorgebildet, was in der neutestamentlichen Gemeinde
gesagt und gelebt ist: ,,Nicht Jude, nicht Grieche... denn ihr alle
seid einer in Christus Jesus‘ (Gal. 3, 28); ,kein Grieche noch
Jude, keine Beschneidung noch Vorhaut (NB: in dieser Sicht der

werden, des Gottes, der nicht an die Art von Menschen und Viélkern ge-
bunden ist, was nun gerade die eifernden Jiinger Jesu in ihrem jiidischen
SamariterhaB, der durch dieses Volk je und je ausgel6st wurde (Luk. 9, 51 ff.),
zunichst nicht verstanden haben.

28 Mit dem etwaigen Hinweis darauf, daB Abraham und andere, vorab
die Erzviter, deshalb in dem angelobten Land Fremdlinge waren, weil dieses
erst der nachmosaischen Generation zu Eigen gegeben war, ist der offenbar
als ,, Typ‘“ (zdmoc) zu verstehende Abraham nicht verstanden. Es handelt
sich um mehr als eine durch bestimmte Umstinde nun einmal bedingte, sozu-
sagen normale Fremdlingschaft, sondern um das Selbstverstindnis eines
Volkes, das in der Geschichte seiner Viter, vor allem in der Abrahams sein
eigentliches Sein vorgebildet sieht.

285



Beschneidung driickt sich die Uberhohung des Alten Testaments
durch das Neue aus!?¢), kein Barbar, Skythe. .., sondern alles und
in allen Christus‘ (Kol. 3, 11).2

Wenn Israelit und Nichtisraelit denselben Zustand getragen
haben und tragen und daraus Folgerungen zu ziehen sind, so er-
gibt sich damit fiir den Israeliten in seiner Gebundenheit an Gott
als seinen alleinigen Herrn ein vertieftes Verstindnis seiner Fremd-
ling- und Beisassenschaft. Solches Wissen um die eigentliche Exi-
stenz des Menschen setzt sich um in géttliche Gebote an ihm. ,,Ich
bin ein gér auf Erden; verbirg mir deine Gebote nicht!‘“ (Ps. 119,
19). Dazu: ,Deine Satzungen preise ich im Gesang in dem Hause
meiner megura‘‘ (Ps. 119, 54). Konkret wirkt sich das im Rechts-
leben so aus: ,,Grund und Boden darf nicht fiir immer verkauft
werden, denn das Land ist mein, und ihr seid gerrm und toschabtm
mit mir‘‘ (Lev. 25, 23).26 Man ist versucht, diesen Sachverhalt mit
folgenden Erwagungen iiber die alttestamentliche Gottesvorstellung

2¢ Das Gegeniiber von Beschneidung und Christus ist auch Barn. 9
festgehalten, so abstrus auch im einzelnen die dort entwickelte allegorische
Erklirung ist, wobei Barn. vor allem nicht beachtet hat, daB Jesus Christus
selbst beschnitten worden ist: ,unter das Gesetz getan‘ (Gal. 4, 4).

25 Nicht die Humanitatsphilosophie der Stoa, aus deren Bereich ge-
wisse formale Parallelen genannt werden kdénnen, auch nicht das gesetzes-
strenge Judentum, in dem bei aller Gleichstellung des Proselyten mit dem
geborenen Juden eher Gegengedanken und Gegenformulierungen zu finden
sind (vgl. Strack-Billerbeck Bd. 3 S. 557 ff.), fithren zu Gal. 3,28 und Kol.
3, 11 hin, sondern allein die Erlosungstat Gottes an seinem Volk, dessen
Glieder als Fremde und Beisassen in dieser Welt leben. Diese Erlosungstat
Gottes an seinem Volk wird gegeniiber allen jiidischen Einschrinkungen
von dem Tiaufer Johannes betont: ,Gott kann dem Abraham aus diesen
Steinen Kinder erwecken (Matth. 3,9 = Luk. 3,8) und dann von Jesus
Christus: ,Solchen Glauben habe ich in Israel nicht gefunden‘“ Matth. 8, 10;
vgl. Luk. 7,9), wobei das Jesuswort an die Heiden hinzuzunehmen Iist,
daB diese ,mit Abraham, Isaak und Jakob im Himmelreich zu Tische liegen
werden‘‘ (Matth. 8, 11; vgl. Luk. 13, 28),

26 Vgl. Robert Frick (in seinem in Anm. 17 genannten Vortrag S. 262):
,Auch in der volkischen Selbstindigkeit bleibt Israel doch im Metdken-
verhiltnis, nun nicht zu einem fremden Herrenvolk, aber zu Gott, von dessen
Willen und Duldung allein es lebt. Gast, Fremdling, Beisasse sein — das
ist Not, das ist kein Ideal volkischen Stolzes. Aber Beisasse und Gast bei
Gott sein, das ist zugleich doch eine Lage voller VerheiBung . ..*

286



abzukliren: Jahwe als der Gott und Herr des Landes erscheint in
seinem Verhiltnis zu Israel wie der einzelne israelitische Grund-
besitzer in seinem Verhiltnis zu seinen Beisassen. Ein solcher ur-
spriinglich sich kultisch-rechtlich gebender Gedanke ware dann
etwa in der oben® genannten Stelle 1. Chron. 29, 15 religiés ge-
wendet, was in den umgebenden Versen 14 und 16 seinen beson-
deren Ausdruck finde: ,,Denn wer bin ich, und was ist mein Volk,
daB wir vermochten, solche Gaben zu spenden? Kommt doch alles
von dir, und aus deiner eigenen Hand haben wir dir gegeben...
Herr, unser Gott, dieser ganze Reichtum, den wir gesammelt, dir
ein Haus zu bauen fiir deinen heiligen Namen, aus deiner Hand
kommt er, dein ist alles.* Die Fremdlingschaft des Menschen wire
also eine bei Gott und ganz konkret im Bereich des Heiligtums
zu verstehen. Die ebenfalls oben 28 schon genannte Stelle Ps. 39,13
konnte primir nichts anderes besagen wollen als dies, daB der
Fromme ohne Riicksicht auf die Stellung zur Welt Gott gegeniiber
ein ger ist. Eine solche Auffassung entspricht jedenfalls dem semi-
tischen Gottesbegriff, dem zufolge das Verhiltnis von Gott und
Mensch das von Herr und Sklave ist.?> An der soeben genannten

27 Siehe oben S. 271.
28 Siehe oben S. 271.

29 Vgl. dazu Wolf Wilhelm Graf Baudissin, Kyrios als Gottesname im
Judentum und seine Stelle in der Religionsgeschichte Bd. 3 1929 S. 554 f.:
,Noch der Psalmist, der 39,13 sich Jahwe gegeniiber als einen Gast (ger)
und Beisassen (toschab) bezeichnet, wagt {iber den Gedanken an ein ent-
ferntes Verhiltnis seiner Zugehorigkeit zu Gott nicht hinauszugehen.® Dar-
nach ist die Vorstellung von dem Gottesverehrer als Fremdling nicht erst
spiter eingedrungen, wie W. Robertson Smith, Die Religion der Semiten
1899 S. 55, meint, der hier eine nachexilische Anschauung im Gegensatz zu der
fritheren von dem National- und Stammvatergott annimmt. Alles Nihere tiiber
diese Kontroverse bei Georg Rosen, Juden und Phonizier, das antike Judentum
als Missionsreligion und die Entstehung der jiidischen Diaspora, neu bearb.
u. hrsg. von Friedrich Rosen und Geog Bertram 1929 S.139 f.) dazu in dem
Abschnitt ,,Die religiose Bedeutung der alttestamentlichen Fremdengesetz-
gebung und die Fremdlingstypologie der Septuaginta‘ S. 46 zu Ps. 39, 13:
,,Das ist an sich eine im Orient weitverbreitete Vorstellung, die uns z. B. bei
Pausanias 8, 2. 4 bezeugt wird, wo von Gisten und Tischgenossen der Gotter
die Rede ist, oder in den mannigfachen Eigennamen, besonders phonizischen
und punischen, die mit Ger zusammengesetzt sind.*

287



Stelle Ps. 119, 19 scheint darauf in der Weise der Finger gelegt zu
sein, daB der ger die Gebote des Gottes kennen muB, in dessen
Lande er weilt (vgl. 2. Kon. 17, 24 1f.). Die hier genannte ‘4rads
konnte wie auch sonst das Land Kanaan als Jahwes Besitz sein %
oder vielleicht wie wiederum auch sonst die Erde 31, was jedenfalls
die Septuaginta durch die Ubersetzung mit y# ins Auge fassen. An
der dhnlichen Stelle Ps. 39, 13 146t sich die Frage, ob vielleicht
eine besondere Septuaginta-Firbung vorliegt, auch nicht bestimmt
abklaren. Wahrend es im hebriischen Text heiBt: ,Ich bin ein
ger bei dir...", haben die Septuaginta nach Codex B: ,,auf Erden*,
wihrend andere Textzeugen ,,bei dir‘ lesen. Zum mindesten diirfte
der Gedanke der Fremdling- und Beisassenschaft des Menschen
auf Erden auch schon im hebriischen Text anklingen. Am weitesten
greift die schlieBlich noch einmal zu nennende Stelle Lev. 25, 23,
wo an sich auch ein urspriinglich kultischer Anspruch Jahwes vor-
zuliegen scheint, und zwar im Sinne eines ersten Besitzrechtes,
das er auf das Land geltend macht und das in der sakralen Brache
bei jedem siebenten Herbstfest neu anerkannt wird. Von hier aus
mag zunichst von Fall zu Fall der Einzelne seine und der Gemeinde
Daseins- und Lebensform als eine Fremdling- und Beisassenschaft
angesehen haben, was dann auf ganz Israel ausgedehnt worden
ware.

Bei alledem ist ja auch nicht zu vergessen, daBl Jahwe schlieB-
lich mehr ist als ein Besitzer nur seines Landes wie ein anderer in
solcher Weise eingeschriankter Gott, sondern dariiber hinaus
Schopfer Himmels und der Erden und damit Besitzer der ganzen
Welt. Uberhaupt wird man sich hiiten miissen, allzu anthropo-
morphistisch die Vorstellung vom Besitzrecht Gottes auf Land und
Erde daraus abzuleiten, daB ein menschliches Besitzverhiltnis auf

30 Vgl. Alfred Bertholet bei Emil Kautzsch, Die Heilige Schrift des
Alten Testament 4. Aufl. 1921 ff. zu Ps. 119, 19: |Einen Kommentar zu
diesem Gedanken liefert 2. Kon. 17, 24 ff.: wer als Fremdling in einem Lande
wohnt, muB, wenn es ihm darin nicht iibel ergehen soll, die Gebote des
Gottes dieses Landes kennen.*

31 So Emil Kautzsch, Die Heilige Schrift des Alten Testaments 3.
Aufl. 1909/10 zu Ps. 119, 19: Wenn V. 19a und 19b iiberhaupt zusammen-
hingen, kann der Sinn nur sein: mache mich mit den Vorschriften bekannt,
die auf der Erde, auf der ich als Gast weile, in Geltung stehen.*

288



ein gottliches iibertragen wire. Vielmehr wird in dem ,,anthropo-
morph‘‘-gegenstandlichen Sprechen von Gott als dem personhaften
Besitzer und Herrn und letztlich Vater dies zu beachten sein, daBl
erst von hier aus menschliche Besitzer-, Herrn- und Vater-Aus-
sagen ihren Grund und Anspruch erhalten. Gott wird nicht Vater
genannt, weil es im menschlichen Bereich Vater und Kind gibt.
Vielmehr schafft ER eine solche menschliche Beziehung, bei der
es um mehr, ja um etwas anderes geht als um das biologische Ver-
hiltnis zwischen dem Vater als dem Alten und dem Kind als dem
Jungen. Mutatis mutandis gilt das auch fiir den Besitzer-Gott, neben
dem, vor dem der Mensch ohne weiteres ein Fremdling und Bei-
sasse auf Erden ist, welcher Zustand auch dann nicht beseitigt
wird, wenn Gott Land und Erde dem Menschen als einen ,,Erb-
besitz‘‘ zueignet.3?

Damit hidngt folgendes zusammen: 1. Erneut und nunmehr
vollends wird deutlich, daf die menschlich-rechtlich mehr oder
weniger wichtigen Unterschiede, die man allenfalls zwischen einem
Fremdling als ,,Gastsassen‘‘ und einem Beisassen, zwischen einem
£évoc und einem mdpoweos, zwischen einem ger und einem toschab
feststellen kann, vor dem zuletzt geschilderten géttlich-rechtlichen
Zustand kein Gewicht haben. Es ist verstindlich, daB ger und
toschab da und dort entweder im parallelismus membrorum zu-
sammengestellt oder hendiadyoingemidB zusammengeschmolzen
sind.®* 2. Mit dem Gedanken solcher Fremdling- und Beisassen-
schaft kreuzt sich ja wohl im Alten Testament derjenige des Be-
wohnens und damit Besitzens des angelobten Landes. Aber wie
geschieht das nun? Ofters erscheint die Fremdling- und Beisassen-
schaft als eine vergangene Periode in der Geschichte Israels. So
heiBt es Ps. 105,111f. im Zusammenhang eines Berichtes iiber
Gottes Wundertaten an den Vitern: ,Er sprach: ,Dir will ich das
Land Kanaan geben als zugemessenes Eigentum.’ Da sie noch
e o o ‘

32 Die wxingovouila (Erbe, Besitz, Heilsbesitz) des Christenmensch]e§
hangt begrifflich und sachlich mit der nachala des hebridischen Alten Testa-
ments zusammen.

5 Bezeichnend ist, daB ofters, wie Gen. 23, 4; Lev. 25, 23, 35, 47,
beide Ausdriicke zu einem Begriff verbunden sind. Bei den LXX findet
sich zwischen beiden Wortern bald ein xal (und), bald nicht.

289



wenige Minner waren, erst kurz im Lande und Fremdlinge dort
(Buber/Rosenzweig : ,,geringgiiltig und gastend darin‘), wanderten
sie von Volk zu Volk...“ Ahnlich Ps. 78,55 innerhalb einer Auf-
zihlung von Gottes Wohltaten an Israel: ,,Volker vertrieb er vor
ihnen, verteilte sie mit der MeBschnur als Erbe und lieB in ihren
Zelten Israels Stimme wohnen.‘ Von hier aus mag es sich erkliren,
daB bei den Septuaginta das Verb xarowxely = ,,wohnen‘‘, ,be-
sitzen‘‘ an Stellen auftritt, wo man mapowxeiv = ,als Beisasse
wohnen‘‘ erwarten sollte: so hat der Codex B 1. Chron. 29, 15 fiir
toschabim xavowotvres, wihrend Codex A magowodvres hat. In
Jer. 20—51 ist etwa 10mal das Verb gir = ,fremd sein‘“ mit
xavowelv Ubersetzt, wobei dann allerdings mehrfach ,bessere‘‘ Va-
rianten zu verbuchen sind, die darauf hinweisen, daB die erst-
genannte Ubersetzung als ungenau empfunden wurde. Doch zeigt
die wiederum hier zu nennende Stelle 1. Chron. 29, 15, wo zdgouxot
und xarowotvres (zudem mit der Lesart nagowotyres) nebeneinander
stehen, daB es mit dem Erbteil, Wohnen, Besitzen, bei Israel eben
doch eine besondere Bewandtnis hat: Gott hat das Erbteil ge-
geben; er ist und bleibt der eigentliche Besitzer des Landes, in
dem sein Volk als Fremdlinge und Beisassen wohnen.34

3 Vgl. den Artikel xlfjoos x7zi. im ThWBzNT Bd.3 1938 S.775, wo
Johannes Herrmann den alttestamentlichen Abschnitt so abschlieBt: Es
diirfte ersichtlich geworden sein, welche Bedeutung die mit nach2la ver-
bundenen Glaubensgedanken fiir die Religion des atlichen Frommen ge-
habt haben; wer sie ermifit, wird ihre unvergiangliche Nachwirkung im Ju-
dentum, aber auch im Christentum begreifen kénnen.“ Was in solcher Weise
von der xingovouin gilt, gilt auch von der magouxia in ihrer eigentiimlichen
Verbindung mit der xinoovoulz. Eine Befreiung, eine Erlosung aus der
Fremdlingschaft auf Erden gibt es nur durch das Erbe von Gott her und
bei Gott. Diese alttestamentliche Fremdentypologie ist im Neuen Testa-
ment erhalten geblieben. — Die von Max Weber (s. Anm. 15) streng sozio-
logisch gewonnene These iiber das antike Judentum als ,ein Pariavolk‘
(S. 1f.) ist neuerdings ebenso streng theologisch gewertet von Wilhelm
Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments Bd. 1 1934 S. 151{f., der
so zusammenfaBt: ,,Wir haben Weber so ausfithrlich zu Wort kommen
lassen, weil seine Ausfithrungen das Verstindnis der Erzvitergeschichten von
der soziologischen Seite her fordern kdnnen, insbesondere das Verstind-
nis fiir die eigentiimliche Lage, in der sich Abram befand, wenn er aus
Glaubensgehorsam als Metdke, oder wie der Apostel sagt, als Pardke im

200



Es versteht sich, daB die spatere Diaspora-Existenz der Juden
in ihrer wachsenden Mehrheit das Wissen Israels um seine Fremd-
lingschaft in der Welt verandert hat. Diese Verinderung bedeutet
einerseits Verstirkung und anderseits Schwichung. Wihrend im
eschatologisch-apokalyptisch ausgerichteten Judentum und dann
auch Urchristentum das Wissen um die Diaspora verbunden bleibt
mit der babylonischen Gefangenschaft > und dadurch mittelbar auch
mit dem verloren gegangenen angelobten Land Palistina, geht das
hellenistische Judentum seine besonderen Wege in zunehmendem
Verzicht auf die geschichtlichen Zusammenhinge. Wir verdeut-
lichen uns das am besten an dem Leben und Denken des Philo,
der hier reprasentativ ist. Wenn er gerne von ndpowos, magowia
nagowxety  spricht, um den Gedanken auszudriicken, daB der
Fromme als Fremdling und Beisasse auf Erden wohnt, so denkt
er an die Ferne von der himmlischen Heimat. Die von ihm zitierte
und exegesierte Stelle Lev. 25,2336 ist eingebettet in seine um-
fassende Gesamtanschauung von dem Kampf des Menschen gegen
die Leidenschaften (zd¥n) und die Welt mit ihren Giitern3’ Der
Korper ist ,,immer tot und gestorben‘‘ und die Seele deshalb ,,tod-
tragend‘‘.3®¢ Der Korper — odua wird als ofjua, Grabmal, ver-
standen — und die Seele schlieBen einander aus.?* Der Mensch hat

verheifenen Lande wie in der Fremde siedelte, und mit Isaak und Jakob,
den Miterben derselben VerheiBung, nur in Zelten und nicht in festen
Hiusern wohnen konnte (Hebr. 11, 8 ff.). Die moralische Entriistung Webers
iiber die Ethik dieser Metoken mag uns helfen, staunend das rechte Ver-
stindnis zu gewinnen fiir die Bemerkung des Apostels, daB Gott sich ihrer
nicht schimte, zu heiBen ihr Gott, so wenig sich Jesus schimte, uns Briider
zu heiBen (Hebr. 11, 16; 2, 11). Es kann auch nichts schaden, wenn Webers
Bemerkungen uns hindern, die Patriarchen als moralische Helden zu ver-
ehren ... (S. 154ff.).

35 Siehe oben S. 272 f.

86 De Cherubim 120f.

81 Vgl. dazu Walther Vilker, Fortschritt und Vollendung bei Philo von
Alexandrien, eine Studie zur Geschichte der Frommigkeit 1938 S. 126—154,
vor allem S. 137 ff., und die Auseinandersetzung damit in meiner Studie
,,Die Polis in Kirche und Welt* 1940 S. 82 ff., ferner S. 91 ff.: Exkurs zur
neuen Beurteilung des ,,Politikers Philo.

3 Legum Allegoriae III 69; De Agricultura 25.

39 Legum Allegoriae 1 108.

201



die Aufgabe, seine ,,Vernunft‘‘ (voic) ,aus dem koérperlichen (so-
matischen) Lande herauszufiihren‘.«0 Deshalb fordert Philo immer
wieder, auf Erden wie ein Fremdling zu leben, d. h. nur magoweir,
aber nicht xaroweiv. Den Schriftbeweis fiir diesen Unterschied
bietet vor allem Gen. 47,4, wo diese beiden Worter vorkommen.
Die Anhinger des Moses werden dem Geschlecht des Turmbaues
von Babel gegeniibergestellt, die sich in einem festen Besitz hitten
ansiedeln wollen.*t Das Ziel solcher Tugendlehre erreicht der vollig
,bediirfnislose’* Mensch.©? Der zeitgenossische Hintergrund fiir
diese Haltung, aus der heraus die Fremdlingschaft des Menschen
in der Welt psychologisch ausgedeutet wird, ist mit der kynisch-
stoischen Diatribe gegeben. Insbesondere ist hier die platoni-
sierende Stoa (Seneca, Epiktet, Marc Aurel) zu nennen. Der Aus-
gangspunkt fiir solche lebensmiide Stimmung im hellenistischen
Zeitalter ist Plato, und zwar weniger der des ,,Staates‘‘ als der des
,,Phaidon‘‘. Dabei ist Philo dem Plato weithin auch unmittelbar
verhaftet.#® Zum Psychologischen der Fremdlingstypologie tritt bei
Philo das Kosmologische in der Weise, daB der Logos selbst wie die
Einzelseele als ein Fremdling zu betrachten sei.

Der mythologische Hintergrund dieser Vorstellung wird im
Bereich der Gnosis, vor allem in mandiischen und manichaischen
Uberlieferungen deutlich. Mani klagt: ,Ich bin ein Konigssohn. . .
und bin ein Fremdling geworden aus der GroBherrlichkeit.‘“ ¢ Es
ist also der Mythus vom Erlosergott in die Typologie vom Fremd-
ling gekleidet. Es bedeutet ein Leiden fiir den Erloser, daB er

40 De Mutatione Nominum 209.

41 Philo zitiert hier Gen. 47, 0; 26, 2; Ex. 2, 22. An letzter Stelle hat er
nicht mdpowxoc (LXX), sondern yadpas (= der Eingewanderte); er benutzt
hier dieses ziemlich seltene Wort, um den Namen des Sohnes des Moses
und der Zippora, Gersom zu erkliren. Ex. 12, 19; Jes. 14, 1; Lev. 19, 34
(Cod. A) steht yewpas fiir ger.

42 De Agricultura 54.

48 Zu der Streitfrage, ob und wie Philo trotz seines oben aufgezeigten
nHellenismus‘“ als Jude von seinem Gottesglauben aus auch wieder gegen
diesen ,Hellenismus‘‘ steht, vgl. Walther Vilker (s. Anm. 37) S. 130 ff.

44 Vgl F.W. K. Miiller, Handschriften in Estrangelo-Schrift aus Tur-
fan, Chinesisch-Turkestan Bd.2 1904 S.29 und 108.

202



die Fremdlingschaft auf sich nimmt.# Damit wird er der Seele
gleich, die ja auch fremd in der Welt ist. In den mandiischen Texten
wird das so ausgedriickt: ,,Ein Armer bin ich..., ein Weltiremder,
der aus der Ferne kommt..., den die Uthras weltfremd machten,
sie brachten mich aus dem Wohnsitz des Guten. Ach, in der Woh-
nung des Bosen lieBen sie mich wohnen.#¢ | Ich schaute das groBe
Vaterhaus, in dem meine Briider wohnen.*47 | Ich will hinausziehen
und zu meinem Vaterhause gehen, werde nicht zu meinem Hause
hier zuriickkehren.‘ 48

Wenn wir hier im Blick auf die Fremdlingstypologie kurz auf
Philo und die hellenistisch-vorderasiatische Gnosis eingegangen
sind, so stellt sich nun die Frage, ob nicht vielleicht doch bestimmte
Stellen iiber die Fremdlingschaft im Alten Testament zum min-
desten nach dem Septuaginta-Text, aber auch unter Umstinden
nach dem hebriischen Text je nach der zeitlichen Ansetzung von
der hellenistischen Fremdlingstypologie her verstanden werden
miissen. Wenn vor allem im Septuaginta-Psalter manche Einzel-
aussagen der hebriischen Vorlage in hellenistischer Weise psycho-
logisiert und spiritualisiert erscheinen, so mag diese Tendenz noch
weiter dadurch verstirkt worden sein, daB hellenistische Juden
und vor allem Proselyten den ihnen allein verstindlichen grie-
chischen Text erst recht hellenistisch verstehen konnten und viel-
leicht geradezu mufBiten. Es erscheint einleuchtend, daB die letzt-
lich auf Plato zuriickgehende Vorstellung von der Fremdlingschaft
des Menschen, bzw. der Menschenseele auf Erden von dem nicht
mehr auf das Land Paldstina, sondern auf die ganze Okumene ein-
gestellten Diasporajudentum auch an Stellen eingetragen werden
konnte, wo urspriinglich nur von der Fremdlingschaft im Mutter-
lande Palistina die Rede war. Ps. 15,1 lautet: ,,Wer darf Beisasse
sein in deinem Zelte? Wer darf wohnen auf deinem heiligen
Berge ?*¢ Der Parallelismus dieser beiden Fragesitze zeigt, daB es
sich hier wohl gar nicht um den eigentlichen Gedanken der Fremd-

46 Vgl. Herbert Preisker, Urchristlicher und mandiischer Erldsungs-
glaube, Theol. Blatter 1928 Sp. 143—151, vor allem Sp. 146 {.

4 Mark Lidzbarski, Mandiische Liturgien 1920 S.223f.

47 Mark Lidzbarski, Ginza 1925 S.577.

48 Ebd. S.560.

203



lingschaft handelt, sondern um denjenigen des Wohnens bei Gott,
das nur dem Frommen moglich ist. Es ist viel, ja es ist alles, bei
Gott ein Gast zu sein und damit iiberhaupt bei Gott zu sein.** Ahn-
lich lautet Ps. 61,5: ,LaB mich Beisasse sein in deinem Zelte
immerdar, mich bergen im Schirm deiner Fliigel.“ Eine ganz be-
sondere Bewandtnis kénnte es mit dem bereits genannten Ps. 119
haben.’® Wenn dieser ziemlich spiat angesetzt werden miifite (man
hat ihn auf den Hohenpriester Jaddua Neh. 12,22 oder gar auf den
Apostel Paulus zuriickgefiihrt), dann wire schon im hebriischen
Text der Verse 19 und 54 mit hellenistischer Fremdentypologie
zu rechnen.

Dennoch aber ist folgendes zu erwigen: Ob und inwieweit die
Fremdling- und Beisassenschaft im Lande (Paldstina) und die auf
Erden einen wirklichen Gegensatz bedeutet, ist zum mindesten
eine Frage, die nicht ohne weiteres mit ja beantwortet werden darf.
So wie im Bereich der Kirche als des Volkes Gottes die Personen
Israels von Abraham an sind und bleiben, so ist und bleibt in
der Eschatologie auch das Land (Palistina), dazu seine Hauptstadt
Jerusalem als die heilige, himmlische Stadt. Dies alles sicherlich
in verklarter Seinsweise, aber nicht beziehungslos sublimiert und
spiritualisiert, sondern in der aus der Treue Gottes flieBenden Be-
ziehung zu Palidstina und Jerusalem.’. Dieser Geschichtszusammen-
hang gilt dann auch fiir das Spatjudentum und das Urchristentum,
indem die Fremdlingstypologie trotz aller Verwandlung durch den
Hellenismus ihre wirkliche Wurzel in Israels Stellung zu den
Fremden und Beisassen und Israels Wissen um seine Fremdling-
und Beisassenschaft nicht verleugnen kann. —

Anhangsweise sei noch ein einfacherer Komplex behandelt, bei dem
nicht die komplexen und vielfach komplizierten Aussagen iiber ger und
toschab, sondern die schlichten Angaben iiber die Gastfreundschaft gegen-
itber dem wirklich Fremden, dem zar und nokhri, zu visieren sind. Auch hier
beginnen wir mit dem neutestamentlichen Schriftbeweis, der sich auf das
Alte Testament stiitzt. Die im Zltesten Christentum sonderlich gepflegte

49 Iuther ibersetzt sowohl Ps. 15, 1 wie auch Ps. 61, 5 das dem
magowxely entsprechende glr mit wohnen; die Zircher Bibel hat beide Male:
,,(dast sein‘‘.

80 Siehe oben S. 286 ff.

51 Vgl. dazu meine Studie ,Die Polis in Kirche und Welt*.

204



Tugend der Gastfreundschaft wird Hebr. 13, 2 auf das Vorbild des Abraham
zuriickgefiihrt und an Gen. 18,3 und 19,2f. erinnert: ,Die Gastireund-
schaft vergeBt nicht; denn durch diese haben etliche ohne ihr Wissen Engel
beherbergt.“ 1. Clem. 10,7; 11,1; 12,1 ist das noch deutlicher durch die
Zusammenstellung von Glaube und Gastfreundschaft bei Abraham, Lot und
sogar Rahab veranschaulicht. Um dieses Schriftbeweises willen werden wir
an das Judentum und weiter zuriick an das Alte Testament zu erinnern haben.

Von der jiidischen Synagoge ist die Gastfreundschaft sehr hoch bewertet
worden. Die Haggada nimmt gerne Gelegenheit, den Stammvater Abraham
als denjenigen zu preisen, der die Gastfreundschaft zuerst in ausgedehntem
MaBe geiibt habe. Er gilt als das Urbild des weitherzigen Gastgebers.
Im AnschluB an den Mischna-Traktat ,,Spriiche der Viter 1,5, daB ein
Rabbi zu sagen pflegte: | ,Dein Haus sei weit gedffnet, Arme seien deine
Hausgenossen‘‘, wird in einem spiteren Talmud-Traktat Hiob einerseits ge-
lobt, aber anderseits auch getadelt, weil er Abraham nicht erreicht habe:
wihrend Hiob auf die Wanderer wartete und sie dann beherbergte, ging
Abraham umher und den Wanderern entgegen: ,,Und nicht nur dies, sondern
er machte sich auch auf, baute groBe Palidste an den LandstraBen und legte
Speise und Trank hinein, und jeder, der kam und eintrat, aB und trank und
dankte Gott.* Auch sonst wird Abraham geradezu als der erste Gasthofs-
besitzer verherrlicht.52 In einem anderen Mischna-Traktat wird im Anschluf§
an QGen. 21,33 berichtet: ein Rabbi habe gesagt: Lies nicht: ,er rief an,
sondern: er lieB anrufen.“5% Das lehrt, daB unser Vater Abraham den
Namen Gottes durch den Mund des Wanderers (der bei ihm einkehrte) an-
rufen lieB. Wie denn? Wenn sie gegessen und getrunken hatten und sich
erhoben, um ihm zu danken, sprach er zu ihnen: Habt ihr denn von dem
Meinigen gegessen? Von dem des Weltengottes habt ihr gegessen! Danket
und rithmet und preiset den, der da sprach und es ward die Welt! 3¢ Den
AbschluB einer rechten Gastfreundschaft bildet das Geleit, das man dem
scheidenden Fremdling gibt. DemgemdB heiBt es zu Gen. 18,6: ,,Abraham
ging mit ihnen (den Engeln), das Geleit zu geben. Das Sprichwort sagt:
Hast du Speise und Trank gereicht, dann gib auch das Geleit!“ % Wenn
in solcher Weise Abraham als das Vorbild des gastlichen, barmherzigen
Menschen betrachtet wird, so entspricht dem die Aussage, daB die Gast-
freundschaft an Verdienstlichkeit dem frithzeitigen Besuch des Lehrhauses
gleichkime; ja, daB sie groBer sei als die BegriiBung der schekhina (also
Gottes); daB sie zu den sechs Dingen gehdre, deren Friichte (Zinsen) der
Mensch schon in dieser Welt genieBe, wihrend das Kapital (der Hauptlohn)
ihm anstehe fiir die kiinftige Welt.%®

Vgl. Strack-Billerbeck Bd.2 S.206f. (zu Luk. 14, 13).

53 Der gelehrte Rabbi liest also statt des Qal ein Hiph®il.

54 Vgl. ebd. Bd.3 S.196 (zu Rom 4, 21.).

85 Vgl. ebd. Bd. 1 S. 344 (zu Matth. 5, 41) und Bd. 4 S.571.

5 Vgl. ebd. Bd. 1 S.588f. (zu Matth. 10, 40a) und Bd. 4 S. 565.

o
(-]

205



Diese haggadischen Ausschmiickungen, die oft durch raffinierte Wort-
auslegungen gewonnen werden, entsprechen aber nun doch weithin dem Text
des Alten Testaments selbst. Das hier vor allem noch einmal zu nennende
18. Kapitel der Genesis beschreibt an sich schon den Gastgeber Abraham an-
schaulich genug. Wie Gen. 19, 8 berichtet, ist auch Lot bereit, zum Schutze
seiner Giste das groBte Opfer (Preisgabe seiner eigenen Tochter) zu bringen.
Auch Hiob ist Vorbild, wenn es Hi. 31,32 heit: ,,Der Fremdling durite
nicht im Freien iibernachten, meine Tiir 6ffnete sich dem Wanderer.* Oder
es sei an 2. Kon. 4 erinnert, wo von dauernder Gastfreundschaft erzihlit
wird: Elisa kommt nach Sunem und wird von einer reichen Frau auf-
gefordert, bei ihr zu speisen; und so oft er nun an jenen Ort kommt,
kehrt er dort ein. Verletzung der Gastfreundschaft galt im alten Israel
und im Judentum als ein besonders schindlicher Frevel, der furchtbare
Rache verdient (Gen. 19,4 ff.; vgl. Ri. 19,22 {f.). Nur ein grimmiger Fana-
tismus in schwerster Notzeit des kriegfiihrenden Volkes mochte sich iiber
diese Schranke hinwegsetzen (vgl. die Tat des Israeliten Jael an dem Feind
Israels Sisera, Ri. 4,17 ff.; 5,26 {f), —

Judenmission nach dem zweiten Weltkrieg?
Von Pfarrer Lic. ROBERT BRUNNER, Basel.

Es sei erlaubt, mit einem Zitat zu beginnen, das uns fiir die Vor-
kriegszeit als sehr typisch erscheint. Schon die Tatsache, daB wir
gezwungen sind, die die Judenmission betreffenden Worte aus
einem groferen Zusammenhang herauszubrechen, ist nicht von un-
gefdahr. ,,Die christliche Kirche wird darum... sich die Freiheit
auch zu einer bisher in Deutschland iibrigens bedeutungslosen
Judenmission wahren miissen 1.

Dieser Satz, im Jahr 1934 von einem deutschen Theologen
geschrieben, offenbart ein Doppeltes, das fiir die Haltung fast
der ganzen evangelischen Kirche gegeniiber der Judenmis-
sion seit einem Jahrhundert bezeichnend ist. Er konnte darum
ebenso gut in der Schweiz oder anderswo geschrieben worden
sein. Freilich, es hat dieser Kirche nie ganz an der guten
Einsicht gefehlt, daB sie von ihrem gekreuzigten und auferstan-

1 Walter Kiinneth: ,,Das Judenproblem und die Kirche.* S. 134, Sammel-
band: ,,Die Nation vor Gott.”” Berlin 1934,

206



	Israels Stellung zu den Fremdlingen und Beisassen und Israels Wissen um seine Fremdling- und Beisassenschaft

