
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Israels Stellung zu den Fremdlingen und Beisassen und Israels Wissen
um seine Fremdling- und Beisassenschaft

Autor: Schmidt, Karl Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Israels Stellung zu den Fremdlingen und Beisassen

und Israels Wissen um seine Fremdling- und
Beisassenschaft

Von Prof. Dr. KARL LUDWIG SCHMIDT. Basel

Die komplizierte Überschrift dieses Aufsatzes entspricht einem

komplexen Sachverhalt. Schon das alte Israel hat nicht nur wie
andere Völker des Altertums und der nachfolgenden Zeiten bis

heute, wo es Flüchtlinge und Fremdlinge ohne Zahl gibt,
bestimmte Regeln und Gesetze darüber aufgestellt, wie die vorübergehend

anwesenden Fremden als Emigranten und Asylanten und
die dauernd anwesenden Fremden als Metöken, Beisassen, zu
behandeln seien. Israel hat vielmehr darüber hinaus für seine

Gesetzgebung eine besondere Begründung darin gesehen, daß es seine
Existenz als ein Leben in der Fremdling- und Beisassenschaft
verstanden hat.

Israel hat seine Volkwerdung in der ägyptischen Fremdling-
und Beisassenschaft begonnen und hat sich dieses Vorganges
immer auch nach der Landnahme Kanaans erinnern müssen und
sollen. Eine ebenso einfache wie aber nun dringliche Verpflichtung

ist im Bewußtsein Israels damit gegeben, daß Gott die
ägyptische Sklavenexistenz seines Volkes als ein dauerndes Beispiel
und Zeichen hingestellt habe. Die vordergründigen menschlichen
Verhältnisse werden für das Volk und den Einzelnen vor einem

göttlichen Hintergrund gesehen. Der Glaube an Gott besteht im
Gehorsam zu dem Gott, von dem es am Anfang der zehn Gebote heißt :

„Ich bin der Herr, dein Gott, der ich dich aus dem Lande Ägypten,
aus dem Sklavenhause, herausgeführt habe" (Ex. 20,2; Dt. 5, 6).
Der verpflichtende Anspruch Gottes kommt „von Ägypten her"
(Flos. 13, 4 ; auch Hos. 11, 1 ; Ps. 81, 11). Das ist der einhellige Ton
in „Gesetz", „Propheten" und „Schriften". Dieses Evangelium als

Kundgebung von Gnade und Gericht läßt den Gott hervortreten,
der einmal selbst sozusagen in der Fremde gewesen ist und immer
wieder als der Fremde dasteht, wenn die von ihm aus der
Fremdlingschaft Befreiten sich ihm entfremden. In solcher Weise ist die

ganze Geschichte des Gottesvolkes Israel eine Heils- und Un-

269



heilsgeschichte bis hin zum Kommen des abgelehnten Messias Jesus

von Nazareth : „Er kam in das Seine, und die Seinen nahmen ihn

nicht auf" (Joh. 1, 11). Dieser Vorgang betrifft keine isolierte Mes-

sias-Dogmatik, sondern eine beziehungsvolle Fremden-Ethik, weil
dieser Messias in seiner Gnaden- und Gerichtspredigt die guten
Schafe und die bösen Böcke so scheidet: „... ich war fremd, und

ihr habt mich beherbergt... ich war fremd, und ihr habt mich

nicht beherbergt" (Matth. 25, 35. 43). Wenn der fremde Christus
den Menschen, Israeliten und Nichtisraeliten, Christen und Nicht-
christen, im Nächsten als dem Fremdling begegnet, begegnen soll,
so muß bedacht werden, daß nun gerade der Fremdling im Verein
mit allen Armen und Bedrängten, vorab den Witwen und Waisen
(Dt. 10, 18; 14, 29; 24, 19; 27, 19; Jer. 7, 6;Sach. 7, 10), beispiel-
und zeichenhaft den Menschen in seiner Armut und Bedrängnis
überhaupt darstellt. Der darin und damit zu Gott und seinem Messias

gehörende Mensch steht eigentümlich fremd in der Welt da,
die füglich nicht seine wirkliche Heimat ist. Für diese eschato-

logische Sicht der eigentlichen Polis sei hier nur an die Begründung
und Verdeutlichung des markantesten Poliswortes durch ein ebenso

markantes Fremdlingswort im Neuen Testament erinnert: „Unser

Bürgertum ist in den Himmeln" (Phil. 3, 20) ist nicht der
Ausdruck einer skeptischen Jenseitsflucht, sondern gründet als Bekenntnis

in der Erkenntnis der alttestamentlichen Patriarchen Israels:

„... sie bekannten, daß sie Fremdlinge und Beisassen auf Erden
seien" (Hebr. 11, 13).

Die enge Verbindung zwischen Altem und Neuem Testament
in der hier zur Rede stehenden Sache ist schon damit gegeben, daß

entweder eine alttestamentliche Stelle ausdrücklich zitiert oder
doch auf eine solche angespielt wird. Hebr. 11, 9 wird unter den

großen Glaubensvorbildern des Alten Testaments Abraham deshalb

genannt, weil von ihm im Anschluß an Gen. 23, 4 und 26, 3 gesagt
werden kann: „Aus Glaube wurde er Beisasse im Lande der
Verheißung als einem fremden und wohnte mit Isaak und Jakob, den

Miterben derselben Verheißung, in Zelten." Dem folgt gleich
Hebr. 11, 10 die Begründung: „Denn er wartete auf die Stadt,
welche die festen Fundamente hat, deren Erbauer und Schöpfer
Gott ist." Derjenige, der einmal Bürger der himmlischen Stadt

270



Gottes sein wird, ist auf Erden ein Beisasse. In seiner Rede über
die besondere Geschichte Israels Apgsch. 7 kommt Stephanus zweimal

auf diese Vorgänge zu sprechen; in Vers 6 wird Gen. 15, 13

zitiert: „Sein (Abrahams) Same wird Beisasse sein in einem fremden

Lande (Ägypten); in Vers 29 Ex. 2, 15. 22: Moses „wurde
Beisasse im Lande Midian". Paulus erinnert Apgsch. 13, 17 an Israels
„Beisassenschaft im Lande Ägypten". Die Glieder der Kirche Gottes
in Jesus Christus werden demgemäß von ihrem Apostel als „Fremdlinge

und Beisassen" angeredet, die das aber eigentlich jetzt schon
nicht mehr sind, weil sie im letzten schon „Mitbürger der Heiligen
und Hausgenossen Gottes" sind, Eph. 2, 19. Die Christen müssen
sich so mahnen lassen: „Wandelt in Furcht während der Zeit
eurer Beisassenschaft!", 1. Petr. 1,17. Der hier sprechende Apostel
mahnt dann noch einmal: „Ihr Geliebten, ich mahne euch als

Beisassen und Gäste", 1. Petr. 2, 11. Diese Zusammenstellung erinnert
an Ps. 39, 13, welche Stelle auch Hebr. 11, 13 eine Rolle spielt.
Dort wird zitatmäßig etwas ungeklärt vor allem an das Bekenntnis
des Psalmisten angeknüpft: „Ich bin ein Fremdling bei dir und
ein Beisasse wie alle meine Väter" (Ps. 39,13) und wohl auch an
das vom Chronisten dem König David in den Mund gelegte
Bekenntnis: „Denn wir sind Fremdlinge und Beisassen vor dir wie
alle unsere Väter; wie ein Schatten sind unsere Tage auf Erden,
ohne Hoffnung" (1. Chron. 29,15).

Die Kirche des Neuen Testaments ist èxxXrjoia und nagoixia,
richtiger: als èxxXi]oiu zugleich nagoxia1. Damit bezieht die
Kirche zwei an sich gegensätzliche staatsrechtliche termini technici
auf sich, je nach dem der Blick auf Gott oder die Welt gerichtet ist.
Wenn es Hebr. 13,14 heißt: „Wir haben hier keine bleibende
Stadt, sondern die zukünftige suchen wir", so wird der Charakter
der Kirche als Beisassenschaft besonders deutlich. Die Kirche mit
all ihren erhabenen alttestamentlichen Würdetiteln (vgl. vor allem
1. Petr. 2,9) hat eine Bürde auferlegt bekommen: einerseits
versteht sie sich als „Tempel, Haus, Hausgenossen, Bau Gottes"

1 Von meinen ekklesiologischen Studien nenne ich hier mein Basler

Rektoratsprogramm 1939 „Die Polis in Kirche und Welt 1940" und meinen
Artikel dtaoxogoi im „Theologischen Wörterbuch zum Neuen Testament"
Bd. 2 1935 S. 98 ff.



(vaôç, oîxog, oîy.eioi, olxoôoiu) deov), und anderseits auch als
„Beisassenschaft" (naooixia)2. Zugleich wird dabei der Tatsache der

„Zerstreuung", der Diaspora Israels eine besondere Seite abgewonnen.

Die Christen werden als die „auserwählten Gäste der
Zerstreuung", 1. Petr. 1,1, und als die „zwölf Stämme in der
Zerstreuung", Jak. 1,1, angesprochen. Der Ausdruck „Diaspora", der
nicht nur Judenchristen in ihrer jüdischen Zerstreuung, sondern
auch und gerade Heidenchristen als Beisassen in der Welt
bezeichnet ist ein besonders deutliches israelitisch-jüdisches Erbe

2 Man beachte hier den schon in der sprachlichen Begriffsbildung zum
Ausdruck kommenden dialektischen Gegensatz zwischen olxoolxeioi,
oixoöourj einerseits und nagoixta anderseits, demzufolge die Kirchgenossen
„zuhause" (bei Gott) und doch „nicht zuhause" (in der Welt) sind. Das
oben beschriebene Selbstverständnis der Kirche als einer Beisassenschaft
ist über das Neue Testament hinaus in der alten Kirche festgehalten worden.
Sehr schön und wohl etwas pathetisch heißt es Diogn. 5, 5: „Sie (die
Christen) bewohnen jeder sein eigenes Vaterland, aber wie Beisassen; sie
nehmen an allem gleich den Bürgern teil, und sie ertragen alles wie
Fremde, jede Fremde ist ihr Vaterland, und jedes Vaterland ist Fremde."
Wie 1. Petr. 1, 17 wird 2. Clem. 5, 1 xanoixia gebraucht: „Daher, Brüder,
lasset uns die Beisassenschaft dieser Welt preisgeben und den Willen dessen

tun, der uns berufen hat, und laßt uns nicht fürchten, aus dieser Welt
herauszugehen." Irenaus nennt die christlichen Gemeinden nagoixiu, worüber

Eusebius, Hist. eccl. V, 24, 14, berichtet. Dasselbe ist ebd. V, 18, 9 als

Aussage des Antimontanisten Apollonius gebucht; vgl. auch IV, 23, 5. Mart.
Polyc. inscr. sendet seinen Segenswunsch „allen Beisassenschaften der
heiligen und katholischen Kirche an jedem Orte". Es ist denkwürdig, daß das

Wort -jTaQotxia, das also eine Kirchgemeinde als eine Körperschaft von
Beisassen bezeichnet, ins Lateinische in der Form „paroecia" (so noch im
Codex iuris canonici) oder „parochia" und ins Deutsche als „Parochie"
übergegangen ist. Eine Parochie, eine Pfarrei, bezeichnet demnach die
Beisassenschaft der Christen auf Erden, deren wahrer Staat, deren Bürgerrecht

im Himmel ist. Der genannte Eingangsgruß des Mart. Polyc.
erläutert ausdrücklich diesen Sprachgebrauch, indem er das Verb nagoixeïv
verwendet: „Die Kirche (Gemeinde) Gottes, die als Beisassin in Smyrna
lebt, der Kirche (Gemeinde) Gottes, die als Beisassin in Philomelium lebt."
Ebenso redet Polycarp die Philipper in seinem an diese gerichteten Briefe
an. Nicht anders wendet sich 1. Clem. inscr. die römische an die
korinthische Gemeinde. Zum Schluß sei Diogn. ö, 8 mitgeteilt: „Christen wohnen
als Beisassen im Vergänglichen, die Unvergänglichkeit erwartend."

3 Wenn der erste Petrus- und der Jakobusbrief aus inneren Gründen
vornehmlich, wenn nicht überhaupt an Heidenchristen gerichtet sind, so

272



von der babylonischen Gefangenschaft her, die ihre äußeren und
inneren Aus- und Einwirkungen für alle Folgezeiten gehabt hat.1

Nach alledem ergibt sich die Schlußfolgerung: daß die Israeliten,

Juden und Christen sich der Fremdlinge als ihrer Fremdlinge

annehmen sollen, gründet nicht nur als eine allgemeine
ethische Forderung im Gebot der Humanität, sondern darüber hinaus

als eine besondere Glaubensforderung im Gebot, sich der

eigenen Fremdlingschaft bewußt zu bleiben. Von dort her erhält die
alte Forderung „Ihr sollt den Fremdling lieben" (Dt. 10,19) ihre
dauernde Richtung und Kraft, und zwar mit der hier gleich
folgenden Begründung „Denn ihr seid (auch) Fremdlinge gewesen im
Lande Ägypten" (ebd.).

Es hat sich getroffen, daß in den „judaica" als „Beiträgen
zum Verständnis des jüdischen Schicksals in Vergangenheit und
Gegenwart" durch die drei bis jetzt erschienenen Hefte hindurch
Paul Vogt Nachkriegsfragen evangelischer Flüchtlingshilfe erörtert

und über die Arbeit der Flüchtlinge in der Schweiz berichtet
hat. Dabei hat er den mit dem Wort „Fremdling" in der Bibel

ist hier die Apostrophierung der Christenheit als solcher durch die
Kennzeichnung „Diaspora" wahrhaftig kein Hindernis. Im Gegenteil: dieser
Hinweis auf die „Beisassenschaft" der Kirche eröffnet erst die rechte
Perspektive für das Ganze.

1 Im Licht der prophetischen Verkündigung (vgl. Jes. 35, 8; Ez. 22,

15) ist die israelitisch-jüdische Diaspora eine Auswirkung des göttlichen
Strafgerichtes. Erst der auch ins Judentum eingedrungene Hellenismus mit
seinem Optimismus hat den Juden nicht nur Pein und Fluch, sondern auch

Größe und Gewicht der Diaspora bewußt werden lassen. Das harte hebräische
Wort gölä oder gälüt bedeutet „Wegführung", „Deportation", „Exil" und
hat bei den LXX mehr oder weniger genau entsprechende Obersetzungen
gefunden wie al%[taXo>ota, cuioixia, ibioixto/wç, /.iF.Toiy.soia, aber auch
abschwächende wie nun gerade auch na^oixia. Wenn sich dann überwiegend
àtaonooà durchgesetzt hat, so hängt das einmal damit zusammen, daß der
Verlauf der Geschichte die Folgen auch der schlimmsten Deportation
immer wieder gemildert hat, wobei zudem auch freiwillige Auswanderung
von früh an die Diaspora hat größer und auch schöner hat werden lassen,

im hellenistischen Zeitalter hat man jedenfalls weithin die gölä als eine
gewaltige „Zerstreuung" über die ganze Welt mit einem nicht zu verkennenden

Hochgefühl empfunden und geradezu genossen, bis dann die Katastrophe
des Jahres 70 p. Chr. einen Rückschlag erzeugt hat. Näheres in meinem in
Anm. 1 genannten Artikel.

273



Alten und Neuen Testaments gegebenen Schriftbeweis als Grundlage

und Ziel der Flüchtlingsarbeit überhaupt verstanden und in

seinem Appell und Bericht die wesentlichen Bestimmungen der
israelitischen Fremden-Gesetzgebung kräftig herausgehoben. Mit
Recht sagt er: „Es ist auffallend, mit welchem Nachdruck im Alten
Testament gefordert wird, das Recht der Schwachen, der Witwen
und der Waisen und der Fremdlinge zu schützen und zu achten
Es ist etwas Heiliges um die Gebote Gottes an sein Volk Israel.

Segen oder Fluch können davon abhängen, ob sie beachtet oder
mißachtet werden, Segen oder Fluch für ein Volk, ja für die Völkerwelt.

Sie sind göttlich verheißungsvoll."5
Ja, es ist schon auffallend, mit welchem Nachdruck das uns

beschäftigende Thema durch das Alte Testament hindurch behandelt

ist. Die hämmernde Nachdrücklichkeit verbindet sich mit einem

ungemein reichhaltigen Sprach- und Begriffsgebrauch oder —
besser gesagt — macht offenbar einen solchen nötig. Wenn wir in
der Übersetzung der bis jetzt zitierten Stellen aus dem Alten und

5 Vgl. auch Paul Mögt, Ihr sollt den Fremdling lieben!, Rufe in die

Zeit, 1944, wo es in der ersten Betrachtung im Anschluß an Dt. 10, 19

heißt: „Der lebendige Gott ruft uns heute auf den Plan Uns allen gibt
er heute seine amtliche Verordnung. Amtliche Verordnungen der Behörden
haben ihren besonderen Stil. Dieser behördliche Stil ist kurz, knapp, klar.
Die amtliche Verordnung Gottes, die wir heute zu hören bekommen, hat
auch ihren Stil. Es ist der Gottesreichstil. Er ist unzweideutig, eindrücklich,
eindringlich und herzlich zugleich... Ihr sollt den Fremdling lieben! Gott
will durch diese Verordnung die Begegnung von Einheimischen mit Fremdlingen

in Ordnung bringen. Das ist der Sachverhalt unsres kurzen
Bibelwortes." Dazu Paul Vogt, Flüchtlingshilfe als christliche Diakonie, im
„Kirchenblatt für die reformierte Schweiz' 1944/26 S. 402: „Die Stellung
des Fremdlings im Alten Testament ist auffallend. Ihm gilt das besondere

Augenmerk Gottes Dreierlei ist an diesem Querschnitt durch das Alte
Testament auffallend. Erstens die ständige Wiederholung der Dreiheit
'Fremdling, Witwe, Waise'. Sie gehören zusammen als Allianz der Schwachen,

Bedrängten, Preisgegebenen und oft Rechtlosen. Zweitens : Diese besondere

Allianz steht unter der besonderen Aufmerksamkeit Gottes. Er tritt für
sie ein. Er ist ihr Anwalt. Er macht ihre Sache zu seiner Sache. Und drittens:
Israel wird immer an die eigene Fremdlingschaft in Ägypten erinnert, um
wach gemacht zu werden für seine Gegenwartsaufgabe an der Allianz der
Schwachen. Sein Wohl und Wehe hängt entscheidend ab von seinem
Verhalten zu dieser Allianz."

27 4



Neuen Testament die Wörter „Fremdling" und „Beisasse" und
einmal auch „Gast" gebraucht haben, so hat uns eine denkbar

genaue Wiedergabe der im Urtext benutzten Wörter vorgeschwebt.
Es hat aber nun damit eine erhebliche Schwierigkeit. Der hebräische
Urtext des Alten Testaments und der griechische Urtext des Neuen
Testaments sind hier sehr vielfältig. Dabei schiebt sich die
griechische Übersetzung des Alten Testaments ein, wie sie vor allem
mit den Septuaginta gegeben und im Neuen Testament zwar nicht
durchweg, aber doch meistens vorauszusetzen ist. Auf den Urtext
mit seinen wechselnden, vielfach sich überschneidenden und öfters
sich auch verwirrenden Übersetzungen, wie sie von alters her bis
heute geboten worden sind, genauer zu achten, ist hier nicht der
Ausfluß einer pedantischen und füglich mehr oder weniger
überflüssigen Philologie qua Mikrologie, sondern hat Sinn und Zweck
darin, daß wir in die Lage versetzt werden sollten, in das
Sichbemühen und Ringen Israels um sein Verstehen Nichtisraels und
seiner selbst, wie es von der Kirche als dem wahren Israel

aufgenommen ist, hineinzusehen.
Was hat es damit auf sich, daß die hier wiederum zu nennende

neutestamentliche Stelle Hebr. 11,13 mit ihrer Nennung der Çévoi

xal jiapcji/drjuoi,, die alttestamentlieh gesättigt ist, so verschiedene
Übersetzungen auf sich gezogen hat? Unserer oben gegebenen
Übersetzung „Fremdlinge und Beisassen" gegenüber lesen wir bei
Luther: „Gäste und Fremdlinge", ebenso in der Zürcher Bibel,
in der Vulgata: „peregrini et hospites", in neueren deutschen

Übersetzungen statt „Beisassen" auch: „Gäste" oder „Pilger", in
der Osterwald'sehen Übersetzung: „étrangers et voyageurs", in
der Segond'schen : „étrangers et passagers", in der Authorized
Version: „strangers and pilgrims", in der Moffat'sehen
Übersetzung: „strangers and exiles". Weniger wichtig ist hier, daß für
jcaQgmârj/uoç statt „Beisasse" auch „Gast" oder „Pilgrim" o. ä.

vorkommt, sondern daß die beiden Begriffe „Fremdling" und
„Beisasse" einfach umgestellt und damit vertauscht sind. Sollten
damit Übersetzer wie Luther, der doch sonst few? durch „fremd"
oder „Fremdling" wiedergibt, sich hier geirrt, d. h. einen wohl
nur diffizilen, doch immerhin vorhandenen Unterschied zwischen
zwei staatsrechtlichen termini nicht beachtet haben? Oder sollte

275



es vielleicht so sein, daß dieser Unterschied als zu diffizil absichtlich

oder auch unabsichtlich instinktiv für unwesentlich gehalten
wird? Im zweiten Falle wären rechtlich differenzierte Unterschiede
als letztlich nicht wesentlich oder gar als unwesentlich angesehen.6
Machen wir uns das an der Stellung eines Exulanten oder
Emigranten klar! Ob ein solcher mit Asylschutz oder Toleranzbewilligung

oder dann Aufenthaltsbewilligung oder sogar Niederlassungsbewilligung

in seinem Gastland lebt, bedeutet ja wohl rechtlich und
faktisch vor allem im Blick auf seine Arbeits- und Berufsmöglichkeit

einen mehr oder weniger einschneidenden Unterschied, hebt
aber sein Nichtbürgersein im fremden Lande nicht auf. Die
verschiedenen Spielarten solcher Fremdling- und Beisassenschaft
werden vor allem dadurch gemildert und letztlich zwar nicht
beseitigt, aber doch ihres lastenden Gewichtes beraubt, daß ja vor
Gott alle Menschen sich als bloße Fremdlinge und Beisassen auf
Erden zu verstehen haben.

Der Unterschied zwischen nâooixoç und jzaQemôrnuoç hat wenig

Gewicht. Das zweitgenannte Wort, das verhältnismäßig selten

ist, das im Neuen Testament außer Flebr. 11,13 nur 1. Petr. 1,1
und 2,11 und bei den Septuaginta nur einige wenige Male
vorkommt 7, besagt, daß ein Fremdling nur vorübergehend an einem
Orte sich aufhält.6 Gewichtiger und häufiger ist jkxqoixoç, welches
Wort besagt, daß ein Fremdling dauernd an einem Orte sich
aufhält und dabei zwar ohne die Gerechtsame eines eingeborenen
Bürgers, jedoch als Schutzgenosse eines solchen Bürgers oder einer
Bürgergemeinschaft, d.h. als Hintersasse, Beisasse mit beschränkten,

aber doch vorhandenen Rechten lebt. Um was es sich handelt,
wird uns am ehesten klar, wenn wir uns an das Metökentum der
griechischen Verfassungsgeschichte erinnern.

Von besonderer Tragweite ist es, daß das bekannte griechische

6 Vgl. dazu Martin Dibelius, An die Epheser, 2. Aufl. 1027, der Eph.
2, 19 richtig so übersetzt: „Fremde und Beisassen" und so interpretiert:
„ftVot y.ai xtiQoty.oi: beides Nichtbürger, die ®dßoixoi (anderswo fiéi-, êv-, y.àx-,

ovv-, sn-oixoi) mit besonderen gegen Zahlung gewährten Rechten. Auf den
Unterschied von und xÛQoixot kommt an unserer Stelle nichts an."

7 Vgl. oben S. 272 und Anm. 3.
8 Näheres im ThWBzNT Bd. 2 1935 S. 63f. (Walter Grundinann).

276



Wort févoç durch unsere deutsche Übersetzung „fremd", „Fremdling"

nicht eingefangen wird. Die daraus resultierende Unsicherheit

der Übersetzung, wie sie uns Hebr. 11,13 begegnet ist, hat
ihren Grund darin, daß bei Çévoç sofort die Bedeutung „Gast"
verrechnet werden muß. Im Griechischen werden der ganz
beziehungslose Fremde und der höchst beziehungsvolle Fremde mit
demselben Ausdruck bezeichnet. Der peregrinus kann hospes u n d

hostis sein. Es ist gar nicht so leicht auszumachen, welche von
den beiden Bedeutungen im Vordergrunde steht.11 Die Fremdheit als

die Nähe ist Gastfreundschaft; die Fremdheit als die Ferne ist
Feindschaft. Für diese Feindfremdheit verwenden die Septuaginta
und das Neue Testament auch und eher einige Ausdrücke, die

von äXXog abgeleitet sind, wie âXXôxqioç, âmjXXoxQicouévoç, âX.Xoyan/ç,

âXlocpvXoç, die auf „volks- und landfremd, fremdbürtig, fremdstämmig",

dann auch „fremdartig, unpassend, feindlich" hinweisen.10

An solchen «AÂoç-Wortbildungen, die auf das Andere im Sinne
des abzulehnenden Fremden hinweisen, sind die Septuaginta besonders

reich. Das kommt daher, daß in Israel mit seinem Erwählungs-
bewußtsein das Andere als das andersartige besonders genau
visiert wird. Die hebräischen Entsprechungen sind zär und nokhri,
welche beiden Wörter ungefähr dasselbe besagen.11 Dieses Fremde

von außen hat aber nun immer wieder auch seinen Sitz drinnen in
Israel selbst, wenn es geht um „fremde Götter", um einen „fremden
Gott". Fremd sind die kultischen Dinge, die gegen das Ritual-

9 Bezeichnend dafür ist das Schwanken der Lexica.
10 Näheres im ThWBzNT Bd. 1 1933 S. 264ff. (Friedrich Büchsei).
11 Außer den hebräischen Lexica vgl. vor allem die alttestamentliche

Konkordanz von Samuel Mandelkern: zär peregrinus, hostis, profanus,
inauditus ist eigentlich Partizip von zur recedere; alienum, fastidio esse;

nokhri peregrinus, alienus, novus, inauditus kommt vom Verb näkhar,
ebenso das Substantiv nekhär ignotum; peregrinum, regio peregrina.
Vereinzelt ist das Substantiv näkhär calamitas; das entspricht ganz dem

deutschen Wort „Elend", das ja etymologisch „anderes Land", „Fremde"
bedeutet. Daher Ob. 12 bei Luther: „Du sollst nicht mehr so deine Lust sehen

an deinem Bruder zur Zeit seines Elends" und Hi. 31,3: „Wird nicht...
ein Obeltäter verstoßen werden?" An der ersten Stelle hat die Zürcher Bibel

„Unglück", an der zweiten „Mißgeschick". Vgl. dazu auch die Miszelle über
PHüni von Ludwig Koehler in der „Theol. Zeitschr." 1945/4 S. 303 f.
„Unglück", an der zweiten „Mißgeschick".

277



gesetz streiten, wie „fremde Altäre" als heidnische Altäre, „fremdes
Altarfeuer, „fremdes Räucherwerk" bis hin zum Schluß des Nehe-
mia-Buches (13, 30) : „So reinigte ich sie von allem Fremden" („von
allem Ausländischen" in der Luther- und in der Zürcher Bibel).
„Entfremdet {Luther: „verkehrt", Zürcher Bibel: „abtrünnig")
sind die Gottlosen vom Mutterschoß an", heißt es im Psalter (Ps.

58,4). „Warum haben sie mich mit ihren Bildern, mit fremden
Götzen erzürnt?", fragt der Prophet (Jer. 8,19). Fremd in Israel
ist damit auch alles, was illegitim, ausgeschlossen durch Sitte und
Gesetz ist, wie die ehebrecherischen Frauen, die unehelichen Kinder.

Wenn diese Fremdheit nicht erkannt wird, dann gilt die
prophetische Klage (Hos. 8,12): „Schreibe ich ihm noch so viele
Anweisungen vor, sie werden wie die eines Fremden geachtet." Es

kommt dahin, daß die Gerichtsdrohung Gottes über Jerusalem als

seltsam und „fremd" angesehen wird (Jes. 28,21 ).12

Wenn die Septuaginta vom féroç wie auch vom tkîqomoç
sprechen, so handelt es sich im hebräischen Text sowohl um den

gër wie den töschäb. Wenn der Çévoç, wie wir gesehen haben,
nicht der beziehungslose, abzulehnende, sondern der höchst
beziehungsvolle, anzunehmende Fremde ist und sich ganz dem Me-
töken nähert, so ist das bei den hebräischen Entsprechungen noch
viel prägnanter. Bei töschäb ergibt sich das schon aus der
Etymologie des Wortes, weil ja sein Stammverb jäschab „sich setzen,
sitzen, wohnen" ist, sodaß also der töschäb, wenn er auch aus der
Fremde kommt, irgendwie ansässig ist und gewisse Schutzrechte
genießt.13 Alle Übersetzer tragen diesem Tatbestand ohne weiteres
Rechnung. Wie ist es aber mit dem viel häufigeren Ausdruck gër?
Während die Luther- und die ihr hier vielfach folgende Zürcher
Bibel meistens das Wort „Fremdling" gebrauchen, ist es schon

auffallend, daß die Septuaginta das Wort nicht nur mit Çévoç,
sondern auch mit tiûqolxoç wiedergeben. Am konsequentesten, wenn
auch nicht restlos konsequent, ist die Übersetzung von Martin

12 Im hebräischen Text verteilen sich diese Aussagen auf zär und
nokhri, bzw. nekhär, wofür die LXX meistens jeweils ùMotqioç sagen, ganz
selten auch einmal szeoog und ievog.

13 Bei Mandelkern: töschäb habitator, advena, inquilinus.

27S



Buber und Franz Rosenzweig, wo gër und sein Stammverb gür14
mit „Gast", „Gastsasse" (so meistens), auch „Gastbeisasse",
„gasten", „Gastschaft", „Gastsassenschaft" wiedergegeben werden.

Wenn man nun auch über solche etwas absonderlichen
Wortbildungen streiten mag, so ist jedenfalls durch sie richtig
herausgestellt, daß im Gegensatz zum zär oder nokhri als dem peregrinus/
hostis der gër als der peregrinus/'hospes kenntlich gemacht wird.
Wie gër und töschäb sich voneinander abheben, ist einmal eine

strittige, dann aber schließlich eine untergeordnete Frage. Auf die

Hauptsache gesehen, unterscheidet sich das spätere und verhältnismäßig

seltene töschäb von dem älteren und sehr häufigen gër kaum
oder überhaupt nicht.15

Wir tun deshalb gut, in der Darstellung von Israels Stellung
zu seinen Fremdlingen und Beisassen16 und Israels Wissen um

14 Bei Mandelkern: gïïr commemorari alicubi tamquam peregrinum,
peregrinari; habitare; gër peregrinus, hospes.

15 Der sorgsamsten Spezialforschung (vgl. schon Johann David
Michaelis, Mosaisches Recht 1770—75 Bd. 2 S. 322) ist es bis heute nicht
gelungen, einen bestimmt faßbaren Unterschied zwischen gër und töschäb
festzustellen. Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie Bd. 3:
Das antike Judentum 1921 Archiv für Sozialwissenschaft Bd. 44 Oktober
1917) kommt in seinem Abschnitt über die gërTni und die Erzväterethik gegen
Eduard Meyer, der für töschäb die Übersetzung „Klient" vorgeschlagen hat,
zu dem Ergebnis: „Was der ursprüngliche rechtliche Sinn jedes der beiden
in den Quellen oft kumulativ gebrauchten Ausdrücke war, scheint nicht mehr
feststellbar" (S. 33 Anm.). Alfred Bertholet, Die Stellung der Israeliten und
Juden zu den Fremden 1896 sagt zunächst resignierend: „Mit P (Priestercodex)

taucht zum ersten Mal der Ausdruck töschäb auf. Welches nun der
Unterschied zwischen töschäb und gër sei, ist eine außerordentlich schwierige

Frage. Jeder Gelehrte hat darüber seine eigene Meinung, und keine
hält stich" (S. 156 f.), betont aber dann seinerseits eine gewisse Nuancierung,
daß gër der Allgemeinbegriff sei, unter den sich töschäb subsummiere,
indem jeder töschäb ein gër sei, aber nicht umgekehrt (S. 159). Im Anschluß

an Bertholet erklärt Otto Procksch zu Gen. 23, 4 (im Sellin'sehen Kommentar
zum Alten Testament) knapp und umsichtig folgendes: töschäb, zur Sprache

von P gehörig, entspreche der israelitischen Dorf- und Stadtkultur und
bezeichne einen Halbbürger, der keinen Grundbesitz habe, während gër der
älteren Nomadenkultur entstamme; die Verbindung gër wetöschäb, Ps. 39,13
wie Gen. 23,4 zitiert, enthalte also ein altes und ein junges Wort.
Insbesondere zeigen die LXX, daß sich beide Ausdrücke nicht ausschließen.

lc Außer den in Anm. 15 genannten Arbeiten vgl. für Israels Stellung

279



seine eigene Fremdling- und Beisassenschaft17 von den Ttagoixog-
Stellen der Septuaginta auszugehen, während im Hebräischen bald
gër, bald töschäb zu lesen ist. Wie haben sich die Israeliten mit den

Nichtisraeliten um sie herum und in ihrer Mitte auseinandergesetzt?
Wie schon der blutverwandte Idumäer, so ist erst recht der
blutfremde Ägypter ein gër (Dt. 23,7). Ein solcher gër aus Amalek
hat auf David ein Attentat verübt (2. Sam. 1,13). Nur der gër als

Nichtisraelit darf vom Fleisch eines gefallenen Tieres essen (Dt.
14,21). Ein toschäb oder ein „Tagelöhner" darf nicht vom Passa-

lamm essen (Ex. 12,45). Dasselbe gilt für den Genuß des

Geweihten, der Opfergaben (Lev. 22,10). Anderseits besteht aber nun
doch ein gewisser Rechtsschutz und damit eine beschränkte
Einbeziehung in das kultische Leben Israels. Wie die Söhne Israels,
so hat auch der töschäb das Asylrecht (Num. 35,15). Eines solchen
soll man sich annehmen wie des verarmten Volksgenossen und
umgekehrt (Lev. 25, 35). Dem Israeliten wird eingeschärft, die Früchte
des Sabbatjahres auch dem töschäb zu gewähren (Lev. 25, 6). Wenn
ein Volksgenosse verarmt ist und sich einem anderen verkaufen
muß, so soll er bei diesem nicht Sklavendienst tun und nicht

zu den Fremden die immer noch lesenswerten, weil stoffreichen Artikel über
„Fremde", „Gastfreiheit", „Gastfreundschaft" im UA'/zer'schen „Biblischen
Reaiwörterbuch" (dort Bd. 1 1847 S. 3S1 findet sich der zusammenfassende
Satz.: „Die gesetzliche Behandlung der Fremden war bei den Israeliten
humaner, als in der früheren Zeit zu Rom und selbst in Athen") und im
Schenkel'sehen „Bibel-Lexikon" (dort Bd. 2 1869 S. 302 faßt der gelehrte
Orientalist Theodor Nöldeke so zusammen: „Erst Paulus zieht die volle Con-

sequenz, welche auf dem religiösen Gebiet keinen Unterschied der Völker
anerkennt. In anderer, nach außen beschränkterer, nach innen aber wenigstens
in der Praxis viel vollständigeren Weise hat der Islam die Trennung der
Völker aufgehoben, welche sich zu ihm bekennen"). Ferner die Artikel über

„Fremde", „Gastfreundschaft" in der „Realencyklopädie für protestantische
Theologie und Kirche" 3. Aufl. und im Handwörterbuch „Die Religion in
Geschichte und Gegenwart" 1. und 2. Aufl. Schließlich die Gesamt- und

Einzeldarstellungen der Geschichte Israels und die Lehrbücher der „Theologie
des Alten Testaments", insbesondere die von Walther Eichrodt 1933—39

passim, vor allem Bd. 1 S. 38 ff., Bd. 3 S. 48 ff.
17 Vgl. die alttestamentlichen Hinweise in dem Vortrag von Robert

Trick, Not, Verheißung und Aufgabe der Diaspora nach dem biblischen

Zeugnis, in der Zeitschrift „Pastoraltheologie" 1936 S. 261 ff.

280



schlechter gehalten werden als ein „Tagelöhner" oder töschäb und

zum nächsten Halljahr ganz frei werden (Lev. 25, 39 ff.). Es wird
angenommen, daß der töschäb wohlhabend werden kann (Lev.
25, 47).

Dieses sympathische Bild aus dem alten Israel wird noch

lebendiger, wenn man einige Stellen heranzieht, an denen gër mit
7iQooi)lvroç wiedergegeben ist. Für den gër, der beim Israeliten
wohnt, soll nun sogar dieselbe Passasatzung und dieselbe
Brandopfersatzung gelten (Num. 9, 14; 15, 14). Dasselbe Asylrecht
schützt den gër wie den Einheimischen (Jos. 20, 9). Wie die Witwen

und Waisen sollen die gerim nicht bedrückt werden (Jer. 7,6;
Sach. 7, 10).

Es handelt sich also um eine rechtliche Kategorie eigener Art.
Diese Landfremden im Unterschied zu den Einheimischen sind
offenbar einzelne Menschen, die aus irgendeinem Grunde ihr Land
und ihren Stamm verlassen haben und nun heimat- und rechtlos
geworden sind und unter gewissen Bedingungen Rechtsschutz in
Israel erlangt haben. Im Unterschied zu dem nokhri, der nur
vorübergehend, etwa als Händler, in Israel sich aufhält, hat der gër,
bzw. töschäb eine bessere soziale Stellung. Er kann ein Tagelöhner
werden, eine Arbeitskraft, die, vom Sklavendienst unterschieden,
zunächst noch oft gedrückt und ausgenützt ist. Die sozial-humane
Gesetzgebung vom vorchristlichen 8. Jahrhundert ab und besonders
mit und seit dem Deuteronomium nimmt sich aber immer mehr
seiner an. Dabei sind immer noch Schwankungen zu verzeichnen.
Insbesondere ist die Stellung der unter Privatschutz und der unter
Königsschutz stehenden Beisassen recht verschieden.

Die kultische Stellung mochte so lange ungeregelt bleiben,
als es in Israel selbst noch eine Fülle von Einzelkulten gab.
Doch allmählich wird dem gër immer mehr eingeräumt, was bald
als Pflicht, bald als Vergünstigung gedeutet werden kann. Wie
schon gesagt, ist er zunächst vom Passa ausgeschlossen, sofern

er sich nicht durch die Beschneidung ganz in die israelitische
Volksgemeinde aufnehmen läßt. Jedenfalls wird anderseits das
Verhältnis dergënm zum israelitischen Kult immer enger, wie auch
schon angedeutet ist. Am weitesten geht hier die Quellenschrift
des Priestercodex. Wie hier der töschäb in ältere Gesetzesbestim-

281



mungen eingefügt ist, so ist das dann weiterhin auch solchen

Priestercodex-Bestimmungen gegenüber geschehen. Am Anfang
des sogenannten Heiligkeitsgesetzes (Lev. 17, 3 f.) steht eine

Weisung an die Israeliten über das rechte Verfahren beim Schlachten;
im Septuaginta-Text ist sie auf die „Proselyten unter euch"
ausgedehnt. Ein ähnlicher Fall liegt in einer Bestimmung des Deu-
teronomiums (12,18) vor, wenn dort für den „Leviten in deinen

Toren" bei den Septuaginta der „Proselyt in deinen Toren"
zu finden ist. Solche Hinzufügungen, bzw. Änderungen sind
so auffallend, daß man auf den Gedanken kommen kann, es

handle sich vielleicht um den Proselyten im späteren Sinne. Es ist
aber doch wohl so, daß solche Einstellung schon der alttestament-
lichen Gesetzgebung eignet, wie sie sich gerade im Priestercodex
niedergeschlagen hat. Zu beachten ist jedenfalls, daß diese
Gesetzesschicht dem Beisassen die Beschneidung nahelegt und ihm
dafür die volle Gleichheit mit den israelitischen Volksgenossen
verheißt. Am klarsten entspricht dem eine Weisung des Ezechiel (47,
22f.): „Ihr sollt es (sc. das heilige Land) als Erbbesitz verlosen
unter euch und unter die gërfm, die unter euch weilen (Buberj
Rosenzweig: „euch und den Gastsassen, die gasten in eurer
Mitte") und unter euch Söhne gezeugt haben. Sie sollen euch gelten
wie ein Eingeborener unter den Söhnen Israels; mit euch sollen
sie inmitten der Stämme Israels ihren Erbbesitz durchs Los erhalten,
in dem Stamme, bei dem der gër weilt, dort sollt ihr ihm seinen
Erbbesitz geben, spricht der Herr." Hier werden also die
fremdländischen Beisassen den Israeliten gleichgestellt. Später wurde
dann die Tendenz zur gewaltsamen Beschneidung18 der
Landfremden und Blutfremden immer stärker.18

18 Dabei darf man nicht vergessen, daß die Übernahme der Beschneidung

durch einen Stammes- und Blutfremden dessen Zuzählung zum
israelitischen und später zum jüdischen Volk als dem „fleischlichen Israel"
bedeutet. Vgl. dazu meine Arbeit über „Die Judenfrage im Lichte der Kapitel
9—11 des Römerbriefes" 1943 S. 55: Wenn Paulus Rom. 9,3; 16,7.11.21
von seinen ovyyevsïç (xmii oÜQxa) spricht, so denkt er bei diesen seinen

„Volksgenossen" nicht nur an geborene Juden; denn in der Sicht des fleischlichen

Israel ist nicht die Blutgemeinschaft, sondern die Ritus-, Kultus-,
Gesetzesgemeinschaft auch bei gemeinsamer semitischer Rasse entscheidend,

282



Wenn die Rabbinen im Anschluß an die Bibel vom gër und
töschäb sprechen, so verlangen sie von einem solchen Beisassen,
der weder Vollisraelit noch Proselyt im späteren Sinne ist, die

Beobachtung der sieben oder auch weniger Gebote der Kinder
Noahs.20 Fraglich erscheint allerdings, ob und inwieweit solche
Beisassen in dem immer ohnmächtiger werdenden Judentum vielleicht
nur ein theoretisches Dasein geführt haben.

Was in der älteren Zeit gefordert und auch wirklich
durchgeführt worden ist, ordnet sich weithin in Theorie und Praxis des

Altertums überhaupt ein, wenn man etwa an die griechischen
Metöken und die lateinischen peregrini denkt. Dabei wirkt sich
der (antik-)östliche Sinn für die Heiligkeit der Gastfreundschaft
aus und im Zusammenhang damit der Sinn dafür, daß Gott den

Fremdlingen als den Schwachen ein freundlicher Helfer ist. Die
Besonderheit Israels liegt in seinem besonderen Kultus und Ritus
mit seiner Betonung vor allem der Beschneidung. Deutlich ist
jedenfalls, daß die Behandlung des Stammes-, volles-, blutfremden
Beisassen letztlich nicht begrenzt wird durch solche Stammes-,
Volks-, Blutfremdheit: die Beschneidung als das Zeichen des

Bundes Gottes mit seinem Volk umfaßt Israeliten und Nicht-
Israeliten, wenn diese den Israeliten hinzugesellt werden, in gleicher
Weise.

Was ist aber nun über den noch wichtigeren israelitischen
Tatbestand im einzelnen zu sagen, daß im Alten Testament nicht
nur die Landfremden, sondern auch und gerade die Israeliten selbst

Fremdlinge und Beisassen genannt werden, bzw. sich selbst so
nennen? Was darüber eingangs im Rahmen des alttestamentlichen
Schriftbeweises im Neuen Testament gesagt ist21, spitzt sich für

und das dann auch, wenn zu diesem fleischlichen Israel Proselyten aus
nichtsemitischen Völkern zu rechnen sind.

19 Vgl. vor allem 1. Makk. 2,46, wo erzählt wird, daß Matthias und
seine Freunde „mit Gewalt alle noch unbeschnittenen Knäblein, die sie im
Gebiete Israels antrafen, beschneiden ließen".

20 Über die Nachwirkung der noachischen Gebote in Judentum und
Christentum vgl. Hermann L. Strack und Paul Billerbeck, Kommentar zum
Neuen Testament aus Talmud und Midrasch Bd. 2 1924 S. 729 ff. (zu Act.
15,20) und Bd. 3 1926 S. 37 f. (zu Rom. 1,20).

21 Siehe oben S. 269 f.

283



Israel in seinem Existenzverständnis so zu : „Den Idumäer sollst
du nicht verabscheuen; denn er ist dein Bruder. Den Ägypter sollst
du nicht verabscheuen, denn du bist in seinem Lande ein gër
gewesen. Nachkommen, die ihnen im dritten Geschlecht geboren
werden, sollen eintreten in die Gemeinde Gottes" (Dt. 23, 8 f.).
Diese Aussage ist deshalb besonders auffallend, weil kurz vorher
(in Vers 4) gesagt ist: „Kein Ammoniter oder Moabiter darf der
Gemeinde Gottes angehören; niemals soll einer, der auch nur im
zehnten Gliede von ihnen abstammt, der Gemeinde Gottes
angehören dürfen." Warum werden gerade Edom und Ägypten anders
behandelt? Mit Ammon und Moab hat es eine besondere Bewandtnis,

wie sich schon aus ihrem Ursprung durch Incest zeigt (Gen.
19, 30ff.); dazu haben sie sich gegen Israel in der Wüste feindlich
gestellt. Edom dagegen ist, wenn auch oft gegen Israel feindlich,
doch sein Bruder. Und Ägypten ist der Schutzherr Israels gewesen.
Dabei kommt es aber immer auf das konkrete Verhalten dieses oder
jenes Volkes zum Heilsplan Gottes an. Edom verfällt schließlich
doch dem Gottesgericht genau so wie Ammon und Moab (Am. 1,
11 ff.). Anderseits wird aus der Errettung der Israeliten aus Ägypten
die Folgerung gezogen, daß sich die Ägypter zu Gott bekehren
und dann nicht mehr wie die anderen Völker mit Strafen der
Vernichtung, sondern mit Strafen der Erziehung bedacht werden ; und
Assyrien (darunter ist das syrische Reich der Seleukiden zu
verstehen) wird miteinbezogen: „Und die Ägypter werden den Herrn
an jenem Tage erkennen... Und der Herr wird die Ägypter schlagen,

wird schlagen und heilen; und sie werden sich zum Herrn
bekehren, und er wird sich von ihnen erflehen lassen und sie

heilen... Gesegnet ist Ägypten, mein Volk, und Assyrien, das

Werk meiner Hände, und Israel, mein Erbbesitz" (Jes. 19, 21 ff.).22

22 Im Neuen Testament hat solches Nebeneinander von Unheil und
Heil über einem fremdenVolk eine Parallele in der Stellung zu den Heiden und
Samaritern: Einerseits verbietet der seine Jünger aussendende Jesus diesen,
den Weg zu den Heiden zu gehen und eine Samariterstadt zu betreten (Matth.
10,6); und anderseits ist dann doch den Heiden das Evangelium gebracht
worden, und wir lesen allerlei mehr oder weniger „positive"
Samaritergeschichten (Luk. 10, 30 ff.; 17,11 {f.; 9,51 ff.; Joh. 4,4 ff.) bis hin zu den

Missionserfolgen der apostolischen Gemeinde gerade in Samaria (Act. 8).
Dieses samaritanische Problem kann nur vom Handeln Gottes aus geklärt

284



Daß Israel bei alledem das auserwählte Volk ist und bleibt, hängt
ja entscheidend und letztlich nicht von seinem besonderen
volkhaften Sein ab, sondern von dem Willen Gottes, der sich sein Volk
sucht, es auserwählt und erzieht. Daraus ergibt sich für Gott, daß

er auch und gerade andere Völker in seinen Heilsplan einbeziehen
kann. Vor ihm sind sie schließlich alle nicht Besitzende, sondern

nur Fremdlinge und Beisassen. Die Tatsache, daß Israel in einem
fremden Volke als gër gelebt hat, ist dafür ein besonderes Zeichen.
Israel darf seine Auserwähltheit nicht dahin verstehen, d. h.

mißverstehen, als wenn nicht „Nachkommen, die ihnen, den Ägyptern,
im dritten Geschlecht geboren werden (man beachte diese gewisse
Beschränkung, die offenbar die Notwendigkeit eines nicht überforderten

Hineinwacbsens verrechnet!), eintreten könnten in die
Gemeinde Gottes" (Dt. 23,9). Wenn Abraham die Fremdlingschaft
durch seine Auswanderung auf sich genommen und diesen Zustand
nach seiner Einwanderung in das ihm angelobte Land weiter
getragen hat, so ist das ein besonderes Zeichen der Selbstbescheidung,
des Gehorsams, des Glaubens gegenüber Gott. Deshalb ist seine

Fremdlingschaft nicht ein bestimmter Einzelfall, der als solcher
keine Allgemeingültigkeit hätte23, sondern beispielhaft für das Sein
des Volkes Gottes in seiner Fremdlingschaft.

In solcher Weise ist in der alttestamentlichen Gemeinde typo-
logisch das vorgebildet, was in der neutestamentlichen Gemeinde
gesagt und gelebt ist: „Nicht Jude, nicht Grieche... denn ihr alle
seid einer in Christus Jesus" (Gal. 3, 28); „kein Grieche noch

Jude, keine Beschneidung noch Vorhaut (NB: in dieser Sicht der

werden, des Gottes, der nicht an die Art von Menschen und Völkern
gebunden ist, was nun gerade die eifernden Jünger Jesu in ihrem jüdischen
Samariterhaß, der durch dieses Volk je und je ausgelöst wurde (Luk. 9, 51 ff.),
zunächst nicht verstanden haben.

23 Mit dem etwaigen Hinweis darauf, daß Abraham und andere, vorab
die Erzväter, deshalb in dem angelobten Land Fremdlinge waren, weil dieses
erst der nachmosaischen Generation zu Eigen gegeben war, ist der offenbar
als „Typ" (tvjioç) zu verstehende Abraham nicht verstanden. Es handelt
sich um mehr als eine durch bestimmte Umstände nun einmal bedingte,
sozusagen normale Fremdlingschaft, sondern um das Selbstverständnis eines

Volkes, das in der Geschichte seiner Väter, vor allem in der Abrahams sein

eigentliches Sein vorgebildet sieht.

285



Beschneidung drückt sich die Überhöhung des Alten Testaments
durch das Neue aus!24), kein Barbar, Skythe..., sondern alles und

in allen Christus" (Kol. 3, II).26
Wenn Israelit und Nichtisraelit denselben Zustand getragen

haben und tragen und daraus Folgerungen zu ziehen sind, so

ergibt sich damit für den Israeliten in seiner Gebundenheit an Gott
als seinen alleinigen Herrn ein vertieftes Verständnis seiner Fremdling-

und Beisassenschaft. Solches Wissen um die eigentliche
Existenz des Menschen setzt sich um in göttliche Gebote an ihm. „Ich
bin ein gër auf Erden; verbirg mir deine Gebote nicht!" (Ps. 119,

19). Dazu: „Deine Satzungen preise ich im Gesang in dem Hause
meiner megürä" (Ps. 119, 54). Konkret wirkt sich das im Rechtsleben

so aus: „Grund und Boden darf nicht für immer verkauft
werden, denn das Land ist mein, und ihr seid gërTm und töschäblm
mit mir" (Lev. 25, 23).26 Man ist versucht, diesen Sachverhalt mit
folgenden Erwägungen über die alttestamentliche Gottesvorstellung

24 Das Gegenüber von Beschneidung und Christus ist auch Barn. 9

festgehalten, so abstrus auch im einzelnen die dort entwickelte allegorische
Erklärung ist, wobei Barn, vor allem nicht beachtet hat, daß Jesus Christus
selbst beschnitten worden ist: „unter das Gesetz getan" (Gal. 4,4).

25 Nicht die Humanitätsphilosophie der Stoa, aus deren Bereich
gewisse formale Parallelen genannt werden können, auch nicht das gesetzesstrenge

Judentum, in dem bei aller Gleichstellung des Proselyten mit dem

geborenen Juden eher Gegengedanken und Gegenformulierungen zu finden
sind (vgl. Strack-Billerbeck Bd. 3 S. 557 ff.), führen zu Gal. 3, 28 und Kol.
3,11 hin, sondern allein die Erlösungstat Gottes an seinem Volk, dessen
Glieder als Fremde und Beisassen in dieser Welt leben. Diese Erlösungstat
Gottes an seinem Volk wird gegenüber allen jüdischen Einschränkungen
von dem Täufer Johannes betont: „Gott kann dem Abraham aus diesen
Steinen Kinder erwecken" (Matth. 3,9 Luk. 3,8) und dann von Jesus
Christus: „Solchen Glauben habe ich in Israel nicht gefunden" Matth. 8,10;
vgl. Luk. 7,9), wobei das Jesuswort an die Heiden hinzuzunehmen ist,
daß diese „mit Abraham, Isaak und Jakob im Himmelreich zu Tische liegen
werden" (Matth. 8, 11; vgl. Luk. 13,28).

26 Vgl. Robert Frick (in seinem in Anm. 17 genannten Vortrag S. 262) :

„Auch in der völkischen Selbständigkeit bleibt Israel doch im Metöken-
verhältnis, nun nicht zu einem fremden Herrenvolk, aber zu Gott, von dessen

Willen und Duldung allein es lebt. Gast, Fremdling, Beisasse sein — das

ist Not, das ist kein Ideal völkischen Stolzes. Aber Beisasse und Gast bei
Gott sein, das ist zugleich doch eine Lage voller Verheißung..."

286



abzuklären: Jahwe als der Gott und Herr des Landes erscheint in
seinem Verhältnis zu Israel wie der einzelne israelitische
Grundbesitzer in seinem Verhältnis zu seinen Beisassen. Ein solcher
ursprünglich sich kultisch-rechtlich gebender Gedanke wäre dann
etwa in der oben27 genannten Stelle 1. Chron. 29, 15 religiös
gewendet, was in den umgebenden Versen 14 und 16 seinen besonderen

Ausdruck fände : „Denn wer bin ich, und was ist mein Volk,
daß wir vermöchten, solche Gaben zu spenden Kommt doch alles

von dir, und aus deiner eigenen Hand haben wir dir gegeben...
Herr, unser Gott, dieser ganze Reichtum, den wir gesammelt, dir
ein Haus zu bauen für deinen heiligen Namen, aus deiner Hand
kommt er, dein ist alles." Die Fremdlingschaft des Menschen wäre
also eine bei Gott und ganz konkret im Bereich des Heiligtums
zu verstehen. Die ebenfalls oben28 schon genannte Stelle Ps. 39,13
könnte primär nichts anderes besagen wollen als dies, daß der
Fromme ohne Rücksicht auf die Stellung zur Welt Gott gegenüber
ein gär ist. Eine solche Auffassung entspricht jedenfalls dem
semitischen Gottesbegriff, dem zufolge das Verhältnis von Gott und
Mensch das von Herr und Sklave ist.29 An der soeben genannten

27 Siehe oben S. 271.
28 Siehe oben S. 271.
29 Vgl. dazu Wolf Wilhelm Oraf Baudissin, Kyrios als Gottesname im

Judentum und seine Stelle in der Religionsgeschichte Bd. 3 1929 S. 554f.:
„Noch der Psalmist, der 39,13 sich Jahwe gegenüber als einen Gast (ger)
und Beisassen (toschab) bezeichnet, wagt über den Gedanken an ein

entferntes Verhältnis seiner Zugehörigkeit zu Gott nicht hinauszugehen."
Darnach ist die Vorstellung von dem Gottesverehrer als Fremdling nicht erst

später eingedrungen, wie W. Robertson Smith, Die Religion der Semiten
1899 S. 55, meint, der hier eine nachexilische Anschauung im Gegensatz zu der
früheren von dem National- und Stammvatergott annimmt. Alles Nähere über
diese Kontroverse bei Georg Rosen, Juden und Phönizier, das antike Judentum
als Missionsreligion und die Entstehung der jüdischen Diaspora, neu bearb.

u. hrsg. von Friedrich Rosen und Geog Bertram 1929 S. 139 f., dazu in dem
Abschnitt „Die religiöse Bedeutung der alttestamentlichen Fremdengesetzgebung

und die Fremdlingstypologie der Septuaginta" S. 46 zu Ps. 39,13:
„Das ist an sich eine im Orient weitverbreitete Vorstellung, die uns z. B. bei

Pausanias 8, 2. 4 bezeugt wird, wo von Gästen und Tischgenossen der Götter
die Rede ist, oder in den mannigfachen Eigennamen, besonders phönizischen
und punischen, die mit Ger zusammengesetzt sind."

287



Stelle Ps. 119, 19 scheint darauf in der Weise der Finger gelegt zu

sein, daß der gër die Gebote des Gottes kennen muß, in dessen
Lande er weilt (vgl. 2. Kön. 17, 24 ff.). Die hier genannte cäräs

könnte wie auch sonst das Land Kanaan als Jahwes Besitz sein30

oder vielleicht wie wiederum auch sonst die Erde31, was jedenfalls
die Septuaginta durch die Übersetzung mit yrj ins Auge fassen. An
der ähnlichen Stelle Ps. 39, 13 läßt sich die Frage, ob vielleicht
eine besondere Septuaginta-Färbung vorliegt, auch nicht bestimmt
abklären. Während es im hebräischen Text heißt: „Ich bin ein

gër bei dir... ", haben die Septuaginta nach Codex B : „auf Erden",
während andere Textzeugen „bei dir" lesen. Zum mindesten dürfte
der Gedanke der Fremdling- und Beisassenschaft des Menschen
auf Erden auch schon im hebräischen Text anklingen. Am weitesten
greift die schließlich noch einmal zu nennende Stelle Lev. 25, 23,

wo an sich auch ein ursprünglich kultischer Anspruch Jahwes
vorzuliegen scheint, und zwar im Sinne eines ersten Besitzrechtes,
das er auf das Land geltend macht und das in der sakralen Brache
bei jedem siebenten Herbstfest neu anerkannt wird. Von hier aus

mag zunächst von Fall zu Fall der Einzelne seine und der Gemeinde
Daseins- und Lebensform als eine Fremdling- und Beisassenschaft

angesehen haben, was dann auf ganz Israel ausgedehnt worden
wäre.

Bei alledem ist ja auch nicht zu vergessen, daß- Jahwe schließlich

mehr ist als ein Besitzer nur seines Landes wie ein anderer in
solcher Weise eingeschränkter Gott, sondern darüber hinaus

Schöpfer Himmels und der Erden und damit Besitzer der ganzen
Welt. Überhaupt wird man sich hüten müssen, allzu anthropo-
morphistisch die Vorstellung vom Besitzrecht Gottes auf Land und
Erde daraus abzuleiten, daß ein menschliches Besitzverhältnis auf

30 Vgl. Alfred Bertholet bei Emil Kautzsch, Die Heilige Schrift des

Alten Testament 4. Aufl. 1921 ff. zu Ps. 119, 19: „Einen Kommentar zu
diesem Oedanken liefert 2. Kön. 17, 24 ff. : wer als Fremdling in einem Lande

wohnt, muß, wenn es ihm darin nicht übel ergehen soll, die Gebote des

Oottes dieses Landes kennen."
31 So Emil Kautzsch, Die Heilige Schrift des Alten Testaments 3.

Aufl. 1909/10 zu Ps. 119, 19: „Wenn V. 19a und 19b überhaupt zusammenhängen,

kann der Sinn nur sein: mache mich mit den Vorschriften bekannt,
die auf der Erde, auf der ich als Gast weile, in Geltung stehen."

288



ein göttliches übertragen wäre. Vielmehr wird in dem „anthropo-
morph"-gegenständlichen Sprechen von Gott als dem personhaften
Besitzer und Herrn und letztlich Vater dies zu beachten sein, daß

erst von hier aus menschliche Besitzer-, Herrn- und Vater-Aussagen

ihren Grund und Anspruch erhalten. Gott wird nicht Vater
genannt, weil es im menschlichen Bereich Vater und Kind gibt.
Vielmehr schafft ER eine solche menschliche Beziehung, bei der

es um mehr, ja um etwas anderes geht als um das biologische
Verhältnis zwischen dem Vater als dem Alten und dem Kind als dem

Jungen. Mutatis mutandis gilt das auch für den Besitzer-Gott, neben

dem, vor dem der Mensch ohne weiteres ein Fremdling und
Beisasse auf Erden ist, welcher Zustand auch dann nicht beseitigt
wird, wenn Gott Land und Erde dem Menschen als einen
„Erbbesitz" zueignet.32

Damit hängt folgendes zusammen: 1. Erneut und nunmehr
vollends wird deutlich, daß die menschlich-rechtlich mehr oder

weniger wichtigen Unterschiede, die man allenfalls zwischen einem

Fremdling als „Gastsassen" und einem Beisassen, zwischen einem
Çévoç und einem jiAqomoq, zwischen einem gër und einem töschäb
feststellen kann, vor dem zuletzt geschilderten göttlich-rechtlichen
Zustand kein Gewicht haben. Es ist verständlich, daß gër und
töschäb da und dort entweder im parallelismus membrorum
zusammengestellt oder hendiadyoingemäß zusammengeschmolzen
sind.83 2. Mit dem Gedanken solcher Fremdling- und Beisassenschaft

kreuzt sich ja wohl im Alten Testament derjenige des
Bewohnens und damit Besitzens des angelobten Landes. Aber wie
geschieht das nun? Öfters erscheint die Fremdling- und Beisassenschaft

als eine vergangene Periode in der Geschichte Israels. So

heißt es Ps. 105,11 ff. im Zusammenhang eines Berichtes über
Gottes Wundertaten an den Vätern: „Er sprach: ,Dir will ich das
Land Kanaan geben als zugemessenes Eigentum.' Da sie noch

1

; 1r^ri32 Die xXrjQovofiia (Erbe, Besitz, Heilsbesitz) des Christenmenschen
hängt begrifflich und sachlich mit der nachalä des hebräischen Alten Testaments

zusammen.
38 Bezeichnend ist, daß öfters, wie Qen. 23, 4; Lev. 25, 23. 35. 47,

beide Ausdrücke zu einem Begriff verbunden sind. Bei den LXX findet
sich zwischen beiden Wörtern bald ein xal (und), bald nicht.

289



wenige Männer waren, erst kurz im Lande und Fremdlinge dort
(Buber/Rosenzweig: „geringgültig und gastend darin"),wanderten
sie von Volk zu Volk..." Ähnlich Ps. 78, 55 innerhalb einer
Aufzählung von Gottes Wohltaten an Israel : „Völker vertrieb er vor
ihnen, verteilte sie mit der Meßschnur als Erbe und ließ in ihren
Zelten Israels Stämme wohnen." Von hier aus mag es sich erklären,
daß bei den Septuaginta das Verb xaxoixeiv „wohnen",
„besitzen" an Stellen auftritt, wo man nagoixelv „als Beisasse
wohnen" erwarten sollte: so hat der Codex B 1. Chron. 29,15 für
tôschâbïm xaxoixovvxeç, während Codex A nagoixovvxeç hat. In
Jer. 29—51 ist etwa lOmal das Verb gür „fremd sein" mit
xaxoixeïv übersetzt, wobei dann allerdings mehrfach „bessere"
Varianten zu verbuchen sind, die darauf hinweisen, daß die
erstgenannte Übersetzung als ungenau empfunden wurde. Doch zeigt
die wiederum hier zu nennende Stelle 1. Chron. 29,15, wo nagoixoi
und xaxoixovvxeç (zudem mit der Lesart nagoixovvxeç) nebeneinander
stehen, daß es mit dem Erbteil, Wohnen, Besitzen, bei Israel eben

doch eine besondere Bewandtnis hat: Gott hat das Erbteil
gegeben; er ist und bleibt der eigentliche Besitzer des Landes, in
dem sein Volk als Fremdlinge und Beisassen wohnen.31

31 Vgl. den Artikel xXfjQoS xrX. itn ThWBzNT Bd. 3 1938 S. 775, wo
Johannes Herrmann den alttestamentlichen Abschnitt so abschließt: „Es
dürfte ersichtlich geworden sein, welche Bedeutung die mit nachalä
verbundenen Glaubensgedanken für die Religion des at.lichen Frommen
gehabt haben; wer sie ermißt, wird ihre unvergängliche Nachwirkung im
Judentum, aber auch im Christentum begreifen können." Was in solcher Weise
von der xh^ovo/xia gilt, gilt auch von der naQoixia in ihrer eigentümlichen
Verbindung mit der xX^govo/eia. Eine Befreiung, eine Erlösung aus der
Fremdlingschaft auf Erden gibt es nur durch das Erbe von Gott her und
bei Gott. Diese alttestamentliche Fremdentypologie ist im Neuen Testament

erhalten geblieben. — Die von Max Weber (s. Anm. 15) streng
soziologisch gewonnene These über das antike Judentum als „ein Pariavolk"
(S. 1 ff.) ist neuerdings ebenso streng theologisch gewertet von Wilhelm
Mischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments Bd. 1 1934 S. 151 ff., der

so zusammenfaßt: „Wir haben Weber so ausführlich zu Wort kommen

lassen, weil seine Ausführungen das Verständnis der Erzvätergeschichten von
der soziologischen Seite her fördern können, insbesondere das Verständnis

für die eigentümliche Lage, in der sich Abram befand, wenn er aus

Glaubensgehorsam als Metöke, oder wie der Apostel sagt, als Paröke im

290



Es versteht sich, daß die spätere Diaspora-Existenz der Juden
in ihrer wachsenden Mehrheit das Wissen Israels um seine
Fremdlingschaft in der Welt verändert hat. Diese Veränderung bedeutet
einerseits Verstärkung und anderseits Schwächung. Während im
eschatologisch-apokalyptisch ausgerichteten Judentum und dann
auch Urchristentum das Wissen um die Diaspora verbunden bleibt
mit der babylonischen Gefangenschaft36 und dadurch mittelbar auch

mit dem verloren gegangenen angelobten Land Palästina, geht das

hellenistische Judentum seine besonderen Wege in zunehmendem
Verzicht auf die geschichtlichen Zusammenhänge. Wir verdeutlichen

uns das am besten an dem Leben und Denken des Philo,
der hier repräsentativ ist. Wenn er gerne von ndooixoç, nagotxla
jtagoixslv spricht, um den Gedanken auszudrücken, daß der
Fromme als Fremdling und Beisasse auf Erden wohnt, so denkt
er an die Ferne von der himmlischen Heimat. Die von ihm zitierte
und exegesierte Stelle Lev. 25,2336 ist eingebettet in seine
umfassende Gesamtanschauung von dem Kampf des Menschen gegen
die Leidenschaften (ndêi]) und die Welt mit ihren Gütern.37 Der
Körper ist „immer tot und gestorben" und die Seele deshalb
„todtragend".38 Der Körper — o&jua wird als orj/ua, Grabmal,
verstanden — und die Seele schließen einander aus.39 Der Mensch hat

verheißenen Lande wie in der Fremde siedelte, und mit Isaak und Jakob,
den Miterben derselben Verheißung, nur in Zelten und nicht in festen
Häusern wohnen konnte (Hebr. 11, 8 ff.). Die moralische Entrüstung Webers
über die Ethik dieser Metöken mag uns helfen, staunend das rechte
Verständnis zu gewinnen für die Bemerkung des Apostels, daß Gott sich ihrer
nicht schämte, zu heißen ihr Gott, so wenig sich Jesus schämte, uns Brüder
zu heißen (Hebr. 11, 16; 2, 11). Es kann auch nichts schaden, wenn Webers
Bemerkungen uns hindern, die Patriarchen als moralische Helden zu
verehren ..." (S. 154ff.).

36 Siehe oben S. 272 f.
36 De Cherubim 120f.
37 Vgl. dazu Walther Völker, Fortschritt und Vollendung bei Philo von

Alexandrien, eine Studie zur Geschichte der Frömmigkeit 1038 S. 126—154,

vor allem S. 137 ff., und die Auseinandersetzung damit in meiner Studie
„Die Polis in Kirche und Welt" 1940 S. 82 ff., ferner S. 91 ff.: Exkurs zur
neuen Beurteilung des „Politikers" Philo.

38 Legum Allegoriae III 69; De Agricultura 25.
39 Legum Allegoriae I 108.

291



die Aufgabe, seine „Vernunft" (vovg) „aus dem körperlichen
(somatischen) Lande herauszuführen".40 Deshalb fordert Philo immer
wieder, auf Erden wie ein Fremdling zu leben, d. h. nur nagoixelv,
aber nicht xmoixeiv. Den Schriftbeweis für diesen Unterschied
bietet vor allem Gen. 47,4, wo diese beiden Wörter vorkommen.
Die Anhänger des Moses werden dem Geschlecht des Turmbaues
von Babel gegenübergestellt, die sich in einem festeii Besitz hätten
ansiedeln wollen.11 Das Ziel solcher Tugendlehre erreicht der völlig
„bedürfnislose" Mensch.42 Der zeitgenössische Hintergrund für
diese Haltung, aus der heraus die Fremdlingschaft des Menschen
in der Welt psychologisch ausgedeutet wird, ist mit der kynisch-
stoischen Diatribe gegeben. Insbesondere ist hier die platoni-
sierende Stoa (Seneca, Epiktet, Marc Aurel) zu nennen. Der
Ausgangspunkt für solche lebensmüde Stimmung im hellenistischen
Zeitalter ist Plato, und zwar weniger der des „Staates" als der des

„Phaidon". Dabei ist Philo dem Plato weithin auch unmittelbar
verhaftet.43 Zum Psychologischen der Fremdlingstypologie tritt bei
Philo das Kosmologische in der Weise, daß der Logos selbst wie die
Einzelseele als ein Fremdling zu betrachten sei.

Der mythologische Hintergrund dieser Vorstellung wird im
Bereich der Gnosis, vor allem in mandäischen und manichäischen
Überlieferungen deutlich. Mani klagt: „Ich bin ein Königssohn...
und bin ein Fremdling geworden aus der Großherrlichkeit." 44 Es

ist also der Mythus vom Erlösergott in die Typologie vom Fremdling

gekleidet. Es bedeutet ein Leiden für den Erlöser, daß er

40 De Mutatione Nominum 209.

41 Philo zitiert hier Gen. 47, 9; 26, 2; Ex. 2, 22. An letzter Stelle hat er
nicht ttùqoixoç (LXX), sondern ymwQa? der Eingewanderte); er benutzt
hier dieses ziemlich seltene Wort, um den Namen des Sohnes des Moses
und der Zippora, Gersom zu erklären. Ex. 12, 19; Jes. 14, 1; Lev. 19, 34

(Cod. A) steht yetwQa? für gër.
42 De Agricultura 54.

43 Zu der Streitfrage, ob und wie Philo trotz seines oben aufgezeigten
„Hellenismus" als Jude von seinem Gottesglauben aus auch wieder gegen
diesen „Hellenismus" steht, vgl. Walther Völker (s. Anm. 37) S. 139 ff.

44 Vgl. F.W. K. Müller, Handschriften in Estrangelo-Schrift aus Tur-
fan, Chinesisch-Turkestan Bd. 2 1904 S. 29 und 108.

292



die Fremdlingschaft auf sich nimmt.43 Damit wird er der Seele

gleich, die ja auch fremd in der Welt ist. In den mandäischen Texten
wird das so ausgedrückt: „Ein Armer bin ich..., ein Weltfremder,
der aus der Ferne kommt..., den die Uthras weltfremd machten,
sie brachten mich aus dem Wohnsitz des Guten. Ach, in der Wohnung

des Bösen ließen sie mich wohnen.46 „Ich schaute das große
Vaterhaus, in dem meine Brüder wohnen."47 „Ich will hinausziehen
und zu meinem Vaterhause gehen, werde nicht zu meinem Hause
hier zurückkehren." 48

Wenn wir hier im Blick auf die Fremdlingstypologie kurz auf
Philo und die hellenistisch-vorderasiatische Gnosis eingegangen
sind, so stellt sich nun die Frage, ob nicht vielleicht doch bestimmte
Stellen über die Fremdlingschaft im Alten Testament zum
mindesten nach dem Septuaginta-Text, aber auch unter Umständen
nach dem hebräischen Text je nach der zeitlichen Ansetzung von
der hellenistischen Fremdlingstypologie her verstanden werden
müssen. Wenn vor allem im Septuaginta-Psalter manche

Einzelaussagen der hebräischen Vorlage in hellenistischer Weise psycho-
logisiert und spiritualisiert erscheinen, so mag diese Tendenz noch
weiter dadurch verstärkt worden sein, daß hellenistische Juden
und vor allem Proselyten den ihnen allein verständlichen
griechischen Text erst recht hellenistisch verstehen konnten und
vielleicht geradezu mußten. Es erscheint einleuchtend, daß die letztlich

auf Plato zurückgehende Vorstellung von der Fremdlingschaft
des Menschen, bzw. der Menschenseele auf Erden von dem nicht
mehr auf das Fand Palästina, sondern auf die ganze Ökumene
eingestellten Diasporajudentum auch an Stellen eingetragen werden
konnte, wo ursprünglich nur von der Fremdlingschaft im Mutterlande

Palästina die Rede war. Ps. 15,1 lautet: „Wer darf Beisasse
sein in deinem Zelte? Wer darf wohnen auf deinem heiligen
Berge?" Der Parallelismus dieser beiden Fragesätze zeigt, daß es

sich hier wohl gar nicht um den eigentlichen Gedanken der Fremd-

46 Vgl. Herbert Preisker, Urchristlicher und mandäischer Erlösungsglaube,

Theol. Blätter 1928 Sp. 143—151, vor allem Sp. 146 f.
40 Mark Lidzbarski, Mandäische Liturgien 1920 S. 223 f.
47 Mark Lidzbarski, Oinza 1925 S. 577.
48 Ebd. S. 560.

293



lingschaft handelt, sondern um denjenigen des Wohnens bei Gott,
das nur dem Frommen möglich ist. Es ist viel, ja es ist alles, bei
Gott ein Gast zu sein und damit überhaupt bei Gott zu sein.19 Ähnlich

lautet Ps. 61,5: „Laß mich Beisasse sein in deinem Zelte
immerdar, mich bergen im Schirm deiner Flügel." Eine ganz
besondere Bewandtnis könnte es mit dem bereits genannten Ps. 119

haben.60 Wenn dieser ziemlich spät angesetzt werden müßte (man
hat ihn auf den Hohenpriester Jaddua Neh. 12,22 oder gar auf den

Apostel Paulus zurückgeführt), dann wäre schon im hebräischen
Text der Verse 19 und 54 mit hellenistischer Fremdentypologie
zu rechnen.

Dennoch aber ist folgendes zu erwägen : Ob und inwieweit die
Fremdling- und Beisassenschaft im Lande (Palästina) und die auf
Erden einen wirklichen Gegensatz bedeutet, ist zum mindesten
eine Frage, die nicht ohne weiteres mit ja beantwortet werden darf.
So wie im Bereich der Kirche als des Volkes Gottes die Personen
Israels von Abraham an sind und bleiben, so ist und bleibt in
der Eschatologie auch das Land (Palästina), dazu seine Hauptstadt
Jerusalem als die heilige, himmlische Stadt. Dies alles sicherlich
in verklärter Seinsweise, aber nicht beziehungslos sublimiert und
spiritualisiert, sondern in der aus der Treue Gottes fließenden
Beziehung zu Palästina und Jerusalem.61. Dieser Geschichtszusammenhang

gilt dann auch für das Spätjudentum und das Urchristentum,
indem die Fremdlingstypologie trotz aller Verwandlung durch den
Hellenismus ihre wirkliche Wurzel in Israels Stellung zu den
Fremden und Beisassen und Israels Wissen um seine Fremdling-
und Beisassenschaft nicht verleugnen kann. —

Anhangsweise sei noch ein einfacherer Komplex behandelt, bei dem
nicht die komplexen und vielfach komplizierten Aussagen über gër und
toschäb, sondern die schlichten Angaben über die Gastfreundschaft gegenüber

dem wirklich Fremden, dem zär und nokhri, zu visieren sind. Auch hier
beginnen wir mit dem neutestamentlichen Schriftbeweis, der sich auf das

Alte Testament stützt. Die im ältesten Christentum sonderlich gepflegte

i9 Luther übersetzt sowohl Ps. 15, 1 wie auch Ps. 61, 5 das dem

naQoixeïv entsprechende gür mit wohnen; die Zürcher Bibel hat beide Male:
„Gast sein".

60 Siehe oben S. 286 ff.
61 Vgl. dazu meine Studie „Die Polis in Kirche und Welt".

294



Tugend der Gastfreundschaft wird Hebr. 13,2 auf das Vorbild des Abraham
zurückgeführt und an Gen. 18,3 und 19,2 f. erinnert: „Die Gastfreundschaft

vergebt nicht; denn durch diese haben etliche ohne ihr Wissen Engel
beherbergt." 1. Clem. 10,7; 11,1; 12,1 ist das noch deutlicher durch die
Zusammenstellung von Glaube und Gastfreundschaft bei Abraham, Lot und

sogar Rahab veranschaulicht. Um dieses Schriftbeweises willen werden wir
an das Judentum und weiter zurück an das Alte Testament zu erinnern haben.

Von der jüdischen Synagoge ist die Gastfreundschaft sehr hoch bewertet
worden. Die Haggada nimmt gerne Gelegenheit, den Stammvater Abraham
als denjenigen zu preisen, der die Gastfreundschaft zuerst in ausgedehntem
Maße geübt habe. Er gilt als das Urbild des weitherzigen Gastgebers.
Im Anschluß an den Mischna-Traktat „Sprüche der Väter" 1,5, daß ein
Rabbi zu sagen pflegte: „Dein Haus sei weit geöffnet, Arme seien deine
Hausgenossen", wird in einem späteren Talmud-Traktat Hiob einerseits
gelobt, aber anderseits auch getadelt, weil er Abraham nicht erreicht habe:
während Hiob auf die Wanderer wartete und sie dann beherbergte, ging
Abraham umher und den Wanderern entgegen: „Und nicht nur dies, sondern
er machte sich auch auf, baute große Paläste an den Landstraßen und legte
Speise und Trank hinein, und jeder, der kam und eintrat, aß und trank und
dankte Gott." Auch sonst wird Abraham geradezu als der erste Gasthofsbesitzer

verherrlicht.52 In einem anderen Mischna-Traktat wird im Anschluß
an Gen. 21,33 berichtet: ein Rabbi habe gesagt: Lies nicht: „er rief an,
sondern: er ließ anrufen."63 „Das lehrt, daß unser Vater Abraham den
Namen Gottes durch den Mund des Wanderers (der bei ihm einkehrte)
anrufen ließ. Wie denn? Wenn sie gegessen und getrunken hatten und sich

erhoben, um ihm zu danken, sprach er zu ihnen : Habt ihr denn von dem

Meinigen gegessen? Von dem des Weltengottes habt ihr gegessen! Danket
und rühmet und preiset den, der da sprach und es ward die Welt!" 54 Den
Abschluß einer rechten Gastfreundschaft bildet das Geleit, das man dem
scheidenden Fremdling gibt. Demgemäß heißt es zu Gen. 18,6: „Abraham
ging mit ihnen (den Engeln), das Geleit zu geben. Das Sprichwort sagt:
Hast du Speise und Trank gereicht, dann gib auch das Geleit!"55 Wenn
in solcher Weise Abraham als das Vorbild des gastlichen, barmherzigen
Menschen betrachtet wird, so entspricht dem die Aussage, daß die
Gastfreundschaft an Verdienstlichkeit dem frühzeitigen Besuch des Lehrhauses
gleichkäme; ja, daß sie größer sei als die Begrüßung der schekhlnä (also
Gottes); daß sie zu den sechs Dingen gehöre, deren Früchte (Zinsen) der
Mensch schon in dieser Welt genieße, während das Kapital (der Hauptlohn)
ihm anstehe für die künftige Welt.66

52 Vgl. Strack-Billerbeck Bd. 2 S. 206 f. (zu Luk. 14, 13).
63 Der gelehrte Rabbi liest also statt des Qal ein HiphGl.
54 Vgl. ebd. Bd. 3 S. 196 (zu Rom 4, 2 f.).
65 Vgl. ebd. Bd. 1 S. 344 (zu Matth. 5, 41) und Bd. 4 S.571.
66 Vgl. ebd. Bd. 1 S. 588 f. (zu Matth. 10, 40a) und Bd. 4 S. 565.

295



Diese haggadischen Ausschmückungen, die oft durch raffinierte
Wortauslegungen gewonnen werden, entsprechen aber nun doch weithin dem Text
des Alten Testaments selbst. Das hier vor allem noch einmal zu nennende
18. Kapitel der Genesis beschreibt an sich schon den Gastgeber Abraham
anschaulich genug. Wie Gen. 19, 8 berichtet, ist auch Lot bereit, zum Schutze
seiner Gäste das größte Opfer (Preisgabe seiner eigenen Töchter) zu bringen.
Auch Hiob ist Vorbild, wenn es Hi. 31,32 heißt: „Der Fremdling durfte
nicht im Freien übernachten, meine Tür öffnete sich dem Wanderer." Oder
es sei an 2. Kön. 4 erinnert, wo von dauernder Gastfreundschaft erzählt
wird: Elisa kommt nach Sunem und wird von einer reichen Frau
aufgefordert, bei ihr zu speisen; und so oft er nun an jenen Ort kommt,
kehrt er dort ein. Verletzung der Gastfreundschaft galt im alten Israel
und im Judentum als ein besonders schändlicher Frevel, der furchtbare
Rache verdient (Gen. 19,4 ff.; vgl. Ri. 19, 22 ff.). Nur ein grimmiger
Fanatismus in schwerster Notzeit des kriegführenden Volkes mochte sich über
diese Schranke hinwegsetzen (vgl. die Tat des Israeliten Jael an dem Feind
Israels Sisera, Ri. 4,17 ff. ; 5, 26 ff.). —

Judenmission nach dem zweiten Weltkrieg?
Von Pfarrer Lie. ROBERT BRUNNER, Basel.

Es sei erlaubt, mit einem Zitat zu beginnen, das uns für die
Vorkriegszeit als sehr typisch erscheint. Schon die Tatsache, daß wir
gezwungen sind, die die Judenmission betreffenden Worte aus
einem größeren Zusammenhang herauszubrechen, ist nicht von
ungefähr. „Die christliche Kirche wird darum... sich die Freiheit
auch zu einer bisher in Deutschland übrigens bedeutungslosen
Judenmission wahren müssen1."
Dieser Satz, im Jahr 1934 von einem deutschen Theologen
geschrieben, offenbart ein Doppeltes, das für die Haltung fast
der ganzen evangelischen Kirche gegenüber der Judenmission

seit einem Jahrhundert bezeichnend ist. Er könnte darum
ebenso gut in der Schweiz oder anderswo geschrieben worden
sein. Freilich, es hat dieser Kirche nie ganz an der guten
Einsicht gefehlt, daß sie von ihrem gekreuzigten und auferstan-

1 Walter Künneth: „Das Judenproblem und die Kirche." S. 134. Sammelband:

„Die Nation vor Gott." Berlin 1934.

296


	Israels Stellung zu den Fremdlingen und Beisassen und Israels Wissen um seine Fremdling- und Beisassenschaft

