
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Die Kreuzritter

Autor: Kurz, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kreuzritter
Von GERTRUD KURZ, Leiterin der Kreuzritterbewegung in der Schweiz

Im Jahre 1930 schrieb Pfarrer Eduard Thurneysen (Basel) im
Zwinglikalender unter dem Titel: „Der Friedensraum" einen
Bericht über die Erlebnisse Etienne Bachs im besetzten Ruhrgebiet.
Es ist neben einem andern Bericht von Arnold Löscher, der uns
viele wertvolle Dienste leistete, das Beste, was über die Begebenheiten

in Datteln und Qelsenkirchen geschrieben wurde, und da

dieser zum Ausgangspunkt unserer Kreuzritter-Arbeit wurde, so
kann es auch für unsern heutigen Bericht keinen bessern Anfang
geben als eben diesen Artikel: „Der Friedensraum"! Wir geben
ihn in seinem ersten Teile wieder:

1923.

Es soll vorkommen, daß mitten drin im Tosen eines Orkans ein Raum und
Platz sich findet, wo vollkommene Windstille herrscht, wo die Gewalt des

Sturmes gebannt ist, wo Friede waltet mitten im Kampf der Elemente. Ringsum

heulen die wilden Wetter; wie eine Meute losgelassener Hunde
umkreisen sie den Friedensraum, aber betreten dürfen sie ihn nicht. Sie werden
zurückgehalten von einer unsichtbaren Hand, und dem, der dort weilt, wird
kein Haar gekrümmt. Es sei hier ein Bericht erstattet über eine Begebenheit,
bei der diese merkwürdige Naturerscheinung sich zu wiederholen scheint —
aber freilich nicht draußen vor unsern Fenstern, sondern drinnen im
Menschenleben.

Im Jahre 1923, als die französische Besetzungsarmee ins deutsche
Ruhrgebiet eingebrochen war wie in Feindesland, diente in ihren Reihen als

Offizier, der Elsässer Etienne Bach.

Er stammte aus einem protestantischen Hause, und in der Öde des
Militärbetriebes empfand er das Bedürfnis nach Anschluß und Umgang mit
Gleichgesinnten. An lustigen Kumpanen hätte es ihm sicher nicht gefehlt. Aber
er suchte etwas anderes.

Er klopfte bei einem deutschen Pfarrer an, von dem er wußte, daß er mit
einem Kreis junger Leute regelmäßig sich um die Bibel sammelte. Was mag
dieser deutsche Pfarrer gedacht haben, als eines Tages der Landesfeind in
Gestalt dieses französischen Offiziers in seinem Studierzimmer stand, mit
der seltsamen Bitte, ob er sich nicht hin und wieder bei diesen Zusammenkünften

einfinden dürfe. Nun, er hat es leider ganz und gar nicht begriffen,
dieser deutsche Kirchenmann, um was es ging. Er erklärte blind und bor-

222



liiert, das sei völlig ausgeschlossen, daß der Franzose mit ihm und seinen

Freunden zusammensitzen könne.

Bach suchte weiter. Irgendwo in einer Vorstadt saßen ein paar kleine, bescheidene

Leute aus dem Volke ebenfalls um die Bibel zusammen — ohne Pfarrer!
Und hier fragte er wiederum an. Und wiederum gab es erstaunte Gesichter,
aber merkwürdig, diese Ungelehrten kümmerten sich schließlich doch nicht
um seine Uniform, sondern sie sahen auf das, worauf hier einzig zu sehen

war: Da steht einer an unserer Türe, ein Feind, keine Frage, aber wenn
es wahr ist, was eben in dieser seltsamen Bibel zu lesen ist, die da

aufgeschlagen auf dem Tische liegt: „Liebet eure Feinde...", ja eure Feinde,
während sie noch Feinde sind und deßungeachtet, daß sie es sind, liebet sie!
Und das heißt ganz gewiß nicht irgend etwas Verschwommenes, Undeutliches,

sondern das heißt: rechnet sie zu euch, sehet sie an als solche, die,
so wahr Jesus Christus da ist für sie wie für euch, zu euch gehören,
ich sage: wenn das wahr ist, und es ist wahr! dann kann es nur eines

geben: die Türe auftun und ihn hereinlassen zu uns, den Feind. Und das

taten sie.

Und da begann auch schon jener merkwürdige Friedensraum sich um sie

zu legen. Etienne Bach blieb zwar der französische Offizier, der er war,
und sie blieben die von ihm und seinesgleichen bedrückten und bedrohten
Deutschen, die sie waren.

Aber sie waren zugleich und zusammen noch etwas anderes, drittes. Die
Barrikade ging immer noch weiter mitten durch zwischen ihnen, aber sie

wußten sich diesseits und jenseits der Barrikade geheimnisvoll umschlossen

von diesem Räume. Nicht nur so war es, daß diesseits der Barrikade ein

Kreis war, der sich um die Bibel sammelte, und jenseits der Barrikade war
auch einer.

Franzosen und Deutsche, die jeder für sich die Bibel lesen, das hatte es immer
schon gegeben, das wäre warhaftig nichts Neues gewesen. Aber
Franzosen und Deutsche, die die Bibel miteinander lesen, und zwar mitten im
Sturm, im Sturm dieser furchtbaren Besetzungstage, das war das andere,

neue, unbekannte, das sich hier ereignete.

Doch es geschah noch mehr. Am Karfreitag dieses Jahres hatte Bach das

Verlangen, nicht nur mit seinen deutschen Freunden zusammen in einem Hinter-
stüblein die Bibel zu lesen, sondern einmal in aller Öffentlichkeit zur Kirche
zu gehen. Rätselhaftes Verlangen eines Offiziers, doppelt rätselhaft, wenn
man bedenkt, wie diese Kirche gerade im Kriege durch ihre Feldprediger
immer wieder das Evangelium verraten, die Waffen gesegnet und zum
Hasse, zum mindesten zu tüchtigem Dreinschlagen ermuntert hatte. Ja, rätselhaftes

Verlangen — und doch, nur rätselhaft für den, der nicht weiß, daß

die Stimme des Evangeliums selber, trotz allem Verrate an ihm, nicht zum
Schweigen zu bringen ist, sondern immer wieder durchbricht auch in der

223



Kirche, rätselhaft nur für den, der nicht weiß, daß man diese Stimme gar
nicht hört, wenn man sie mit anderen zusammen hört, rätselhaft nur für
den, der nicht weiß, was es Großes, unersetzlich Großes ist um solch ein

Hören, ein Singen und Beten gemeinsam, gemeinsam mit allem Volk, wie
es sich zusammenfindet in der Kirche, wildfremd zusammengeweht von
der Straße weg und nun doch eins in eben diesem Hören, Singen und Beten.

Kurz, Etienne Bach geht zur Kirche. Er sucht freilich nicht einen Dom auf,
sondern — und das ist vielleicht der beste Ort zu diesem gemeinsamen
Hören, Singen und Beten, besser als unsere Dome und Münsterkirchen — er
sucht die Kirche auf, die mitten im Arbeiterviertel steht, dort, wo die
kleinen, die gedrückten, die entrechteten Menschen wohnen.

Mit ihnen sitzt er zusammen, soweit sie überhaupt zur Kirche kommen.
Seltsame Blicke treffen ihn, nicht nur freundliche. Aber er singt so laut,
so andächtig ihre Lieder mit, und er hört so aufmerksam, so gesammelt
auf die Predigt des Pfarrers. Doch während er dasitzt, sieht er etwas: der
Abendmahltisch ist gedeckt! Daran hatte er nicht gedacht, als er hier
eintrat. Was tun? Sollte er am Abendmahl teilnehmen? Aber ging das an? Er,
der Offizier in Uniform, unter all den Deutschen? Gab das nicht ein
unerhörtes Aufsehen? Riskierte er nicht, am Abendmahltisch vom Pfarrer
zurückgewiesen zu werden? Würde sich die Gemeinde nicht bedanken, mit ihm,
dem verhaßten Feinde, zusammen Abendmahl zu halten?

Aber nun stieg es groß und bezwingend in ihm auf: Zum Abendmahl treten —
das heißt auf alle Fälle, an jenen unbegreiflichen, unerhörten Ort zu treten,
wo das Kreuz steht. Am Kreuze aber hängt Er, Jesus Christus selber, Er,
vor dem keiner mehr Deutscher ist und keiner mehr Franzose, sondern nur
Mensch. Am Kreuze hängt Er, den wir alle, wir Menschen aus allen Völkern
und Zeiten hassen, verfluchen und verachten, weil er so unerhört anders
ist als wir, weil er keine Gewalt übt, weil er kein Geld hat und keinen
glänzenden Namen, keine Ehre und kein Ansehen, weil er keine Waffen
trägt und sich nicht durchsetzt, und weil er das alles gar nicht haben, tragen
und sein will, und weil er uns gerade damit, gerade in diesem seinem
unerhörten Anderssein so gewaltig den Weg vertritt und uns zur Rede stellt,
wie kein zweiter sonst in der Welt.

Am Kreuze hängt Er, der uns aber auch allen vergibt, vergibt unseren Haß,
unsere Ablehnung, unseren Hohn und Spott, mit dem wir ihn immer wieder
krönen, und ihnen allen vergibt, den Deutschen und den Franzosen, denen
diesseits und denen jenseits der Barrikade.

1st das wahr — oder ist das eine Lüge? Gilt das Kreuz — oder gilt es nicht?

Es gilt, sagst du? Aber wenn es gilt, was können wir dann anderes tun,
als: — es gelten lassen?

224



Das Kreuz gelten lassen, ob es uns gefällt oder nicht, das Kreuz gelten lassen,
während wir noch mitten in dieser furchtbaren Welt drin stehen, die das

Kreuz verachtet, das Kreuz gelten lassen, während wir selber ein Stück
dieser Welt sind, selber diese Verachtung des Kreuzes in uns tragen,
vielleicht nicht mit Worten, aber indem wir immer neu unsere Wege gehen am

Kreuz vorbei — und nun trotzdem, gegen uns selber und über alle
verkehrten Menschenwege hinweg das Kreuz gelten lassen!

Das Kreuz gelten lassen, das hieß aber in dieser Stunde, in dieser Lage für
Etienne Bach ganz einfach: zum Abendmahl gehen. (Vielleicht heißt es das

auch für uns, mehr als wir meinen!)

Und so ging er denn zum Abendmahl, im Sturm dieser widerstrebenden
Gedanken ging er zum Abendmahl.

Aber nun, was geschah? Im Augenblick da er vorne stand, am
Abendmahltisch, wer stand neben ihm? Sein erklärtester Feind, der Bürgermeister
des Ortes.

Tag für Tag rang dieser Mann mit den französischen Militärs um die
Rechte seiner Bevölkerung aufs erbittertste. Nie gab er freiwillig nach. Immer
nur wich er der Gewalt. Und nun stand er neben ihm, dem französischen

Offizier, um mit ihm das Abendmahl zu empfangen.

Der Pfarrer hatte die Gnade, Bach nicht zurückzuweisen. Freilich seine

Hand zitterte, als er die Zeichen darbot. Und sie aßen und tranken vom
gleichen Brote, aus dem gleichen Kelche. Sie ließen das Kreuz gelten über
sich. Und das Kreuz erwies seine Versöhnungsmacht.

Als sie zurückgingen an ihren Platz, gaben sie sich stumm die Hand. Sie

waren beide Feinde, und sie blieben Feinde, die sie einander sein mußten.
Denn sie blieben Franzose und Deutscher im besetzten Gebiet. Aber um sie

legte sich mitten im Feindsein, das aufzuheben nicht in ihrer Macht stand,
der Friedensraum.

Von dieser Stunde an, sagt Etienne Bach, suchten sie mitten in den schwierigsten

Verhandlungsmomenten, während sie sich gegenüberstanden, zwischen
sich die Barrikade ihres Deutschseins und Franzoseseins, von einem Fall
zum andern den Weg.

Und weil sie ihn miteinander suchten, fanden sie ihn auch; sie fanden

Lösungen, die sie niemals gefunden hätten ohne jene entscheidende

Begegnung dort in der Kirche, dort am Abendmahltisch, Lösungen, wie man
sie nur findet, wenn man zusammen im Friedensraum steht.

Doch es geschah noch mehr. Eines Tages erschien der Bürgermeister von
Gelsenkirchen beim General, der Bachs Vorgesetzter war. Er meldete, die

Lebensmittel seien ausgegangen in seiner Stadt. Und nun drohen Arbeiterunruhen.

225

Judaica, Bd. I, 3 4



Bereits hätten die Kommunisten eine riesige Demonstrations-Versammlung
angesagt, auf dem Platz vor dem Rathaus. Eine blutige Revolte werde
ausbrechen. Was tun?

Da bleibt doch natürlich nur eines übrig: Militärcamions auffahren lassen,
Stahlhelmsoldaten und Maschinengewehre draufpacken und hinein in die
revoltierende Stadt, Straßen und Plätze besetzen und aufs Volk schießen!
Haben die Regierenden in solcher Lage jemals eine andere Weisheit
gekannt? Kennen sie bei uns etwa eine solche?

Der General dachte nach, er wußte auch keinen besseren Ausweg. Doch
halt, da war ja jener seltsame Offizier, der so merkwürdig den Weg zu
finden wußte mit diesen heillosen Deutschen. Etienne Bach fiel ihm ein.
Mochte er auch diese verfluchte Lage lösen!

Bach bekam den Auftrag, in Gelsenkirchen zum Rechten zu sehen. Er bekam
Soldaten, Maschinengewehre und Vollmachten. Und er ging. Der Tag der
Demonstration brach an. Aber was tat er? Er tat vor allem eines, etwas

Verborgenes, Inwendiges. Er dachte an jene Begegnung am Karfreitag,
er dachte an den Friedensraum, der sich seither um ihn und seine Feinde
gelegt hatte. Mußte er ihn nun doch verlassen? Ging es nun doch nicht
mehr länger mit dem Suchen nach gemeinsamen Lösungen Gab es nun
auch für ihn nur noch das Maschinengewehr, das Schießen ins Volk, das
Massaker?

Er warf sich nieder im Gebet. Und dies sein Beten in dieser furchtbaren Lage
war nicht bloß ein frommes Mätzchen. Er betete auch nicht um Waffenglück.

Er sandte kein Stahlhelmgebet empor, sondern er dachte an seine
Verantwortung für den Feind, der auch1 in dieser Stunde, ja gerade jetzt sein
Nächster war, freilich ein seltsamer Nächster, verhüllt als Nächster bis zur
Unkenntlidhkeit vor ihm, und dennoch sein Nächster. „Liebet eure Feinde!"

Und dann stand er auf. Und tat etwas unerhört Kühnes. Er gab den Befehl
an seine Soldaten, sich zu entwaffnen. Er ließ sie abtreten mit der
Weisung, sich harmlos unters Volk zu mischen, sodaß jedermann sehen konnte,
hier wird nicht geschossen.

Unterdessen füllte sich der Platz mit einer tausendköpfigen Menge. Von
allen Seiten kamen sie in dichten Scharen und in drohender Haltung. Bach
aber öffnete ein Fenster, trat auf einen Balkon hinaus und hob die Hand
auf zum Zeichen, daß er sprechen wolle. Es wurde still auf dem Platze.
Und da sagte Bach ganz einfach: Ihr seht, wir haben uns entwaffnet.
Ihr könnt uns massakrieren, wenn ihr wollt. Aber ich rate euch: tut es

nicht. Es würde nicht gut herauskommen, auch für euch nicht. Ich
verspreche euch aber, alle meine Vollmacht einzusetzen, um euch Brot zu
beschaffen. Bis morgen wird Mehl in der Stadt sein. Und nun — räumt den
Platz!

226



Und das Wunder geschah: kein Gejohle, kein Steinhagel, kein Sturm auf
die Portale — ruhig ging das Volk auseinander.

Der Friedensraum hatte gehalten mitten im Sturm. Freilich nicht der Krieg
war abgeschafft, im Gegenteil, Bach stand nach wie vor mitten drin im

Kriege, aber mitten im Kriege war an dieser Stelle und in dieser Stunde ein

großer, tapferer und vor allem ein wirklicher Schritt getan worden mitten
hinein in den Frieden.

Woher die Kraft dieses Schrittes? Wir denken noch einmal an jenen
Karfreitag, an das Kreuz und an die Begegnung zweier Feinde, in seinem
Zeichen.

Ist es falsch geredet, ist es nicht vielmehr das einzige Zutreffende, wenn
ich Antwort gebe in zwei Worten: Kirche und Abendmahl, sie waren hier,
sie waren diesmal die Quellorte der Kraft. Kirche und Abendmahl — ja, wenn
sie einmal wie hier wirklich und wahrhaftig sind, was sie sein möchten,
was für Ströme des Friedens könnten von ihnen ausgehen in diese arme,
friedlose Welt!

1923 — 1939.

Diese Schlußworte des ersten Teiles sollen uns hinüberführen in
den zweiten Teil unseres Berichtes; denn sie haben sich in den

folgenden Jahren unzählige Male bewahrheitet: immer wieder sind
uns das Evangelium und das Abendmahl zur Quelle der Kraft
geworden.

Von den letzten Wochen in Oelsenkirchen aber sagt Etienne Bach

selbst :

„Immer neue Kreise luden mich ein und baten mich, ihnen von den
französischen Protestanten zu erzählen. Und so habe ich oft ihren Sitzungen
beigewohnt und das Wort ergriffen. Ich hielt sogar vor vollem Haus den
Gottesdienst, beim Jahresfest der christlichen Vereinigung des Gelsen-
kirchener Gebietes. Als der Oberkommandierende, General Dégoutté, von dem
Vorkommnis Kenntnis erhielt, schickte er einen Offizier an Ort und Stelle,
um die Sache zu untersuchen und schrieb mir, sobald er unterrichtet war:
,Es gibt meines Erachtens kein besseres Mittel, um Frankreich Achtung
zu verschaffen, als unter seinen Feinden als guter französischer Christ zu
leben!' "

Bei der Abschiedsfeier, die man für Etienne Bach veranstaltet hatte,
versprach er, in seinem Land zu erzählen, was er in Deutschland
erlebt hatte, wo er treue Freunde zurückließ.

227



So kehrte er als ein anderer nach Frankreich zurück — ein anderer,
als der er ausgezogen war. Bald entwickelte sich ein umfangreicher

Briefwechsel mit den deutschen Freunden, für welche er

eifrig neue Korrespondenten in Frankreich suchte. Er selber aber
unterbrach seine militärische Laufbahn, um sich (erst im Elsaß

und später im westschweizerischen Valangin) ganz der Aufgabe
zu widmen, die ihm seit der Ruhrbesetzung lieb geworden war.
Er gab ihr Ordnung und Gestalt und den Namen „Chevaliers du
Prince de la Paix", der von den Deutschen in „Kreuzritter" übersetzt

wurde. Nach und nach gesellten sich zu den Freunden aus
Frankreich und Deutschland auch solche aus England, Belgien,
Holland und der Schweiz: Christen, denen das Problem Krieg und
Frieden besonders am Herzen lag.

Durch alljährliche internationale Zusammenkünfte
und einen Vortragsdienst in den verschiedenen Ländern;

durch Jugendtreffen in der „Borcarderie", dem Landhaus,
das Etienne Bach und seiner Familie in Valangin zur Verfügung
gestellt wurde ; durch K. R. -Heime in Frankreich und in der
Schweiz ; durch einen Austauschdienst von Jugendlichen

verschiedener Länder und endlich durch ein
verbindendes Mitteilungsblatt, in deutscher, französischer
und englischer Sprache, wurde versucht, die Verbundenheit der

Mitglieder über die Grenzen hinweg zu stärken und die
Mitverantwortung jedes Einzelnen zu wecken.

Zurückschauend auf die Arbeit der vergangenen Jahre möchte ich

heute sagen, daß es kaum eine Aufgabe gibt, die so stark unser
Mitbeteiligtsein und unsere Mitverantwortung als ganze Christen
verlangt und die so schonungslos eigenes Versagen aufdeckt wie
die Friedensaufgabe.

Ein Rückblick auf unsere jährlichen internationalen Treffen wird
uns das noch deutlicher machen.

Der Empfang, der uns in mancherlei Ländern zuteil geworden ist,
war ein recht verschiedener. Unvergeßlich bleibt mir derjenige von
England. Die dortigen Freunde nahmen uns zuerst einmal mit — in
die Tiefe. In großer Offenheit sprachen sie uns von dem, was

228



sie als Christen belastete, von Südafrika und von Indien. Diese
brüderliche Offenheit schuf sofort eine ganz eigenartige starke
Verbundenheit.

Viel später stieß ich einmal auf ein Wort (wiederum von Pfarrer
Thurneysen):

„Alle Gemeinschaften gründen sich darauf, daß wir Menschen uns
zusammenfinden in irgend etwas Idealem; aber überlegen wir uns doch: führt
uns das wirklich zusammen Hat nicht jeder wieder ein anderes Ideal, dem

er nachjagt? ein anderes Vaterland, das er liebt, eine andere Familie, der er
angehört, eine andere Geistesrichtung, die ihm die rechte zu sein scheint?
Und so ist die Welt voll von Gemeinschaft? nein! voll vom Streit der
Vaterländer, der Ideale, der Geistesbewegungen, der Kirchen, Gruppen und
Parteien mit all ihren Idealen und Zielen.

Wie aber kommen wir zum Frieden? Kann es anders geschehen, als daß wir
von jeder Höhe heruntersteigen, daß wir uns nebeneinanderstellen, daß
wir uns in der Tiefe finden als Brüder und Schwestern, von denen keines dem
andern etwas vorhalten kann?

Dahin müssen wir uns stellen, wo die ersten Christen standen, dahin, wo
wir ja wirklich schon stehen, unter das Kreuz Christi, wo man schuldig wird!"

Als ich dies Wort las, mußte ich an unsere Tagung in England
denken; das hatten wir dort erlebt: wahre Gemeinschaft unter
dein Kreuz Christi. Die ganze Tagung stand in diesem Zeichen
brüderlicher, verstehender Offenheit und Verantwortung. Es wollte
keiner mehr sein als der andere, und keiner nahm sich
selbst als Maßstab; aber es bemühte sich jeder, wahr zu

sein, und miteinander suchte man nach dem rechten Weg. Es waren
dem Belgier die französischen Sorgen ebenso wichtig wie die

eigenen, und die Engländer versuchten die großen Schwierigkeiten
der Deutschen zu verstehen. Von der gemeinsamen Fürbitte
füreinander ging eine Kraft aus, die uns stark machte und
zuversichtlich.

Aber nicht jede Tagung verlief so sinngemäß und ungetrübt;
denn nicht überall waren die notwendigen Voraussetzungen für
eine Friedenstagung so geschaffen wie in England.

Wir befanden uns zudem zwischen zwei Kriegen, das spürten wir
von Jahr zu Jahr stärker. Der erste Krieg war nicht überwunden,

229



ja man litt vielerorts noch unter seinen Nachwehen, als schon der
neue Krieg begann Und so führten auch unsere politischen
Gespräche sehr oft zu „Explosionen", die uns wohl ebenso unvergeßlich

bleiben wie die starken Momente der Gemeinschaft. Sie mußten
uns erst in jene Tiefen führen, von denen Pfarrer Thurneysen
vorhin sagte.

Wir sind Etienne Bach dankbar, daß er den politischen Gesprächen
einen Platz einräumte bei unsern Zusammenkünften. Denn sie

waren es, die uns viel Klarheit gaben über uns selbst. Ohne sie

wären wir wohl jedesmal als gute christliche Freunde auseinandergegangen,

dankbar über die zuteil gewordene innere Stärkung und
im sichern Gefühl, als „Friedensmenschen" uns auch über die
Landesgrenzen hinweg gut verstanden zu haben!

Aus dieser Gefahr der eigenen Sicherheit rettete uns die
Leidenschaftlichkeit der politischen und national gefärbten Gespräche, die

uns zeigten, daß sich unsere Friedenshaltung noch recht leicht
erschüttern ließ. Es kam da manches zum Vorschein an Chauvinismus
und Empfindlichkeit — ja an Feindseligkeit, die noch vom Krieg
herrührte und nie ganz überwunden war.

Doch war es heilsam, diese Schwierigkeiten zu erleben. Und
mehr als einmal durften wir nachher erfahren, daß vom gemeinsamen

Abendmahl Ströme des Friedens ausgehen, deren wir
gerade in der Not teilhaftig werden dürfen.

Über die erste Tagung, an der ich selbst teilnahm, schrieb ich

später in unserem Mitteilungsblatt:

„Im Sommer 1931 trafen wir uns in Nordfrankreich: Franzosen, Deutsche,
Engländer, Belgier, Holländer und Schweizer. Die französische Bevölkerung
dieser Gegend, die den Krieg von 1914—18 sozusagen am eigenen Leibe
miterlebt hatte, nahm besonders die deutschen Freunde mit überströmender
Liebe auf. Es ging ein derart brüderlicher Geist von ihr aus, daß wir davon
aufs tiefste berührt waren. Täglich fanden Aussprachen statt zwischen den
Menschen verschiedener Länder, aber auch zwischen Protestanten und Katholiken,

von denen einige hohe Geistliche anwesend waren.

Die kleine Stadt Liévin, in der wir wohnten, liegt mitten im ehemaligen
Kriegsgebiet. Eines Tages fuhren wir alle zusammen in die Umgegend, wo
wir in den noch vorhandenen Schützengräben, in den ungeheuren Kriegs-

230



friedhöfen an die Furchtbarkeit des Krieges und an die dringliche Notwendigkeit

ernster Friedensarbeit erinnert wurden.

In den französischen und englischen Friedhöfen blühten Rosen und Lavendel,
und hätten nicht die Tausende von Kreuzen eine eindringliche Sprache
geredet, so hätte man über all dem herrlichen Blühen auf grünem Rasen
beinahe die Furchtbarkeit des Ortes vergessen können.

Dann plötzlich tauchte links von der Straße eine kaum übersehbare Gräberstadt

auf: »Maison Blanche, der deutsche Friedhof, in dem 38 000

deutsche Soldaten ruhen. Aber keine blühenden Rosen milderten hier den

furchtbaren Eindruck: schwarze Kreuze ragten dunkel aus hellem Sand hervor.

Erst später durften auch diese Gräber gepflegt werden; damals wirkten
sie in ihrer Kahlheit erschütternd auf uns alle, besonders aber auf die
deutschen Freunde. Ein schwerer Druck legte sich auf uns. Ratlos fühlten
wir, wie Bitterkeit sich noch einmal zwischen uns aufrichtete, und kein Auge
blieb trocken, als die Franzosen den Deutschen mit einem stummen
Versprechen die Hand drückten.

Am Abend zuvor waren wir zur Lorettohöhe hinauf gewandert. Viel
schwere, blutige Kämpfe hatten im Weltkrieg um diesen Hügel getobt und
ihn in einen gewaltigen Soldatenfriedhof verwandelt. Mitternacht war nahe,
als wir droben vor der Kirche von Notre Dame de Lorette standen. Immer
wieder warf der Leuchtturm seinen hellen Schein über die ungezählten Kreuze
zu unsern Füßen. Wie eine schwere Anklage lastete die Stille auf allen, bis
einer von uns die erlösenden Worte fand: Unser Vater! Unser Vater, der
du bist in dem Himmel. Leise beteten wir alle in unserer Sprache mit: Notre
père! Our Father! und fühlten, wie die Spannung von uns wich: Unser
Vater, nicht dein und nicht nur mein Vater, sondern unser aller Vater! Vor
ihm sind wir alle gleich, voller Schuld und Unvollkommenheit, aber er liebt
uns dennoch als unser Vater. Und vergibt uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.
Daran durften wir denken am andern Tag, als in Maison Blanche,
vor den schwarzen, kahlen Kreuzen, noch einmal innere Not und Bitterkeit
hochkommen wollten. Und es war die einzige bleibende Hilfe für uns alle.

„Und führe uns nicht in Versuchung, sondern erlöse
uns von dem Bösen; hilf, o Herr, daß wir kleines Häuflein von
Menschen aus allerlei Völkern unser Leben zu Deiner Ehre verbringen, als

eine kleine Gemeinde, die davon zeugt, daß Du der Herr und der
Friede bist, daß in Dir allein Haß und Bitterkeit überwunden werden
können. Hilf uns, mehr danach zu trachten, andere zu verstehen, als selbst
verstanden, andere zu lieben, als selbst geliebt zu werden.

Gib uns Kraft, des andern Last zu tragen, über die Grenzen hinweg.

Wir alle, die wir damals auf der Lorettohöhe und in Maison Blanche die
einigende Kraft des Gebetes erfahren durften, das Christus selbst uns gelehrt

231



hat, wir können es nie mehr beten, ohne an unsere Brüder in der weiten Welt
zu denken.

Zu uns komme Dein Reich! zu uns, zu allen Menschen, ohne
Unterschied der .Rasse und der Herkunft, denn vor Dir, Herr, gilt kein
Volk mehr als das andere. Dein Reich komme zu all den kämpfenden,
leidenden, hungernden, trauernden Menschen von heute."

Im Sommer 1939 trafen wir uns zum letzten Mal — diesmal in Flandern.

Überall waren noch die Spuren des letzten Krieges zu sehen,
Unterstände und Drahtverhaue begegneten uns auf Schritt und

Tritt, und drohend stand der neue furchtbare Krieg vor der Türe.

Täglich kamen wir in den Dünen zusammen, und nie zuvor waren
unsere Gespräche so voller Ernst und Eindringlichkeit gewesen.
Wir waren — der Zeit entsprechend — nicht zahlreich, aber es

waren fünf Länder vertreten, und in den Morgenandachten von
Etienne Bach wurde uns trotz der gespannten Lage jenes
Zusammengehörigkeitsgefühl geschenkt, das uns so oft gestärkt hat.

Noch einmal aber zeigten sich die Verschiedenheiten der christlichen

Auffassung, insbesondere in den Fragen, die das Verhältnis
des Christen zum Staat betreffen. Während wir die Mitverantwortung

des Christen betonten und seine Pflicht, einem vom Staat

begangenen Unrecht gegenüber nicht schweigen zu dürfen, glaubten

einige deutsche Freunde, daß solches als ein von Gott
auferlegtes Gericht und Leiden zu tragen sei.

Dem Unrecht könne man nur mit der Verkündigung von Gottes
Wort begegnen. Ihnen wurde geantwortet — auch von manchen
deutschen Freunden — daß die Verkündigung und das Hören von
Gottes Wort wohl das Primäre sei, daß aber gerade dieses Hören
uns fähig machen sollte, das Unrecht, wo immer es uns begegne,
zu erkennen, und furchtlos zu bekämpfen.

Doch die andern waren davon nicht zu überzeugen, und es fielen
in diesen letzten gemeinsamen Tagen an der flandrischen Küste
manche harten Worte den Unbelehrbaren gegenüber, und es wurde
ihnen Mitschuld vorgeworfen an einem künftigen Krieg. Zur rechten

Friedensaufgabe gehört ja das gemeinsame Suchen nach den Ur-

232



Sachen des Krieges und nach der eigenen Schuld. Und als Christen
haben wir für diese Schuld alle den gleichen Maßstab: das Wort
Gottes, das für alle Völker die gleichen Forderungen und
Verheißungen hat.

Was Worte damals nicht vermochten, das werden die Jahre des

Grauens bei vielen Deutschen bewirkt haben : die Einsicht,
daß man als Christ eine Mitverantwortung trägt, auch in
politischen Dingen. Wie viel Ungeheuerliches wäre unterblieben und
wie vieles hätte gerettet werden können, wenn von Anfang an alle

Christen aus dieser Verantwortung heraus gehandelt hätten.

1939—1945.

Sechs furchtbare Kriegsjahre sind vorübergegangen seit jener letzten
Zusammenkunft in Flandern. Was ist in dieser Zeit aus unserer
Aufgabe geworden?

Die Menschen, die in jener Nacht auf der Lorettohöhe die einigende
Kraft des Gebetes erlebt haben, sind miteinander verbunden
geblieben. Mitten im Krieg bildeten sie eine kleine Gemeinde über
die Grenzen hinweg. Es durfte so unter schlichten
Gemeindegliedern das Band geknüpft werden, welches in der
oekumenischen Bewegung die Häupter der Kirchen zu knüpfen
versuchen. Daß diese Gemeinde über die Grenzen hinweg wachse
und zunehme an Kraft und Bereitschaft, das wird unser künftiges
Anliegen sein.

Während des Krieges ist uns noch eine neue Aufgabe anvertraut
worden: Wir durften im Laufe der letzten Jahre viele
Hunderte von Emigranten und Flüchtlinge aller
Konfessionen und Richtungen betreuen, dazu neuerdings — in einem
Sonderhilfswerk — auch noch die deutschen und österreichischen
Militär-Internierten.

Unsere Tätigkeit, die im Dezember 1938 mit einem improvisierten
Weihnachtsfest für die Flüchtlinge begonnen hat, ist seither ständig
gewachsen. So durften wir z. B. im vergangenen Jahr 125 000

Franken und sehr viele Lebensmittel, Wäsche, Kleider und Hausrat

für die Flüchtlinge empfangen und an diese weitergeben. Dazu

233



kamen die zahlreichen Interventionen bei den Behörden und im
Rechtsausschuß der großen Flüchtlingskommission, in welcher wir
vertreten sind.

Unter den Flüchtlingen waren manche, die sich für unsere oeku-
menische Aufgabe interessierten, und die sie später hinaustragen
wollen in ihre alte oder neue Heimat. Für sie führten wir im

Januar 1945, in der Heimstätte für die reformierte Jugend in Gwatt
am Thunersee, einen zweiwöchigen Kurs durch, der sie zu solchem
Zeugendienst besonders ausrüsten sollte. Und ein Jahr vorher, im

Januar 1944, »durften wir sie einladen zu einer „oekumenischen
Woche", die wir zusammen mit dem oek. Rat, auch in Gwatt,
veranstalteten und an welcher sich Schweizer und Ausländer, Pfarrer
und Laien beteiligten. Bei allen diesen Gelegenheiten waren wir
uns wohl bewußt, daß es ein ganz großes Geschenk bedeutet,
mitten im Krieg solche Friedensarbeit tun zu dürfen, mit Menschen

aus verfeindeten kriegführenden Ländern!

Alle unsere „Hilfsmittel" standen indessen im Dienste der Flüchtlinge:

Unser Mitteilungsblatt wurde zu ihrem Anwalt, unser
Vortragsdienst galt ihnen und dem unentwegten Kampf gegen den
Antisemitismus. In unserem Kreuzritter-Heim sind Flüchtlinge
untergebracht, und in den regelmäßigen Fürbitte-Gottesdiensten
dürfen wir unserer Schützlinge gedenken und ebenso der Freunde
in der weiten Welt.

Seit der Krieg zu Ende ist, kommen nun wieder Nachrichten von
ennet den Grenzen. Wir hörten auch von Etienne Bach, der heute
dort steht, wo er seine Aufgabe angefangen hat: als Offizier der
französischen Besetzungsarmee in Deutschland. Die Freunde sind
alle durch ungeheuer viel Leid und Bitterkeit gegangen; sie trauern
um liebe Angehörige und Freunde, die auch zu uns gehört hatten
und deren Verlust uns nahe geht. Sie sind umgeben von Menschen,
die sich sorgen um den Alltag, um die Zukunft und um den
Verbleib ihrer Angehörigen ; und es ist wohl unsere nächstliegende
Aufgabe, ihnen nach Möglichkeit zu helfen, Nachrichten zu
vermitteln und sie — so bald es geht — für einen Erholungsurlaub
einzuladen.

234



Ehe ich meinen Bericht schließe, möchte ich noch auf zwei Fragen
antworten, die wir oft zu hören bekommen :

„Haben wir Christen wirklich den Auftrag einer
besonderen Friedensarbeit?" Vielleicht konnten meine
sehr unvollkommenen Ausführungen, die manche Arbeit der letzten

Jahre nur gestreift haben, die Frage dennoch bereits beantworten.
Die Ereignisse haben uns gelehrt, daß viele Menschen trotz ihres

christlichen Namens nicht wach genug waren für die Gefahren und
auch nicht mutig genug für deren Bekämpfung. Und es wird
niemand sein, der nicht zugeben müßte, daß es gut ist, wenn Christen
aller Fänder sich immer wieder zusammensetzen, um gemeinsam —
für sich selbst und für die andern — und im Blick auf alle, das

Rechte zu erkennen und zu tun. Es gibt einen Ausspruch von
Blumhardt, der wie zugeschnitten ist für unsere Aufgabe :

„In der Auseinandersetzung mit Andersgearteten sehen wir unbewußt, oft
aber ganz bewußt, daß in jedem Leben und in jedem Volk Schuld ist, also
auch im eigenen; daß die einen offenbar und vor jedermann in Missetaten
gekommen sind, und daß bei andern die Missetat sich gleichsam verschlupft
hat hinter einem ordentlichen Wesen."

Diese Auseinandersetzung mit den Andersgearteten ist ein Stück
Friedensarbeit: Wir müssen Distanz bekommen vom eigenen Volk,
um es recht zu sehen, wir müssen die andern hören, um eigene
Fehler zu erkennen. Wir sehen von uns aus nicht, daß wir (und
w o wir) eine Belastung bedeuten für die andern — und wir kennen

zu wenig die Fast der andern, um sie mittragen zu können.

Unsere Aufgaben als Christen hören nicht auf
bei den Landesgrenzen, und wenn wir sie auch
in der weltweiten Gemeinde recht erfüllen, so
arbeiten wir gegen den Krieg.

Wir hoffen, daß sich in den schweizerischen Kirchgemeinden kleine
Kreise bilden werden von Menschen, deren Gewissen wach ist für
alle diese Fragen. Das Anliegen der Kreuzritter ist kein „besonderes",

wie auch die Kreuzritter keine besondere Kategorie von
Christen sind. Das Anliegen sollte jedem Christen wichtig sein,
und es müßte so selbstverständlich im Blickfeld jeder Kirche

235



liegen, wie z. B. die Mission, die Liebestätigkeit u. a. m. Es hat
sich aber im Laufe der Geschichte als durchaus nötig und richtig
erwiesen, daß solche Anliegen von besonderen „Treuhändern" der
Gemeinde übernommen werden. Es sind mancherlei Ämter und
mancherlei Gaben — warum sollte nicht auch ein oekumenisches
Amt zu vergeben sein?

Hier stellt sich nun wohl noch die letzte Frage : „ G i b t es auch
für uns Schweizer eine Friedensaufgabe?" Wir
glauben, diese Frage ebenso bejahen zu dürfen wie die andern
Gerade für uns gilt auch jenes Wort von Blumhardt über die kleinen
Völker, deren Missetaten sich gleichsam verschlupft haben hinter
einem ordentlichen Wesen. Sind sie nicht in der Auseinandersetzung

mit den „andersgearteten" Flüchtlingen sichtbar
geworden? Wir brauchen kaum auf Einzelheiten einzugehen, ich
möchte nur daran erinnern, daß sich auch bei uns ein Antisemitismus

gezeigt hat, den viele von uns kaum vermutet hätten — und
neben viel Opferfreudigkeit auch ein Egoismus, der zu vergessen
schien, daß wir unsere Bewahrung vor dem Krieg nicht ausschließlich

unserer eigenen Vorzüglichkeit zu verdanken haben — und
eine Selbstgerechtigkeit, die sich selbst zum Maßstab macht und
alles Andersgeartete lieblos verurteilt. Wahrlich, wir gehören mit
hinein in den Kreis der andern und wir hoffen, daß viele Schweizer

zur Zusammenarbeit bereit sind.

Der Krieg ist vorbei, aber noch haben wir keinen Frieden. Die
Welt ist voller Trauer und Leid und Haß und Bitterkeit. Es gibt
Menschen, die reden schon in frevelhafter Selbstverständlichkeit
vom „dritten Krieg". Sicher können wir ihn nicht bannen. Wir
wollen nicht in oberflächlich sentimentalem Pazifismus tun, als ob

wir Menschen schon Engel wären. Aber wir dürfen andererseits
den Krieg auch niemals als Selbstverständlichkeit hinnehmen und

tun, als ob es in Ordnung wäre, daß es Kriege immer wieder

gibt. Unsere Versuche sollen daran erinnern, daß unter Christen
diese Selbstverständlichkeit zur Sünde wird, die wir zu bekämpfen
haben.

Wir haben begonnen, in Zusammenarbeit mit der Wiederaufbaukommission

des schweizerischen evangelischen Kirchenbundes und

236



mit anderen Kreisen Kurse zu veranstalten für Leute, die daran

denken, in irgend einer Weise im Ausland zu arbeiten. Wir
versuchen, sie auszurüsten, damit sie an ihrem Posten, in Gewerbe
oder Fürsorge, Träger unseres Anliegens sein können. Die ersten

Erfahrungen, die wir machen durften, ermutigen uns zur
Weiterführung der Kurse.

Wir hoffen weiter, die Jugend der durch den Krieg zerrissenen
Völker bald wieder in Ferienlagern zu sammeln, um sie im Geiste
Christi einander nahe zu bringen. Und wir möchten endlich überall

dort mitarbeiten, wo der Kampf gegen den Antisemitismus und

gegen allen Klassenhaß fortgesetzt wird.

Bei allen diesen Versuchen aber wollen wir nicht nach dem
Erfolg fragen, sondern nur nach dem Auftrag:

„Lasset uns dem nachstreben, das zum Frieden dienet und was zur
Besserung untereinander dienet", in der Familie, in der Heimat und
in der weltweiten Gemeinde.

Von der Arbeit der Flüchtlinge in der Schweiz
Von PAUL VOOT, evangelischer Flüchtlingspfarrer, Zürich

I. Die Notlage.

Arbeit ist Segen. Arbeitslosigkeit ist furchtbarer Fluch. Wir
erlebten die Furchtbarkeit dieses Fluches in der großen Krisenzeit
der Schweiz, als 120 000 arbeitslose Schweizer gezählt wurden im

Jahre 1932. Damals wurden die Arbeitslager für arbeitslose
Schweizer eingerichtet, um durch produktive Arbeitsleistung im
öffentlichen Interesse gegen die demoralisierende Parole
anzukämpfen, daß Arbeitslosenunterstützung die billigste Art der
Arbeitslosenfürsorge sei. Jedes gut geführte Arbeitslager hat damals

unserem Schweizervolk unschätzbare Dienste getan und große
moralische Werte von Arbeitsfreudigkeit und vom Arbeitsethos durch
die Krisenzeit hindurchgerettet und vor dem Ruin in Pinten und
auf Gassen bewahrt.

Zehn Jahre später folgte 1942 der zweite große Flüchtlingsstrom

237


	Die Kreuzritter

