Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Die Kreuzritter

Autor: Kurz, Gertrud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960661

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kreuzritter
Von GERTRUD KURZ, Leiterin der Kreuzritterbewegung in der Schweiz

Im Jahre 1930 schrieb Pfarrer Eduard Thurneysen (Basel) im
Zwinglikalender unter dem Titel: ,,Der Friedensraum‘‘ einen Be-
richt iiber die Erlebnisse Etienne Bachs im besetzten Ruhrgebiet.

Es ist neben einem andern Bericht von Arnold Liischer, der uns
viele wertvolle Dienste leistete, das Beste, was iiber die Begeben-
heiten in Datteln und Gelsenkirchen geschrieben wurde, und da
dieser zum Ausgangspunkt unserer Kreuzritter-Arbeit wurde, so
kann es auch fiir unsern heutigen Bericht keinen bessern Anfang
geben als eben diesen Artikel: ,,Der Friedensraum‘‘! Wir geben
ihn in seinem ersten Teile wieder:

1923.

Es soll vorkommen, daB mitten drin im Tosen eines Orkans ein Raum und
Platz sich findet, wo vollkommene Windstille herrscht, wo die Gewalt des
Sturmes gebannt ist, wo Friede waltet mitten im Kampf der Elemente. Rings-
um heulen die wilden Wetter; wie eine Meute losgelassener Hunde um-
kreisen sie den Friedensraum, aber betreten diirfen sie ihn nicht. Sie werden
zuriickgehalten von einer unsichtbaren Hand, und dem, der dort weilt, wird
kein Haar gekriitmmt. Es sei hier ein Bericht erstattet iiber eine Begebenheit,
bei der diese merkwiirdige Naturerscheinung sich zu wiederholen scheint —
aber freilich nicht drauBen vor unsern Fenstern, sondern drinnen im
Menschenleben.

Im Jahre 1923, als die franzosische Besetzungsarmee ins deutsche Ruhr-
gebiet eingebrochen war wie in Feindesland, diente in ihren Reihen als
Offizier, der Elsdsser Etienne Bach.

Er stammte aus einem protestantischen Hause, und in der Ode des Militir-
betriebes empfand er das Bediirfnis nach AnschluB und Umgang mit Gleich-
gesinnten. An lustigen Kumpanen hitte es ihm sicher nicht gefehlt. Aber
er suchte etwas anderes.

Er klopfte bei einem deutschen Pfarrer an, von dem er wuBte, daB er mit
einem Kreis junger Leute regelmiBig sich um die Bibel sammelte. Was mag
dieser deutsche Pfarrer gedacht haben, als eines Tages der Landesfeind in
Gestalt dieses franzosischen Offiziers in seinem Studierzimmer stand, mit
der seltsamen Bitte, ob er sich nicht hin und wieder bei diesen Zusammen-
kiinften einfinden diirfe. Nun, er hat es leider ganz und gar nicht begriffen,
dieser deutsche Kirchenmann, um was es ging. Er erklirte blind und bor-

222



niert, das sei vollig ausgeschlossen, daBl der Franzose mit ihm und seinen
Freunden zusammensitzen konne.

Bach suchte weiter. Irgendwo in einer Vorstadt saBen ein paar kleine, beschei-
dene Leute aus dem Volke ebenfalls um die Bibel zusammen — ohne Pfarrer!
Und hier fragte er wiederum an. Und wiederum gab es erstaunte Gesichter,
aber merkwiirdig, diese Ungelehrten kiimmerten sich schlieBlich doch nicht
um seine Uniform, sondern sie sahen auf das, worauf hier einzig zu sehen
war: Da steht einer an unserer Tiire, ein Feind, keine Frage, aber wenn
es wahr ist, was eben in dieser seltsamen Bibel zu lesen ist, die da auf-
geschlagen auf dem Tische liegt: ,Liebet eure Feinde...?, ja eure Feinde,
wihrend sie noch Feinde sind und deBungeachtet, daB sie es sind, liebet sie!
Und das heiBt ganz gewiB nicht irgend etwas Verschwommenes, Undeut-
liches, sondern das heiBt: rechnet sie zu euch, sehet sie an als solche, die,
so wahr Jesus Christus da ist fiir sie wie fiir euch, zu euch gehoren, ...
ich sage: wenn das wahr ist, und es ist wahr! dann kann es nur eines
geben: die Tire auftun und ihn hereinlassen zu uns, den Feind. Und das
taten sie.

Und da begann auch schon jener merkwiirdige Friedensraum sich um sie
zu legen. Etienne Bach blieb zwar der franzosische Offizier, der er war,
und sie blieben die von ihm und seinesgleichen bedriickten und bedrohten
Deutschen, die sie waren.

Aber sie waren zugleich und zusammen noch etwas anderes, drittes. Die
Barrikade ging immer noch weiter mitten durch zwischen ihnen, aber sie
wubBten sich diesseits und jenseits der Barrikade geheimnisvoll umschlossen
von diesem Raume. Nicht nur so war es, daBl diesseits der Barrikade ein
Kreis war, der sich um die Bibel sammelte, und jenseits der Barrikade war
auch einer.

Franzosen und Deutsche, die jeder fiir sich die Bibel lesen, das hatte es immer
schon gegeben, das ware warhaftig nichts Neues gewesen. Aber Fran-
zosen und Deutsche, die die Bibel miteinander lesen, und zwar mitten im
Sturm, im Sturm dieser furchtbaren Besetzungstage, das war das andere,
neue, unbekannte, das sich hier ereignete.

Doch es geschah noch mehr. Am Karfreitag dieses Jahres hatte Bach das Ver-
langen, nicht nur mit seinen deutschen Freunden zusammen in einem Hinter-
stitblein die Bibel zu lesen, sondern einmal in aller Offentlichkeit zur Kirche
zu gehen. Ritselhaftes Verlangen eines Offiziers, doppelt ritselhaft, wenn
man bedenkt, wie diese Kirche gerade im Kriege durch ihre Feldprediger
immer wieder das Evangelium verraten, die Waffen gesegnet und zum
Hasse, zum mindesten zu tiichtigem Dreinschlagen ermuntert hatte. Ja, ritsel-
haftes Verlangen — und doch, nur ritselhaft fiir den, der nicht weiB, daB
die Stimme des Evangeliums selber, trotz allem Verrate an ihm, nicht zum
Schweigen zu bringen ist, sondern immer wieder durchbricht auch in der

223



Kirche, ritselhaft nur fiir den, der nicht weill, da man diese Stimme gar
nicht hoért, wenn man sie mit anderen zusammen hort, rdatselhaft nur fiir
den, der nicht weiB, was es GroBes, unersetzlich Grofes ist um solch ein
Horen, ein Singen und Beten gemeinsam, gemeinsam mit allem Volk, wie
es sich zusammenfindet in der Kirche, wildfremd zusammengeweht von
der Strafe weg und nun doch eins in eben diesem Héren, Singen und Beten.

Kurz, Etienne Bach geht zur Kirche. Er sucht freilich nicht einen Dom auf,
sondern — und das ist vielleicht der beste Ort zu diesem gemeinsamen
Horen, Singen und Beten, besser als unsere Dome und Miinsterkirchen — er
sucht die Kirche auf, die mitten im Arbeiterviertel steht, dort, wo die
kleinen, die gedriickten, die entrechteten Menschen wohnen.

Mit ihnen sitzt er zusammen, soweit sie iiberhaupt zur Kirche kommen.
Seltsame Blicke treffen ihn, nicht nur freundliche. Aber er singt so laut,
so andichtig ihre Lieder mit, und er hort so aufmerksam, so gesammelt
auf die Predigt des Pfarrers. Doch wihrend er dasitzt, sieht er etwas: der
Abendmahltisch ist gedeckt! Daran hatte er nicht gedacht, als er hier ein-
trat. Was tun? Sollte er am Abendmahl teilnehmen? Aber ging das an? Er,
der Offizier in Uniform, unter all den Deutschen? Gab das nicht ein uner-
hortes Aufsehen? Riskierte er nicht, am Abendmahltisch vom Pfarrer zuriick-
gewiesen zu werden? Wiirde sich die Gemeinde nicht bedanken, mit ihm,
dem verhaBiten Feinde, zusammen Abendmahl zu halten?

Aber nun stieg es groB und bezwingend in ihm auf: Zum Abendmahl treten —
das heiBit auf alle Fille, an jenen unbegreiflichen, unerhérten Ort zu treten,
wo das Kreuz steht. Am Kreuze aber hingt Er, Jesus Christus selber, Er,
vor dem keiner mehr Deutscher ist und keiner mehr Franzose, sondern nur
Mensch. Am Kreuze hingt Er, den wir alle, wir Menschen aus allen Voélkern
und Zeiten hassen, verfluchen und verachten, weil er so unerhort anders
ist als wir, weil er keine Gewalt iibt, weil er kein Geld hat und keinen
glinzenden Namen, keine Ehre und kein Ansehen, weil er keine Waffen
trigt und sich nicht durchsetzt, und weil er das alles gar nicht haben, tragen
und sein will, und weil er uns gerade damit, gerade in diesem seinem un-
erhérten Anderssein so gewaltig den Weg vertritt und uns zur Rede stellt,
wie kein zweiter sonst in der Welt.

Am Kreuze hiangt Er, der uns aber auch allen vergibt, vergibt unseren Hab,
unsere Ablehnung, unseren Hohn und Spott, mit dem wir ihn immer wieder
kronen, und ihnen allen vergibt, den Deutschen und den Franzosen, denen
diesseits und denen jenseits der Barrikade.

Ist das wahr — oder ist das eine Liige? Gilt das Kreuz — oder gilt es nicht?

Es gilt, sagst du? Aber wenn es gilt, was konnen wir dann anderes tun,
als: — es gelten lassen?

224



Das Kreuz gelten lassen, ob es uns gefillt oder nicht, das Kreuz gelten lassen,
wihrend wir noch mitten in dieser furchtbaren Welt drin stehen, die das
Kreuz verachtet, das Kreuz gelten lassen, wihrend wir selber ein Stiick
dieser Welt sind, selber diese Verachtung des Kreuzes in uns tragen, viel-
leicht nicht mit Worten, aber indem wir immer neu unsere Wege gehen am
Kreuz vorbei — und nun trotzdem, gegen uns selber und iiber alle ver-
kehrten Menschenwege hinweg das Kreuz gelten lassen!

Das Kreuz gelten lassen, das hieB aber in dieser Stunde, in dieser Lage fiir
Etienne Bach ganz einfach: zum Abendmahl gehen. (Vielleicht heiBt es das
auch fiir uns, mehr als wir meinen!)

Und so ging er denn zum Abendmahl, im Sturm dieser widerstrebenden
Gedanken ging er zum Abendmahl.

Aber nun, was geschah? Im Augenblick da er vorne stand, am Abend-

mahltisch, wer stand neben ihm? Sein erklirtester Feind, der Biirgermeister
des Ortes.

Tag fiir .Tag rang dieser Mann mit den franzdésischen Militirs um die
Rechte seiner Bevolkerung aufs erbittertste. Nie gab er freiwillig nach. Immer
nur wich er der Gewalt. Und nun stand er neben ihm, dem franz&sischen
Offizier, um mit ihm das Abendmahl zu empfangen.

Der Pfarrer hatte die Gnade, Bach nicht zuriickzuweisen. Freilich seine
Hand zitterte, als er die Zeichen darbot. Und sie aBlen und tranken vom
gleichen Brote, aus dem gleichen Kelche. Sie lieBen das Kreuz gelten iiber
sich. Und das Kreuz erwies seine Vers6hnungsmacht.

Als sie zuriickgingen an ihren Platz, gaben sie sich stumm die Hand. Sie
waren beide Feinde, und sie blieben Feinde, die sie einander sein muBten.
Denn sie blieben Franzose und Deutscher im besetzten Gebiet. Aber um sie
legte sich mitten im Feindsein, das aufzuheben nicht in ihrer Macht stand,
der Friedensraum.

Von dieser Stunde an, sagt Etienne Bach, suchten sie mitten in den schwie-
rigsten Verhandlungsmomenten, wihrend sie sich gegeniiberstanden, zwischen
sich die Barrikade ihres Deutschseins und Franzoseseins, von einem Fall
zum andern den Weg.

Und weil sie ihn miteinander suchten, fanden sie ihn auch; sie fanden
Losungen, die sie niemals gefunden hitten ohne jene entscheidende Be-
gegnung dort in der Kirche, dort am Abendmahltisch, Losungen, wie man
sie nur findet, wenn man zusammen im Friedensraum steht.

Doch es geschah noch mehr. Eines Tages erschien der Biirgermeister von
Gelsenkirchen beim General, der Bachs Vorgesetzter war. Er meldete, die
Lebensmittel seien ausgegangen in seiner Stadt. Und nun drohen Arbeiter-
unruhen.

225

Judaica, Bd. I, 3 4



Bereits hitten die Kommunisten eine riesige Demonstrations-Versammlung
angesagt, auf dem Platz vor dem Rathaus. Eine blutige Revolte werde
ausbrechen. Was tun?

Da bleibt doch natiirlich nur eines iibrig: Militircamions auffahren lassen,
Stahlhelmsoldaten und Maschinengewehre draufpacken und hinein in die
revoltierende Stadt, StraBen und Plitze besetzen und aufs Volk schieBen!
Haben die Regierenden in solcher Lage jemals eine andere Weisheit ge-
kannt? Kennen sie bei uns etwa eine solche?

Der General dachte nach, er wuBte auch keinen besseren Ausweg. Doch
halt, da war ja jener seltsame Offizier, der so merkwiirdig den Weg zu
finden wuBte mit diesen heillosen Deutschen. Etienne Bach fiel ihm ein.
Mochte er auch diese verfluchte Lage losen!

Bach bekam den Auftrag, in Gelsenkirchen zum Rechten zu sehen. Er bekam
Soldaten, Maschinengewehre und Vollmachten. Und er ging. Der Tag der
Demonstration brach an. Aber was tat er? Er tat vor allem eines, etwas
Verborgenes, Inwendiges. Er dachte an jene Begegnung am Karfreitag,
er dachte an den Friedensraum, der sich seither um ihn und seine Feinde
gelegt hatte. MuBte er ihn nun doch verlassen? Ging es nun doch nicht
mehr linger mit dem Suchen nach gemeinsamen Lésungen? Gab es nun
auch fiir ihn nur noch das Maschinengewehr, das Schiefen ins Volk, das
Massaker?

Er warf sich nieder im Gebet. Und dies sein Beten in dieser furchtbaren Lage
war nicht bloB ein frommes Mitzchen. Er betete auch nicht um Waffen-
gliick. Er sandte kein Stahlhelmgebet empor, sondern er dachte an seine Ver-
antwortung fiir den Feind, der auch in dieser Stunde, ja gerade jetzt sein
Nichster war, freilich ein seltsamer Nichster, verhiillt als Nichster bis zur
Unkenntlichkeit vor ihm, und dennoch sein Nichster. ,Liebet eure Feinde!*

Und dann stand er auf. Und tat etwas unerhért Kiithnes. Er gab den Befehl
an seine Soldaten, sich zu entwaffnen. Er lieB sie abtreten mit der Wei-
sung, sich harmlos unters Volk zu mischen, sodaB jedermann sehen konnte,
hier wird nicht geschossen.

Unterdessen fiillte sich der Platz mit einer tausendkopfigen Menge. Von
allen Seiten kamen sie in dichten Scharen und in drohender Haltung. Bach
aber Offnete ein Fenster, trat auf einen Balkon hinaus und hob die Hand
auf zum Zeichen, daB er sprechen wolle. Es wurde still auf dem Platze.
Und da sagte Bach ganz einfach: Ihr seht, wir haben uns entwaffnet.
Ihr konnt uns massakrieren, wenn ihr wollt. Aber ich rate euch: tut es
nicht. Es wiirde nicht gut herauskommen, auch fiir euch nicht. Ich ver-
spreche euch aber, alle meine Vollmacht einzusetzen, um euch Brot zu be-
schaffen. Bis morgen wird Mehl in der Stadt sein. Und nun — ridumt den
Platz!

226



Und das Wunder geschah: kein Gejohle, kein Steinhagel, kein Sturm auf
die Portale — ruhig ging das Volk auseinander.

Der Friedensraum hatte gehalten mitten im Sturm. Freilich nicht der Krieg
war abgeschafft, im Gegenteil, Bach stand nach wie vor mitten drin im
Kriege, aber mitten im Kriege war an dieser Stelle und in dieser Stunde ein
groBer, tapferer und vor allem ein wirklicher Schritt getan worden mitten
hinein in den Frieden.

Woher die Kraft dieses Schrittes? Wir denken noch einmal an jenen Kar-
freitag, an das Kreuz und an die Begegnung zweier Feinde, in seinem
Zeichen.

Ist es falsch geredet, ist es nicht vielmehr das einzige Zutreffende, wenn
ich Antwort gebe in zwei Worten: Kirche und Abendmahl, sie waren hier,
sie waren diesmal die Quellorte der Kraft. Kirche und Abendmahl — ja, wenn
sie einmal wie hier wirklich und wahrhaftig sind, was sie sein mdchten,
was fiir Strome des Friedens konnten von ihnen ausgehen in diese arme,
friedlose Welt!

1923 —1939.

Diese SchluBworte des ersten Teiles sollen uns hiniiberfithren in
den zweiten Teil unseres Berichtes; denn sie haben sich in den fol-
genden Jahren unzihlige Male bewahrheitet: immer wieder sind
uns das Evangelium und das Abendmahl zur Quelle der Kraft ge-
worden.

Von den letzten Wochen in Gelsenkirchen aber sagt Etienne Bach
selbst:

,Jmmer neue Kreise luden mich ein und baten mich, ihnen von den fran-
zosischen Protestanten zu erzdhlen. Und so habe ich oft ihren Sitzungen
beigewohnt und das Wort ergriffen. Ich hielt sogar vor vollem Haus den
Gottesdienst, beim Jahresfest der christlichen Vereinigung des Gelsen-
kirchener Gebietes. Als der Oberkommandierende, General Degoutte, von dem
Vorkommnis Kenntnis erhielt, schickte er einen Offizier an Ort und Stelle,
um die Sache zu untersuchen und schrieb mir, sobald er unterrichtet war:
,Es gibt meines Erachtens kein besseres Mittel, um Frankreich Achtung
zu verschaffen, als unter seinen Feinden als guter franzésischer Christ zu
leben!* ¢

Bei der Abschiedsfeier, die man fiir Etienne Bach veranstaltet hatte,
versprach er, in seinem Land zu erzdhlen, was er in Deutschland er-
lebt hatte, wo er treue Freunde zuriicklieB.

227



So kehrte er als ein anderer nach Frankreich zuriick — ein anderer,
als der er ausgezogen war. Bald entwickelte sich ein umfang-
reicher Briefwechsel mit den deutschen Freunden, fiir welche er
eifrig neue Korrespondenten in Frankreich suchte. Er selber aber
unterbrach seine militirische Laufbahn, um sich (erst im ElsaB
und spiter im westschweizerischen Valangin) ganz der Aufgabe
zu widmen, die ihm seit der Ruhrbesetzung lieb geworden war.
Er gab ihr Ordnung und Gestalt und den Namen ,,Chevaliers du
Prince de la Paix‘, der von den Deutschen in , Kreuzritter* iiber-
setzt wurde. Nach und nach gesellten sich zu den Freunden aus
Frankreich und Deutschland auch solche aus England, Belgien,
Holland und der Schweiz: Christen, denen das Problem Krieg und
Frieden besonders am Herzen lag.

Durch alljahrliche internationale Zusammen-
kiinfte und einen Vortragsdienst in den verschiedenen Liandern;
durch Jugendtreffen in der ,,Borcarderie’, dem Landhaus,
das Etienne Bach und seiner Familie in Valangin zur Verfiijgung ge-
stellt wurde; durch K.R.-Heime in Frankreich und in der
Schweiz; durch einen Austauschdienst von Jugend-
lichen verschiedener Linder und endlich durch ein ver-
bindendes Mitteilungsblatt, in deutscher, franzosischer
und englischer Sprache, wurde versucht, die Verbundenheit der
Mitglieder iiber die Grenzen hinweg zu stirken und die Mitver-
antwortung jedes Einzelnen zu wecken.

Zuriickschauend auf die Arbeit der vergangenen Jahre mdchte ich
heute sagen, dafl es kaum eine Aufgabe gibt, die so stark unser
Mitbeteiligtsein und unsere Mitverantwortung als ganze Christen
verlangt und die so schonungslos eigenes Versagen aufdeckt wie
die Friedensaufgabe.

Ein Riickblick auf unsere jihrlichen internationalen Treffen wird
uns das noch deutlicher machen.

Der Empfang, der uns in mancherlei Lindern zuteil geworden ist,
war ein recht verschiedener. UnvergeBlich bleibt mir derjenige von
England. Die dortigen Freunde nahmen uns zuerst einmal mit — in
die Tiefe. In groBer Offenheit sprachen sie uns von dem, was

228



sie als Christen belastete, von Siidafrika und von Indien. Diese
briiderliche Offenheit schuf sofort eine ganz eigenartige starke Ver-
bundenheit.

Viel spater stieB ich einmal auf ein Wort (wiederum von Pfarrer
Thurneysen) :

,Alle Gemeinschaften griinden sich darauf, daB wir Menschen uns zusam-
menfinden in irgend etwas Idealem; aber iiberlegen wir uns doch: fiithrt
uns das wirklich zusammen? Hat nicht jeder wieder ein anderes Ideal, dem
er nachjagt? ein anderes Vaterland, das er liebt, eine andere Familie, der er
angehort, eine andere Geistesrichtung, die ihm die rechte zu sein scheint?
Und so ist die Welt voll von Gemeinschaft? nein! voll vom Streit der Vater-
linder, der Ideale, der Geistesbewegungen, der Kirchen, Gruppen und Par-
teien mit all ihren Idealen und Zielen.

Wie aber kommen wir zum Frieden? Kann es anders geschehen, als daB wir
von jeder Hohe heruntersteigen, daB wir uns nebeneinanderstellen, daB
wir uns in der Tiefe finden als Briider und Schwestern, von denen keines dem
andern etwas vorhalten kann?

Dahin miissen wir uns stellen, wo die ersten Christen standen, dahin, wo
wir ja wirklich schon stehen, unter das Kreuz Christi, wo man schuldig wird!**

Als ich dies Wort las, muBte ich an unsere Tagung in England
denken; das hatten wir dort erlebt: wahre Gemeinschaft unter
demn Kreuz Christi. Die ganze Tagung stand in diesem Zeichen
briiderlicher, verstehender Offenheit und Verantwortung. Es wollte
keiner mehr sein als der andere, und keiner nahm sich
selbst als Mafstab; aber es bemiihte sich jeder, wahr zu
sein, und miteinander suchte man nach dem rechten Weg. £s waren
dem Belgier die franzdsischen Sorgen ebenso wichtig wie die ei-
genen, und die Englidnder versuchten die groBen Schwierigkeiten
der Deutschen zu verstehen. Von der gemeinsamen Fiirbitte fiir-
einander ging eine Kraft aus, die uns stark machte und zuver-
sichtlich.

Aber nicht jede Tagung verlief so sinngemiB und ungetriibt;
denn nicht iiberall waren die notwendigen Voraussetzungen fiir
eine Friedenstagung so geschaffen wie in England.

Wir befanden uns zudem zwischen zwei Kriegen, das spiirten wir
von Jahr zu Jahr stirker. Der erste Krieg war nicht itberwunden,

229



ja man litt vielerorts noch unter seinen Nachwehen, als schon der
neue Krieg begann! Und so fithrten auch unsere politischen Ge-
spriche sehr oft zu ,,Explosionen‘‘, die uns wohl ebenso unvergeB-
lich bleiben wie die starken Momente der Gemeinschaft. Sie muBiten
uns erst in jene Tiefen fithren, von denen Pfarrer Thurneysen
vorhin sagte.

Wir sind Etienne Bach dankbar, daB er den politischen Gesprichen
einen Platz einriumte bei unsern Zusammenkiinften. Denn sie
waren es, die uns viel Klarheit gaben iiber uns selbst. Ohne sie
wiren wir wohl jedesmal als gute christliche Freunde auseinander-
gegangen, dankbar iiber die zuteil gewordene innere Starkung und
im sichern Gefiihl, als ,,Friedensmenschen*‘ uns auch iiber die Lan-
desgrenzen hinweg gut verstanden zu haben!

Aus dieser Gefahr der eigenen Sicherheit rettete uns die Leiden-
schaftlichkeit der politischen und national gefiarbten Gespriche, die
uns zeigten, daB sich unsere Friedenshaltung noch recht leicht er-
schiittern lieB. Es kam da manches zum Vorschein an Chauvinismus
und Empfindlichkeit — ja an Feindseligkeit, die noch vom Krieg
herrithrte und nie ganz tiberwunden war.

Doch war es heilsam, diese Schwierigkeiten zu erleben. Und
mehr als einmal durften wir nachher erfahren, da vom gemein-
samen Abendmahl Strome des Friedens ausgehen, deren wir
gerade in der Not teilhaftig werden diirfen.

Uber die erste Tagung, an der ich selbst teilnahm, schrieb ich
spater in unserem Mitteilungsblatt:

,Im Sommer 1031 trafen wir uns in Nordfrankreich: Franzosen, Deutsche,
Englinder, Belgier, Hollinder und Schweizer. Die franzésische Bevolkerung
dieser Gegend, die den Krieg von 1914—18 sozusagen am eigenen Leibe mit-
erlebt hatte, nahm besonders die deutschen Freunde mit iiberstromender
Liebe auf. Es ging ein derart briiderlicher Geist von ihr aus, daB wir davon
aufs tiefste berithrt waren. Téglich fanden Aussprachen statt zwischen den
Menschen verschiedener Linder, aber auch zwischen Protestanten und Katho-
liken, von denen einige hohe Geistliche anwesend waren.

Die Kkleine Stadt Liévin, in der wir wohnten, liegt mitten im ehemaligen
Kriegsgebiet. Eines Tages fuhren wir alle zusammen in die Umgegend, wo
wir in den noch vorhandenen Schiitzengriben, in den ungeheuren Kriegs-

230



friedhofen an die Furchtbarkeit des Krieges und an die dringliche Notwendig-
keit ernster Friedensarbeit erinnert wurden.

In den franzosischen und englischen Friedhéfen blithten Rosen und Lavendel,
und hitten nicht die Tausende von Kreuzen eine eindringliche Sprache
geredet, so hitte man iiber all dem herrlichen Blithen auf griinem Rasen
beinahe die Furchtbarkeit des Ortes vergessen konnen.

Dann plotzlich tauchte links von der Strafie eine kaum iibersehbare Griber-
stadt auf: Maison Blanche, der deutsche Friedhof, in dem 38000
deutsche Soldaten ruhen. Aber keine blithenden Rosen milderten hier den
furchtbaren Eindruck: schwarze Kreuze ragten dunkel aus hellem Sand her-
vor. Erst spater durften auch diese Griber gepflegt werden; damals wirkten
sie in ihrer Kahlheit erschiitternd auf uns alle, besonders aber auf die
deutschen Freunde. Ein schwerer Druck legte sich auf uns. Ratlos fiihlten
wir, wie Bitterkeit sich noch einmal zwischen uns aufrichtete, und kein Auge
blieb trocken, als die Franzosen den Deutschen mit einem stummen Ver-
sprechen die Hand driickten.

Am Abend zuvor waren wir zur Lorettoho6he hinauf gewandert. Viel
schwere, blutige Kimpfe hatten im Weltkrieg um diesen Hiigel getobt und
ihn in einen gewaltigen Soldatenfriedhof verwandelt. Mitternacht war nahe,
als wir droben vor der Kirche von Notre Dame de Lorette standen. Immer
wieder warf der Leuchtturm seinen hellen Schein iiber die ungezihlten Kreuze
zu unsern FiiBen. Wie eine schwere Anklage lastete die Stille auf allen, bis
einer von uns die erlésenden Worte fand: Unser Vater! Unser Vater, der
du bist in dem Himmel. Leise beteten wir alle in unserer Sprache mit: Notre
pere! Our Father! und fithiten, wie die Spannung von uns wich: Unser
Vater, nicht dein und nicht nur mein Vater, sondern unser aller Vater! Vor
ihm sind wir alle gleich, voller Schuld und Unvollkommenheit, aber er liebt
uns dennoch als unser Vater. Und vergibtuns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.

Daran durften wir denken am andern Tag, als in Maison Blanche,
vor den schwarzen, kahlen Kreuzen, noch einmal innere Not und Bitterkeit
hochkommen wollten. Und es war die einzige bleibende Hilfe fiir uns alle.
,Und fithre uns nicht in Versuchung, sondern erlose
uns von dem Bodsen; hilf, o Herr, daB wir kleines Hauflein von
Menschen aus allerlei Vélkern unser Leben zu Deiner Ehre verbringen, als
eine kleine Gemeinde, die davon zeugt, daB Du der Herr und der
Friede bist, daB in Dir allein HaB und Bitterkeit iiberwunden werden
konnen. Hilf uns, mehr danach zu trachten, andere zu verstehen, als selbst
verstanden, andere zu lieben, als selbst geliebt zu werden.

Gib uns Kraft, des andern Last zu tragen, iiber die Grenzen hinweg.

Wir alle, die wir damals auf der Lorettohéhe und in Maison Blanche die
einigende Kraft des Gebetes erfahren durften, das Christus selbst uns gelehrt

231



hat, wir kénnen es nie mehr beten, ohne an unsere Briider in der weiten Welt
zu denken.

Zu uns komme Dein Reich! zu uns, zu allen Menschen, ohne
Unterschied der ‘Rasse und der Herkunft, denn vor Dir, Herr, gilt kein
Volk mehr als das andere. Dein Reich komme zu all den kimpfenden, lei-
denden, hungernden, trauernden Menschen von heute.**

Im Sommer 1939 trafen wir uns zum letzten Mal — diesmal in Flan-
dern. Uberall waren noch die Spuren des letzten Krieges zu sehen,
Unterstinde und Drahtverhaue begegneten uns auf Schritt und
Tritt, und drohend stand der neue furchtbare Krieg vor der Tiire.

Taglich kamen wir in den Diinen zusammen, und nie zuvor waren
unsere Gespriache so voller Ernst und Eindringlichkeit gewesen.
Wir waren — der Zeit entsprechend - nicht zahlreich, aber es
waren fiinf Linder vertreten, und in den Morgenandachten von
Etienne Bach wurde uns trotz der gespannten Lage jenes Zusam-
mengehorigkeitsgefiihl geschenkt, das uns so oft gestirkt hat.

Noch einmal aber zeigten sich die Verschiedenheiten der christ-
lichen Auffassung, insbesondere in den Fragen, die das Verhiltnis
des Christen zum Staat betreffen. Wihrend wir die Mitverant-
wortung des Christen betonten und seine Pflicht, einem vom Staat
begangenen Unrecht gegeniiber nicht schweigen zu diirfen, glaub-
ten einige deutsche Freunde, daB solches als ein von Gott
auferlegtes Gericht und Leiden zu tragen sei.

Dem Unrecht konne man nur mit der Verkiindigung von Gottes
Wort begegnen. Thnen wurde geantwortet — auch von manchen
deutschen Freunden — daB die Verkiindigung und das Héren von
Gottes Wort wohl das Primire sei, daB} aber gerade dieses Horen
uns fahig machen sollte, das Unrecht, wo immer es uns begegne,
zu erkennen, und furchtlos zu bekadampfen.

Doch die andern waren davon nicht zu iiberzeugen, und es fielen
in diesen letzten gemeinsamen Tagen an der flandrischen Kiiste
manche harten Worte den Unbelehrbaren gegeniiber, und es wurde
ihnen Mitschuld vorgeworfen an einem kiinftigen Krieg. Zur rechten
Friedensaufgabe gehort ja das gemeinsame Suchen nach den Ur-

232



sachen des Krieges und nach der eigenen Schuld. Und als Christen
haben wir fiir diese Schuld alle den gleichen MaBstab: das Wort
Gottes, das fiir alle Volker die gleichen Forderungen und Ver-
heiBungen hat.

Was Worte damals nicht vermochten, das werden die Jahre des
Grauens bei vielen Deutschen bewirkt haben: die Einsicht,
daB man als Christ eine Mitverantwortung tragt, auch in poli-
tischen Dingen. Wie viel Ungeheuerliches wire unterblieben und
wie vieles hitte gerettet werden konnen, wenn von Anfang an alle
Christen aus dieser Verantwortung heraus gehandelt hitten.

19390—1045.

Sechs furchtbare Kriegsjahre sind voriibergegangen seit jener letzten
Zusammenkunft in Flandern. Was ist in dieser Zeit aus unserer
Aufgabe geworden?

Die Menschen, die in jener Nacht auf der Lorettohéhe die einigende
Kraft des Gebetes erlebt haben, sind miteinander verbunden ge-
blieben. Mitten im Krieg bildeten sie eine kleine Gemeinde iiber
die Grenzen hinweg. Es durfte so unter schlichten Ge-
meindegliedern das Band gekniipft werden, welches in der
oekumenischen Bewegung die Hiupter der Kirchen zu kniipfen
versuchen. DaB diese Gemeinde iiber die Grenzen hinweg wachse
und zunehme an Kraft und Bereitschaft, das wird unser kiinftiges
Anliegen sein.

Waihrend des Krieges ist uns noch eine neue Aufgabe anvertraut
worden: Wir durften im Laufe der letzten Jahre viele Hun-
derte von Emigranten und Flichtlinge aller Kon-
fessionen und Richtungen betreuen, dazu neuerdings — in einem
Sonderhilfswerk — auch moch die deutschen und &sterreichischen
Militar-Internierten.

Unsere Tatigkeit, die im Dezember 1938 mit einem improvisierten
W eihnachtsfest fiir die Fliichtlinge begonnen hat, ist seither stindig
gewachsen. So durften wir z. B. im vergangenen Jahr 125000
Franken und sehr viele Lebensmittel, Wasche, Kleider und Haus-
rat fiir die Fliichtlinge empfangen und an diese weitergeben. Dazu

233



kamen die zahlreichen Interventionen bei den Behorden und im
Rechtsausschull der groBen Fliichtlingskommission, in welcher wir
vertreten sind.

Unter den Fliichtlingen waren manche, die sich fiir unsere oeku-
menische Aufgabe interessierten, und die sie spiter hinaustragen
wollen in ihre alte oder neue Heimat. Fiir sie fithrten wir im
Januar 1945, in der Heimstétte fiir die reformierte Jugend in Gwatt
am Thunersee, einen zweiwochigen Kurs durch, der sie zu solchem
Zeugendienst besonders ausriisten sollte. Und ein Jahr vorher, im
Januar 1944, durften wir sie einladen zu einer ,,oekumenischen
Woche‘, die wir zusammen mit dem oek. Rat, auch in Gwatt, ver-
anstalteten und an welcher sich Schweizer und Auslinder, Pfarrer
und Laien beteiligten. Bei allen diesen Gelegenheiten waren wir
uns wohl bewuBt, daB es ein ganz groBes Geschenk bedeutet,
mitten im Krieg solche Friedensarbeit tun zu diirfen, mit Menschen
aus verfeindeten kriegfithrenden Liandern!

Alle unsere ,,Hilfsmittel‘‘ standen indessen im Dienste der Fliicht-
linge: Unser Mitteilungsblatt wurde zu ihrem Anwalt, unser Vor-
tragsdienst galt ihnen und dem unentwegten Kampf gegen den
Antisemitismus. In unserem Kreuzritter-Heim sind Fliichtlinge
untergebracht, und in den regelmiBigen Fiirbitte-Gottesdiensten
diirfen wir unserer Schiitzlinge gedenken und ebenso der Freunde
in der weiten Welt.

Seit der Krieg zu Ende ist, kommen nun wieder Nachrichten von
ennet den Grenzen. Wir horten auch von Etienne Bach, der heute
dort steht, wo er seine Aufgabe angefangen hat: als Offizier der
franzosischen Besetzungsarmee in Deutschland. Die Freunde sind
alle durch ungeheuer viel Leid und Bitterkeit gegangen; sie trauern
um liebe Angehorige und Freunde, die auch zu uns gehort hatten
und deren Verlust uns nahe geht. Sie sind umgeben von Menschen,
die sich sorgen um den Alltag, um die Zukunft und um den Ver-
bleib ihrer Angehorigen; und es ist wohl unsere nichstliegende
Aufgabe, ihnen nach Moglichkeit zu helfen, Nachrichten zu ver-
mitteln und sie — so bald es geht — fiir einen Erholungsurlaub
einzuladen.

234



Ehe ich meinen Bericht schlieBe, mochte ich noch auf zwei Fragen
antworten, die wir oft zu horen bekommen :

o,Haben wir Christen wirklich den Auftrag einer
besonderen Friedensarbeit?* Vielleicht konnten meine
sehr unvollkommenen Ausfiihrungen, die manche Arbeit der letzten
Jahre nur gestreift haben, die Frage dennoch bereits beantworten.
Die Ereignisse haben uns gelehrt, daf} viele Menschen trotz ihres
christlichen Namens nicht wach genug waren fiir die Gefahren und
auch nicht mutig genug fiir deren Bekdmpfung. Und es wird nie-
mand sein, der nicht zugeben miiBte, daB es gut ist, wenn Christen
aller Lander sich immer wieder zusammensetzen, um gemeinsam —
fiir sich selbst und fiir die andern — und im Blick auf alle, das
Rechte zu erkennen und zu tun. Es gibt einen Ausspruch von
Blumhardt, der wie zugeschnitten ist fiir unsere Aufgabe:

,In der Auseinandersetzung mit Andersgearteten sehen wir unbewubBt, oft
aber ganz bewuBt, daB in jedem Leben und in jedem Volk Schuld ist, also
auch im eigenen; daB die einen offenbar und vor jedermann in Missetaten

gekommen sind, und dafBl bei andern die Missetat sich gleichsam verschlupft
hat hinter einem ordentlichen Wesen.*

Diese Auseinandersetzung mit den Andersgearteten ist ein Stiick
Friedensarbeit: Wir miissen Distanz bekommen vom eigenen Volk,
um es recht zu sehen, wir miissen die andern horen, um eigene
Fehler zu erkennen. Wir sehen von uns aus nicht, daB wir (und
wo wir) eine Belastung bedeuten fiir die andern — und wir kennen
zu wenig die Last der andern, um sie mittragen zu kénnen.

Unsere Aufgaben als Christen horen nicht auf
bei den Landesgrenzen, und wenn wir sie auch
in der weltweiten Gemeinde recht erfiillen, so
arbeiten wir gegen den Krieg.

Wir hoffen, daB sich in den schweizerischen Kirchgemeinden kleine
Kreise bilden werden von Menschen, deren Gewissen wach ist fiir
alle diese Fragen. Das Anliegen der Kreuzritter ist kein ,,beson-
deres‘, wie auch die Kreuzritter keine besondere Kategorie von
Christen sind. Das Anliegen sollte jedem Christen wichtig sein,
und es miiBte so selbstverstindlich im Blickfeld jeder Kirche

235



liegen, wie z. B. die Mission, die Liebestatigkeit u. a. m. Es hat
sich aber im Laufe der Geschichte als durchaus nétig und richtig
erwiesen, daf} solche Anliegen von besonderen ,, Treuhdndern‘ der
Gemeinde iibernommen werden. Es sind mancherlei Amter und
mancherlei Gaben — warum sollte nicht auch ein oekumenisches
Amt zu vergeben sein?

Hier stellt sich nun wohl noch die letzte Frage: ,,Gibt es auch
fiir uns Schweizer eine Friedensaufgabe?* Wir
glauben, diese Frage ebenso bejahen zu diirfen wie die andern!
Gerade fiir uns gilt auch jenes Wort von Blumhardt iiber die kleinen
Voiker, deren Missetaten sich gleichsam verschlupft haben hinter
einem ordentlichen Wesen. Sind sie nicht in der Auseinander-
setzung mit den ,andersgearteten‘“ Fliichtlingen sichtbar ge-
worden? Wir brauchen kaum auf Einzelheiten einzugehen, ich
mochte nur daran erinnern, daB sich auch bei uns ein Antisemitis-
mus gezeigt hat, den viele von uns kaum vermutet hitten — und
neben viel Opferfreudigkeit auch ein Egoismus, der zu vergessen
schien, dafl wir unsere Bewahrung vor dem Krieg nicht ausschlieB3-
lich unserer eigenen Vorziiglichkeit zu verdanken haben — und
eine Selbstgerechtigkeit, die sich selbst zum MaBstab macht und
alles Andersgeartete lieblos verurteilt. Wahrlich, wir gehdren mit
hinein in den Kreis der andern und wir hoffen, daB viele Schweizer
zur Zusammenarbeit bereit sind.

Der Krieg ist vorbei, aber noch haben wir keinen Frieden. Die
Welt ist voller Trauer und Leid und HaB und Bitterkeit. Es gibt
Menschen, die reden schon in frevelhafter Selbstverstiandlichkeit
vom ,dritten Krieg‘. Sicher koénnen wir ihn nicht bannen. Wir
wollen nicht in oberflichlich sentimentalem Pazifismus tun, als ob
wir Menschen schon Engel wiren. Aber wir diirfen andererseits
den Krieg auch niemals als Selbstverstindlichkeit hinnehmen und
tun, als ob es in Ordnung wire, daB es Kriege immer wieder
gibt. Unsere Versuche sollen daran erinnern, daB unter Christen
diese Selbstverstindlichkeit zur Siinde wird, die wir zu bekdmpfen
haben.

Wir haben begonnen, in Zusammenarbeit mit der Wiederaufbau-
kommission des schweizerischen evangelischen Kirchenbundes und

236



mit anderen Kreisen Kurse zu veranstalten fiir Leute, die daran
denken, in irgend einer Weise im Ausland zu arbeiten. Wir ver-
suchen, sie auszuriisten, damit sie an ihrem Posten, in Gewerbe
oder Fiirsorge, Trager unseres Anliegens sein konnen. Die ersten
Erfahrungen, die wir machen durften, ermutigen uns zur Weiter-
fithrung der Kurse.

Wir hoffen weiter, die Jugend der durch den Krieg zerrissenen
Volker bald wieder in Ferienlagern zu sammeln, um sie im Geiste
Christi einander nahe zu bringen. Und wir mochten endlich iiber-
all dort mitarbeiten, wo der Kampf gegen den Antisemitismus und
gegen allen KlassenhaB fortgesetzt wird.

Bei allen diesen Versuchen aber wollen wir nicht nach dem Er-
folg fragen, sondern nur nach dem Auftrag:

,,Lasset uns dem nachstreben, das zum Frieden dienet und was zur
Besserung untereinander dienet‘‘, in der Familie, in der Heimat und
in der weltweiten Gemeinde.

Von der Arbeit der Fliichtlinge in der Schweiz

Von PAUL VOGT, evangelischer Fliichtlingspfarrer, Ziirich

I. Die Notlage.

Arbeit ist Segen. Arbeitslosigkeit ist furchtbarer Fluch. Wir er-
lebten die Furchtbarkeit dieses Fluches in der groBen Krisenzeit
der Schweiz, als 120 000 arbeitslose Schweizer gezihlt wurden im
Jahre 1932. Damals wurden die Arbeitslager fiir arbeitslose
Schweizer eingerichtet, um durch produktive Arbeitsleistung im
offentlichen Interesse gegen die demoralisierende Parole anzu-
kimpfen, daB Arbeitslosenunterstiitzung die billigste Art der Ar-
beitslosenfiirsorge sei. Jedes gut gefiihrte Arbeitslager hat damals
unserem Schweizervolk unschidtzbare Dienste getan und groBe mo-
ralische Werte von Arbeitsfreudigkeit und vom Arbeitsethos durch
die Krisenzeit hindurchgerettet und vor dem Ruin in Pinten und
auf Gassen bewahrt,

Zehn Jahre spiter folgte 1042 der zweite groBe Fliichtlingsstrom

237



	Die Kreuzritter

