
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Zwei Dichter der jüdischen Emigration : Franz Werfel und Alfred
Doeblin

Autor: Siemsen, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Dichter der jüdischen Emigration:
Franz Werfel und Alfred Doeblin

Von Prof. Dr. ANNA SIEMSEN, Chexbres

Es geht mir nicht um eine wissenschaftliche und ästhetische
Untersuchung. Ich möchte einfach berichten, wie ich beide erlebte,
und wie sie mir erschienen sind als sehr charakteristische und
bewußte Vertreter ihres Volkes und zugleich zweier durchaus
verschiedenen Geistesrichtungen, widerspiegelt durch zwei große
und verschiedenartige Begabungen, und bestimmt durch zwei fast

gegensätzliche Kulturen: Prag und Berlin.

Werfel wurde bekannt in Berlin nicht lange vor Ausbruch des
ersten Weltkrieges und zwar durch einen ungewöhnlichen Akt
bewundernder Freundschaft. Eine Gesellschaft junger Schriftsteller
hatte aus Prag den schon sehr ehrenvoll bekannten Max Brod
eingeladen, aus seinen eigenen Werken vorzulesen. Am Beginn des

Abends erklärte er, er habe gerade in Prag das Werk eines jungen
Lyrikers kennen gelernt, das seine eigenen Dichtungen weitaus
übertreffe, und er wisse nichts Besseres zu tun, als dessen Gedichte
den Freunden bekannt zu machen. Dann las er vor aus dem
„Weltfreund", jene so sehr jungen, so sehr in die Welt und die Menschen
zärtlich verliebten Gedichte: „Mein einz'ger Wunsch ist Dir, o
Mensch, verwandt zu sein" mit dem sehnsuchtsvollen Schlußvers:

„Wann wird es geschehen, daß wir uns, Bruder, in die Arme
fallen!" Und weiter die daseinsselige Versicherung: „Nur was
nicht ist, ist bedauernswert".

Diese bald verspielte, bald verzückte Liebesseligkeit entsprach ganz
und gar unserer damaligen eigenen Einstellung zur Welt, die wir,
jugendlich begeistert, bereit waren zum Aufbruch, die Welt durch
Liebe zu erobern, und sicher, daß sie sich der Güte öffnen müsse.
So wurde der „Weltfreund" unser geliebtes Andachtsbuch und sein
Dichter ganz selbstverständlich als unser Apostel anerkannt und
propagiert.

Sehr bald erschien sein zweites Werk: „Wir sind". Und wenni
darin derselbe Geist mit liebevoller Eindringlichkeit zu uns sprach,

157



so war der Dichter reifer geworden, schwerer durch die schweren
Erfahrungen. Der helle Frühling begann zu dunkeln zu eine|m

ernsten, aber fruchtversprechenden Sommer... Es kam der Krieg
und im Kriege erschien das dritte lyrische Bekenntnisbuch :

„Einander" und hatte, soweit ich sehe, die tiefste Wirkung, die irgend
einem Werke Werfels beschieden war. Denn in diesem fanden
alle seine Freunde und Vehrehrer den Ausdruck dessen, was sie

selber in bitterem Schmerz und ausbrechender Empörung durch
die Kriegsjahre in sich niederzwingen mußten. Da war die
Anklage gegen den Krieg mit jener heute mehr aljs je realen und alle
anderen Klagen übersteigenden Feststellung: „Die Bestie darf hassen

und sie singt", deren vernichtende Wahrheit wir seitdem
wieder und wieder in immer härterer Steigerung erleben mußten.
Da war der Anruf an den heiligen Geist, den schöpferischen, unsere
Form zu zerbrechen und in flammender Revolution die verdorbene

Welt zu erneuern. Und da war vor allem, ganz unsere Sehnsucht

aussprechend, die Legende von „Jesus und dem Äserweg",
in der das völlige Erbarmen die Schrecken der äußersten

Verwesung liebend überwindet.

In der fiebernden Stimmung der ersten Nachkriegsjahre, in welcher
die kriegsgetroffene Generation, hoffend und zugleich verwirrt,
nach einem Ausweg suchte, gab es neben Briefen aus dem Gefängnis

der ermordeten Rosa Luxemburg nichts, was so völlig unserer
Sehnsucht entsprach, durch unsere bereitwillige Hingabe die Welt
zu erneuern.

Und dann kam in die Welt mit Stagnation erst Reaktion und immer
wachsende, unbarmherzige Gewalt. Und es kam die Reihe von
Werfels großen Romanen. Der Lyriker und Bekenner wurde zum
Epiker, der eine scharf beobachtete, klar gestaltete Welt hinstellt,
deren vielgestaltige Schicksale und Persönlichkeiten sich doch
schließlich alle unter dem einen Motto vereinen lassen: „Geh an
der Welt vorüber, es ist nichts."

Werfel ist in diesen Zwischenkriegsjahren ein Schriftsteller von
verdientem internationalem Ruf geworden. Er hat seine Arbeit,
seine Anteilnahme, seine Liebe emigrieren lassen von dem heimatlichen

Prag nach Wien. Ich nehme an, daß er hier vor allem dem

158



Zwang der Sprache folgte. Die ersten Nachkriegsjahre
überschwemmten das selbständig gewordene Prag mit einer Welle
tschechisch nationalen Abwehrwillens. Alle deutschsprachigen
Dichter litten darunter, manche emigrierten. Einige von Werfeis

Freundeskreis, wie der hochbegabte und überzarte Kafka, gingen
in dem harten Klima dieser Jahre zu Grunde. Werfel selber fand
im Wien der Nachkriegszeit seine Motive und seine Modelle. Was
er in sich trug an heimatlicher Prager Kultur war eben mehr
geprägt vom böhmischen Deutschtum her als von der tschechischen
Seite. Und jenes war sehr nahe verwandt mit dem Wienertum, eine

gereifte, durchs Alter milde gewordene und sehr katholische Kultur.

Die Romane, in welchen er dies Nachkriegswienertum schildert

scheinen mir die bedeutendsten seines Werkes und zugleich
die durchaus bezeichnenden für seine Geisteshaltung gegenüber
seiner Zeit und ihrem Geschehen.

In „Barbara oder die Frömmigkeit" ist es das Schicksal eines
feinen und leicht überzüchteten Offizierssohnes, das gestaltet wird.
Die schöne und in der strengen Soldatenatmosphäre heimatlose
Mutter verläßt den Vater, der den kleinen Sohn zu erziehen sucht
in seinen asketischen Ehrbegriffen. Aber die Herzensheimat und
immer gleiche sichere Liebe findet er bei seiner alten bäuerlichen
Kinderfrau, der Barbara. Nach dem Tode des Vaters wird die
vermögenslose Waise einer staatlichen Waisenanstalt überwiesen.
Die Barbara aber nimmt ihn vorher noch einmal in ihre Heimat mit
auf den böhmischen Bauernhof, zu einer Wallfahrtskirche, wo sie

für ihn vertrauensvoll betet. Diese Erinnerung begleitet ihn in die

Lieblosigkeit der Staatserziehung, die Schrecken des Krieges, die
fieberhafte und verworrene Ratlosigkeit im Nachkriegswien. Er
wird durch sie gefeit, findet seinen Weg aus dem verhaßten
Offiziersstande zur Medizin und besucht, bevor er als Schiffsarzt eine
Weltreise antritt, noch einmal die gealterte Barbara. Es gibt
zwischen den beiden keine Möglichkeit des geistigen Austausches von
ihrer so weltenweit getrennten Umwelt aus, aber der ist auch
nicht nötig, denn die Liebe, das Vertrauen, die Sicherheit, welche
der junge Mann in beidem findet, machen alle äußeren Verständigung

überflüssig. Barbara händigt ihm zum Abschied ein Beu-

159



telchen mit Goldgulden ein, die sie in ihrem langen Magdleben
für ihn erspart und heimlich aufbewahrt. Diese Frucht eines selbstlos

treuen Lebens, werthaltig in dem alles andere entwertenden
Wirbel der Zeit, ein Symbol der Frömmigkeit, wie Werfel sie faßt,
ist ihm aber zu heilig, um sie zu verwenden. Was er als Höchstes
aus diesem Erlebnis mitnimmt, ist dies, daß es gilt sich rein zu
halten von dem Scheinleben der lieblosen und eigensüchtigen Welt.
So versenkt er dies Liebessymbol still ins Meer und geht ins
Leben als ein Verzichtender und dadurch Unverwundbarer.

Abgewandelt ist dies Thema in einer halb ironischen, halb
tragischen Weise im „Veruntreute Himmel". Auch hier ist die Heldin
eine Wiener Magd, Köchin in einem vornehmen Hause, dessen

Untergang in den Wirren der Dollfuß-Hitlerputsche die Folie bildet

für die Geschichte jener. Auch sie ist fromme Katholikin. Auch
sie wendet allen mühsam erparten Lohn ihrer Arbeit an ein Kind,
einen Neffen, den sie zum Geistlichen machen will. Aber sie tut
es keineswegs aus Liebe, sondern mit dem sehr eigensüchtigen
Zweck, daß er ihr durch sein Gebet den Himmel sichern soll. Jener
aber betrügt sie um diesen Himmel. Er wird ein unverbesserlicher
Schwindler und Hochstapler. Als sie endlich diesen Betrug
erkennt, tritt indes der Himmel dennoch rettend für sie ein. Noch
hat sie eine Wallfahrt nach Rom für sich erspart, ein gütiger junger
Kaplan, die Audienz beim Heiligen Vater, selbst der Ohnmachtsanfall

bei dieser Audienz, der zwar ihren Tod herbeiführt, aber
ihr die spezielle Aufmerksamkeit und einen Sondersegen des
Statthalter Christis einträgt, sichern ihr den veruntreuten Himmel zu

guterletzt und lassen sie beglückt und als Siegerin die Welt
verlassen, während vom einst so glücklichen Herrschaftshaus in dem
sie gedient, nur 'Mutter und Tochter als heimatlose Verbannte endlich

in Lourdes die Bekehrung zur Kirche und in dieser jene
Sicherheit finden, welche Kultur und Geist und Bildung ihnen
nicht geben konnten.

Damit ist das letzte von Werfeis europäischen Büchern vorbereitet:
„Das Lied von Bernadette", die Geschichte des Mädchens von
Lourdes, dem die Jungfrau erscheint, der sie ihr Leben aufopfert in
blindem Gehorsam der höchsten Liebesentzückung, und die nach

160



einem leidenvollen Leben jung hinübergeht in jene Welt, die nun
nicht mehr Nichts und Schein ist...
Alle diese glänzend geschriebenen, virtuosen Bücher sind Spiegelbilder

einer dem Untergang verfallenen Welt — auch die Kirche,
die Werfel darstellt in den Intrigen und Machtkämpfen um die
Offenbarung von Lourdes, gehört dieser Welt an. — Vor allem
aber gehört ihr'Werfel an, der aufs allerengste mit ihr verbunden
ist. Er liebt, kennt und versteht diese Welt alter Überlieferung,
fester Konventionen, die teils asketisch, teils genießerisch, selbst
im Untergang noch spielt: „Die Lage ist hoffnungslos, aber nicht
ernst". Er ist darin verwandt einem Dichterkollegen und

Volksgenossen, dem in der Emigration von Paris verstorbenen Wiener
Joseph Roth. Was ihn aber scheidet von ihm, das hat er in seinem
letzten amerikanischen Werk, der Komödie „Jacobowsky" sehr

klarsichtig dargestellt.

Roth ist durchaus und von Anfang an dem Untergang verfallen
und sucht ihn. Ihm ist Verfall und Tod die einzige Atmospäre,
in der er atmen kann. Sein Lebenswille ist erloschen und seine
dichterische Liebe und reine und große Sprach- und Gestaltungskraft

dient einzig den Lebensunwilligen, den Todsuchenden. Bei
Werfel hingegen ist der Lebenswille unüberwindlich. Mitten im
Verfall, mitten in der schmerzlich erbitterten Darstellung all seiner
Schrecken und Greuel klingt stets das Thema seines ersten Buches
auf: „Und nur was nicht ist, ist bedauernswert". Kaum hat er
sich aus der wirklichen Todesgefahr der französischen Emigration
gerettet, in welcher er sich in Lourdes verbarg und seinen Roman

gelobte zum Dank für die Rettung, so kehrt ihm die alte Lebensfreude,

der zähe Lebenswille zurück. Der Jacobowsky ist ein Preislied

auf diesen Lebenswillen, ein Bekenntnis zu einem Judentum,
das unbesiegbar und unsterblich ist.

Wahrscheinlich wird seine Geschichte den meisten unserer Leser
bekannt sein, entweder aus der Lektüre des Buches oder aus den

Aufführungen in Zürich und Basel, die sehr verschiedene Auffassungen

dieser tragisch-symbolischen Komödie vom unsterblichen
ewigen Juden und damit auch ganz verschiedener Wirkung waren.
Der in Polen geborene, in Deutschland aufgewachsene Jacobowsky,

161



der trotz seiner Verliebtheit in die deutsche Kultur, trotz all dessen,

was er für sie getan hat, durch Hitler ausgestoßen, nun auf der

ewigen Flucht ist: vom Wien nach Prag, von Prag nach Paris,
von dort atemlos gejagt von SS und Gestapo, scheint dem sicheren

Untergang verfallen. Und dennoch entkommt er mitsamt seinem

Gegenspieler, dem polnischen Don Quichote von Oberst, dem

Hochmütigen, Ritterlichen und Unpraktischen, der doch eben die

gleiche zähe Lebenskraft hat wie sein Vaterland, das ihm in seinem

Unglück und Glück so sehr gleicht; mitsamt auch der von beiden

geliebten Marianne, der Verkörperung Frankreichs, wie Werfel es

sieht. Alle drei sind sie Symbole ihres Volkes. Und, bewußt oder
unbewußt, hat insbesondere in Jacobowsky der Dichter ein gut
Stück von sich selbst und seinem Leben dargestellt: die Sehnsucht
nach einer Heimat und die ewige Heimatlosigkeit; die Verliebtheit

in die fremde Kultur, die ihn doch ausstößt; der Zusammenbruch

trotz aller persönlichen Leistungen und Erfolge ; die tiefe
Menschenfreundlichkeit, die sich nicht entmutigen läßt. Das alles

sind Züge des Werfeischen Lebens, transponiert in den polnischen
Geschäftsmann Jacobowsky. Und sehr aufschlußreich für den Dichter

ist auch die kleine Szene, in welcher er den ewigen Juden
auftreten läßt in Gesellschaft des heiligen Franziskus. Beide
„verstehen sich ausgezeichnet". Aber beide bleiben, was sie sind...
Was heißt das anders, als daß Werfel in diesem merkwürdigen,
liebenswürdig heiterem Werk sich zurückfindet in seine alte Welt,
die jüdische, und nun heimkehrend nach einer langen Wanderung
Ja sagt zu seinem Judentum, zu seinem jüdischen Schicksal, zu der
Zukunft seines Volkes.

Alfred Doeblin wurde in den ersten Nachkriegsjahren, nachdem
seine ersten kleineren Erzählungen nur in einem kleinen Kreise

junger Berliner Modernisten beachtet worden waren, durch seinen

großen Roman: „Die drei Sprünge des Wang Lun" bekannt. Dieser

Chinaroman stellt den Verlauf eines halb religiösen, halb
Sozialrevolutionären Bauernaufstandes in Südchina dar. Und er tut
das mit einer soldhen Kraft der Anschaulichkeit, mit einer
zugleich großartigen und realistischen Phantasie, daß man das
psychisch wie ethnisch gleich fremdartige Geschehen in höchster

162



menschlicher Spannung miterlebt. Doeblin stellte sich für die
kritischeren Leserkreise mit diesem Werke gleich an die Spitze der
norddeutschen Erzähler. Er überraschte sie sodann mit jedem
neuen Werk.

„Wallenstein" gab eine Schilderung des Dreißigjährigen Krieges,
die gleich revolutionierend und gleich eindrucksvoll war wie der
Chinaroman. Es folgte „Berlin Alexanderplatz". Und hier erzählte

nun Doeblin, zum erstenmal zurückkehrend zu seinen literarischen
Anfängen, von der Welt seiner eigensten Erfahrungen als Arzt im
Berliner Nordosten, Leben und Umwelt der Verbrecher und
Zuhälter, der „Cliquen" und der Polizei in jener allersonderbarsten
Welt der dunklen Gassen und Hinterhöfe, die wie ein Labyrinth
sich um die Berliner Polizeikaserne am Alexanderplatz zieht.
Doeblin ist nach Fontane der größte Schilderer jenes Berlins, das

heute unterging in einem namenlosen Grauen, nachdem Hitler es

nahezu zu einem Zerrbild seiner selbst machte. Aber während
Fontane den alten Westen Berlins schildert, wie er war, vor der
Wilhelminischen Zeit und sich zu bewahren suchte im Gegensatz
zu deren säbelklirrendem Protzentum, gibt Doeblin das Gegenbild
des dunkelsten Berlin, das der Fremde und mancher Berliner
nicht kennt. Es ist das Milieu, das uns Käthe Kollwitz und mehr
noch der echteste aller Berliner, Heinrich Zille, gezeichnet haben,
aber es wird von Doeblin mit ganz anderen Augen gesehen.
Doeblin ist kein Mitleidsdichter. Ein kleines, großenteils
autobiographisches Werk von ihm heißt: „Pardon wird nicht gegeben".
Das könnte das Motto sein für sein ganzes Werk. Er gibt und
verlangt keinen Pardon. Er zieht seinen Helden die Linien ihres
Schicksals bis in den Untergang, mögen diese Helden chinesische
Revolutionäre sein, der römische Kaiser Ferdinand, ein Berliner
„Cliquenbulle" oder eine indische Gottheit. Aber jenseits des

unerbittlichen und unausweichlichen Untergangs steht etwas anderes :

die Erlösung. Immer kreist Doeblins Phantasie um dies eine Thema:

daß nur im Untergang jegliche Kreatur die Erlösung, nur im
Tode das Leben findet.

Auf der Suche nach immer neuen Varianten dieses seines Themas
treibt es am Ausgang der zwanziger Jahre von der Darstellung

163



Berlins direkt in die Welt der indischen Götterlegenden und von
dort zu seiner großen Weltuntergangs- und Wiedergeburtdichtung
„Berge, Meere und Giganten", in welchem die Hybris, der von
ihrer Wissenschaft und Technik trunkene Hochmut der Menschen,
sie dem völligen Untergang nahe bringt, bis sie im letzten Augenblick

sich zurückfinden zur Weisheit der sich bescheidenden
Erkenntnis und sich erneut beugen unter die Gesetze der Natur. So
finden sie in der sanften Schönheit der südfranzösischen Landschaft
eine Heimat für ein erneuertes und gereinigtes Menschengeschlecht.

Die letzten Dichtungen fallen schon in die fiebernde Zeit der
Weltkrise und der aufsteigenden Hitlerbewegung. Hitlers
Machtergreifung warf den Juden und „zersetzenden" Radikalen Doeblin
sogleich in die Verbannung. Über die Schweiz nach Frankreich
wandernd, fand er in Paris wie so viele andere ein Asyl. Und hier
schrieb er nun seinen Emigrationsroman, die „Babylonischen
Wanderungen", den er in Paris vollendete.

Sein ursprünglicher Gedanke war gewesen, ein Leben Jesu von
Nazareth zu schreiben, das er in einem gleichen Sinne wie später
das Leben der Götter in den Babylonischen Wanderungen als

Verbannung faßte. Aber er sah bald ein, daß diese Aufgabe nicht
zu bewältigen war: er wäre nicht fertig geworden mit seiner
Auseinandersetzung mit dieser Gestalt, die ihn zugleich anzog und
sein Empfinden wieder abstieß. „Wie kann Jesus die Forderung
aufstellen: „Liebe deinen Nächsten wie dich selbst!" Als ob man
sich selber lieben würde. Als ob man nicht herzlich froh sein würde,
sich selber los zu werden, mit einer anderen Person zu
vertauschen." „So ist die Forderung doch nicht gemeint. Was Jesus
meint ist doch klar durch den Ausspruch : Alles, was ihr wollt,
daß euch die Leute tun sollen, das tut ihnen gleich also. Also
Wohlwollen wie man es für sich selber empfindet"... Er blieb
unbefriedigt. Und so schrieb er diesen großen Roman von dem

Babylonischen Gott, der in der Zeit seiner Herrlichkeit die Erde
verwahrlost hat und daher verurteilt wird in Menschengestalt auf
der Erde zu wandeln, begleitet von dem ewigen Widersacher und
Ankläger, den das Buch Hiob kennt: als Satan, der die Menschen
in Versuchung führt und prüft. Hier ist es der Gottkönig selber,

164



der so gestraft und geprüft wird. Mit ihm geht auch ein getreuer
dienender Gott. Die drei aber betreten die Erde just in unserer
Gegenwart und durchwandern, von Babylon ausgehend, über
mannigfache Abenteuer in Istambul hinweg, Europa, bis sie nach Paris

gelangen. Sie verlieren sich. Satan gelangt zu großem Vermögen,
Ehren und Würden. Der dienende Gott verliert sich in Wirren
des Herzens wie der Sinne. Der Held der großen Legende aber,
der büßende Götterherr erleidet alles Elend und alle Entwürdigungen

bis zum Schicksal des obdachlosen Vagabunden, des
Clochard. Satan selber entführt ihn auf einen südfranzösischen Bauernhof

und hier begegnet eines schönen Sommermorgens im Walde
ihm der Götterbote in Greifengestalt, um ihm das Ende seiner
Bußzeit, die Heimkehr in den Himmel anzuzeigen. Der Gottkönig
aber verzichtet. Er hat gelernt die Erde zu lieben, das menschliche

Schicksal zu lieben. Leidend, irrend, kämpfend, als
Unbekannter, findet er eine höhere Lebenserfüllung als in der Leere
einer ewigen Herrschaft, fern über den Menschen.

Diese seltsame moderne Legende, durch welche ein Hauch
großartiger Ironie, eine Freude an kolossalischen Scherzen
geht, steht mitten in der sonstigen Emigrationsliteratur wie ein

gewaltiger erratischer Block. Man ist denn auch zumeist mit scheuem

Respekt, stillschweigend um sie herum gegangen. Doeblin selber
aber hat, mit der für ihn kennzeichnenden jähen Wendung vom
Phantastischen zur exaktesten Wirklichkeitsschilderung sich in Paris

dann einer Darstellung des Zusammenbruchs von 1918
zugewandt: „Bürger und Soldaten". Er schrieb dieses Werk unter
einem doppelten Druck. Einmal, daß er damit es keinem recht
machen werde. Den einen werde es zu revolutionär, den andern zu
reaktionär erscheinen. Sodann aber meinte er, halb lachend, halb
verzweifelt, das Buch wachse ihm zu einer Bücherei, denn am
Ende des ersten umfangreichen Bandes waren kaum die ersten
vierzehn Tage, von der Kapitulation im Elsaß bis zum Rückzug der
Armee über den Rhein erzählt. In so viele Einzelschicksale spaltete
sich ihm das Gesamtgeschehen, die alle von einer anderen Seite

her es spiegelten.

Unterdessen hat ihn, wie Werfel, die Flucht nach den Vereinigten

165



Staaten geworfen, und ich weiß nicht, wie weit er dort sein

Emigrationswerk wird weiterführen können. Sicher wird er dort sich
in der Verbannung fühlen, da ihm sogar Paris, das er durch alle
Poren genoß, ein Exil blieb, ihm, der sich „an den Felsen der
Sprache gefesselt" und dadurch unentrinnbar an Deutschlands
Schicksal gebunden weiß.

Selten begegnen einem so klar verschiedenartige Typen wie die
beiden großen deutsch-jüdischen Dichter, die das gleiche Schicksal

der Verbannung traf. Verschieden sind sie nach Anlage und
Temperament ebenso wie nach Art und Klima ihres Ursprungsund

Heimatlandes.

Der nach Wien auswandernde Prager Werfel besitzt die Anmut
und Liebenswürdigkeit und die Weichheit seiner Geburts- wie
seiner Wahlheimat. Seine junge Hingabe an den „Bruder Mensch"
wird gelohnt mit einem frühen verwöhnenden Ruhm, der ihm treu
bleibt über alle düsteren Weltereignisse hinweg. Jedes seiner
Werke, in denen er nicht müde wird seine Umwelt im sehr fein
aufgebauten Kunstwerk widerzuspiegeln, findet eine dankbare
Gemeinde unter den Kultivierten und Genußbereiten. So schonungslos
er beispielsweise in den „Vierzig Tagen des Musa Dagh" den,

grauenhaften Untergang des armenischen Volkes schildert, so bleibt
seine Dichtung im wesentlichen eine Dichtung des Mitleids. Seine
Helden sind kleine, hilflose, untergehende Menschen oder aber
solche, die aus weitabgewandter Innerlichkeit unbesiegbar, weil
unangreifbar werden. „Geh an der Welt vorüber. Es ist nichts."
Aus dieser Erkenntnis kann die Allerheiligste Jungfrau der von
ihr erwählten Bernadette kein diesseitiges Glück versprechen, kann
sie nur erfüllen mit dem Bewußtsein, daß die Erde nur ein Exil
ist, der enge Weg zur ewigen Heimat... Aber seit Werfel ein
sicheres und nicht ruhmloses Asyl in den Vereinigten Staaten fand,
erwacht sein Lebenswille wieder zum Bewußtsein, daß auch diese
Erde trotz Verbannung und Flucht, trotz Not und Gefahr schön
sei. Er ist im „Jacobowsky" jüdischer geworden als er lange
war, bereit sogar das Los des ewigen Juden als einen Segen zu
bejahen, aus welchem seinem Volke wie ihm neue und unendlich

Kräfte zuströmen.

166



D'oeblin ist sehr viel härter. Er fühlt nicht leicht Mitleid. „Pardon
wird nicht gegeben" bleibt seine Parole. Und er selber gibt keinen
Pardon. Seine Geschöpfe, ob Mensch, ob Gott haben die Folgen
ihrer Taten zu tragen. Allein dadurch können sie ihr Schicksal,
ihre Bestimmung erfüllen. Er ist geneigt die Sündenvergebung als

eine Illusion der Schwäche abzulehnen, und zieht es vor, jede
Buße und Sühne auf sich zu nehmen. Gerade dadurch wird ihm der
Mensch vollendet und göttergleich. Und so werden Unglück und

Not, ja selbst der physische Untergang als notwendige Elemente
des Lebens bejaht, ja fast begehrt. Der Bußweg des verbannten,
wandernden Gottes ist zugleich der Weg zu seiner wahren
menschlich-göttlichen Verklärung. Der sterbende Leutnant, der im Leben
recht törichte, unfähige Oberstabsarzt, erleben in ihren Fieberträumen

eine Steigerung ihres Daseins, die ihren Tod zu einer
Vollendung macht. Als Doeblin selbst, der Sechzigjährige, in Paris

von einem Autobus überfahren, tagelang zwischen Leben und Tod
schwebte, meinte er genesend, sehr gelassen: „Mit sechzig Jahren
ist es ja eigentlich angenehmer einmal in eine andere Persönlichkeit
zu schlüpfen. Man wird sich doch schließlich leid." Solche Äußerung

setzt ein unbedingtes Ewigkeitsgefühl voraus, die Sicherheit,

daß durch alle Wanderungen und Wandlungen das Leben

siegreich sei, und daß es eine gute Sache sei um dies Leben, eine

gute Sache, gerade weil das Leben unerbittlich ist, weil es eine

Gerechtigkeit gibt, die den Menschen — und den Gott —
verantwortlich macht für sein Tun. Denn nur in diesem Sich-Stellen

zur Verantwortung, auch wenn es das härteste Leiden einschließt,
kann der Mensch sich innerlich vollenden, das höchste Glück der
Persönlichkeit erfahren.

In diesem unbedingten Lebenswillen, in dieser Bereitschaft, sein
Schicksal auf sich zu nehmen, das Werfel im „Jacobowsky" auch

wiederfindet, sehe ich das Verwandte, sehe ich das spezifisch
Jüdische der beiden so verschiedenen Dichter. Werfel ist westlicher,
weicher, assimilationsbereiter. Man konnte einige Jahre lang glauben,

er werde zur katholischen Kirche konvertieren. Doeblin ist
östlicher, herber, alttestamentlicher. Steht für Werfel die Hingabe,
der brüderliche Dienst, die Bereitschaft selbst die Schuld des an-

167



dem auf sich zu nehmen im Vordergrund, so fühlt man bei Doeblin
jene Kampfbereitschaft, die Israel das nächtliche Ringen mit dem
Engel Gottes auf sich nehmen läßt, da nur aus ihm der Segen
erwachsen kann.

Daß so verschieden und so großartig jüdische Dichter auf den
Vernichtungssturm, der über ihr Volk und ihre Gemeinde hinbraust,
antworten, das ist wohl das freudigste und hoffnungsvollste Omen
für die Zukunft.

Literatur

Im Schatten des Lichtes. Roman von Karl Würzburger. Pan-Verlag, Zürich.
335 Seiten, geb. Fr. 10.80, kart. Fr. 8.50.

Dies Buch ist ein Bekenntnisbuch. Ein Geständnisbuch. Ein Buch, das
schürft nach den Hintergründen der geistigen Entwicklung unserer
Generation, insonderheit der geistigen Entwicklung des Emanzipations-Judentums.
Es legt die Armut der sich selber aufblähenden naturwissenschaftlichen
Epoche schonungslos bloß und findet eine Realität, die jener Geisteshaltung
vollkommen fremd geworden war, als das Fundament des neuen Lebens, des
Lebens in Gott: die Schuld. Leidenmüssen ohne Erkenntnis einer Schuld ist
die Hölle. Bereuenkönnen ist eine unendliche Wohltat. Ohne Schuld gibt
es keine Vergebung, weder im Himmel noch auf Erden. Über die Erkenntnis
der eigenen Schuld führt der Weg zu Gottes Liebe. Was erst unmöglich
schien, wird von hier aus nicht nur möglich, sondern Bedürfnis: Vergebung
dem Schuldiger, der dem Herzen das Schwerste zugefügt hat. — Dieser
Inhalt ist aus dem Buch wie aus einer vielfältig verkapselten Nuß nur schwer
herauszuschälen. Es ist eine bemühende Geschichte: Die Heilung eines

Psychopathen in der Atmosphäre eines modernen Sanatoriums. Endlose
Gespräche führen allmählich zu dem Kern, um den die Geschichte
herumgebildet worden ist. Die Psychoanalyse muß ihre Künste spielen lassen, die
verschiedenen Richtungen derselben werden besprochen, bis sich das
Einfache, das Uralte, als letzte Wahrheit und Rettung erweist.

Irmgard v. Faber du Faur.

168


	Zwei Dichter der jüdischen Emigration : Franz Werfel und Alfred Doeblin

