
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Rabbinische Charakterköpfe im urchristlichen Zeitalter

Autor: Schrenk, Gottlob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


es nicht geschehen sein, um ein letztesmal ganz eindringlich
zu verkündigen, wie allein der Zugang zu seinem Heil
gefunden werden kann ?NurdurchGnade, niemals durch Werke
können wir den Weg zu Qott finden. Daß hier in ganz
überraschender Weise das alte Volk Gottes, Israel, im Angesicht Jesu
Christi zurückgestellt worden ist und das „Nichtvolk" der Heiden,
der verlorene und nicht der gerechte Sohn den Weg zum Vater
fand — ist es nicht eine überaus eindrückliche Predigt, daß vor
Gott die Gnade allein, aber wirklich ganz allein gilt?

Rabbinische Charakterköpfe im urchristlichen

Zeitalter

Von Prof. Dr. GOTTLOB SCHRENK, Zürich

Nach ihrem Ehrentitel Rabbi (mein Herr, mein Lehrer) nennen wir
die ordinierten Torakenner, die rechtskundigen Schriftgelehrten
des Spätjudentums : Rabbinern Zwar fällt jedem Leser der
Evangelien auf, daß auch Jesus immer wieder Rabbi angeredet wurde.
Das ist so zu erklären: Zu seiner Zeit, im Anfang des 1.

Jahrhunderts, war der Ausdruck noch in größerem Maße allgemeine,
ehrende Anrede, erst allmählich wurde er exklusiver Titel der
Schriftgelehrten '. Später ward dieser Berufstitel durch die Ordi-

1 Vgl. Joachim Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu II B 1, 1929, S. 104. Dies

wichtige Werk wird fortan zitiert:JJ, nach seinen Lieferungen I 1923,

Il A 1924, II B 1 1929, II B 2 1937, also hier: J J LI B 1, 104.

2 Zur Ordination der Gelehrten: S t r. - B. II 648—661. Diese Abkür-
zun g bezeichnet: H. L. Strack u. P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch. Band I 1922, II 1924, III 1926, IV 1:

1928, IV 2 mit Register: 1928. Das Werk bietet zur Zeit die reichste und
zugänglichste Sammlung von übersetzten Stücken aus der in seinem Titel
genannten Literatur. Zugänglich — nur im Sinne der Verbreitung und
Verständlichkeit. Leider aber ist die Fülle dieses sorgfältig und zuverläßig
gebotenen Materials durch das jetzige Register allein noch nicht zu
erschließen. Möchte uns bald ein eingehenderer Registerband geschenkt
werden.

117



nation (semika, eigentlich Aufstemmung der Hände, von der
Handauflegung) verliehen2. Vom Ordinierten (chakam) ist zu
unterscheiden der Gelehrte, der zwar die Ordination noch nicht erhalten
hat, aber doch schon als Gemeindeleiter, Berater, Prediger fungiert
(talmid chakam)3. Die Schriftgelehrten (soferim) zur Zeit Jesu
und der Apostel werden nach dem Vorgang des Matthäus und
Lukas immer wieder mit den Pharisäern zusammengenannt. Das
ist ein Werturteil der Evangelien, aus dem man jedoch durchaus
nicht den Schluß zu ziehen hat, daß die beiden Gruppen als absolut
identisch vermengt werden dürften4. Nicht jeder Schriftgelehrte
war Pharisäer und die geschlossenen Gemeinschaften der Pharisäer

(chaburot)5 wurden wohl geleitet von einflußreichen Rab-
binen — neben denen übrigens auch Priester und Leviten zur
führenden Schicht gehörten — setzten sich aber in ihrer Mehrheit
zusammen aus Männern des Volkes, aus Kleinbürgern: Händlern,
Gewerbetreibenden, Bauern, die selber nicht über eine schriftgelehrte

Bildung verfügten. Trotzdem ist jene Zusammenstellung im
Neuen Testament innerlich durchaus berechtigt. Es läßt sich ohne

Beachtung der pharisäischen Bewegung der Geist des damaligen
Schriftgelehrtenstandes gar nicht verstehen. Weil es uns bei unsrer
Schilderung vorwiegend auf die geistige Ausprägung ankommt,
haben wir — ohne also einer Vermengung beider Begriffe das

Wort zu reden •— von der Entstehung des Pharisäismus
auszugehen 6.

8 Str.-B. I 496.
4 JJ II B 1, 123 ff.
8 JJ II B 1, 116. 130.
6 Über den Pharisäismus: Q. F. Moore, The rise of normative
Judaism, The Harvard Theological Review 1924, S. 307—373; 1925, S. 1—
38. Oers., Judaism I 1927, S. 56 ff. — Str.-B. II 494—519. IV 334—352: „Die
Pharisäer und Sadduzäer in der altjüdischen Literatur." — Die „Damaskusschrift"

der Gemeinde des Neuen Bundes, die dem Pharisäismus entstammt:
S. Schechter, Documents of Jewish Sectaries vol. I, Cambridge 1910, deutsch
bei W. Staerk, Beiträge zur Förderung christlicher Theologie (zitiert:
B z F c h T h) 1922 (27). — A. Schlatter, Geschichte Israels von Alexander
dem Großen bis Hadrian 31925, S. 137—153. Ders. : Die Theologie des

Judentums nach dem Bericht des Josefus 1932, S. 195 ff. Ed. Meyer,
Ursprung und1 Anfänge des Christentums II 1921, S. 282—319. L. Baeck,
Die Pharisäer ;in : 44. Bericht der Hochschule für die Wissenschaft des

118



Es ist ein bitteres Geschick, daß die Pharisäer allein durch den

Klang ihres Namens für alle Zeiten das Kennwort für Heuchelei
abgeben müssen. Die meisten, die heute mit diesem Schlagwort
eine häßlich selbstgerechte Gesinnung und Haltung verurteilen,
haben sich kaum je der Mühe unterzogen, geschichtlich zu
untersuchen, was hinter diesem Namen an bedeutsamem religiösein
Ernst steckt. Die Rolle, die sie in der Geschichte Jesu spielten,
hat sie in das Licht der stärksten Kritik, der unerbittlichsten
Bußpredigt gestellt, die überhaupt denkbar ist. Doch damals

begann schon ihr innerer Niedergang. Jesus wendet sich gegen ihre
Auswüchse. Von ihren eigensten, guten Positionen hat er selber
nicht wenig bejaht. Und weil es da etwas zu bejahen gab, nahm
er sie ernst in seiner Polemik. Der Pharisäismus blieb nicht nur
als Warnung für die christliche Kirche fruchtbar. Sie gewannen
größten Einfluß auf die Bildung des alttestamentlichen Kanons7.
Sie verfochten die Inspiration der Schrift — was die Urchristen-
heit übernahm. Ihre Lehre von der Auferstehung8 leitet deutlich
hin zum christlichen Auferstehungsglauben. Wenn die Mildtätigkeit

zu einem unveräußerlichen Gut der Synagoge gemacht wurde,
so haben diese charitativen pharisäischen Verbände, die zumal auf
die Ausübung der Liebeswerke9 den höchsten Wert legten, dazu

ganz erheblich beigetragen. Durch ihre Diakonie haben sie aber

Judentums, Berlin 1927, S. 33—71. JJ II B 1 (vgl. Anm. 1), S. 115—140.

W. Förster, Der Ursprung des Pharisäismus, Zeitschrift für die neutestament-
Iiche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche 34 (1935) (zitiert:
Z,NW), S. 35 ff. Weiteres aus der neueren Literatur bei W. Bauer,
Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments usw.
31936, unter Pharisaios, J. Jeremias a. a. O. S. 115, Anm. 1. Älteres: E. Schürer,

Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi II 41907, 456 ff.
7 Bildung des alttestamentlichen Kanons: K. Budde, Der
Kanon des Alten Testaments 1900. G. Hölscher, Kanonisch und Apokryph
1905. Str.-B. IV 413ff.: Der Kanon des A. T. und seine Inspiration. Älteres:
Fr. Buhl, Kanon und Text des A. T. 1891. G. Wildeboer, Die Entstehung
des alttestamentlichen Kanons 1891.
8 Auferstehungslehre: Str.-B. IV 1166—1198; Josefus, Bellum
Judaicum 2, 163; Antiquitates 18, 14 vgl. 16. Matth. 22, 23ff. vgl. 22, 34;

ApG 23, 6.8.

9-Mildtätigkeit, Liebeswerke, Diakonie in der Synagoge:

Str.-B. IV 536—558. 559—610.

119



auch auf das junge Christentum gewirkt. Wenn wir uns im
Folgenden mit einigen Meistern des Schriftgelehrtenstandes beschäftigen

wollen, mit H i 11 e 1, der vermutlich zu einer pharisäischen
Gemeinschaft gehörte, auf jeden Fall nach solchen Grundsätzen
sein Leben gestaltete10 — mit Rabban Gamaliel I.u, einem
Mitglied (nicht Präsidenten) des Synedriums, dem Lehrer des Apostels
Paulus, der ganz sicher zu den Führern der pharisäischen Partei
gehörte, wie ja auch sein Jünger Saul aus Tarsus Pharisäer war
— mit Jochanan ben Zakkai, der z. B. die pharisäische
Anschauung, daß die heiligen Schriftrollen die Hände verunreinigen,
gegen die Sadduzäer verteidigte, ohne sich allerdings ausdrücklich
zu den Pharisäern zu zählen 12 — mit A k i b a, dessen ganze
geschlossene Gesetzeshaltung gar nicht denkbar ist ohne die
grundlegende Vorarbeit, die das Pharisäertum geleistet hatte — so dürfen

wir das tun in der Überzeugung, daß diese Männer in der
Geistesgeschichte nicht nur mit Achselzucken zu erwähnen sind.
Die landläufigen Verzerrungen des Bildes überwinden wir nur dann,
wenn wir zuerst einmal erkennen, worum es der pharisäischen
Bewegung geht : um die völkische und zugleich
religiöse Lebensfrage Israels.
Die Bewegung entstand zur Zeit einer weltgeschichtlichen
Wende13. Palästina wurde damals hineingerissen in den Strudel
des großen hellenistischen Mischkessels. Die phönikische
Mittelmeerküste mit dem jüdischen Tempelstaat samt Hinterland war
durch natürliche Lage verurteilt, dauernd der Kampfpreis zu sein
zwischen dem Staat der Ptolemäer (Ägypten) und der Seleukiden

10 JJ II B 1, 125, Begründung dort, Anm. 5.
11 Rabban („unser Lehrer") bedeutet noch mehr als Rabbi. Zu Gamaliel I.:
Str.-B. II 636 ff. 712.
12 iMischna Jadajim 4, 6, dazu A. Schlatter, Jochanan ben Zakkai, der
Zeitgenosse der Apostel, BzFchTh (vgl. Anm. 6) 3 (1899). — JJ II B 1, 126.
13 Zur Geschichte Israels in jenem Zeitalter: E. Schürer,
Geschichte des jüdischen Volkes (Anm. 6) I 31901, S. 165 ff. J. Kaerst,
Geschichte des hellenistischen Zeitalters II 21926. I 21917. A. Schlatter, Gesch.
Israels (Anm. 6). Bouché-Leclerq, Histoire des Séleucides 1913. B. Niese,
Geschichte der griechischen und makedonischen Staaten seit der Schlacht von
Chaeronea III 1903, S. 92 ff. Über Antiochus Epiphanes vgl. auch Ed. Meyer,
Ursprung und Anfänge... (Anm. 6) II 1921, S. 143 ff.

120



(Syrien). Palästina war zu klein, um in sich selber zu ruhn. Dazu
fehlten schon die wirtschaftlichen Unterlagen. Das Erwerbsleben
blieb angewiesen auf internationale Zuflüsse. Mehr als ein
Jahrhundert gehörte das Land zu Ägypten, als Schutzgebiet der Ptole-
mäer. Als aber der Seleukidenstaat über die Ptolemäer siegte,
pendelte Palästina zum neuen syrischen Herrscher hinüber. Dieser
übte in religiöser Hinsicht nicht die Schonung, wie sie Ägypten
Israel gegönnt hatte. In rücksichtsloser Politik der Gleichschaltung,

wie wir heute zu sagen pflegen, sucht er den Juden
hellenistische Kultur aufzuzwingen. Er sieht schon in Judaea sein
Erbfürstentum und wünscht in seinem zusammengeschweißten Staats-

gefüge eine uniformierte Religion. Den Höhepunkt erreicht dies

gewagte Experimentieren unter Antiochus IV. Epiphanes. Dieser
will Jerusalem zu einem griechischen Gemeinwesen umschaffen und
hat es zumal auf die Tempelschätze abgesehen, die er für sein Reich

flüssig zu machen begehrt. Er legt in die Feste Akra syrisch-makedonische

Truppen. Sein Edikt hebt den jüdischen Kultus auf,
sowohl in Jerusalem wie in Samaria. Bei Todesstrafe werden Sabbat,
Feste, Tempelopfer, Beschneidung verboten, die Gesetzbücher
verbrannt, ihre Besitzer hingemordet, die Juden zum Verzehren von
Schweinefleisch-„Opfern" gezwungen, eine grauenhafte Schändung
israelitischer Grundsätze und Gefühle. Nur noch die Gottheiten
der hellenistischen Kulturwelt sollen Geltung haben. Überall im
Lande erstehen ihre Statuen und Altäre. Sogar über dem Altar
Jahwes im Tempel erhebt sich der des olympischen Zeus, auf dem
Garizim das Heiligtum des Zeus Xenios. Jerusalems Tempelstätte
wird mit Gelagen und ausschweifendem Dirnenwesen erfüllt. So

geschah es im Hochsommer 168. Das war der „Greuel der
Verwüstung an heiliger Stätte", der in Daniels Apokalypse (vgl. Dan.
9, 27 mit Matth. 24, 15) tiefste Erregung nachzittern läßt. Alle
fernere Entwicklung des Judentums steht im Schatten dieses

Ungeheuerlichen. Der losbrechende Sturm des makkabäischen
Freiheitskampfes, der neue jüdische Priesterstaat mit seinem
geistlich-weltlichen Doppelgesicht, aber auch hernach : die Annahme
der Hilfe von Seiten der Römer, nachdem im Jahre 63 das Volk
selber eine Gesandtschaft zu Pompejus geschickt hatte, jene
folgenschwere Beziehung, die klug von Rom ausgenützt, ihr Ende nahm

121

Judaica, Bd. I, 2 3



mit der Erstürmung des Tempels durch Pompejus. Seitdem gehört
der Jude, dem bisherigen römischen Bundesgenossen unterjocht,
zur neuen Provinz Syrien. Der Klientelstaat der Herodianer ändert
daran nichts. Herr im Lande ist jetzt endgültig der römische
'Statthalter.

Aus den Wehen dieser Religionsnöte ward der Pharisäismus
geboren. Die Bewegung war getragen von der Gruppe der Frommen,
die man Chasidim 14 nannte. Ein entsetzliches Geschehen hatte in
den Tagen des Antiochus aller Geduld den Rest gegeben: der
Syrer fand in dem nichtpriesterlichen Benjaminiten M e n e 1 a o s 16

ein gefügiges Werkzeug, einen Verräter am eigenen Volk. Antiochus

hatte ihn zum Hohepriester eingesetzt, weil er sich erbot, aus
den Weihgeschenken und goldenen Geräten des Tempels noch
mehr Gelder zu beschaffen, als nach der ersten Forderung des

Tyrannen fällig waren. Im Herbst 169 führte Menelaos den
syrischen Gewaltherrscher selber ins Allerheiligste hinein. Ein
„Hohepriester", der die heiligsten Empfindungen seines Volkes so ruchlos

mit Füßen trat, das war eine Preisgabe an die heidnische Welt,
wie sie bitterer und demütigender nicht erlebt werden konnte. Die
Vorläufer der Pharisäer, die Chasidim, die unter Judas Makkabäus
ihr Gesetzesverständnis mit Erfolg zur Geltung bringen, wissen
verzweifelt klar, warum sie Griechenfeinde sind. Das religiöse Pathos
der Furcht vor dem Heiligen Israels, der durch jene Volksschuld
geschändet ward, beherrscht weiterhin einzig das fanatische Handeln

der Gesetzesmänner. Pharisäismus ist verzweifelte Kampfeslosung,

ebenso patriotisch wie religiös. Pharisäismus ist
Volksbewegung gegen Überfremdung, gegen Unterminierung des

Gesetzes, eine Losung für heimische Eigenart und Religion, eine „geistige

Landesverteidigung" im höchsten Sinn. Sie tritt ein für das

vorgriechische Judentum. Gesetz, Tempel, Altar, Opfer — das

allein ist das Programm dieser Frommen. Riß nicht jene gewalt-

14 Zu Chasidim: W. Foerster, Der Ursprung des Pharisäismus ZNW (s. Anm.
6) 34 (1935), S. 35 ff.
15 Z u M e n e 1 a o s: E. Schürer, Gesch. d. jüd. Volkes I3-4 1901, S. 195 f.
215. A. Schlatter, Geschichte Israels 103. 105. 116. JJ II B 1, 41 f. 44 f.
46 f. 48. 51. E. Meyer, Ursprung und Anfänge II (1921), 146. 148 f. 151 f. 163.

122



tätige Kulturpolitik des Eroberers und seiner Helfer das Judentum
in die Tiefen des Verderbens? Gibt es als Damm gegen eine
Wiederholung jenes Verbrechens des Menelaos einen andren Weg, als

leidenschaftlich strenge Erziehung des ganzen Volkes zu
pünktlichster Erfüllung, gleichsam als Volkshochschule des Gesetzes?
Das will der Pharisäismus. Es geht ihm um das Volksganze.
Darum rekrutieren sich seine geschlossenen Vereine aus dem Volk und
arbeiten für das Volk. Er ist Partei des Volkes. Charaktervoll an
der Tora und der Satzung, am geschriebenen und ungeschriebenen
Gesetz erstarken, nur das kann der verwünschten Ausländerei
beikommen. Auch die Konflikte mit dem makkabäischen Fürstentum
wurzeln immer in diesem Gegensatz. Der Pharisäer ist dem
Priesteradel grimmig feind, weil dieser die priesterliche und politische
Macht verquickt. Das aber heißt immer: schlapp, nachgiebig sein

gegen das Griechentum.

Nur wenn man dies innerste Motiv verständnisvoll erkennt,
begreift man auch, wie die Pharisäer auf diesem Wege pedantisch
und unduldsam wurden. Daß sie die Priesterregel über Reinheit
und Zehnten auf das ganze Volk ausdehnen, stellt sie in Gegensatz
zu der Priesterpartei der Sadduzäer, zu den Aristokraten, von
denen sie sich auch sozial unterscheiden. Die „Psalmen Salomos"
spiegeln den Kampf dieser beiden Richtungen eindrücklich wider.
Der andere Gegensatz ist gerichtet gegen diejenigen Volksteile,
die nicht gleich ihnen jene strengen Satzungen befolgen wollen,
den Am ha-arez (eigentlich: Volk des Landes, d.h. aber das

gesetzlos-unfromme Volk). Sie aber wollen die wahre, heilige
Gemeinde Israels darstellen 16. Ihre im Ursprung politisch-revolutionäre

Grundstimmung hat erst einen Wandel erfahren, als sie unter
Alexander Jannaeus (103—76 vor Chr.) in den sechsjährigen
blutigen Bürgerkriegen unterlagen. Das ergab für sie die Lehre : Gott
hat uns im Stich gelassen, jetzt haben wir das Los, Dulder zu sein,
nicht mehr mit der Gewalt des Schwertes den Weg zu bahnen, aber

um so nachdrücklicher nach innen den Gesetzesweg zu untermauern.
Ihr damaliges Unterliegen war rein äußerlich. Ihr Einfluß auf das

Volk wuchs jetzt zusehends. Unter Alexandra (76—67 vor Chr.)

16 Vgl. L. Baeck, Die Pharisäer (Anm. 6) S. 34—41. Moore, Judaism 1 61.

123



ergreifen sie als die Ratsfähigen (im Synedrium) die Zügel. Zur
Zeit der Herodianer, also auch in den Tagen Jesu, stehen sie auf
dem Gipfel ihrer Macht, freilich auf Kosten ihrer inneren Lauterkeit.

Sie wollen keine „Sekte" sein, trotzdem ihr Name wörtlich
„die Abgesonderten, Separatisten" bedeutet. Es geht ihnen immer
um Volksbewegung in umfassenden Ausmaßen. Insofern ist eine

Gestaltung wie die „Gemeinde des neuen Bundes in Damaskus"
(vgl. Anm. 6), die zwar ganz pharisäischen Geist atmet, aber sich
wie eine Sektenbildung konsolidiert, in diesem Punkte nicht
typisch für ihre auf das Ganze abzielende Werbetätigkeit.

Mit dem Stande der Schriftgelehrten, soweit diese ihren Tendenzen

zustimmen, halten sie engen Bund. Rabbinische Charakterköpfe

sind also ohne Kenntnis dieser Bewegung nicht zu
verstehen. Der zuerst auf die Entstehung und Entwicklung der
pharisäischen Strömung gerichtete Blick hat uns in den Stand gesetzt,
das vielfach Befremdende, ja sogar Kleinliche dieser Ideen und
Bestrebungen auf dem Hintergrund der Religionskämpfe und des

Ringens um die Existenz des Volkes besser begreifen zu können.
Natürlich macht Autarkie immer kleinlich und verbohrt. Aber es

kann ursprünglich eine Größe des Wollens dahinterstehen.

Die Rabbinen, mit denen wir uns beschäftigen, sind alle

Zeitgenossen des Urchristentums, nur Akiba steht bereits im
nachapostolischen Zeitalter. Sie sind aber auch alle Glieder in der
einen großen Traditionskette, die zum Talmud führt. H il l el lehrt
bis etwa 20 nach Chr. Der damals Hochbetagte wirkte schon
lange vorher in der Regierungszeit Herodes des Großen, dann
unter Archelaos 17. Gleichzeitig übt S c h a m m a i seine Lehrtätigkeit
aus. Die Lebensarbeit Gamaliels des Älteren, auch „der Alte"
genannt, fällt etwa in die Jahre 25—50 nach Chr.18. Er ist
wahrscheinlich 19 ein Enkel Hillels. Rabban Jochanan ben Zakkai
hat bis in die letzten Jahre vor 70 nach Chr. in Jerusalem gelehrt.
Geboren ist er etwa zu Beginn des 1. Jahrhunderts und gestorben

17 Schlatter, Oesch. Isr. S. 248. JJ II A 40.

18 Str.-B. II 636. Mielziner, Introduction to the Talmud 31925, S. 24.

19 JJ II B 2, 157 Anm. 100, vgl. Schlatter, Gesch. 248.

124



um 80 nach Chr.20. Er ist Erbe und Pfleger der Lehre Hillels.
Er saß noch in dessen Hörsaal, aber auch in dem Schammais. Als
der wichtigste Bürge der Tradition nach dem Tempelbrand zeigt
er, wie das Rabbinentum diese größte Erschütterung des Niederbruchs

bestand. Von ihm läßt sich schon plastischer handeln. Noch
mehr aber ist dies der Fall bei Akiba, zu dem Jochanan überleitet.
Er hat unter allen den ersten Rang2l. Sein Bild ist scharf gemeißelt.
Er ist der klassische Vertreter jenes Judentums, das sich nach der
großen Schicksalswende in Jabne neu organisiert. Er stirbt als

Märtyrer des Rabbinats im Hadrianischen Krieg. Durch seine Schüler

Rabbi Schimeon ben Jochai, R. Mëir, R. Jose b. Chalaphta, R.

Jehuda b. Elai und R. Nechemja wirkt er als Gründer der Fundamente

weit hinein in die talmudische Epoche. Er gibt Antrieb zum
Anordnen, Gliedern und Aufzeichnen der ungeheuren Satzungsmasse,

was den 'späteren Codifizierungen vorarbeitet. Diese
Entwicklung leitet hin zur Mischna, einer Sammlung des
rechtsverbindlichen Brauchtums, zu den halachischen Kommentaren zu Leviticus

(Sifra), zu Numeri und Deuteronomium (Sifre), zur To-
sefta. Man versteht darunter Ergänzungen, Erweiterungen zur
Mischna, während Halacha eigentlich Gang, Wandel bedeutet, das

Wissen um das, was gang und gäbe ist, das Traditionsmaterial der
normativen Bestimmungen des geltenden Rechtes und seine
Begründung aus der Schrift. Auch zur Feststellung der offiziellen
jüdischen Chronologie hat die Schule Akibas wesentliche Arbeit
geleistet.

Streng historisch-biographische Arbeit läßt sich auf unsrem Gebiete

20 Vgl. Schlatter, Jochanan S. 3. Zu Jochanan ist diese Anm. 12 genannte
Arbeit das Wertvollste.
21 Vgl. das Urteil von A. Schlatter, Die Tage Trajans und Hadrians BzFchTh
1 (1897), S. 100. — Über Akiba ist neben den älteren Versuchen von S. Funk,
Akiba 1866 u. Leopold Stein, R. Akiba und seine Zeit 1913 v. a. die
ausgezeichnete, reichhaltige Arbeit von P. Billerbeck zu nennen, die den Rang
einer Monographie hat. Sie verdient es, aus ihrem Versteck herausgeholt zu
werden: Zeitschrift Nathanael 32 (1916), S. 81—94. 97—122, von mir
zitiert: Billerbeck 1916; Forts. Jhrg. 33 (1917), S. 81—143 B i 11.

1917; Jhrg. 34 (1918) S. 3—61 Bill. 1918. — Zu Akiba s. auch

A. Schlatter, Gesch. Isr. S. 353—359.

125



nicht erreichen. Die mündliche Überlieferung über die jüdischen
Lehrer erhebt auch diesen Anspruch keineswegs. Wenn sie Worte
und Taten der Rabbinen weitergibt, so will sie in den „Worten" sen-
tentiös zugespitzt die Lehrmeinung der Autoritäten niederlegen —
wobei durchaus die Möglichkeit besteht, daß die betreffende Pointe
vom Meister selber stammt. In der Anekdote aber soll sein
charakteristisches Gehaben und Handeln geschildert werden. Indem oft
sehr Grundsätzliches anekdotisch gestaltet wird, scheint es
mitunter sein Gewicht zu verlieren, da sich das Spiel des Novellistischen,

der Reiz des Witzigen der Sache bemächtigt und das
gehalten Grundsätzliche scheinbar auflöst. Doch empfindet hier der
jüdische Geist anders. Was die Geschichtlichkeit der Einzelzüge
betrifft, so steht diese niemals fest. Man muß also von vornherein
jeden Versuch, das Ganze der Überlieferung — wenn auch noch

so kritisch — zur Bearbeitung eines biographischen Bruchstückes
zu benutzen, nüchtern als fragwürdiges Bauwerk aus bloßem
Anekdotenmaterial bezeichnen. Darum wählen wir den Ausdruck
„Charakterköpfe", denn das leisten nun allerdings diese eigentümlich
geprägten Anschauungsbilder: sie charakterisieren Grundzüge des

Lehrens, Wollens, Handelns, die zum mindesten einen beachtenswerten

Ausdruck des Geistes dieser ganzen Gelehrtenschicht
darstellen. Es sei also empfohlen, unser Thema nicht anders als so
aufzufassen: Wie hat die Satzungsüberlieferung diese Charakterköpfe

geschaut? Das ganze Material muß aus ungezählten
jüdischen Quellen zusammengesucht und gesichtet werden. Darum
sind alle Vorarbeiten sehr dankenswert, die für bestimmte Rabbinen

solche Sammlungen bieten 22.

Die volksmäßige Haltung dieser Lehrer entspricht ganz ihrer
sozialen Herkunft. Sie kommen vielfach aus der armen Schicht der
Bevölkerung, sie haben fast durchweg kein festes Einkommen —
das Verbot der Bezahlung23 wird auf Hille! zurückgeführt — son-

22 Außer Schlatter, Jochanan und Billerbeck, Akiba s. die Register bei Q.
F. Moore,, Judaism II 1927, bei JJ II B, 2, S. 161 f., für Hillel, Qamaliel I.
und II. (vgl. auch „Rabbinen", „Schriftgelehrte") diejenigen bei Str.-B. Über
iHillel, Schammai: Schlatter, Gesch. Isr., S. 247—259.

23 Pirqe Abot 1, 13; Mischna Bekorot 4, 6; Talmud Babli (fortan

126



dem leben meist vom Handwerk24, auch von Unterstützung, was
wenigstens für die Zeit nach 70 gesichert ist. Erst zur Zeit Akibas
dürfte sich das bezahlte Amt angebahnt haben. Für mehr als 100

Rabbinen, die im Talmud zitiert werden, ist das Handwerk
feststellbar. Unter Umständen führen sie ausdrücklich einen
Handwerkernamen 26. Schammai hantiert mit der Zimmermannselle26.
Hillel, der in Jesu Jugend lehrt, stammt ab von armen
babylonischen "Exulanten. Er wandert mit 40 Jahren ins jüdische Land27,
Gesetzeskunde in Jerusalem zu studieren. Er verdingt sich als

Tagelöhner und verdient dabei einen halben Denar (etwa 50

Rappen), von dem er die Hälfte dem Wärter des Lehrhauses abgeben
muß, die andere Hälfte verwendet er für seinen und der Familie
Unterhalt. Als er eines Tages ohne Verdienst bleibt, wehrt ihm
der Hüter den Zutritt ins Lehrhaus. „Da stieg er aufs Dach empor
und hängte sich an und setzte sich an die Fensterlucke, damit er
die Worte des lebendigen Gottes höre aus dem Munde des Schema-

ja und Abtaljon. Man hat erzählt, jener Tag war ein Freitag und
es war Wintersonnenwende und es fiel auf ihn Schnee vom Himmel.
Als das Morgengrauen aufstieg (so lange hatten die Rabbinen
gelehrt und diskutiert), sagte Schemaja zu Abtaljon : Mein Bruder A.,
an jedem Tag ist doch (um diese Zeit) das Zimmer hell, heute
aber ist es dunkel, vielleicht ist der Tag bewölkt? Da sahen ihre
Augen hinauf und erblickten die Gestalt eines Menschen an der
Fensterlucke. Sie stiegen empor und fanden ihn unter einer drei
Ellen hohen Schneedecke liegen. Sie befreiten ihn (vom Schnee),
badeten und salbten ihn und setzten ihn vor einen brennenden Holzstoß.

Sie sprachen: Dieser ist würdig, daß man seinetwegen den

Sabbat entweiht (durch Hilfeleistung)" 28. — Das Motiv kehrt in
den Anekdoten immer wieder : In bitterer Armut Opfer bringen für

nur durch b. bezeichnet) Nedarim 37a, 62a (die Zahl meint das

Blatt, a b die Seite).
21 JJ II A, 27—31.
25 F. Delitzsch, Jüdisches Handwerkerleben zur Zeit Jesu 21875, vgl. Str.-B.
745f.; JJ II A 27.
26 b. Schabbat 31a.
27 Abot de Rabbi Nathan (ed. Schechter), Rezension A, Kap. 12, 45a, 14.

Rez. B, Kap. 27, 28a—b. 55b, 33.
28 b. Joma 35b (Baraita), übers, bei Str.-B. II 419 f.

127



die Gesetzeskunde. Jochanan ist zuerst Händler29 und tritt wie
Hillel auch erst in reiferen Jahren in der Kreis der Weisen. Akiba,
der Gefeiertste, „taucht empor aus dem Dunkel der Ahnenlosig-
keit". Als Viehhirt, der zum Am ha-arez gehört, hat er zuerst
grimmen Haß auf die Lehrer30. Aber dieser Mann schwingt sich

zum Volksführer empor, vertritt auf einer Romreise (95 nach Chr.)
die Judenschaft31, weist der Gesetzesforschung neue Bahnen und
drückt Generationen seinen Stempel auf. Er hat einst unter dem
Einfluß seines Weibes als gereifter Mann die Hirtentasche
vertauscht mit der Schultafel. Sie ist die Tochter des reichen Wein-
und Olivenpflanzers ben Kalba Sabua, dem er als Hirte dient.
Der Vater enterbt die Tochter, als sie sich mit Akiba verlobt. Er
hungert sich mit ihr hindurch in langjähriger Studienzeit32. Gamaliel

II. (um 90 nach Chr.) hat ihr bezeugt: „Sie hat die
Haarflechten ihres Hauptes verkauft, damit sich Akiba dem
Torastudium hingeben könne"33. Er selber sammelt sich Tag für Tag
einen Bund Stroh. Einen Teil verkauft er, um den Lebensunterhalt
zu bestreiten, das andre braucht er zur Feuerung, um sich zu
wärmen und beim Schein des Feuers zu studieren, der Rest dient
den Eheleuten zum Lager34. Wenn er seiner Rahel oder Rebekka
— beide Namen finden sich — Morgens die Strohhalme aus dem
Haar liest, verspricht er ihr dafür, wenn er einmal zu Besitz komme,
einen goldenen Haarschmuck mit den Zinnen Jerusalems. Es

erscheint ihnen Elias in Gestalt eines noch ärmeren Mannes, der

sogar sie, die Armen, um Stroh bittet für ein Lager, da sein Weib
geboren habe, aber der Ruhestätte entbehre35. Elias, der Tröster
der Frommen! Wir sehen, wie sich hier ein Legendenkranz um
das Strohlager schlingt. Aber alles steht nur im Dienst des

Torastudiums, auch die Ehegemeinschaft. Als Akiba nach dem zweiten

29 b. Sanhédrin 41a; Midrasch Sifre Deutr. ed. Friedmann 357; Genesis rabba
100. Vgl. Schlatter, Jochanan S. 9.
30 b. Pesachim 49b, 19, dtsch. bei Str.-B. II 519.
31 Sifre Deutr. zu 11, 15, Friedmann § 43 (81a, 26).
32 b. Ketubbot 62b, 40, vgl. Billerbeck 1916, S. 93.
33 Talmud jeruschalmi (von jetzt an nur durch j.
bezeichnet) Schabbat 6, 7d, 56; j. Sota 9, 24c, 8 (s. Bill. 1916, S. 93).
34 Abot de R. Nathan 6, 3b, 41.
36 b. Nedarim 50a, 4, Übers.: Str.-B. IV 769, vgl. dazu II 457.

128



Jahrzwölft im Lehrhaus heimwärts kehrt, da hört es sein Weib
und läuft ihm entgegen sie fällt auf ihr Angesicht und küßt seine
Füße. Seine Jünger (die sie nicht kennen) stoßen sie zurück. Da

spricht Akiba zu ihnen : Lasset sie, das Meine und Eure ist da9

Ihre (d. h. wir verdanken ihr alles, was wir sind). Sein Gelehrtenruhm

veranlaßt dann den Vater, das Gelübde der Enterbung zu lösen
und er gibt Akiba die Hälfte seines Vermögens 35. So kommt dieser

zu seinem Wohlstand, den er später so entschlossen für den

Freiheitskampf seines Volkes einsetzt.

Die scharfe Beobachtung, der klare Verstand, das Grübeln dieser
Männer paart sich mit zäher Ausdauer und eisernem Fleiß. Vor
nichts schreckt ihre Willenskraft zurück, wenn Gottes Gesetz in

Frage kommt. Daß hinter diesem Eifer die Glut persönlicher
Frömmigkeit steht, das hat man angesichts ihrer silbenstechenden
Rabulistik oft genug übersehen. Gehen wir zunächst aus von ihrer
sittlichen Haltung. Es ist wahr, daß in ihrem Gehaben viel Technik

und Disziplin frommen Gebarens begegnet, so z. B. in der
geduldigen, sanftmütigen Demut eines Hillel. Zwei machen eine
Wette um 400 Zuz Denare), ob es ihnen wohl gelinge, Hillel
zum Aufbrausen zu bringen. Der Mann, der gewinnen will,
belästigt den Rabbi immer aufs neue und legt ihm die albernsten
Fragen vor: über die Köpfe der Babylonier, die Augen der Pal-

myrenser, die Füsse der Afrikaner. Mit Engelsgeduld gibt Hillel
Antwort und übertrumpft durch seinen Witz die blöden Fragen.
Der Mann muß vor ihm eingestehen, daß er seine Wette verloren
hat. Hillel spricht zu ihm: „Sei vorsichtig in deinem Sinn, wert
ist Hillel, daß du durch ihn 400 Zuz verlierst und abermals 400

Zuz — aber Hillel wird nicht aufbrausen "37. Dagegen wird sein

Antipode Schammai gegensätzlich geschildert, er ist nicht der
Geduldige, Sanftmütige, sondern der jäh Auffahrende, Schroffe38.

Man darf aber nicht übersehen, daß die von den Hilleliten
herrührenden einseitigen „Berichte" ein Interesse haben an dem
möglichst übertriebenen Kontrast, wozu noch die bekannte Schüler-

36 b. Ketubbot 63a, 3, dtsch. bei Bill. 1916, S. 94.
37 b. Schabbat 30b/31a (Baraita), s. Str.-B. 1 198.
38 Ebda Schabbat 31a, Str.-B. 1 199.

129



neigung kommt, die Dinge zu übersteigern, die am Lehrer als

Eigenart empfunden werden. Ein historisches Wahrheitsmoment
wird vorliegen. Aber die Anekdote liebt solche in die Karrikatur
gehende Überzeichnung. Die Hauptsache im Unterschied der
beiden Rivalen wird ein etwas verschiedenes Temperament sein,
die immerhin gleiche Gesetzeshaltung zu vertreten39. Aber eine

billige Vereinfachung der Unterschiede läßt sich nicht vornehmen.
Die große Friedensliebe Hillels, mitunter in maßlose Gutmütigkeit
verzeichnet, paart sich doch im Satzungsbereich mit zielbewußten
und durchaus nicht immer weich nachgiebigen Entscheidungen.
Wohl kann Hillel in großzügiger Weise eine Gesetzesbestimmung
(Deutr. 15, 1—11) aufheben, weil das Wirtschaftsleben durch den
Schulderlaß im Sabbatjahr Not leidet. So sichert er die Möglichkeit

des Eintreibens von Darlehen durch eine Klausel (Prosbol)40.
Doch gibt es auch andere Beispiele. Zeigt sich Hillel nach der
Überlieferung entgegenkommender in der Aufnahme von Heiden
als Proselyten41, so verordnet doch gerade er wiederum für die
Neuaufgenommenen zwischen Beschneidung und Tauchbad eine

Zwischenzeit, während die Schammajiten in diesem Punkte wieder
laxer sind42. Und ebenso: den Zug eines nachgiebigeren Gewährens

im Gegensatz zu Hillels Schule zeigt die Schule Schammais

darin, daß sie die Nebenfrau des verstorbenen Bruders zur
Schwagerehe erlaubt43.

Zunächst sei noch weiter etwas über die zuchtvolle Haltung der
Rabbinen gesagt. Auch Jochanan übt demütige, zuvorkommende
Freundlichkeit, als sorgsam gepflegtes Gegengewicht zum Selbstgefühl

des Weisen. „Nie kam ihm jemand mit dem Friedensgruß
zuvor, selbst nicht ein Goj auf der Straße"44. Niemand öffnete

39 Vgl. das besonnene Urteil bei Schlatter, Gesch. Isr., S. 256 f.
40 Mischna Schebiit 10, 3 ff. (dtsch. Str.-B. I 718). Dazu Jewish Encyclopedia
X, S. 219ff.; JJ II A 30. 48; Schlatter, Gesch. Isr. 257.
41 b. Schabbat 31a Baraita (Str.-B. I 460). Abot de R. Nathan Kp. 15,

Schechter 31a, 1.
42 Pesiqta 8, 8; Mischna Edujjot 5, 2. Tosefta Pesiqta 7, 13, Zuckermandel

167, 20— nach JJ II B 193.
43 b. Jebamot 15b nach JJ II A 8.
44 b. Berakot 17a.

130



seinen Jüngern die Tür als er selbst"«. Die bescheiden an sich
haltende Nachsicht eines Akiba, der, wie es fein heißt: „über seine

Eigenart hinausgeht" (d. h. nicht durchaus seinen Kopf durchsetzen

will, sondern von eigenen Wünschen Abstand nehmen kann)46,
der als Mittler und Vertrauensmann seinen Takt in heikelsten Lagen
erprobt — sie steht unter der Losung: Fördere Frieden und Einheit
in Israel. — Allerdings, neuschöpferisch groß ist das bisher
Behandelte nicht. Die berühmte „Goldene Regel" Hillels47: „Was
für dich verhaßt ist, tue deinem Nächsten nicht, das ist die
gesamte Tora und das andre ist dessen Erklärung. Gehe, vollende"
— sie stammt aus Tobit 4, 15, auch gerade nach ihrer negativen
Form, die sie von der positiven Fassung in Matth. 7, 12

unterscheidet. Nächstenliebe48 bedeutet bei allen diesen Lehrern von
Hillel bis Akiba nicht Menschenliebe, die alle Unterschiede hinter

sich läßt (Luk. 10, 29 ff.), sondern die Liebe zum jüdischen
Volksgenossen mit Einschluß des Vollproselyten. Aber nicht einmal

der Beisaßproselyt fällt unter den Begriff Nächster. Der Nicht-
israelit gilt also nicht als Nächster. Über das völkische
Sonderinteresse wächst diese Ethik nicht heraus. Auch die Atomisierung
des Sittlichen wird nie verlassen, ebenso die bürgerliche Selbstsucht

nicht wesentlich verkürzt. Geht es um eigene Lebensrettung,
so lehrt Akiba, dann steht dein Leben dem des anderen voran,
wenn die Gefahr vorliegt, daß zwei zusammen umkommen 49. Auch
in der Wertung der Frau sinid diese Rabbinen schwächlich, trotz
all der schönen Einzelzüge, die uns schon begegnet sind. Zu Jesu
Zeit streiten sich die Schammajiten mit den Hilleliten endlos
darüber, wie jene Stelle Deutr. 24, 1 auszulegen sei, wo die Ehescheidung

dann als berechtigt erklärt wird, wenn der Mann an der
Frau „etwas Schandbares (ärwath dabhar) findet60. Ganz text-

46 b. Sukka 28a.

46 b. Taanit 25b, 16 Baraita. j. Taanit 3, 66c, 64— vgl. Str.-B. I 341 und
Bill. 1918, S. 32 f.
47 b. Schabbat 31a, 'dtsch. Str.-B. 1 460.

48 Vgl. Str.-B. I 353-368. Bill. 1918, S. 12 ff.
49 Sifra zu Lev. 25, 26 ed. Malbim: 442a, 15. Str.-B. 364 vgl. Bill. 1918,
S. 27.
60 Allgemeines zu Ehescheidung: Str.-B. I 303ff., bes. 312ff.

131



getreu und zutreffend versteht Schammais Schule darunter die
ehehindernde sittlich schandbare Handlung, die sich eine Frau hat zu
Schulden kommen lassen. Die Schule Hillels aber deutet die beiden
Worte nicht nur auf Unzucht, sondern auch auf alles das, was dem
Manne an der Frau mißfalle. Dadurch verschärft sie einseitig das

Scheidungsrecht des Mannes und öffnet seinem willkürlichen
Belieben Tür und Tor. Witzig wurde das so pointiert: die Schule
Hillels sage, schon das sei „schandbar", wenn die Frau ihm habe
die Speise anbrennen lassen. Daß hier über laxe Scheidungsmoral
gewitzelt werden kann, das eben ist bezeichnend. Auch bei dem
ernsten Jochanan begegnet eine gewisse Geringschätzung des
Weibes61. Akiba hat jene Auffassung Hillels von Deutr. 24, 1

spitzfindig noch dadurch verschärft52, daß er dort die Aussagen :

„kein Wohlgefallen finden an ihr" und „etwas Schandbares
gefunden haben" als zwei selbständige, von einander unabhängige
Bestimmungen auffaßt, woraus er dann folgert, der Mann dürfe
sich scheiden lassen, wenn er eine Frau finde, die schöner sei als

die seine. Auch das mag wieder witzig überspitzt sein, aber wir
sehen von neuem die noch weiter geöffnete Tür. A. Schlatter53
wird Recht haben in der Annahme, daß diese Verschärfung die
Antwort ist auf den Angriff Jesu, der das laxe jüdische Eherecht
bekämpft. Die Folge dieser Entwicklung war die, daß die Lehrer
wohl endlose Bestimmungen über die Form des Scheidebriefes1

ausklügelten, aber die tieferen sachlichen Fragen ganz
zurückstellten. Die Ehe ist doch schließlich für sie nur reines
Naturverhältnis zur Fortpflanzung. Die Inferiorität der Frau hat nach

rabbinischer Auffassung ihren tiefsten Grund darin, daß sie nicht
wie der Mann zu den genauesten Gebotserfüllungen verpflichtet ist.
Aus Akibas Schule stammt jenes Wort: „Drei Lobsprüche muß

man jeden Tag sprechen: Gepriesen (sei Gott), daß er mich nicht
als Goj geschaffen hat. Gepriesen, daß er mich nicht als Weib

318. 804. II 23 200. III 373. 401. Es kommt bes. in Betracht Sifre zu
Deutr. 23, 1—4, vgl. Anm. 52.
61 Schlatter, Jochanan S. 17.
62 Sifre zu Deutr. 24, 1—4 ed. Friedmann 269, 122a, übers, bei P. Fiebig,
Jesu Bergpredigt 1924, S. 55—57.
63 Schlatter, Oesch. Isr. S. 258.

132



geschaffen hat. Gepriesen, daß er mich nicht als Unwissenden
geschaffen hat." Nachher wird das Zweite so begründet: „Weil
das Weib nicht zu Gebotserfüllungen verpflichtet ist"54.

Aber wie widerspruchsvoll erscheint doch das Charakterbild, wenn
man dann wieder merkt, wie trotz dieser sittlichen Mängel immer
aufs neue kindlich einfache Töne des Gottvertrauens durchklingen.
Nicht nur, daß zu einem großen Lehrer gehört, daß er ein gewaltiger

Beter ist65. Es begegnet auch jene Haltung, die sonderlich
pharisäisch ist, daß man sich beugt unter alles, was Gott verordnet
und verhängt. Akiba lernte von seinem Meister Nachum aus

Gimzo, daß der Mensch sich immer gewöhnen soll zu 'sagen,:
„Alles, was der Allbarmherzige tut, ist zum Guten " 56. Die folgende
Geschichte erinnert an das 8. Kapitel des Floretum S. Francisci:
Wie der heilige Franz auf einer Wanderung mit dem Bruder Leo
diesem erklärte, was vollkommene Freude sei. Auch dem
literarischen Genus nach ist ja die rabbinische Überlieferung verwandt
mit solchen Stoffen, denn wir haben schon bisher gemerkt, daß
die Anekdoten- und Sentenzensammlungen mit legendarischen
Zügen durchflochten sind. Es ist viel Dichterisches dabei, die

Hauptsache bleibt immer der herausgestellte Charakterzug.
„Akiba, der sich unterwegs auf einer Reise befand, kam in einen
Ort. Er erbat sich Herberge, aber man gewährte sie ihm nicht.
Er sprach : Alles, was der Allbarmherzige tut, ist zum Guten. Er
ging und übernachtete auf einem Felde. Er hatte aber bei sich
einen Hahn und einen Esel und ein (brennendes) Licht. Es kam ein

Wind und löschte das Licht aus. Es kam eine Katze und fraß' den
Hahn. Es kam ein Löwe und fraß den Esel. Er sprach : Alles, was
der Allbarmherzige tut, ist zum Guten. In jener Nacht kam eine
Räuberbande und plünderte den Ort aus. Er sprach zu ihnen :

Habe ich euch nicht gesagt: Alles, was Gott tut, ist alles zum
Guten?" So ein wenig Rachegefühl hinterher gönnt sich freilich
'der Fromme noch nebenbei.

64 Tosefta Berakot 7, 18 (Zuckerm. 16), dtsch. bei Str.-B. III 611 und dort
III 558 ff. die Ausführung über „die Frau und das Oesetz".
65 j. Taanit 3, 66d. 68a, dazu Schlatter, Jochanan S. 59 und Gesch. Isr. 358 f.
56 b. Pea Kp. 8, 21b, 34 vgl. mit der Baraita in Berakot 60b, 41 und der im
ff. erzählten Geschichte 42. Dazu Bill. 1918, S. 8, von dem die Übersetzung.

133



Was nicht zuletzt diese Frömmigkeit prägt, das ist die Furcht vor
dem Tode und vor der Sünde, die an den Strafort bringt, ferner
das Bemühen im Blick auf das Gericht, Gott einmal alles Empfangene

rein zurückzugeben. Aber weil sie total gesetzlich ist, endet
sie doch im Ungewissen. Eine ergreifende Illustration dafür ist
jene Erzählung vom Sterben Jochanans, die W. G. Kümmel bereits
im Heft 1 der Judaica, S. 51, erwähnt hat. Die Schüler müssen es
erleben, daß die Leuchte Israels weint angesichts des Weges, den
er anzutreten hat. Er wird ja vor einen König geführt, der ewig ist
in seinem Zorn und der ewig fesseln und töten kann. „Auch kann
ich ihn nicht mit Worten versöhnen, noch mit Mammon bestechen."
Und nicht bloß dieses — er weiß nicht, ob sein Weg zum Garten
Eden oder zum Gehinnom führen wird — „da sollte ich nicht
weinen " ?57 So bleibt diese Flucht vor dem Bösen, diese präzise
Heiligung, die das ganze Leben nach Gottes Weisung formen will,
worüber der Weise sinnt Tag und Nacht, doch zuletzt stecken in

zager Unsicherheit. Es ist nicht geschichtlich, daß die Haltung des

Schriftgelehrten und die des Pharisäers nur „frommes" Selbstgefühl
war. Vielmehr ist sie das Schwanken zwischen Verdienstglauben
und Verzagtheit. Jeder konsequente Nomismus, auch der des

neueren philosophischen Idealismus, kommt nicht hinaus über die

Bewegung zwischen diesen beiden Polen. Zeigt sich bei einem
Fichte das Hochgefühl des Ich, so in auspendelnder Kontrastwirkung

bei einem Schopenhauer der Pessimismus. Das war bei
den Rabbinen nicht anders.

Warum dieser mühsame Dienst im Zagen enden muß, das wird
uns erst ganz verständlich, wenn wir in den Kern des Rabbinis-
mus eindringen, in ihre Beschäftigung mit der Tora.

Der Schriftgelehrte vertritt in Verbindung mit der geschriebenen
Tora des Mose die mündliche Tora der Satzung. Es handelt sich
immer um Ableitung und Begründung der Überlieferung des

ungeschriebenen Gesetzes aus dem mosaischen Kodex. Nach b.
Sdhabbat 31a vertritt schon Hillel diese Formel von den beiden

67 b. Berakot 28, 23. Parallele: Abot de R. Nathan 25 (Schechter 7a, 51).
Übers, von Schlatter, Jochanan 72 f., Str.-B. IV 1034.

134



Torot, der schriftlichen und der mündlichen. Die nachexilische
Zeit hatte Verhältnisse und Lagen geschaffen, auf die viele

Bestimmungen des mosaischen Gesetzes nicht mehr zutrafen. Ferner
konnte es vorkommen, daß wie bei dem von Hillel eingeführten
Prosbol (s. oben) der durch die Schwachheit der Menschen
bedingte Mißbrauch eine Änderung empfahl. Aber auch im Blick auf
die griechische Gefahr und jegliche Erweichung des Buchstabens,
die fortwährend drohte, bedurften die alten Gebote des schützenden

„Zaunes". So entsteht die Halacha. Ist die Tradition
erwiesen, so steht die Rechtsverbindlichkeit fest. Die Entscheidung

des Gelehrten hat die Kraft, zu „binden" und zu „lösen"
(rabbinischer Terminus für die Lehrentscheidung)68. Beides aber,
die Tora Moses und ihre Erläuterung und Erweiterung, so lautet
die grandiose Geschichtstäuschung, stammt vom Sinai. Durch den

Streit der Schulen wird allerdings das Traditionsprinzip zwiespältig.
In der Mehrheitsentscheidung findet man die ultima ratio. Immer
aber bleibt der Schriftgelehrte der Traditionsgläubige.

Der Weise muß das Gesetz studieren und er muß das Gesetz
erfüllen. Das ist alles. Das Studium ist größer als die Ausübung im

Tun, denn es führt zur Ausübung. Dieser Ausspruch Akibas69
hat allerdings den sehr ernsten Hintergrund der Hadrianischen
Verfolgungsedikte, welche die Beschäftigung mit der Tora verboten.
Wieviel „Ausüben" war damals verhindert und schon durch den
Niederbruch des Tempels unmöglich gemacht. Die Formel gibt
also die Weisung: der Schriftgelehrte bleibe trotz aller Veränderungen

und Zeithemmungen treu verharrend beim Torastudium.
Jedoch dieser Grundsatz zeigt zugleich ganz sokratisch die

Auffassung: Das Gute erkennen heißt das Gute tun. Und dies
Studium gilt als Gottesdienst mit ganz absolutem Anspruch. Das

Lehren und Studieren wird gefüllt mit höchstem religiösem Pathos.

„Zeitlebens sprach er (Jochanan ben Zakkai) nie über gewöhnliche
Dinge und ging nie vier Ellen ohne Tora und Tefillin (Gebetsriemen)

und niemand war früher als er im Lehrsaal und nie schlief
er im Lehrsaal, weder mit Vorsatz noch zufällig, und meditierte

68 Vgl. Str.-B. 1 738 ff.
69 b. Qidduschin 40b, 32. Dazu vgl. Str.-B. 1 222.

135



nicht an unreinen Orten und ließ niemand im Lehrsaal zurück, ehe

er hinausging und niemand sah ihn sitzen und schweigen, sondern
sitzen und repetieren (von der murmelnden Wiederholung der
überlieferten Sätze) und er sprach kein Wort, das er nicht aus
dem Munde seines Lehrers gehört hatte und nie sagte er: die Zeit
ist da, um aus dem Lehrsaal aufzustehn, außer am Vorabend des

Passa und des Versöhnungstages."60 Solche feierliche, intensive
Sammlung gibt dem Lehrer seine überlegene Herrschaft. Er weiß
sich vollpersönlich verpflichtet an Qott und die Gemeinde Israels.
Er überwacht die Handlungen des Priesters. Er waltet über dem
Gewissen des Frommen. Er schirmt und schützt die richtige
Ausübung. Er ist nicht nur Lehrer, Ausleger, Prediger, Homilet,
sondern auch ratgebender Seelsorger im Größten und im Kleinsten
des Bereiches der Religionsgesetze. Er ist aber auch Richter. Er
verwaltet das Zivilrecht und Kriminalrecht, er übt strenge
Gemeindezucht. Er schlichtet bei Streitigkeiten und übt die
durchgreifende Aufsicht der Jurisdiktion. So ist dann auch die Stellung,
welche die Schriftgelehrten einnehmen, eine sehr vielseitige. Alles
steht ihnen offen: Rechtspflege, Verwaltung, Unterricht, die
Leitung der Gemeinden. Ihr Ansehen ist damals unüberbietbar.

Aber die Ehrfurcht vor diesen Gelehrten blieb nur in Kraft, weil
die besten Vertreter der Zunft jedes Ausnutzen der Autorität zu
Glück, Ruhm, Prestige entschlossen verpönten. Hille! pflegte zu

sagen: „Wer sich der Krone (des Gesetzesstudiums) bedient (zu

eigenem Vorteil), der schwindet dahin"61. Den Theologenhochmut

strafen sie mit herber Strenge: „Wer sich selbst erhöht wegen
der Worte der Tora, der gleicht einem Aas, das am Wege liegt,
wer vorübergeht, legt seine Hand an die Nase und sucht das

Weite" (Akiba nach Sprüche 30, 32) 62. Zwei Sentenzen des

Jochanan atmen den gleichen Geist: „Wenn du viel Tora gelernt
hast, tue dir nichts darauf als Verdienst zu gute, denn dazu wurdest

60 b. Sukka 28a, wo auch das Wort Anm. 45 steht. Übers, von Schlatter,
Jochanan S. 10 f.
61 Pirqe Abot 1, 13. Ähnliche Worte bei Str.-B. I 562.

62 Abot de R. Nathan 11 (Schechter 4c, 32). Andre Fassung: Genesis rabba
81 (51d, 52). Vgl. Bill. 1916, S. 120.

136



du geschaffen " 63. Und daß das demütige Verzagen an der eigenen
Weisheit diesen Führern nicht fremd ist, zeigt ein zweites Wort
des gleichen Gelehrten, das wohl seine Lehrmeister preist, sich
selber aber gering einschätzt: „Wäre der ganze Himmel Pergament

und die ganze Erde Federn und das ganze Meer Tinte, reichten

sie nicht hin, meine Weisheit zu schreiben, die ich gelernt habe

von meinen Lehrern. Und ich habe nicht mehr von der Weisheit
der Weisen mir zu eigen gemacht, als wie die Fliege, die ins große
Meer taucht, um was macht sie es geringer?"" Hat der
Schriftgelehrte Stolz, so bezieht sich dieser viel mehr auf die Väter, auf
die Lehrer, durch die er selber wurde. Will er doch nichts sein
als entschlossener Traditionalist. Er will erhalten, verteidigen,
Überliefertes bewähren. Alles Neue ist suspekt. Nichts vom
Überkommenen verlieren, wie die ausgekalkte Zisterne keinen Tropfen
absickern läßt65, jeden Vorfall, jede aufsteigende Frage bewußt,
methodisch, unter die rechte Regel und Kategorie stellen — das

ist seine Gewissenspflicht, mehr noch als sein persönlicher Ruhm.
Das Traditionsprinzip ruft der Kasuistik. Jeder Fall muß durchdacht

und bestimmt werden. Kein Gerät im Hause, über dessen

Reinheit und Unreinheit nicht eine Formel bestünde. Darf man am
Sabbat66 die Beschneidung vornehmen? Darf man da die Tiere
tränken? Die Trauernden trösten? Einen Skorpion mit einer
Schüssel zudecken? Darf man am Sabbat Gegenstände aus einem
Bereich in den anderen tragen? Ist nicht Ausraufen der Ähren am
Sabbat eine Unterarbeit des verbotenen Erntens? Wenn der 14.

Nisan, der Tag der Schlachtung der Passalämmer, auf einen
Sabbat fällt, hindert dann nicht die Sabbatfeier das Passa? Hillel
entscheidet — gegen die Praxis der Sadduzäer — diese Frage mit
einem Nein und das festigt seine Autorität in Jerusalem 67. Gamaliel
der Alte, dem Paulus zu Füßen saß, ist uns nicht nur durch die

63 Pirqe Abot 2, 8.
64 Traktat Soferim (Ende des 4. Seder d. babylon. Talmud) 16, 8.
66 So nennt nach Pirqe Abot 1, 8 Akiba seinen Schüler Elieser ben Hyrkanos.
66 Vgl. Mischna Schabbat, zugänglich in der Übers, von W. Nowack in „Die
Mischna" 1924.
67 j. Pesachim 33a. Tosefta Pesiqta, 4, 1—2, Zuckerm. 162. Dazu Schlatter,
Gesch. Isr. S. 249. JJ II B 1, 137.

137

Judaica, Bd. I, 2 4



immerhin theologische Entscheidung bekannt, daß er eine
aramäische Übersetzung des Buches Hiob (Targum) ablehnte68,
sondern auch durch Verordnungen, die, verglichen mit dem neuen
Glaubensdenken seines Schülers aus Tarsus, äußerst peinlich-kleinlich

anmuten 69. Aber man vergesse dabei nicht: Hier waltet überall
die Kasuistik des bürgerlichen Gesetzbuches. Der Hauptunterschied

ist also zu formulieren: Paulus wurde aus einem Juristen
ein Verkündiger. Gamaliel verordnet z. B., daß Prozeßzeugen, die

am Sabbat von auswärts kommen, 2000 Ellen nach jeder
Windrichtung gehen dürfen ; er sorgt für genauere Sicherungen betreffs
des Scheidebriefes ; bemüht sich um die Auszahlung der
Hochzeitsverschreibung der Witwe vom Vermögen der Waisen; bei der
Verheiratung seiner Tochter mit einem Priester, der Am ha-arez ist,
willigt er nur ein unter der Bedingung, daß jene nicht nötig habe,
ihrem Mann die Speisen in Reinheit zuzurichten, da er dessen doch
nicht achten würde. (Um die Mitte des 2. Jahrh. wird dann die
Heirat mit einem Am ha-arez fast ganz unmöglich.) Er gibt
Weisung, das Passalamm über einem Rost zu braten und präzisiert
eine solche über den Sauerteig. Seine Familie macht statt der
üblichen 13 Verbeugungen im inneren Vorhof deren 14. In dem
allem erweist er sich als Mann strengster pharisäischer
Gesetzlichkeit, getreu seinem Wahlspruch: „Verschaffe dir einen Lehrer,
so wirst du dich fernhalten von Zweifelhaftem (ob etwas erlaubt
oder verboten ist) und verzehnte nicht zu oft nach eigenem
Gutdünken "70. Preisend widmet ihm die Mischna folgenden Nachruf:

„Mit dem Tode Rabban Gamaliel des Alten hörte die
Ehrfurcht vor dem Gesetz auf und starben Reinheit und Enthaltsamkeit

" 7L Ein Jochanan beschäftigt sich u. a. auch mit der
Reinigungsregel für ausgehöhlte Stöcke und Wagebalken, die

68 b. Schabbat 115a nach JJ II B 1, 110.
69 Zum Folgenden: Mischna Rosch haschschana, 2, 5, übers, von P. Fiebig
in „Die Mischna" 1914, S. 85. Mischna Gittin 4, 2 ff., siehe Str.-B. II 712

vgl. II 637 ff. Tosefta Aboda Zara 3, 10 (Zuckerm. 464), s. Str.-B. II 511 f.
Mischna Pesachim 7, 2, übers, von G. Beer in „Die Mischna" 1912, S. 159.

Mischna Orla 2, 12 ebenda bei K. Albrecht 1916, S. 25, vgl. Str.-B. II 630.

Mischna Scheqalim 6, 1, dtsch.: Str.-B. II 638.
70 Pirqe Abot 1, 16.
71 Mischna Sota 9, 15 vgl. Str.-B. II 639.

138



zwecks Schmuggel, Zollhinterziehung (es geht ja gegen den
Unterdrücker) mit Perlen und Metall gefüllt wurden 72. Es gibt einfach

gar nichts, sei es noch so minutiös, das für diese Lehrer
bedeutungslos ist, das nicht erörtert und reguliert werden muß. Dies
Tausenderlei ist zu entscheiden, damit es zu einem Gesetzesgehorsam

komme bis in den letzten Winkel hinein, zu einem
Gesetzesleben aus einem Guß, ohne Naht und Riß.

Wie verhält sich aber dies „Wissen" zum Schriftbeweis? Es besteht
ja die Aufgabe, aus der Schrift die Tradition zu sichern. Dazu
erfindet der Lehrstand Regeln des Schriftbeweises, Auslegungsnormen.

Sie werden vor allem Hillel zugeschrieben (seine sieben

Middot, d. h. hermeneutische Grundsätze)73. Aber sie sind nicht
von ihm erfunden worden. Man arbeitet da etwa auf Grund der

*
Sachanalogie, der logischen Schlußfolgerung vom Leichten auf das

Schwerere, der Wortanalogie u. s. f. Das Primäre bleibt dabei stets
die Tradition. Sie sagt, was sicheres Recht ist. Ist sie erwiesen,
so steht die Verbindlichkeit fest. Der Schriftbeweis ist sekundär.

Mögen viele dieser „Beweise" töricht sein und geistreichelnd
gesucht — das hemmt keineswegs das muntere überscharfsinnige
Begründungsspiel. Die gesetzliche Bestimmung lebt ja nicht vom
Schriftgrund, sondern die Halacha hat schon vorher Geltung, kraft
der Überlieferung. Hinterher wird der Schriftbeleg gesucht. Und
man kann ja gelegentlich noch einen besseren finden. So zwingt
zumal Akiba jeden Buchstaben, jedes Häkchen und Krönchen an
den Schriftzeichen der Tora, jedes „und" und „aber", jede scheinbar

überflüssige Partikel und1 Wendung, jede Wiederholung im
Text als „exegetische" Hilfstruppen in den Dienst, um zu
erhärten, daß die mündliche Tora die schriftliche Tora des Mose

organisch weiterspinnt74. Der Babylonier Rab (gest. 247) hat in
dichterischer Form dies Unglaubliche so dargestellt: „Als Mose
(bei der Gesetzgebung) zur Höhe emporstieg, traf er Gott, wie er

72 Mischna Kelim '17, 16, noch ausführlicher in der Tosefta des gleichen
Textes vgl. Schlatter, Jochanan S. 30, Str.-B. I 380.

73 H. L. Strack, Einleitung in den Talmud und Midrasch, 61921, S. 96 ff.
74 Über die spitzfindige „Exegese" Akibas vgl. die ausführlichen Darlegungen
von Bill. 1916, S. 105—115.

139



da saß und Krönchen an den Buchstaben (der Tora) anbrachte. Er
sprach vor ihm: Herr der Welt, wer verwehrt es deiner Hand (du
könntest ja die Tora auch ohne diese Krönchen geben)? Er
antwortete ihm : Es wird ein Mensch sein, der am Ende von vielen
Geschlechtern leben wird und Akiba ben Joseph wird sein Name
sein, der wird über jedes einzelne Häkchen ganze Haufen von
Halachot auf Grund seiner Forschungen vortragen. Mose sprach
vor Gott: Herr der Welt, zeige ihn mir..Weiter wird da

ausgeführt, daß die Halachot bereits von Mose am Sinai stammen 75.

Aus der Lehrmethode könnte wohl Einiges wenigstens für
Gedächtnisschulung profitiert werden. Das Studium dauerte lange
Jahre. Es verlautet von 12, 13, ja 40 Jahren, wenn auch die letzte
Zahl legendarisch-mythologischen Charakter trägt und das

Unbegrenzte des fortwährenden Lernens ausdrücken soll76. Jochanan
lehrt zuerst die Elemente : die Hauptgebete und Segenssprüche,
dann täglich zwei Halachot, die am Sabbat repetiert werden
müssen77. Akiba schärft ein: „Ein Lied an jedem Tag" nämlich

einen Abschnitt ganz gründlich)7S. „Ergreifst du viel, so
ergreifst du nichts, ergreifst du wenig, so ergreifst du etwas " 79. Non
multa, sed multum, sagt der Römer. Im fehllosen Einprägen ex-
zellieren diese Rabbinen. Aber das Geheimnis auch ihres
didaktischen Einflusses ist viel persönlicher: der Schüler wird in den
dienenden Umgang (schimmusch)80 mit dem Meister hineingestellt
und bekommt so Jahre lang Gelegenheit, von früh bis spät scharf

7:5 b. Menachot 29b, 7 nach der Übers, von Bill. ,1916, S. 97 f. Vgl. die
Sammlungen zu Matth. 5, 18 bei Str.-B. I 248.

76 Zu den überschwenglichen Zahlen der Rabbinen, einer Art Rhetorik, vgl.
A. Schlatter, Die Tage Trajans S. 13. — Ich füge bei: Instruktiv für das

Legendarische ist das Schema der immer wiederkehrenden 40 Jahre. Von
Mose aus wird „Biographie" gemacht: Hillel kommt mit 40 Jahren nach

Jerusalem, Jochanan ist 40 Jahre Händler, 40 Jahre dient er den Weisen,
40 Jahre versorgt 'er Israel. Akiba hat 40 Jahre Tora gelernt und 40 Jahre
lang Israel geleitet: Sifre zu Deutr. 34, 7 ed. Friedmann 357, 150a, 6.

77 Schlatter, Jochanan S. 23.

78 b. Sanhédrin 99a, 43 nach Bill. 1916, 117 f.
79 Sifra zu Lev. 15, 25 ed. Malbim 302a, 20.

86 Vgl. Str.-B. I 187 f. 527 f. u. Bill. 1916, S. 119.

140



zu beobachten, wie dieser die Halacha bis ins Peinlichste auslebt.
Dies Dienen gilt noch als wichtiger wie das Erlernen 81.

Das Torastudium wird geradezu Grund zum Heil, es wird Heilsweg.

In optimistischer Anthropologie bejaht die Synagoge : der
Mensch hat die sittliche Kraft, die Gebote restlos zu halten83. Wohl
wohnt in seinem Leibe der böse Trieb, aber der gute Trieb kann
ihn niederhalten83. Vertiefung in die Tora ist dazu die sieghafteste
Waffe. Der Mensch hat volle sittliche Wahlfreiheit 84. Er ist
alleiniger Herr seines Endgeschickes. Gott ist gleichsam Zuschauer bei
diesem menschlichen Verhalten. Erst als der Lohnende und
Strafende greift er ein. Er stellt im Endgericht mit der Wage fest, was
in dem abgelaufenen Menschenleben schwerer wiegt: das Verdienst
oder das Versagen85. Die Aufgabe des Lebens ist die Mehrung
der Verdienste durch normale Geboterfüllung und darüber
hinausgehende Sonderleistungen. Es gibt hienieden zwar schon Wege
der Sühne und Sühnemittel. Aber immer bleibt diese Gesetzesreligion

Verdienstglaube. Diesen Verdienstgedanken hat der Phari-
säismus aufs Höchste gesteigert. Folgerecht wird der Buchstabendienst

bis zum Sterben das einzige Ziel, das auch alles Natürliche
mit puritanischer Strenge überragt. Akibas Sohn feiert so seine
Brautnacht: „Nachdem sie mit ihm in die Kammer eingetreten
war, stand er die ganze Nacht und las in der Tora und studierte
in den Haggadot. Er sagte zu ihr: Nimm für uns ein Licht und
leuchte mir. Sie nahm 'für ihn ein Licht und leuchtete ihm die

ganze Nacht und blieb beständig vor ihm und leuchtete ihm bis
der Morgen kam "8<s. Akiba selber will in seinem Gefängnis
lieber Hungers sterben, als den Ritus des Händewaschens
versäumen. Er sagt : „Was soll ich tun, da man sich deshalb des Todes

schuldig macht? Es ist besser, ich sterbe durch mich selbst (ver-

81 b. Berakot 7b, 38.
82 Belege bei Str.-B. I 814 ff.
83 Str.-B. IV 466—483.
84 Wahlfreiheit bei Akiba: Pirqe Abot 3, 16. Weiteres: Str.-B. I, 583 f.
85 Endgericht: Str.-B. IV 1093ff. Rechtfertigungslehre der Synagoge: III 164.

Sühnemittel: IV 1264.
86 Midrasch Psalm 59, ed. Buber, Wilna 1891 : § 3 (151b, 18), übers, von
Bill. 1918, S. 21.

141



hungernd), als daß ich die Meinung meiner Genossen übertrete " 87.

Alle menschlichen Empfindungen haben zurückzutreten vor dem
Torastudium. Als der Sohn Akibas im Sterben liegt und die Boten
ins Lehrhaus zum Vater kommen und immer dringlicher von der
zunehmenden Schwäche des Kranken berichten, da läßt er
unbeirrbar die Schüler ihre Fragen stellen und legt erst seine Gebetsriemen

ab und zerreißt seine Kleider, als der vierte Bote meldet:
Er hat vollendet, denn „von hier an und weiter — so zitiert er
die Satzung — sind wir zur Ehrung des Toten verpflichtet"88.
Lieber herzlos scheinen, dem Sterbelager des Sohnes fernbleiben,
als den Vortrag im Lehrhaus abbrechen. Es graut einem vor dieser

überspitzten Durchführung der Regel, „daß man zur Bestattung
eines Toten das Torastudium unterbricht " 89. Wie weit diese Anekdote

historisch ist, können wir wiederum nicht feststellen, daß sie

aber so erzählt wird, ist schon sprechend genug. Dabei sei
erinnert an die Auffassung, daß Torastudium so schwer wiegt wie
Ehrerbietung gegen die Eltern, wie die Erweisung von
Liebeswerken und das Friedestiften90.

Ist nun auch immer der Primat eigenen Werkverdienstes Grund
dieser Frömmigkeit, so bleibt doch imposant, wie diese Männer
für das Gesetz sterben können. Wir denken jetzt an Akibas Sterben.

Er ist in der Hadrianischen Verfolgung durch den Statthalter
Tinejus Rufus wegen seiner Beschäftigung mit der Tora verhaftet

worden91. „Als man R. Akiba zur Hinrichtung (in Caesarea)
hinausführte, war jdie Zeit der Schema-Rezitation (Deutr. 6, 4 :

„Höre Israel, der Herr, unser Gott ist ein Herr, echad. Und du
sollst den Herrn deinen Gott lieben von ganzem Herzen, von gan-

87 b. Erubin 21b, 20 Baraita: Str.-B. I 702 unter 4, vgl. Bill. 1918, S. 9 f.
88 Traktat Semachot Ebel rabbati) im bab. Talmud: 8, 16c, 28, übers,

von Bill. 1918, S. 10.

89 Str.-B. IV 579 unter d.

90 Mischna Pea 1, 1: Str.-B. I 706 Ende.
91 In der Wiedergabe habe ich zusammengenommen j. Berakot 9, 14b, 50

j. Sota 5, 20c, 43) mit b. Berakot 61b, 35 Baraita, wo noch einiges dazu-

gesponnen ist. Hier ist wieder in allem der Charakterwert sprechend, auch

im Legendarischen. Benutzt wurde die Übers, von Str.-B. 224 und Bill.
1918, S. 56 f.

142



zer Seele und mit aller deiner Kraft" — das hatte jeder Israelit
dreimal im Tage zu beten). Man kämmte ihm sein Fleisch mit
eisernen Kämmen und er nahm das Joch der Herrschaft Gottes
auf sich (d. h. er sprach das Schema als das Bekenntnis zum
Einigen). Seine Schüler sagten zu ihm: Unser Lehrer, bis hierhin( d.
h. mühe dich nicht weiter in deiner Schwachheit) R. Akiba aber
lacht, indem er fortfährt, das Schema zu beten. Der Tyrann Rufus
spricht zu ihm : Alter, entweder bist du ein Zauberer oder du
widersetzest dich dem Leiden. Akiba aber begründet seine Freude also:
Sein Lebenlang habe er diesen Vers rezitiert und sich darüber
betrübt: Wann wird mir Gelegenheit zu diesem Dreifachen
werden:. von deinem ganzen Herzen, von deiner ganzen Seele und
aus aller deiner Kraft? 'Ich habe ihn geliebt mit meinem ganzen
Herzen und... mit meinem ganzen Vermögen. Aber „mit meiner

ganzen Seele" (auch wenn man mir die Seele, das Leben nimmt)
— das war bei mir noch nicht erprobt. Ich sprach: Wann wird
mir Gelegenheit werden, daß ich es erfülle? Und jetzt, da
gekommen ist „mit meiner ganzen Seele" und die Zeit der Schema-

Rezitation da ist, und mein Bewußtsein nicht geschwunden ist, so

rezitiere ich das Schema und lache (vor Freude, daß auch dies
Letzte mir vergönnt wird). Er zog das Wort e-ch-a-d lange hin,
bis seine Seele mit diesem Worte entfloh. Da ging eine Himmelsstimme

aus: Heil dir, R. Akiba, daß deine Seele mit dem Wort
,Einer' dahingegangen ist." Die Einheit Gottes — das ist neben
Gottes Königtum in seinem Volk, der Auferstehung und der
Eingebung der Schrift — beherrschendes Grunddogma des damaligen
Frommen. Aber es ist nicht nur ein Satz der Rechtgläubigkeit, man
stirbt mit diesem e-ch-a-d auf verbleichenden Lippen.

Mit Macht hat sich uns die Frage immer stärker aufgedrängt: Wie
standen diese Lehrer zur Offenbarung des Evangeliums? Will
man das beantworten, so ist die Stellung des Rabbinismus zu den

sog. Minim (eigentlich : Arten, Abarten d. h. Häresieen, Ketzereien)
zu erörtern. Unter diesem Sammelnamen faßt die rabbinische
Literatur alle möglichen Richtungen zusammen: Gnostische, anti-
nomistisch-libertinistische Strömungen, epikuräische und sonstige
philosophische Lehren, aber auch die Bewegung der Nazarener

143



(nozrim), der Judenchristen. Gerne werden neben den Genannten
noch die „Abtrünnigen und Denunzianten gestellt, die Verleugner
der Tora und die von den Wegen der Gemeinde sich absondern " 92.

Das Jahr 70 mit seinem Bankerott des jüdischen Staates ließ das

vielgestaltige Sektenwesen ungemein aufleben. Wie stark Palästina
schon lange vorher von der griechischen Kultur überflutet war, ist
früher oft zu wenig bedacht worden. Auch Jerusalem hatte sein

Hippodrom und Theater93. Auch der Pharisäer las unter Umständen

seinen Homer94. Wenn Hillel warnt: „Viel Sklavinnen, viel
Unzucht, viel Sklaven, viel Raub" — so entnahm er dazu das

Anschauungsmaterial aus Jerusalem und den nachbarlichen Griechenstädten

96. Auch der rabbinische Lehrtypus hat seine Ausprägung
nicht erreicht ohne Einfluß des Griechentums. Die unbegrenzte
sichere Zuversichtlichkeit, mit der die Rabbinen das Forschen,
Ausdenken, die begründende Schlußfolgerung handhaben, geht zwar
auf ganz anderen Gleisen als der griechische Denkakt, vergleicht
man aber diese Species des rabulistischen Intellektualismus mit dem

prophetischen Verkünden des Alten Testaments, so wird deutlich

: Hier hat ein ganz neuer Einstrom stattgefunden. Gibt es

doch keine stärkeren Gegensätze als etwa Jesaja auf der einen
Seite und die Mischna auf der anderen. Der Antihellenist unterlag
selber einer schrankenlosen Rationalität. In dem, was man am
heftigsten bekämpft, sitzt man mitunter am tiefsten mitten drin.
Daß die Allegorese, der Ansatz zum doppelten Schriftsinn,
verwandtschaftliche Beziehungen hatte zur Stoa, das war dem Frommen

;kaum bewußt. Und doch ist die allegorische Auslegung etwa
des Hohenliedes durch Akiba ohne diese Zusammenhänge undenkbar.

Was dem Schriftgelehrten 'bei seiner Bekämpfung griechischer
Geistesrichtung als Antithese vorschwebte, das war die
Weltallbetrachtung, die Gnosis, die Sterndeuterei und dergleichen. Daß!

sich aber z. B. ein Hillel im Psychologischen dem platonischen

92 z. B. Tosefta Sanhédrin 13, 4 f. Zuckerm. 434, 17 bei Str.-B. IV 1181.

Vgl. auch Tos. Baba Mezia 2, 33 (Zuckerm. 375, 27).
93 Belege bei Str.-B. IV 1268.
84 Mischna Jadajim 4, 6. Tos. Jad. 2, 9 (684, 2). Weitere Belege bei Str.-B.
IV 348. 405.
96 Pirqe Abot 2, 7.

144



Dualismus nähert96, das ist wie vieles andere eine Ironie auf jene
Kampfesposition. Der Rabbi unterliegt selber da und dort gnosti-
schen und mystischen Einflüssen, ohne es zu ahnen, wenn er z. B.

über gewisse Lehren wie das Schöpfungswerk, das Aussehen des

Jenseits: Himmel, Unterwelt, die letzten Dinge (Apokalyptik) oder
auch über Exegetisches wie die Wagenerscheinung (merkaba) in

Ezechiel 1 ein Geheimwissen ausbildet97. Joachim Jeremias zählt
zu diesem Geheimwissen auch die Lehre vom Erlöser bar nascha

(„Menschensohn") und vom Leiden des Erlösers, doch ist diese

Auffassung zunächst noch umstritten und wir sehen den eingehenderen

Begründungen entgegen. Ob jene ergreifend schöne Erzählung

in der Grundstelle Tosefta Chagiga 2 1 f. (Zuckermandel 233,
25) 98, wo Jochanan mit seinem Schüler Eleasar ben Arach vom Esel

steigt und die beiden mit verhülltem Haupt auf einem Stein unter
dem Ölbaum den „Abschnitt aus dem Werke des Wagens"
auslegen — „gnostisch" zu verstehen sei, ist zwar bestritten worden",
aber auf jeden Fall ist auch dort bereits eine verbindliche Regel
genannt, die ganz deutlich eine esoterische Geheimlehre meint: „Man
legt den Wagen nicht einem einzigen aus, er sei denn ein Weiser,
durch sein Wissen zum Verstehen fähig." So zeigt trotz aller Polemik

gegen griechische Naturlehre und dergleichen das Schriftgelehr-
tentum eine Neigung zur Beschäftigung mit Kosmologie und Theo-
sophie. Die Mystik begegnet uns beim Rühmen des fließenden
Gebets, das die Seele eins macht mit Gott100. Die Zeit schier hoff-

96 Vgl. Schlatter, Gesch. Isr. S. 254 und v. a. R. Meyer, Hellenistisches
in der rabbinischen Anthropologie, Beitr. z. Wiss. v. A. T. u. N. T., 4. Folge,
Heft 22, 1937.

97 JJ II B 1, 106 ff.
98 Die „Berichte" über den Vorgang sind ein besonders lehrreiches Beispiel
der fortspinnenden poetischen Legende. Tosefta Chagiga 2, 1 f. Zuckerm.
233, 25, übers, bei Schlatter, Jochanan S. 18 f., ist die gehaltenste Fassung
In j. Chagiga 2, 77a, 43, übers, von Str.-B. II 603 f., kommt dazu: Feuer vom
Himmel, tanzende Engel, ein aus dem Feuer sprechender Engel, singende
Bäume. Noch ausgeschmückter ist die Baraita zu b. Chagiga 14b, bei Str.-B.
Ii 371 f. 1

;
- : ']

99 Im Gegensatz zu der Auffassung von Jeremias a. a. O. steht die von
Schlatter, Jochanan S. 18 f., die m. E. überholt ist.
100 z. B. Mischna Berakot 5, 5. Dazu Bill. 1918, S. 4.

145



nungsloser Weltlage drängte hin zur Trostsuche in sinnierender
Mystik. Mit alledem haben auch die Rabbinen vielfach gerungen.

Die Begegnung mit dem jungen Christentum ist gehemmt durch
die Furcht vor der Zeitgefahr und als diese gilt immer eindeutig
alle Ketzerei, die das Gesetz auflöst. Früher haben Ernest Renan
und Abraham Geiger in phantasievoller Konstruktion die These
vertreten, Jesus habe sein Bestes von Hillel empfangen, bis Franz
Delitzsch kundig den Tatbestand geklärt hat101. Heute sehen wir
klar: Hillel bleibt rein nomistischer Kasuist, seine völkisch beengte
Gesetzeshaltung bedeutet keine neue Bahn. Auch Gamaliel der Alte
wurde trotz Franz Werfeis „Paulus unter den Juden" (1926) kein
Christ. Werfel schafft hier übrigens nicht in selbständig eigener
Dichterfreiheit, sondern fußt auf der alten christlichen Legende, die
sich in den Clementinischen Rekognitionen I, 65 ff. findet, deren

syrische Gestalt einst der Zürcher Forscher Victor Ryssel
verdeutscht hat102. Jenes Gamalielwort in Apostelgesch. 5, 34 ff., das

in echt pharisäischer Scheu das voreilige Handeln gegen die
Bekenner der Auferstehung Jesu abwehrt und ein Warten auf die
höhere Entscheidung in der Geschichte empfiehlt, ist durchaus

glaubwürdig in seiner Haltung und Tendenz. Aber es ist nicht
christlich, weil diese abwartende Neutralität alles auf den Erfolg
stellt, wo doch die Botschaft vom Kreuz bewußt damit rechnet,
daß Jesus nach weltlichen Gesichtspunkten der Erledigte, Erfolglose

ist. Gamaliel will sich erst dann entscheiden, wenn sich die

Gottesbewegung kraftvoll, klar, unmißverständlich in der
Geschichte durchgesetzt hat, wenn gar kein Zweifel mehr möglich ist,
daß Gott hier, unter Beweis gestellt, sich selber vor aller Augen
einwandfrei legitimiert103. Kein Wunder, daß es gerade so zum
Kampf auf Leben und Tod geht, daß es sein eigener Schüler Paulus

ist, der bei der Hinrichtung des Stephanus assistiert. Niemals
erlaubte das Rabbinat ein Abweichen von Volksgeschichte und
Gesetz.

101 E. Renan, La vie de Jésus 1863; A. Geiger, Das Judentum und seine
Geschichte I 21865, S. Ulf.; F. Delitzsch, Jesus und Hillel 31879, S. 17f.
102 Zeitschrift f. Kirchengeschichte 15 (1894) S. 224 f. 233 ff.
103 Vgl H. Steege, Monatsschrift Bethel 27 (1935), S. 298—304.

146



Jochanan, der einflußreichste Lehrer in den Tagen der Apostel, hat
Jesus und die Urgemeinde mit Bewußtsein erlebt. Auch er hat wie
Gamaliel die Politik der Ungeduld und den zelotischen Eifer
abgelehnt. Jedoch gegen das Christentum treiben diese Lehrer kaum
Polemik, denn die ganze Synagoge ist entschlossen stark in der
bewährten Kampfesweise des ignorierenden Schweigens. Auch die

Erschütterung des Untergangs macht sie nicht reif für das

Evangelium. Welches Maß unentwegter, gleichbleibender Folgerichtigkeit

die Männer der Synagoge bestimmt, so daß' es kein
Abweichen gibt nach rechts oder links, das beweist ihr Verhalten bei
der Katastrophe des im Tempel zentralisierten Kultes. Jochanan
zeigt nach dem Tempelbrand keine Verzweiflung, als ob nun jeder
Halt zerbrochen sei. Wohl läßt er dem Schmerz über das Gottesgericht

freien Lauf. „Es saß R. Jochanan und spähte nach der
Mauer Jerusalems, um zu erfahren, was mit der Stadt geschehe,
wie von Eli gesagt ist: Und siehe, Eli saß auf dem Sessel an d;er

Seite des Weges spähend. Als R. Jochanan ben Zakkai sah, daßi

das Heiligtum zerstört wurde und das Tempelhaus brannte, stand

er auf und zerriß seine Kleider und zog sein Teffillim ab und saß

und weinte und seine Jünger mit ihm"104. Aber ohne Wanken
überstehen diese Führer den aus Gottes Hand hingenommenen
Zusammenbruch. Ist der Tempel dahingesunken, der Ort, an dem

man die Sünden Israels sühnte — so kann er zu seinem Schüler R.

Jehoschua sagen: „Mein Sohn, es mißfalle dir nicht. Wir haben
eine Sühne, die jener gleichkommt. Und welche ist das? Die
Vollbringung von Liebeswerken, wie es heißt: An Liebe habe ich
Wohlgefallen und nicht am Schlachtopfer." Auch ein Daniel in Babel
hat ja nicht Ganz- und Schlachtopfer dargebracht, sondern stattete
Bräute aus, gab Toten das Geleit, spendete den Armen eine Peruta

(Kupfermünze) und betete dreimal an jedem Tage"lo5. An die
Stelle der Opfer tritt also die Wohltätigkeit als Ersatz. Und hat

104 Abot de R. Nathan 21, nach der Übers, von Schlatter, Jochanan S. 65. —
Die Tefillin wurden abgelegt, wenn man „seinen Toten vor sich liegen hat",
der Trauernde legt sie nicht an am ersten Tage der Trauer: Str.-B. IV 269

unter 1.

106 Abot de R. Nathan 4, 2d, bei Str.-B. IV 555. Die Stelle über Daniel
ebenda 562, unter e.

147



Israel keinen Tempel mehr, so sind doch noch seine heiligen
Schriften unverletzt. Die Heiligen Gottes sind nicht gebunden an
den Altar, schon vorher stand ihnen das im Vordergrund, was der
Mensch leistet beim Altardienst. Jetzt spendet man statt der Opfer
Almosen und Gott sieht diese Gabe als Opfer an 10G. Der Apparat
der Reinigungen ist zerstoben. Das Studium der Ordnungen ist

geblieben, die scharfsinnige Feststellung des Schriftsinnes als

Leistung unbedingten Gehorsams. Nun ist erst recht dem unentwegten
Untersuchen die Bahn frei, verbunden mit der Hoffnung auf eine
kommende Neugestalt des Kultus. Es bleibt dabei: „Lege aus und

empfange Lohn", „Lies und übe, was er befohlen hat und frage nicht
warum "107.

Hohepriester, Priesteradel, Synedrium — alles das ist dahingefal-
fallen. An ihre Stelle tritt in Jabne, dem neuen geistigen Zentrum
der Judenschaft, die Ratskammer der Lehrer. Den Tempel lösen
ab die Synagogen. Die Schriftgelehrten pharisäischer Observanz,
in deren Hand nach 70 das ganze Geschick Israels ruht, sie stellen
fest: die Lehre, den Festbrauch, den Kalender. Noch nie in der
Geschichte und hernach in der Folgezeit haben die Theologen
solche Diktatur geübt wie damals. Im Verkehr mit Jochanans
Jüngern ziseliert Akiba seine Wissenschaft vom Gesetz. Er steht
mit dem rücksichtslos schroffen Pharisäer Rabban Gamaliel II. nach

Jochanans Tode an den Spitze der Neubildung. Dies Felsgestein
ist noch schartiger als das alte. Alles wird daran gewandt, das

Judentum durch Abschirmung gegen Heiden und Minim in Einheit
und Geschlossenheit zusammenzuballen und vor jeder Zersetzung
zu schützen. Zu den gefährlichen Sekten aber wird auch die

Gruppe der Christen gestellt. Wer das kostbare Gut, die Tora,
preisgibt, wer darin der frevlerischen römischen Regierung
gehorcht, der — so führt Akiba in seinem Fuchsgleichnis 103 aus —
macht es so wie jene Fische, die der Fuchs auf das Trockene lockte,
wo doch ihr „Ort des Lebens" in einem andren Element besteht.

i°6 Vgl. Schlatter, Jochanan S. 40 f.
107 Tos. Negaïm 6, 1 (Zuckerm. 625, 4); b. Sanhédrin 71a nach Schlatter,
Jochanan S. 43 f. Daß die Tora Israel gegeben ist, daß| es durch sie
Verdienst und Lohn empfange, ist ein grundlegendes Thema: Str.-B. IV, 6, 492.
ms b. Berakot 61b, 22 Baraita vgl. Bill. 1917, S. 90 u. Str.-B. II 201.

148



„Wenn wir uns an dem Ort unsres Lebens fürchten müssen, um
wieviel mehr gilt das dann von dem Ort unseres Todes." Der
außereheliche Verkehr zwischen Juden und Nichtjuden ist verboten. Beim
Verbot des Konnubiums wird der Goj (Nichtisraelit) gleich
beurteilt wie der Sklave. Die Ehe109 zwischen Juden und Gojimi ist
streng untersagt, es sei denn, daß der nichtjüdische Teil als Ganz-

proselyt übergetreten ist. Auch in diesem Falle bleiben bestimmte
Völker vom Konnubium ausgeschlossen. Kinder aus solchem
verbotenen Verkehr folgen (religiös, national) der Mutter. War diese

Jüdin, so wird ihr Knäblein beschnitten. Ob aber ein solches Kind
als Bastard nicht untauglich sei zum Eintritt in die Gemeinde, das

wird noch im 3. Jahrhundert diskutiert. Die Hinderung der
Tischgemeinschaft mit den Heiden ist aus dem Neuen Testament
bekannt, sie datiert nicht erst seit dem Jahre 70. Bereits in den
Jahrzehnten vor der Tempelzerstörung ist bei der jüdischen
Bevölkerung das Erlernen der griechischen Sprache eingedämmt worden,

wofür Spuren schon vor 100 nach Chr. vorhanden sind.
Anfang des 2. Jahrhunderts ergeht dann ausdrücklich das Verbot wider
die griechische Sprache110. Die Absperrung gegen das Heidentum

spiegelt sich in jenen Verordnungen aus der Zeit Gamaliels IL,
daß der Jude, vor allem nicht die Jüdin, nie mit einem Heiden allein
sein darf, nicht im Bade, nicht an der Wasserstelle. Man darf sein
Vieh nicht in die Gasthöfe der Gojim unterstellen, darf nicht Theater,

Stadion, Zirkus betretenm. Diese Beschlüsse hat das

Ratskollegium in Jabne gefaßt. Es steht außer Zweifel, daß Akiba dabei

mitgewirkt hat.

Das eine völlig partikularistische Motiv bestimmt auch den Messia-
nismus. Überwiegt bei Jochanan noch die Hoffnung auf die innere
Reinigung der Gemeinde wider alle willkürliche Gewalttat, so
scheint bei Akiba schier kaum mehr Platz zu sein für einen Messias,

der sein Volk von den Sünden erlöst. Nach Jochanan kommt
Elias, um falsches Judentum zurechtzubringen und ehemals Aus-

109 Ausführliches über die Stellung der Synagoge zum Konnubium zwischen
Juden und Nichtjuden: Str.-B. IV 378 ff.
110 Belege bei Bill. 1917, S. 113, Anm. 7. Str.-B. IV 407 Ende.
111 Weitere Bestimmungen sind behandelt: Bill. 1917, S. 114ff.

149



geschlossene wieder aufzunehmen112. Nüchtern, allen
enthusiastisch voreiligen Messianismus, jede ungesunde apokalyptische
Erwartung abweisend, hat er das schöne Wort geprägt: „Wenn du
einen Setzling in der Hand hast und sie dir sagen würden : Siehe,
der Messias ist da — komm und setze den Setzling und hernach
gehe hinaus und empfange ihn "113. Er rechnet also mit einem

plötzlich eintretenden Kommen des Messias. Der Eintreffende aber
will sein Volk bei der gewohnten Tagesarbeit finden. Bei Akiba114

dagegen ist die messianische Zeit der Sturm, durch den Israel vom
Fremdjoch befreit und über alle Weltmächte erhöht wird. Alles
andre tritt zurück. Israel erbt als Ganzes die künftige Welt,
dereinst regiert vom auferstandenen König David. Akiba115 hat
unerhört den exzessiven spätjüdischen Erwählungsglauben verstärkt:
„Die Israeliten sind seine Lieblinge." „Gott hat nur an Israel
Wohlgefallen." Hatte schon Jochanan alle Wohltat und Güte der Heiden
als Sünde und Selbstkult bezeichnet, so heißt es bei Akiba fast noch
extremer: „Gott liebt nur die Beschneidung, denn sie ist das Siegel
Gottes und das ist sein Gürtel und das hat er lieb. Die Gestirnanbeter

(Heiden) aber sind für nichts geachtet, weil sie den Gürtel

Gottes nicht an sich haben, denn sie alle sind für das

Gehinnom (Hölle) da".

Er richtet Schutzwälle auf, um Israel vor der entweihten Welt zu
sichern. Sein ganzes Trachten geht auf die Zurüstung für den
letzten Freiheitskampf. Darum redet er zu, Frieden zu halten, dem

Wucher und Unrecht zu steuern. Darum schont er nachsichtig die
Ehre der Kollegen. Darum scheut er nicht die weiten Reisen in die

Diaspora, nach Babylonien, Medien, Arabien, Galatien, Phrygien
und Kappadozien 116 — nicht nur um für Palästinas Gelehrte zu

112 Mischna Edujjot 8,7, übers, b. Str.-B. IV 793, dazu Schlatter, Jochanan
S. 45. Vgl. Tos. Edujjot 3, 4, Zuckerm. 459, 30.
113 Abot de R. Nathan, Schechter 67, nach Schlatter, Jochanan S. 45.

Vielleicht hat auch die Pflanzung des Setzlings eine Beziehung zur üppigen
Vegetation des messianischen Reiches?
111 Vgl. dazu Bill. 1917, S. 108 ff.
115 Pirque Abot 3, 15. Jelammendenu bei A. Jellinek, Beth ha-Midrasch
Bd. 5 (1873) S. 162, 1, übers, bei Str.-B. III 120 u. Bill. 1917, S. 119 f.
116 Belege für die Reisen: Bill. 1918, S. 29. 41 f.

150



sammeln, sondern um für den Endkampf des Mutterlandes zu werben.

Er wird der volkstümlichste Träger nationaler Hoffnungen.
Endlich glaubt er sein Ziel erreicht.

Als Hadrian117 117 nach Chr. zur Regierung kam, war ihm mit
der Verwaltung von Judaea ein schweres Stück Arbeit auferlegt,
denn schon unter Trajan war der ganze Osten durch Judenaufstand

bewegt worden. Leider haben wir nur ganz spärliche
Nachrichten von historischem Gewicht über diese Zeit und ein sicheres,

117 Während Schürer, Geschichte Isr. I *1901, S. 671 ff. und A. Harnack,
Die Chronologie der altchristlichen Literatur bis Eusebius I 1897, 423—27,
die griechischen Quellen bevorzugten, im Anschluß an F. Gregorovius, Der
Kaiser Hadrian 21884 (S. 38. 151 f. 188 ff.), folgte A. Schlatter in: Zur
Topographie u. Gesch. Palästinas 1893, S. 148 f. ; Die Tage Trajans u.

Hadrians; Gesch. Isr. S. 373ff. vielmehr den jüdischen Spuren im Talmud,
aus denen er aber m. E. zu gewagte Schlüsse zieht. Er nimmt an, daß Hadrian
130 den Juden den Bau ihres Tempels gestattet. Diese Erlaubnis habe als
Zeichen der messianischen Zeit den Krieg hervorgerufen, dazu sei der Konflikt
durch die Frage entstanden, ob Opfer für den Kaiser darzubringen seien. Die
Gründung von Aelia Cap. setzt er ganz in die Zeit nach Niederwerfung des

Aufstands. Mit Recht hat Schi, auf die oft zitierte Stelle in Genesis rabba
64 (40d, 23), deutsch: Bill. 1918, S. 44 völlig verzichtet. Sie fabelt, Hadrian
habe den Juden den Wiederaufbau gestattet, die denunzierenden Samariter
aber hätten die Fortsetzung vereitelt. Sie ist aber so phantastisch und
verworren, daß sie für eine Sicherung des Geschichtsbildes nicht verwertbar ist.
Aber auch was der Barnabasbrief Kap. 16 vom Bau des Tempels sagt, ist
abgesehen von der Textunsicherheit kein klarer Beleg für einen gestatteten
Tempelbau, vgl. A. Harnack a.a.O., Windisch, Der Barnabasbrief 1920,
S. 388 ff. — Die oben erwähnte Stelle aus Dio Cassius besitzen wir als
Bruchstück vom Epitomator Xiphilinus. Jene gleiche Begründung gibt Eu-
seb, Kirchengeschichte IV, 6 (E. Schwartz, kl. Ausgabe 1908, S. 128). Nach

Epiphanius, De mensuris et ponderibus 14 (392 nach Chr.) ist mit dem Bau

von Aelia schon gleich nach Hadrians Regierungsantritt begonnen worden.
Doch ist fraglich, ob. Ep. die rechte Chronologie hat. Das Chronikon
paschale ed. Dindorf in Corp. hist. Byz. 1832, I 474 datiert Bau und
Aufstand 119 nach Chr., was für den Aufstand sicher falsch ist. W. Weber,
Untersuchungen zur Geschichte des Kaisers Hadrianus 1907, S. 240 ff. setzt
die Gründung ins Jahr 130, mit Hinweis auf Th. Mommsen, Römische
Geschichte V 81886, S. 544, der aus Appianus, Syriake 50 schließt, daß beim
Ausbruch des Krieges der Bau der Kolonie schon ziemlich weit vorgeschritten
war. Der Aufstand bricht 132 los. Bernard W. Henderson, The life and prin-
cipate of the emperor Hadrian, London 1923 war mir leider nicht zugänglich.

151



lückenloses Bild über die Entstehung des Judenkrieges läßt sich
nicht gewinnen. Das Sicherste bleibt nach wie vor die Notiz aus
Dio Cassius, Hist. Rom. 69, 12, in einem Exzerpt, nach der Hadrian
Jerusalem als Aelia Capitolina und den Tempel als Zeusheiligtum
aufbauen ließ. Er siedelte in dieser Kolonie Griechen an. Das
machte alle Erwartungen der Juden zu nichte. Er war ja ein sehr
baulustiger Herr und hat sich vielleicht über eine solche Wirkung
nicht genug Rechenschaft gegeben. Bei der Benennung der Stadt
handelt es sich um einen Juppiter-Hadriankult, denn Hadrian selber

hieß Aelius, Kapitolieus, Soter tou kosmou. Er will an Stelle des

alten Jahwekultes den Kaiserkult setzen. Das ist Grund genug zum
Aufstand für die jüdische Leidenschaft. Dagegen wird die
Bemerkung bei Spartianus, Vita Hadriani (J. Centerwall) 14, 2: Das

Beschneidungsverbot des Kaisers habe den Krieg hervorgerufen,
nicht an der rechten Steile stehen, sondern die späteren Verfol-
gungsedikte betreffen. Neuere Versuche (A. Schlatter), eine
Erlaubnis zum Wiederaufbau des Tempels durch den Kaiser zu
konstruieren, scheinen mir fraglich. Aber allerdings spielt diese Hoffnung,

die immer vorlag, wohl insofern mit, als gerade sie jetzt
so schmählich betrogen war. Ihr schlägt dieser enttäuschende, ganz
andersartige Aufbau ins Gesicht. Läßt sich nicht durch einen
messianischen Aufstand statt des drohenden Zeustempels der
ersehnte Jahwetempel errichten? In diesen Gedankengang kann auch
das eingereiht werden, was im Brief des Barnabas Kap. 16 steht.
Der Sturm bricht los. Akiba ruft den Sternensohn Barkochba
zum Messias aus. Es war der folgenschwerste „Schriftbeweis",
den er sich, alles aufs Spiel setzend, leistete er, als er Schimeon mit
dem Beinamen ben oder bar Kozeba (Ortsname, in der rabbini-
schen Literatur später in Folge der Enttäuschung als „Lügensohn"
gedeutet), mit Berufung auf Num. 24, 17 unter Benutzung des!

Gleichklangs (das aramäische kokheba, Stern und der Herkunftsname

Kozeba) zum Sternensohn erklärte11S. Daß neben
Barkochba auf damals geprägten Silber- und Kupfermünzen auch der
Priester Eleazar steht, beweist nicht, daß dieser bereits als

Hohepriester seines Amtes waltete, wohl aber, daß er bereit stand, wenn

118 Vgl. zu Barkochba: Str.-B. I 12f. lind Bill. 1918, S. 47.

152



es einen neuen Tempel gab, sein Amt anzutreten. Die Autorität
Akibas reißt das Volk fort. Alle gesammelten Mittel und Kräfte
der Freiheitsbewegung fließen dem neuen König Israels zu.
Jerusalem fällt in seine Hand. Aber der Römer verstärkt seine
Legionen und besetzt die heilige Stadt. Barkochba fällt 135 bei
der Eroberung der Bergfeste Bet-ter durch die Römer119. Damit
ist auch Akibas Schicksal besiegelt. Wie früher erwähnt, lautet
der Grund seiner Verhaftung: Beschäftigung mit der Tora. Bald
nach Ausbruch des Krieges hatten die Hadrianischen Verfolgungsedikte

jede Ausübung jüdischer Religion verboten : außer der
Beschneidung (vgl. die genannte Notiz aus Spartianus) nicht nur
das Feiern von Sabbat und Festen, sondern auch den Unterricht in
den Lehrhäusern. Auf jedes Lesen der Tora stand der Tod. Das

waren Axthiebe in die Wurzeln. Die Lehrer nehmen das

Martyrium auf sich. Von dem übrigen Volk fordert das Konzil von
Lydda nur, daß es die bekannten Hauptsünden des Heidentums
(Götzendienst, Unzucht, Mord) meide120. Akiba selber aber duldet.
Ein altes Wort aus Mekilta zu Ex. 20, 6 (ed. Weiß 75b, 21)
lautet:121 „Warum wirst du hinausgeführt (zur Richtstätte), um
getötet zu werden?... Weil ich meinen israelitischen Sohn
beschnitten habe. Warum gehst du hinaus, um verbrannt zu werden?
Weil ich in der Tora gelesen habe. Warum gehst du hinaus, um
gekreuzigt zu werden? Weil ich ungesäuertes Brot (am Passa)

gegessen habe. Warum wirst du mit der Geißel geschlagen? Weil
ich den Feststrauß (an den Laubhütten) in die Hand genommen
habe." Der Jude sagt: „Seit Akiba tot ist, haben die (stützenden)
Arme der Tora aufgehört und die Quellen der Weisheit sind
verstopft"122. Hier wird gefühlt: Er verkörpert das alte Judentum
strengster Ausprägung. Ihn kennen, heißt: das Musterbild des

Gesetzesjuden kennen.

Endlich kann auch das Letzte gesagi werden, das erst auf diesem

Hintergrund verständlich wird. Die Männer von Jabne haben den

119 A. Schlatter, Die Tage Trajans S. 17 vermutet, daß Akiba den Fall
Bet- ters nicht mehr erlebt hat.
120 Vgl. Bill. 1918, S. 53 f.
121 Übers, bei Str.-B. III 85.
122 Mischna Sota 9, 15.

153

Judaica, Bd. I, 2 5



Gegensatz zwischen Synagoge und Urkirche unversöhnlich
verschärft. Wir sahen schon : das junge Christentum ward unter dem
Kollektivnamen Minim mit allen Sekten und Häresieen in einen

Topf geworfen. Hinter diesen allen ist das Gehinnom verriegelt.
„Wer in den draußenstehenden Sektenbüchern liest, geht des ewigen

Lebens verlustig" (Ausspruch Akibas)12S. Zu diesen Büchern
gehören auch die Evangelien der Christen. Das Wort Evangelium
wird verunstaltet weitergegeben. Man darf die Bücher der Minim
in der Feuersbrunst ruhig verkohlen lassen121. Wenn die Minim,
Denunzianten, Abtrünnigen in eine Grube fallen, so braucht man
sie nicht herauszuziehen 126. Man darf sie hassen mit „vollendetem
Haß " v-\ Wir kennen allerdings nur eine Stelle, wo davon die Rede

ist, daß Akiba — in einem Gespräch mit R. Elieser b. Hyrkanos.
(um 90) — sich mit einem Wort Jesu (Jeschua b, Pantiri Pan-

tera, Pandera) beschäftigt, das er selbstverständlich verwirft. Es

ist aber charakteristisch, daß es nicht ausgesprochen wird. Der
genannte Rabbi hatte Wohlgefallen daran gefunden und war darum

wegen Irrlehre ins Gefängnis geworfen worden. Die Stelle zeigt,
daß stillschweigend jede Zustimmung zu Jesu Wort verurteilt
wird 127. Auch Akiba ist ein Meister in jenem fanatisch schweigenden

Haß, der den Gegner nicht einmal zitiert. Doch wissen
wir aus Justins Apologie und Eusebs Chronik128, daß Barkochba

123 Mischna Sanhédrin 10, 1. Die Deutung auf nichtkanonische Bücher des
A. T. ist späteren Datums, b. Sanhédrin 100b, 11 Baraita versteht die Stelle
von den Büchern der Minim, vgl. Bill. 1917, S. 135.

124 Tos. Schabbat 13, 5, Zuckerm. 129, 2, übers. Str.-B. I 367 vgl. IV 459.

126 Tos. Baba Mezia 2, 33 Zuckerm. 375, 27.

126 Tos. Schabbat 13, 5 wie Anm. 124, Str.-B. I 368.

127 Tos. Chullin 2, 24 (Zuckerm. 503, 18—24), übers, bei Str.-B. I 36 f. Zu
den sonstigen (spärlichen) Spuren der Begegnung von Synagoge und Kirche,
die sich im Talmud finden, vgl. die Lit. bei K. L. Schmidt in Judaica I,
1 S. 3, Anm. 2. Den da genannten Arbeiten von J. Aufhauser (21925), A.

Meyer, J. Klausner sei noch hinzugefügt: H. Laible, Jesus Christus im
Talmud, in zwei Schriften des Institutum Judaicum in Berlin, Nr. 10, 1891, bes.

wertvoll durch die dort zusammengestellten talmud. Texte von Q. Dalman.
Ferner: A. Schlatter, Die Kirche Jerusalems vom Jahre 70—130, BzFchTh 2

(1898), S. 7—21.
128 Justinus, Apologie I 31, 6 (Qoodspeed 1914, S. 46). Eusebius, Chronik

154



viele Judenchristen zu schrecklichen Martern hinschleppen ließ,
wenn sie Jesus Christus nicht verleugneten und lästerten und daßi

er sie mit allerlei Peinigung strafte, wenn sie sich weigerten, im
Aufstand gegen Rom mitzukämpfen. Aus jüdischen Quellen
erfahren wir nur, daß viele, welche die Beschneidung durch künstliche

Vorhaut wieder hatten beseitigen lassen (der „Epispasmus" :

1. Kor. 7, 18) — wohl auch Judenchristen — in jenen Tagen zum
zweiten Male beschnitten wurden12!l. Daß hier überall die Autorität

Akibas und der Führer in Jabne im Hintergrund steht, muß

angenommen werden. Es wird darum Billerbeck zuzustimmen sein,
wenn er ürteilt: „Man wird dem R. Akiba nicht Unrecht tun,
wenn man ihn zu einem großen Teil für die damalige Verfolgung
der Christen mit verantwortlich macht " 130.

Die endgültige Scheidung zwischen Synagoge und Kirche ging
vom Judentum selbst aus. Sie ist feierlich urkundlich fixiert in der
Birkat hamminim, der Verwünschungsformel in der 12. Benediktion

des Achtzehngebetes, das nicht nur im Gottesdienst der
Synagogen, sondern auch im dreimaligen Tagesgebet von jedem Juden
gesprochen wurde. Zwar sind in der babylonischen Rezension, die
den heute gebrauchten jüdischen Gebetbüchern zu Grunde liegt,
die Judenchristen nicht ausdrücklich genannt. Sie lautet: „Den
Abtrünnigen sei keine Hoffnung und alle Minim und Denunzianten
mögen umkommen in einem Augenblick und die freche Regierung
(Rom) mögest du ausrotten und eilends zermalmen in unsren
Tagen. Gepriesen seist du, Jahwe, der Feinde zerbricht und Freche

beugt." — Man fragte sich früher immer wieder: Wie konnten
denn Justin, Epiphanius und Hieronymus behaupten, daß die Juden
— so heißt es z. T. in diesen patristischen Belegen — täglich
dreimal die „Nazarener" verfluchten?131 Das Geheimnis wurde
vor 47 Jahren durch die Entdeckung des jüdischen Gelehrten S.

aus dem Armenischen (ed. J. Karst in: Die griech. christl. Schriftsteller der
ersten drei Jahrh. 1911) S. 220.

129 Tos. Schabbat 15, 9 Zuckerm. 133, 11 vgl. Schlatter, Oesch. Isr. S. 451.

Str.-B. IV 34 unter h, dort weitere Parallelen.
133 Bill. 1917, S. 143.

131 Belege b. Schürer II 544, Anm. 161.

155



Schechter gelichtet und jene Aussage der Kirchenväter ist dadurch
restlos bestätigt worden132. Er fand in einer Qeniza (Rumpelkammer)

von Alt-Kairo zwei Handschriftenfragmente, welche die
palästinische Rezension des Schemone Esre (Achtzehnbittengebet)
enthalten, die in dieser Form in Jabne, Ausgang des 1. Jahrhunderts,
unter dem Vorsitz des Gamaliel II. festgelegt wurde. Schechter
hat seinen Fund 1898 veröffentlicht. Diese palästinische Fassung
lautet: „Den Abtrünnigen sei keine Hoffnung und die freche
Regierung mögest du eilends ausrotten in unsren Tagen und die
Nazarener (ha nozrim Christen) und die Minim mögen
umkommen in einem Augenblick, ausgelöscht werden aus dem Buch
des Febens (der Febendigen) und mit den Gerechten nicht
aufgeschrieben werden. Gepriesen seist du, Jahwe, der Freche beugt."
Diese „Benediktion" wurde auch als Gesinnungsprüfstein
benutzt, um zu erforschen, ob man es nicht versteckt mit den Ketzern
halte. Der Vorbeter, der sie zu beten vergaß, mußte vom Vorlesepult

abtreten133. Auch heutige jüdische Forschung sieht in der
Formel die Abgrenzung des Judentums gegen die Judenchristen.
Es ist nicht willkürlich, wenn wir die Beziehung der alten Synagoge
zur Kirche so enden lassen. So lautet tatsächlich das letzte Wort
des klassischen Rabbinentums zum Thema: Evangelium Jesu. Damit

wird das Tischtuch zerschnitten. Aber auch Fluchgebete sind
nicht ewig. Ewig ist allein die unumschränkte Barmherzigkeit
dessen, der Verwünschung in Dank und Anbetung vor der
Offenbarung in Jesus Christus wandeln kann.

132 S. Schechter, Jewish Quaterly Review X (1898), S. 654—659. G. Dalman,
Die Worte Jesu I 1898, S. 299—301. Deutsch bei Str.-B. IV 212f. .Vgl.
E. Schwaab, Historische Einführung in das Achtzehngebet BzFchTh 17 (1913).
133 Vgl. Str.-B. IV 218 f. unter a.

156


	Rabbinische Charakterköpfe im urchristlichen Zeitalter

