
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Biblische Grundlinien zur Judenfrage

Autor: Zimmerli, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lichen Instanzen zugeführt werden. Eine Hilfsstelle, die nicht aus

Schreibmaschinen, sondern aus Menschen, aus Christen, besteht
und für Menschen, für Christen mit Rat und Tat jederzeit bereit ist.
Wir konnten in diesem Artikel die Fülle der Nachkriegsfragen
evangelischer Flüchtlingshilfe nur andeuten. Zu ihrer Lösung führt
ein weiter und sehr beschwerlicher Weg. Und vielleicht zeigt Gott
noch ganz andere Möglichkeiten und Aufgaben. Wichtig ist und
bleibt, daß alle Nachkriegsfragen evangelischer Flüchtlingshilfe von
lebendiger Gemeinde mitgetragen werden. Da gilt es jetzt in
doppeltem Sinne : Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das

Gesetz Christi erfüllen. In Handreichung und Fürbitte sind
mitzutragen die Sorgen und Anliegen der Flüchtlingshilfe. Und in
Handreichung und Fürbitte sind mitzutragen die Flüchtlinge selber, um
deren Zukunft es geht, die Fremdlinge, die Gott lieb hat und die
wir auch lieb haben sollen. —

Biblische Grundlinien zur Judenfrage *)
Von Prof. Lie. WALTER ZIMMERLI, Zürich

Eine Kirche, in der das Gleichnis Jesu vom barmherzigen
Samariter lebendig ist, hat durch die grauenhaften
Judenverfolgungen der letzten Zeit geweckt werden müssen. Zu solcher

Verfolgung und Quälung von Menschen kann sie nicht schweigen.
Sie muß den Willen Gottes, der vom Erbarmen und der Samariterpflicht

am Nächsten redet, laut verkünden. Die Kirche hat aber
gemerkt, daß es damit allein nicht getan ist. Sie hat gemerkt, daß

ihr durch die Verfolgung des jüdischen Volkes die Frage dieses,
gerade dieses Volkes noch in einer besonderen Weise aufgegeben sei.

Im Zusammenhang mit diesem Kampf hat sich die Erscheinung
eingestellt, daß bald auch sehr laut gegen den jüdischen Einfluß
in der christlichen Kirche gerufen wurde. Es wurde von der Ver-
judung der christlichen Kirche zu reden begonnen. Es wurde im
besonderen auf die Tatsache hingewiesen, daß in der Bibel der

* Referat, gehalten an einem „Wochenende über die Judenfrage" in der
Heimstätte Gwatt 16.—18. Januar 1943. Vgl. dazu G. Schrenk: Der göttliche

Sinn in Israels Geschick. 1943.

93



christlichen Kirche neben dem Neuen das Alte Testament stehe,
dieses Buch der Juden. Und es ist gefordert worden, daß zum
mindesten dieses Dokument noch aus dem Raum der christlichen Kirche
entfernt werde und mit ihm all die Ausstrahlungen dieses
Dokumentes ins christliche Leben, Beten und Singen hinein. Und als

man diesen Ausstrahlungen nachging, befand man sich dann auch
bald einmal mitten im Neuen Testament, konnte vor Paulus und
schließlich auch vor Jesus nicht haltmachen. Diesem Kampf gegen
das Neue Testament wollen wir hier nicht folgen, nur das Eine
uns klarmachen, daß, wer gegen die Juden schrie, mit einigem
Recht auch gegen das Alte Testament zu schreien schien. Juden
und Altes Testament, das gehört doch zusammen.
Es sind nicht nur die lauten Schreier im antisemitischen Kampfe
gewesen, die sich vom Alten Testament distanzierten. Es sind viele
Glieder der christlichen Kirche, die mit all dem kämpferischen
Antisemitismus nichts zu tun haben wollten, die dem Alten Testament
gegenüber unsicher wurden und in ihm zum mindesten ein nicht
vollchristliches, eben doch irgendwie jüdisches Buch sahen.

Die Judenfrage ist der Kirche damit noch in einer viel
dringlicheren Weise als ihre eigene Frage aufgedrängt worden. Wir
sind wieder darauf aufmerksam geworden, daß das Alte Testament,
das sich in unseren Bibeln findet, ja auch heilige Schrift der
Synagoge ist. Wir haben wieder zu spüren begonnen, daß darin keine
Selbstverständlichkeit liegt, sondern daß uns darin eine ganz dringliche

Frage gestellt ist. Wir lesen Rom. 4, daß Abraham unser
Vater ist, der Vater all derer, die glauben. Wir lesen die
Abrahamgeschichte als unsere Geschichte. Gehört die
Abrahamgeschichte mit all ihren Verheißungen denn nicht der Synagoge?
Dort sind doch die Nachkommen Abrahams — diesen Nachkommen

sind die Verheißungen zusammen mit Abraham gegeben. Wir
lesen mit 1. Petr. 2, 9: „Ihr seid das auserwählte Geschlecht, die

königliche Priesterschaft, das heilige Volk, das Volk des
Eigentums"*. Ex. 19, 5 f. spricht diese herrlichen Dinge dem Volk
Israel, das aus Ägypten gezogen kommt, zu. Mit welchem Recht
rauben wir uns diese Aussagen? „Du sollst nicht stehlen", lautet

* Die Zitate folgen in der Regel der Übersetzung der Zürcherbibel.

94



ein Gebot Gottes im Dekalog. Woher nehmen wir das Recht, dem

Volke Israel seine Verheißungen zu stehlen? Woher haben wir das

Recht auf unseren Kanzeln unserem heiden-christlichen Volk
auszurichten und an es zu verschenken, was gar nicht uns gehört?
Muß uns Gott nicht ob solchem Raub an seinem Eigentum zur
Rechenschaft ziehen? Woher nehmen wir das Recht, den Brief
voll Verheißungen, der von Gott an Israel adressiert worden ist,
an einer anderen Adresse abzugeben?

Die Diskussion um die jüdische Frage hat die Kirche nicht nur
in ihrer Verpflichtung zur Nächstenliebe aufzuscheuchen — das

hat ganz gewiß in aller Kraft auch zu geschehen —, sie hat darüber
hinaus die Kirche zu einer ganz intensiven Selbstbesinnung
zu treiben. Indem sie zu verstehen sucht, was es um das Volk der
Juden ist, kann sie allein wieder recht verstehen, wer sie selber
ist. Und nur indem sie wieder recht versteht, wer sie selber ist,
versteht sie auch wieder, wer das Volk der Juden ist. Ob es
nicht auch ein Sinn der gegenwärtigen, für das Judenvolk so

grauenhaften Notzeit ist, daß Gott uns durch dieselbe in die
Besinnung auf unser Wesen zurückrufen will, Juden und Christen?
Die leisere Sprache Gottes In seinem Wort haben wir nicht hören
wollen, jetzt redet Gott Fraktur in der lauten
Weltgeschichte draußen. Der Gedanke an all das Leid, das hat geschehen
müssen, weil Gott zu uns harthörigen Menschen in Kirche und
Synagoge laut reden mußte, kann uns wohl demütig und zu neuer
Buße bereit machen. Wir haben keinen Grund, uns zu rühmen.

Gottes erwähltes Volk behauptet die christliche Kirche zu
sein. Gottes erwähltes Volk glaubt auch die Synagoge zu sein.
Beide zeigen sie dabei auf das Alte Testament. Die
Synagoge liest das Alte Testament mit dem Talmud in der Hand,
die Kirche liest es mit dem Neuen Testament in der Hand. Jns
Alte Testament hineinzuschauen aber heißen sie beide. Dort liegen
die Wurzeln des erwählten Volkes. Und soll der Rechtsstreit

ausgetragen werden, den Kirche und Synagoge
miteinander haben, der Rechtsstreit um den Namen Gottesvolk,
der Rechtsstreit um den Israelnamen, der Rechtsstreit um das rechte
Lesen und Auslegen und um den rechtmäßigen Besitz des Alten

95



Testaments, so kann das nicht anders geschehen denn so, daß wir
zunächst einmal ins Alte Testament hineinschauen. Dort liegen
die Wurzeln des Gottesvolkes. Dort hat Gott das Wort
geredet, das den Rechtsstreit entscheidet.

Was für eine Geschichte und was für ein Urgesetz des Gottesvolkes

zeigt uns das Alte Testament? Wir dürfen uns hier die
Mühe nicht verdrießen lassen, ganz schlicht dem Gang der
G e b u r t s g e s c h i c h t e des a 111 e s t a m e n 11 i c h e n

Gottesvolkes, wie das Alte Testament davon redet, zu folgen.

Von der Schöpfung berichtet das Alte Testament auf seinen
ersten Blättern. Der guten, aus der großen Liebe des allmächtigen
Herrn gebildeten Schöpfung, die er zu seiner Ehre schafft und in
der er dem Menschen die erste Stelle unter den Geschöpfen
anweist. „Gott sah alles an, was er gemacht hatte, und siehe, es war
sehr gut", so steht es Gen. 1, 31 über dem ganzen Werk Gottes.
Dann aber legen sich rätselhafte Schatten auf dieses Werk.
Nicht so, daß Gott sein Werk trübte, sondern so, daß nun -der

Mensch mitzureden beginnt. Die Bibel kann keine Erklärung für
diese Trübung geben. Wer meint im Hinweis auf die Schlange
eine solche Erklärung finden zu können, täuscht sich. Die Schlange
will nichts erklären. Die Bibel stellt einfach fest: In diese gute
Schöpfung, in der zunächst kein unreiner Ton war, kommt die
Sünde herein. Sie bricht darin auf und zwar so, daß der Mensch
mit dabei ist. Sie ist nicht Verhängnis, sondern der Mensch hat
sich für die Sünde entschieden. Und wir sind von dieser Geschichte

ganz einfach gefragt: Kannst du, wenn du an dein eigenes Leben
denkst, anders als so von der Sünde reden, daß du bekennst:
sie ist jedesmal neu das ganz Unbegreifliche, das, wofür ich

vor Gott gar keine Entschuldigung habe? Und im Gefolge der
Sünde kommt nun das böse Heer der Leiden in die Welt
hinein. Gen. 3 berichtet von den Fluchworten, die Gott als
Strafe der Sünde auf die Welt legen muß. Streit und Unfriede
zwischen Mensch und Tier (dabei ist dieses nur ein Ausschnitt
aus dem viel größeren Gebiet des Unfriedens in der Welt, von
dem wir heute Anschauung genug haben). Knechtung der Frau
durch den Mann (wieder reicht solche Knechtung weit über die-

96



sen Einzelfall hinaus), Schmerzen im Leben der Frau, wenn ihr die

Seligkeit des Kindergebärens geschenkt ist (auch der Schmerz
macht bei der Frau nicht halt), Mühsal der Arbeit des Mannes
(auch die Frau hat daran teil). Und schließlich Tod über den auf
Anstiften seiner Frau ungehorsam gewordenen Mann. (Daß hier
nur ein kleines Teilbild aus einem viel größeren Gesamtbild
herausgeschnitten ist, wird ganz klar. Über die Menschheit hinaus ins
Tier- und Pflanzenleben hinein hält der Tod seine Ernte.) Das
ist die Welt, in der der Mensch mitgeredet hat — die; Welt, wie
wir sie kennen und unter der wir seufzen — nicht nur wir, sondern,
wie Paulus Rom. 8, 22 sagt, die ganze Kreatur.

Das gute Verhältnis zwischen Mensch und Gott ist
zerbrochen. Die K a i n geschichte zeigt, wie auch das
Verhältnis zum Bruder in dieser Welt zerbrochen wird. In der Lame

c h episode wird deutlich, wie der blutrünstige Rachewille des
Menschen seine Orgien feiert. In der Episode über die Engel-
ehen Gen. 6, Iff. wird gar von einem frevlen Verwischen der
Schranke von Mensch und Gott geredet. Die Sünde der
Sintflutgeneration wird nicht mehr näher ausgemalt, aber unmittelbar nach
der Flut geht die Zerfallsgeschichte weiter. In Kanaan schändet
der Sohn sein Verhältnis zum Vater. In der Geschichte vom
Turmbau meint der Mensch in frechem Stolz den Himmel
erklimmen zu können, zur Strafe wird er in alle Winde zersprengt,
zur Strafe verlernt der Mensch das Verstehen seines Nächsten. Die
Geschichte der Welt ist, wo der Mensch einmal darin das Wort
ergriffen hat, eine Geschichte der Verlorenheit und des Zerfalls
geworden. Sie treibt einem Sturz in den Tod entgegen.

Aber da geschieht das Wunder. Schon in den Geschichten vom
strafenden Dreinfahren Gottes hat, wer sorgsam gelesen hat, in

auffälliger Weise die schonende, jedesmal das Ärgste abwendende

Hand Gottes erkennen können. Bei der Erschaffung und
der Versetzung des Menschen ins Paradies und der Mitteilung des

Verbotes vom Erkenntnisbaum zu essen, hatte Gott dem Menschen

gedroht: „Am Tage, da du davon issest, mußt du sterben" (2, 17).
Der Mensch hat gegessen, ist von Gott verflucht worden zum Sterben

— aber am Tage da er gegessen, mußi er nicht sterben. Er darf

97



noch leben, er darf noch Kinder zeugen. K a i n hat seinen Bruder
ermordet. Auf Mord steht nach dem alttestamentlichen Recht der
Tod. Gott selber greift ein. Aber er tötet Kain nicht — in
überraschender Weise zeichnet er ihn sogar mit einem Zeichen —
nicht dem Kainszeichen, von dem wir reden, das seinen Träger
schändet, sondern einem Schutzzeichen, das seinen Träger schützt.
Der Mörder — der in besonderer Weise in Gottes Schutz gestellte!
Wie sollen wir es verstehen? Und wie Gott der Menschen satt
geworden, und wie es in ganz bedrohlicher Weise heißt, daß es ihn

gereut habe, daß er den Menschen gemacht (6, 6 f.), da
geschieht wieder das Erstaunliche, daß1 Gott mit äußerster Sorgfalt
seine ganze Schöpfung behütet. Einen Menschen greift er heraus,
von jeder Tierart muß sorgfältig ein Exemplar herübergerettet
werden durch die große Flut des Gerichtes. Verstehen wir den
tieferen Sinn dieses Berichtes? Er will bezeugen: Gott bleibt bei
seinem ursprünglichen Schöpfungswort. Die Sünde vermag den

ursprünglichen Gnadenwillen Gottes nicht umzustoßen. Das ist
Verheißung eines Größeren, das noch kommen soll. Gott hat noch
etwas vor mit seiner Welt.

Das bricht ganz offen heraus, wie nun von Abraham erzählt
wird. Da geschieht das Wunder, daß Gott in die zerfahrene, ihn
durch ihre Sünde verhöhnende Welt hineingreift und einen
Einzelnen herausholt. Er löst ihn aus seiner Familie und seiner Sippe.
Nicht um ihn nun als einzelnen, verlorenen Menschen in der Welt
herumzuführen, sondern um durch ihn ein Neues in der Welt zu
bauen. Hinter Abraham steht sein Same, steht das Volk, das aus
ihm werden soll. Ein Volk, das Gott im Besonderen zu seinem
Volk machen will. „Ich richte meinen Bund auf zwischen mir und
dir und deinen Nachkommen von Geschlecht zu Geschlecht als

einen ewigen Bund, daß ich dein und deiner Nachkommen Gott
sei" (Gen. 17, 7). Was heißt das zunächst? Es heißt, daß es in
der zerfahrenen, sündigen Welt nun wieder einen Ort geben soll,
da Gott gegenwärtig ist, da Menschen ihm gehören und da er so

zu seiner Ehre kommen soll. Aber zugleich müssen wir nun das

Weitere hören, was schon gleich in der Berufung Abrahams
angedeutet ist: „Ich will dich zu einem großen Volke machen und

98



dich1 segnen und deinen Namen groß' machen, daß er zu einem

Segensworte werde... mit deinem Namen werden sich segnen
alle Geschlechter der Erde" (Gen. 12, 2 f.). Da ist der Blick weit
über die Menschenwelt hin gerichtet. Fluch ist über die Menschenwelt

durch das sündige Tun der Menschen gekommen. Segen
soll über alle Geschlechter wieder kommen durch das erneute Handeln

Gottes mit seinem besonderen Erwählten, mit Abraham und
mit dem von ihm herkommenden Volke. Das ist der doppelte Sinn
seiner Erwählung: Gott soll in seiner Ehre unter den Menschen
wieder groß1 werden durch das Gottesvolk, das in ihm erwählt
ist — und1 zugleich soll durch ihn der Segen sich wieder ausbreiten

auf die ganze Weite der unter dem Fluche verschütteten,
zerfahrenen Welt. Das ist die Geburtsurkunde des erwählten
Volkes.

Noch möchten wir fragen : Warum ist denn gerade Abraham

erwählt worden? Lesen wir den biblischen Text, dann
müssen wir feststellen: es wird uns keine Auskunft gegeben.
„Wem ich gnädig bin, dem bin ich gnädig, und wessen ich mich

erbarme, dessen erbarme ich mich" ruft es nach Ex. 33, 19 vor
Gott her, als er dem Mose erscheint. Eine andere Antwort läßt
sich1 auch bei Abraham nicht geben. Es ist Gottes unergründliche,

gnädige Wahl, die gerade diesen Einen herausnimmt.
Gewiß, wir sehen dann in den später von Abraham erzählten
Geschichten, daß der Mensch Abraham sich willig und
gehorsam von Gott führen läßt. Er zieht auf Gottes
Geheiß in die Ungewißheit hinaus. In ein Land, dessen Name
ihm noch gar nicht genannt ist, das ihm erst gezeigt werden soll.
Er bringt seinen Sohn Isaak gehorsam zum Opfer dar,
wie Gott es von ihm fordert. Aber daneben sehen wir es doch
auch wieder, daß Abraham nicht der Heilige ist, der nun
aus lauter Gehorsam bestünde. In zweifelhafter Weise lügt er sich
in Ägypten durch1. Und wie ihm Sara keinen Sohn gebiert, da

sucht er auf eigenmächtigen Wegen, auf dem Umweg über Hagar,
sich Nachkommenschaft zu verschaffen, muß aber erfahren, daß

aber auch seine Umwege Gottes Wege nicht zu verändern
vermögen. Gott bleibt gnädig auch über die Sünde des Berufenen
hinaus.

99



Aber darauf bekommen wir allerdings eine Antwort : Nach
welcher Regel soll Abraham unter seiner Berufung

leben? Es ist bei Abraham nicht viel von großen
Opfern geredet. Da und dort baut er einen Altar, aber nicht
seine Opfer machen ihn gerecht vor Gott. Auch nicht absonderliche

Werke, die er täte. Vielmehr ist es lediglich das Eine,
daß er sich von Gott in die Hand nehmen läßt. Daß er Gottes
Reichtum mehr zutraut als seiner eigenen Armut. Wo solches in
Abrahams Leben geschieht, da heißt es : „Es wurde ihm zur
Gerechtigkeit angerechnet". Wie Gott dem alten, kinderlosen Abraham

nach 15, 1 ff. seine Verheißung gibt, da heißt es von Abraham

schlicht das Eine „Er glaubte Gott". Und dieses Eine list

es, was ihm zur Gerechtigkeit angerechnet wird. Das ist das

Grundgesetz des Gottesvolkes, das schon bei des Volkes erstem
Vater sichtbar werden soll: Glauben. Das heißt aber: Gott
die Ehre geben und kein Eigenes suchen.

Durch die Geschichte von Isaak, Jakob und Joseph
ließe es sich weiter .verfolgen, wie es bei diesem Grundgesetz
bleibt. Nicht das Werk dieser Nachkommen Abrahams hält die

Verheißungsgeschichte Gottes in Gang. Umgekehrt ist es so,
daß diese Menschen Gott mit ihren Ränken — denken wir nur
etwa an Jakob, der noch von Hosea als Betrüger erwähnt wird
(12, 4) — seinen Weg schwer gemacht haben. Immer liegt
es allein in Gottes unverständlicher Treue, daß er seinen Segensweg

so unbeirrt weitergeht mit seinen Auserwählten. „So liegt
es nun nicht an jemandes Wollen oder Laufen, sondern allein an
Gottes Erbarmen" (Rom. 9, 16) — so ist über die Vätergeschichten
zu schreiben. Sie sind Zeugnisse des unerschütterlichen

Erbarmens und einer nicht wankenden Treue
Gottes.

Sie sind aber gleichzeitig Zeugnisse der Freiheit Gottes.
Abraham und seinen Nachkommen hat Gott die Verheißung
gegeben. Aber Gott bindet sich nicht an das bloße fleischliche
Zugehören zu Abraham. Auch Ts m a e 1 stammt von Abraham —
die Verheißung aber ist Isaak allein gegeben. Auch die Söhne
der Ketura stammen von ihm — sie haben keinen Teil an

100



der Verheißung. Auch Es au ist Sohn Isaaks — Edom aber ist
nicht das Verheißungsvolk. Es kündet sich eine Linie an, die auch
im Folgenden immer deutlicher heraustreten wird. „Nicht alle,
die aus Israel sind, sind Israel", sagt Paulus Rom 9, 6. Gott bleibt
frei in seiner Wahl. Immer soll sichtbar bleiben, daß es nicht die
Geburt, sondern die göttliche Wahl ist, die sein Volk beruft. Nicht
Pochen auf Abstammung, sondern demütiges Annehmen des
erwählenden Wortes Gottes ist die Haltung des Menschen, den er
zu sich gerufen.

Aber folgen wir der weiteren Geschichte des Gottesvolkes.

Von einer Volksgeschichte haben wir erst jetzt eigentlich

zu reden, wo Israel in Ägypten in Erscheinung tritt. Zum
andermal geschieht es, daß Gott die Seinen herausholt aus einer
fremden Umgebung, um sie ganz zu den Seinen zu machen. In
Ägypten schmachtet Israel,ein verlorenes Volk. Da sendet Gott
Mose, um es herauszuholen und es in besonderer Weise zu seinem
Volke zu machen. Er gibt Mose den Auftrag : „Sage zu den Israeliten:

Ich bin Jahwe; ich will euch von der Last der Fronarbeit
Ägyptens freimachen und euch aus eurer Knechtschaft erretten
und euch erlösen mit ausgerecktem Arm und durch gewaltige
Gerichte. Ich will euch als mein Volk annehmen und will euer
Gott sein und ihr sollt erkennen, daß ich, der Herr, euer Gott
bin" (Ex. 6, 6 f.). Wieder wird das Ziel der Geschichte
Gottes sichtbar. Darum holt er sich sein besonderes Gottesvolk

heraus, daß auf diesem Wege seine Ehre in der Welt
groß werde und er selber recht geehrt werde. „Dein Name werde

geheiligt, dein Reich komme, dein Wille geschehe" — um dieses

Ziel geht es schon hier. Diesem Ziel soll die breite
Vorbereitung der Zeltwohnung Gottes dienen. Der Raum,
da Gott in seiner Ehre wohnt, soll recht bereitet sein. Ex. 40

schildert es als Höhepunkt des ganzen Geschehens, wie Gott
selber in der Wolke herabkommt und in der Zeltwohnung

Wohnung nimmt. Das ist das Ziel der Wege Gottes, so will
hier bezeugt sein, daß Gott unter den Menschen zeltet, und daß

die Menschen seine Herrlichkeit sehen. Dazu ist das Gottesvolk
herausgerufen und mit herrlichen Namen von Gott selber bezeich-

101



net als Volk des Eigentums, als königliches Priestertum und

heiliges Volk (Ex. 19, 5 f.).

Wieder möchten wir fragen : Warum hat Gott gerade dieses
Volk herausgerufen? Wieder suchen wir vergeblich nach einer
Antwort, in welcher uns besondere Vorzüge dieses Volkes gezeigt
würden. Sehr schlicht wird uns geantwortet: „Gott hörte ihr
Wehklagen und gedachte seines Bundes mit Abraham, Isaak und
Jakob" (Ex. 2, 24). Das ist der einzige Grund. Die Treue Gottes,

der zu seinen alten Verheißungen steht und von ihnen nicht
lassen kann, auch wo Menschen solcher Verheißung nicht wert
zu sein scheinen. Denn wenn wir dann die Geschichte von der
Wüstenwanderung lesen, so ist es eine Kette von Geschichten des

Ungehorsams, die nicht abreißen will. Nicht leicht macht das Volk
seinem Gott die Rettung, mehr als einmal müßte er sie fast
vernichten, und doch trägt er sie mit einer unergründlichen Geduld.
Wir sehen das Nachdenken über diese Frage der
Hintergründe der Volkserwählung in einzelnen Aussagen des Deu-
teronomiums sich vollziehen. Immer hören wir die Ablehnung
jeden eigenen Verdienstes. Es ist kein Verdienst der besonderen
Stärke Israels: „Nicht weil ihr zahlreicher wäret als alle Völker,
hat der Herr sein .Herz euch zugewandt und euch erwählt — denn
ihr seid das kleinste unter allen Völkern —, sondern weil der Herr
euch liebte und weil er den Eid hielt, den er euren Vätern
geschworen, darum hat euch der Herr mit starker Hand
herausgeführt" (Deut. 7, 7 f.). Es ist erst recht kein Verdienst
besonderer Frömmigkeit Israels. „Wenn sie (die Kanaanäer-Enakiter)
nun der Herr, dein Gott vor dir hinausstößt, so spricht nicht bei
dir selbst: Um meines Verdienstes willen hat der Herr mich hier
hereingeführt, um dieses Land zu besetzen — wo doch der Herr
diese Völker um ihrer Ruchlosigkeit willen vor dir vertreibt. Nicht
um deines Verdienstes und deines lauteren Herzens willen kommst
du hinein, um ihr Land zu besetzen, sondern um ihrer Ruchlosigkeit

willen vertreibt der Herr, dein Gott, diese Völker, und um
das Wort wahr zu machen, das der Herr deinen Vätern Abraham,
Isaak und Jakob geschworen hat. Wisse also, daß der Herr, dein
Gott, dir nicht um deines Verdienstes willen dieses schöne Land

102



zu eigen gibt; denn du bis ein halsstarriges Volk" (Deut. 9, 4—

6). In der Gnade Gottes, die mit seiner Treue verbunden ist, ruht
die Erwählung Israels.

Wir haben das Volk Gottes, wie es nach dem atlichen Zeugnis
aussieht, noch nicht erschöpfend beschrieben. Nicht
nur durch seine Herkunft vom Erwählten Abraham ist es zu
kennzeichnen. Gott hat seinem Volke einen König gegeben. Nicht
nur so, wie andere Völker auch ihren König haben. Er hat diesem

König besondere Würde gegeben. David ist der Erwählte Gottes.

„Er erwählte David, seinen Knecht, nahm ihn weg von den Hürden
der Herde, holte ihn weg von den Mutterschafen, daß er weide
sein Volk îjakob und1 sein Eigentum Israel", sagt Ps. 78, 70 f.
Dieses Königtum soll nach der Verheißung Gottes nicht eine
vergängliche Episode sein. So wie Gott seine Treue zum Volk in
einem Bunde verankert hat, so hat Gott seine Erwählung Davids
und seines Hauses in einem Bunde verankert. So sagt Rehabeami
nach 2. Chron. 13, 5 zu den abtrünnigen Nordisraeliten: „Solltet
ihr nicht wissen, daß der Herr, der Gott Israels, David das Königtum

über Israel auf ewige Zeiten gegeben hat, ihm und seinen
Söhnen, und zwar durch einen Salzbund " 2. Sam. 7 berichtet,
wie der Prophet Nathan auf Gottes Geheiß solches
Versprechen an David festmachen soll. „Dein Haus und dein
Königtum sollen immerdar vor mir Bestand haben; dein Thron
soll in Ewigkeit feststehen" 7, 16. Hier ist es deutlich
gesagt : Das Volk Gottes ist dort, wo der Davidide als sein König ist.
Ohne den Gotteskönig -kein Gottesvolk.

Noch mit einer ;Gestalt im Volke hat Gott einen besonderen Bund
geschlossen und verheißen, daß sie unlöslich zum Gottesvolk
dazugehören solle. Auch ider Priester, Aaron, Levi, ist der
Erwählte, der nach Gottes Wahl im Gottesvolk Verankerte (Nu. 16, 5,

7; 17; 20; Deut. 18, 5; 21, 5). Auch er ist in besonderem Bund
durch Gott gehalten. „So gewiß ihr meinen Bund mit dem Tage
und meinen Bund mit der Nacht nicht aufheben könnt, also, daßi

Tag und Nacht nicht mehr eintreten würden zu ihrer Zeit, so

gewiß wird auch mein Bund mit meinem Knechte David nicht
aufgehoben werden, sodaßi er keinen Sohn mehr hätte, der auf

103



seinem Throne herrschte, noch auch mein Bund mit den Leviten,
den Priestern, die meine Diener sind" (Jer. 33, 20 f.). Einen Ort,
Jerusalem, hat Gott erwählt, daß sein Name daselbst wohne
(Deut. 12) und sein Tempel daselbst stehe. Er selber hat nach
dem alttestamentlichen Zeugnis in Gnaden verordnet, in welcher
Weise immer wieder das priesterliche Handeln geschehen darf, das
des Volkes iVergehungen vor Gott deckt, und das im Ritual
des großen Versöhnungstages Lev. 16 seine eigentliche

Erfüllung findet. Priesterliches Handeln — nicht irgendein
priesterliches Handeln, sondern das durch den gotterwählten Priester

im gotterwählten Heiligtum vollzogene Handeln, gehört zum
echten Gottesvolk.

Und dazu noch eine dritte Gestalt. Der Träger des göttlichen
Wortes, der Prophet. Das kennzeichnet das erwählte Volk,
daß ihm Gott immer neu in einer unerhörten Unmittelbarkeit sein
Wort schickt. Menschen, die mit einer großen Vollmacht des
direkten Gotteswortes ausgerüstet sind und die dort, wo sich das
Volk faul zur Ruhe setzt, oder auch dort, wo es, wie in der .Zeit
der babylonischen Verbannung, verzweifelt den Mut sinken läßt,
aus der direkten göttlichen Vollmacht heraus zum Volke reden und
ihm Gottes Willen verkünden. Und wieder hören wir im Alten
Testament die Aussage, daß das nicht nur Episode im Gottesvolk

sein soll, sondern daß dieses für alle Zeiten zum rechten
Gottesvolk gehöre und als Kriterium des Gottesvolkes gelten
könne. „Einen Propheten wie mich wird dir der Herr, dein Gott,
erstehen lassen aus der Mitte deiner Brüder — auf den sollt ihr
hören" (Deut. 18, 15).

So redet das Alte Testament vom Gottesvolk und dem Wunder
der Erwählung.

Aber noch eine Linie müssen wir sehen, damit wir alle

Grundlagen für das Weitere haben. Je reicher Gott seine
Gaben ausschüttet, umsomehr offenbart sich nun auch gerade im
Gottesvolk die böse Gegenmacht der Sünde, die Anlaß
nimmt an den guten Ordnungen Gottes. Sie verdirbt das Volk,
daß es immer wieder Gott nicht mehr Gott sein läßt, seine eigenen

Wege geht, das Verhältnis zum Bruder verletzt, die Gebote

104



Gottes übertritt. So wird1 das Königtum beschmutzt, indem die
Könige sich über Recht und Gerechtigkeit hinwegsetzen (vgl. die
Könige des Nordreichs, oder Manasse, Jojakim), glaubenslos,
politisieren. So wird die gütige Ordnung des Priestertums zersetzt,
indem sich eine gottlose, selbstsichere Frömmigkeit breitmacht
(Jer. 7; 26; Jes. 1). So wird selbst das Prophetenwort verdorben,
indem sich menschliche Wünsche ins Gotteswort einnisten (Jer. 28).
Gott läßt über solchen glaubenslosen Mißbrauch des Erwählungs-
standes sein Strafwort ergehen. Hart schlägt sein Gericht.
Von den 12 Stämmen wandern 10 in die Verbannung
und verschwinden dort. Aber auch in dem Rest, in Juda, muß es

der Prophet ansagen : „Denn wenn dein Volk, o Israel, würde wie
der Sand Meere, nur ein Rest davon wird umkehren". Jes.
10, 22. Wieder muß es dem Volke ganz deutlich verkündet werden

: Nicht die blutmäßige Zugehörigkeit zu Abraham

macht schon die Zugehörigkeit zum echten Abrahamssamen,
der die Verheißung hat, aus. Nur der Glaube gibt diese

Zugehörigkeit. „Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht" (Jes. 7, 9). Gottes

Wahl und die demütige menschliche Beugung unter diese Wahl
schaffen die Zugehörigkeit zum Gottesvolk Israel.

Unter dieser Erfahrung der Halsstarrigkeit des Gottesvolkes aber
erwacht in der prophetischen Verkündigung noch
eine letzte Erkenntnis : Gottes Treue zu seinem
Verheißungswort hat das Volk in den Bund berufen. Sie muß aber
darin ihre letzte Erfüllung finden, daß Gott nochmals
eingreift, einen neuen, letzten Bund schließt, in dem er sein
Gesetz noch tiefer in den Menschen senkt als er es im Sinaibund
getan. Jer. 31 deutet auf diesen kommenden Bund. „Siehe, es

kommen Tage, da schließe ich mit dem: Hause Israel und mit dem
Hause Juda einen neuen Bund, nicht einen Bund, wie ich ihn mit
ihren Vätern schloß zu der Zeit, da ich sie bei der Hand nahm,
sie aus dem Lande Ägypten herauszuführen ; denn sie haben meinen
Bund gebrochen, ich aber habe sie verworfen, spricht der Herr.
Nein, das ist der Bund, den ich nach jenen Tagen mit dem Hause
Israel schließen will, spricht der Herr: Ich werde mein Gesetz in
ihr Inneres legen und es ihnen ins Herz schreiben, und sie werden

105

Judaica, Bd. I, 2 2



mein Volk sein. Da wird keiner mehr den anderen, keiner seinen
Bruder belehren und sprechen: Erkennet den Herrn! sondern
sie werden mich alle erkennen, klein und groß, spricht der Herr;
denln ich werde ihre Schuld verzeihen und ihrer Sünden nimmermehr

gedenken" (Jer. 31, 31—34). Einen neuen Bund, in dem
Gott selber noch viel völliger alles tut, wird er schenken. Und
auch die Bundesgüter werden neu sein. Jes. 9 und 11 reden von
dem neuen Herrscher dieses Bundes, dem König der
Gerechtigkeit und des Friedens. Und Jes. 53 deutet in geheimnisvoller

Weise darauf, daß: auch das priesterliche Handeln
in einer viel gewaltigeren Weise geschehen muß, wenn das volle
Heil Gottes in seinem Volk Wirklichkeit wird. Nicht mehr ein
Schlachttier in der Hand des Priesters wird jene letzte Sühne
bewirken, sondern die Selbsthingabe einer geheimnisvollen, prophetischen

Gestalt in den Tod, wird den Vielen Gerechtigkeit schaffen

(53, 11). Eine prophetische Gestalt wird es sein, ausgerüstet
mit der Gabe des Wortes — und doch ganz anders als jene alten

prophetischen Eiferer (Elia), die mit ihrem Wort und ihrem Drein-
fahren den Sünder vernichteten. „Gott der Herr hat mir eines

Jüngers Zunge verliehen, daß ich den Müden durch das Wort
zu erquicken wisse den Rücken bot ich denen, die mich schlugen,
und die Wange denen, die mich rauften; mein Angesicht verhüllte
ich nicht, wenn sie mich schmähten und anspien" (Jes. 50, 4 ff.).

Dann aber, wenn Gott diese letzte Zeit bringen
wird, wird auch die Zeit kommen, da die A bra hams
Verheißung erfüllt werden wird. Dann werden die Völker zum
Tempelberg Gottes strömen und dort die Belehrung von Gott
empfangen (Jes. 2). Der Knecht trägt das Heil zu den
Völkern hinaus: „Zu wenig ist es (sagt Gott zu ihm), daß du mein
Knecht sein sollst, nur um die Stämme Jakobs aufzurichten und
die Geretteten Israels zurückzubringen ; so will ich dich denn zum
Lichte der Völker machen, daß mein Heil reiche bis ans Ende der
Erde" (Jes. 49, 6). Der Blick auf die Erfüllung der Zeiten ist hier
dem Propheten geöffnet.

Wir haben damit einige Hauptpunkte der alttestament-
1 ich en Rede vom Gottesvolk und seiner Erwartung der

106



Erfüllung skizziert. Wir sind mit alledem scheinbar noch weit weg
von der Judenfrage. Aber eben nur scheinbar. In Wirklichkeit
sind wir schon hartdaran, ja mitten darin. Wir brauchen
jetzt nur noch einen Namen zu nennen, und diesen
Namen mit all dem Gesagten zusammenzubringen, dann sind wir
wirklich mitten drin. Jesus Christus ist gekommen, als die Zeit
nach Gottes Willen erfüllt war (Gal. 4, 4). Er ist gekommen mit
der Verkündigung vom Reich. Worauf schon das ganze
Alte Testament wartet — das ist jetzt nahe herbeigekommen. Das
ist das erste Wort seiner Frohbotschaft.

Jesus sagt zunächst nichts von seiner Person — ja, denen, die etwas
erkennen vom Geheimnis seiner Person, gebietet er
strengstes Schweigen (Mt. 16, 20). Er verkündet das Reich
und verhüllt seine Person. Und dennoch geschieht da und dort
ein staunendes Erkennen. Menschen erschrecken unter der
Macht seiner Rede. Gewaltig redet er in der Bergpredigt.
Nicht wie einer der Lehrer, die das Volk hat, sondern gewaltiger
als die gewaltigsten Propheten, mit einer bisher nicht dagewesenen
prophetischen Vollmacht: „Ihr habt gehört, daß zu den Alten
gesagt ist — ; ich aber sage euch". Es ist dabei nicht nur äußerlicher

Anspruch, auch innerlich überbietet er, was die alten
Propheten sagten. Nicht nur nicht töten, sondern gar nicht hassen,
den Feind lieben. Nicht nur nicht ehebrechen, sondern keinen
unreinen Blick. Nicht nur kein falsches Zeugnis, sondern letzte
Gradheit aller Rede. „Er lehrte sie wie einer, der Gewalt hat und
nicht wie die Schriftgelehrten" (Mt. 7, 29). Ist es zum Erstaunen,
wenn das Volk raunte, Jeremias sei wiedergekommen und andere

an den Eiferer Elia denken? (Mt. 16, 14). Nach Joh. 1, 21 fragen
sie ihn, ob er der Prophet sei (vgl. noch 1, 25; 6, 14; 7, 40). Wenn
Jesus die Frage verneint, so allein darum, weil er mehr ist als

nur der Prophet. Er ist aber auch die Erfüllung des Prophetischen.

In der Tempelreinigung greift er mit starker Hand den

priesterlichen Tempelkapitalismus an — härter noch als ein Arnos und
Jesaja, die mit Worten gegen das Tempel- und Opferwesen angingen.

Und doch ist diese Härte gepaart mit einer erstaunlichen

Barmherzigkeit. „Geknicktes Rohr wird er nicht

107



zerbrechen und glimmenden Docht nicht auslöschen" — das Warten

des Alten Testamentes auf den priesterlichen Propheten ist
hier erfüllt (vgl. Mt. 12, 20). Überbietet er die alten Propheten
in der Aufdeckung der Sünde bis in ihre verborgensten Tiefen —
und in der vollkommenen Enthüllung des sündlichen Menschenwesens

an seinem Kreuz —, so ist in solchem Gericht zugleich
auch die Fülle der priesterlichen Sühnung. In die Häuser der Zöllner

und Sünder ist er gegangen, zu den Geringen und Verzagten.
Sollen wir es priesterlich oder königlich nennen oder prophetischvollmächtig,

wenn er dem Gichtbrüchigen in göttlicher Vollmacht
seine Sünden vergibt (Mt. 9, 5)? Priesterlich ist, was er
in seinem Kreuzestode tut und was er vorher im Abendmahl

seinen Jüngern zugesprochen. Worauf Jes. 53 deutete, das

ist hier Wirklichkeit.

Als ein König tritt er der Krankheit entgegen. Wo er den
Dämonischen begegnet, da schreien :sie auf, weil sie seine göttliche

Vollmacht erkennen (Mk. 1, 21 ff. Mt. 8, 28ff.). Als ein
Gebieter tritt er der Macht des Leidens gegenüber. Und vollendet
wird sein Königtum durch die Erhöhung aus der Gefangenschaft
des Todes zur Mitregentschaft zur Rechten Gottes (Phil. 2).

Der König Israels ist erschienen, Gottes Reich zu verkündigen.

Hier ist nun der Ort, da das Gottesvolk seine eigentliche
Erfüllung finden könnte. Nirgends kann es vollkommener Gottesvolk

sein und seiner Erwählung in Seligkeit froh werden, als wenn
es sich um diesen König schart. Man sage nicht, Jesus
sei ja gekommen als ein König über alle Menschen, hier
gehe es nicht mehr um das Gottesvolk Israel. Es leidet keinen

Zweifel, daß Jesus als König in sein Volk, das Bundesvolk

des Alten Testamentes kommen wollte. Wie das kanaanäische
Weib seine Hilfe für eine kranke Tochter erfleht, da weist er es

zunächst zurück: „Ich bin nur zu den verlorenen Schafen des Hauses

Israel gesandt" (Mt. 15, 24). Und seinen Jüngern gibt er bei
der Aussendung genaue Anweisung, zu den verlorenen Schafen
Israels zu gehen (Mt. 10, 6). Nicht einmal in eine Stadt der Samariter

sollen sie gehen. Nur das Israel der Davididen, jener engste
Kreis des erwählten Volkes ist zunächst sein Reich. Es gilt schon:

108



„Er kam in das Seine" (Joh. 1, 11), und die Emmausjünger reden

recht, wenn sie von ihrer Erwartung reden: „Wir aber hofften,
er sei es, der Israel erlösen sollte" (Luk. 24, 21). Umso unfaßlicher,
was dann geschehen ist: „Die Seinen aber nahmen ihn nicht auf".
Doch das ist ungenau gesagt. Es gab Israeliten, die ihn erkannten.
Aus dem Mund der beiden Blinden ertönt es : „Sohn Davids,
erbarme dich unser" (Mt. 9, 27), die Blinden von Jericho rufen das

gleiche (Mt. 20, 30). Kinder schreien im Tempel: „Hosianna
dem Sohne Davids" (Mt. 21, 15). Der Stammbaum zu
Anfang des Matthäus Evangeliums bezeugt es, daß hier der
Sohn Abrahams und Davids gekommen ist (1, 1), derjenige,
in dem sich die Fülle des Abraham und David Verheißenen
auf Erden verwirklicht. Paulus spricht es in Gal. 3, 16

ganz rund und offen aus, daß in Jesus Christus der Same

Abrahams da ist, dem die Verheißung Gottes an Abraham
als dem legitimen Vollerben zukommt. Der Segen Abrahams ist
in ihm verwirklicht. Und1 bis in die Kreise der Römer
hinein reicht die Diskussion über den Königsanspruch,
den Jesus mit seinem Einreiten in Jerusalem unter stillschweigendem

Hinweis auf die Verheißung von Sach. 9, 9 macht. Die
Leidensgeschichte der Synoptiker wie des Johannes berichtet vom
Gespräch Jesu mit Pilatus, in dem Jesus auf die Frage
des Statthalters von seinem Königtum redet. Und wie die Juden
den Königsanspruch nicht anerkennen wollen, muß der Heide an
ihrer Stelle über das Kreuz die Inschrift nageln lassen: Dieses

ist der Juden König (Mt. 27, 37).

Der König, der Erfüller der alttestamentlichen Verheißung, ist in
Jesus Christus erschienen. In ihm ist alle alttestament-
liche Verheißung Ja und Amen (2. Kor. 1, 20). Jetzt
soll das Gottesvolk nicht mehr weiter auf einen neuen Tempel

auf dem Gottesberg warten. Der neue Tempel ist Gegenwart

im auferweckten Leib des Herrn (Joh. 2, 21). Nicht mehr
auf dem Zion noch auf dem Garizim wird jetzt angebetet werden,
sondern im Geist und in der Wahrheit (Joh. 4, 21. 23). Wo aber
im Geist angebetet wird, da wird im Herrn angebetet. Der Herr
ist die Erfüllung der Verheißung des neuen Heiligtums. In ihm

109



ist aber auch erfüllt, was diealteOeschichtevomAus-
z u g ahnend bezeugte: Gottes Geschichte kommt dort zu
ihrer Erfüllung, wo Gottes Herrlichkeit unter den Menschen
Zeltwohnung nimmt. „Das Wort ward Fleisch und zeltete unter uns,
und wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit wie sie der
einzige Sohn vom Vater hat, voll Gnade und Wahrheit" bezeugt
Joh. 1, 14.

Wir fragten ganz zu Anfang nach dem rechten Gottesvolk.
Die Antwort ist gegeben. Das wahre Gottesvolk, das Israel Gottes
(Gal. 6, 16) ist dort, wo sich das erwählte Volk um
seinengotter wählten Königschart und wo von Neuem
Gottes wählende, allein bestimmende Gnade anerkannt wird. In
Jesus Christus ist diese Gnade Fleisch geworden.

Aber nun offenbart sich abermals in Israels Geschichte das schwere
Geheimnis, daß die Zugehörigkeit zum Gottesvolk
sich nur durch Scheidungen hindurch verwirklicht,

daß sie nie in der bloßen Abstammung nach dem Fleische
gegeben ist, sondern daß sie immer auch im Glauben, im Herzutreten

zur freien Gnade Gottes Wirklichkeit wird. So ist Israel
von seinen Anfängen her Gottes ausgewähltes Volk. Abgesehen von
diesem Annehmen der freien Gnade ist es nie Gottes Volk
gewesen. Wieder offenbart es sich, daß nur ein Rest herzutritt und
wirklich Gottes Verheißung hat. „Nicht alle, die von Israel
herstammen, die sind Israeliten." Auch sind nicht alle schon darum,
weil sie Abrahams Nachkommen sind, seine Kinder, sondern „nur
was von Isaak stammt, soll deine Nachkommenschaft heißen". Das

will sagen: nicht die leiblichen Kinder, die sind Kinder Gottes,
sondern die Kinder der Verheißung werden als Nachkommenschaft
gerechnet (Rom. 9, 6—8).

Schon in der Verkündigung des Täufers hatte sich diese

Möglichkeit drohend abgezeichnet. „Meint nicht, bei euch selber

sagen zu können: wir haben Abraham zum Vater. Denn ich sage
euch: Gott vermag dem Abraham aus diesen Steinen Kindern zu
erwecken" (Mt. 3, 9). Im Zaudern des gefangenen Johannes des

Täufers kündet sich die Möglichkeit einer Scheidung an: „Bist du,

110



der da kommen soll, oder sollen wir eines anderen warten?" (Mt.
11,3). Es ist nicht so, daß Jesus die Botschaft nicht allen angeboten
hätte? 12 Jünger hat er berufen und darin seinen Anspruch auf ganz
Israel dem Volke sichtbar kundgemacht. „Haben sie etwa nicht
gehört? O freilich, in alle Lande ist ausgegangen ihr Schall und
an die Enden der Erde ihre Worte" (Rom. 10, 18). Aber das Rätsel
erneuter Scheidung vollzieht sich. Ein Rest nur hört den Ruf der
Buße und die gute Botschaft. Die Armen und Geringen hören
sie und sammeln sich zu Jesus. Ein Zöllner ist unter seinen Jüngern.
Einfache Fischer sind unter diesen Jüngern. „Selig sind, die geistlich

arm sind, denn ihrer ist das Himmelreich" (Mt. 5, 3).

Die anderen aber sind reich. Sie sind fromm. Sie sind satt. Sie

nehmen Anstoß an der Botschaft von der Gnade. Sie lauern Jesus
auf und versuchen, ihn in Worten (Mt. 22, 15) und später mit
harter Gewalt zu fangen (Mt. 26, 55). Sie merken nicht, wie
Jesus um Israel wirbt, gerade um Israel. „Jerusalem, Jerusalem,
das die Propheten tötet und die steinigt, die zu ihm gesandt sind,
wie oft habe ich deine Kinder sammeln wollen, wie eine Henne
ihre Küchlein unter ihre Flügel sammelt, und ihr habt nicht
gewollt!" (Mt. '23, 37). Sie vergreifen sich an ihrem König und töten
ihn, als Anklage steht die Inschrift über dem Kreuz. Und sie offenbaren

darin die Sündennot der Welt, die sich im Gottesvolk schon
früher oft offenbart hatte, in ihrer letzten, unüberbietbaren Steigerung.

Ihre Not und die Not der ganzen Welt. Unsere Not. Denn
wer gehörte von Hause aus nicht auch zu den Mördern Christi?
Sie ertragen die Gnadenbotschaft an die Armen nicht. Sie müssen
diese Botschaft beseitigen. Aber sie ertragen auch die
Botschaft vom Auferstandenen nicht. Sie lassen sich auch

jetzt nicht zur Buße rufen. Sie stoßen die Anhänger Jesu aus der
Synagoge (Joh. 9, 22; 12, 42; 16, 2). Sie setzen die Apostel
gefangen, sie verbieten ihnen das Zeugnis von Jesus Christus. Sie
bedrohen die Apostel (Act. 4), sie lassen sie schlagen (Act. 5, 40),
sie steinigen den Zeugen Stephanus (7, 54 ff.), sie entfesseln eine

Verfolgung, die die Gemeinde aus Jerusalem vertreibt. Der Rest,
der kleine, zum Gotteskönig haltende Rest, wird vom Israel nach

dem Fleische vertrieben, hinaus, zu den Heiden.

111



Da aber geschieht Erstaunliches. Der König sammelt sich
Menschen in sein Reich, die aus den Heiden kommen. Dem Abraham
werden aus Steinen Kinder erweckt. Schon in der Geschichte Jesu

kündigt sich solches Geschehen ganz von ferne an. Wenn Jesus
etwa zum Hauptmann von Kapernaum sagt: „Wahrlich, ich sage
euch, bei keinem in Israel habe ich so großen Glauben gefunden.
Ich sage euch aber: Viele werden von Morgen und Abend kommen

und sich mit Abraham und Isaak und Jakob im Reich der
Himmel zu Tische setzen, die Söhne des Reiches dagegen werden
in die Finsternis, die draußen ist, hinausgestoßen werden. Dort
wird Heulen und Zähneknirschen sein" (Mt. 8, 10 ff.), dann kündet
sich die Erfüllung der alttestamentlichen Verheißung an, daß das

Heil hinausgehen wird zu den Heiden. Es entsteht die neue
Gemeinde, das neue Israel Gottes, eine Gemeinde aus ehemaligen
Juden und Heiden. Der Rest aus Israel verbindet sich mit den

gehorsam gewordenen Heiden.

Ist das aber nicht ein anderes Volk? Es wäre ein
anderes Volk, wenn nicht Christus der König wäre. Wer zu Christus

kommt, geht durch ein Sterben (Rom. 6). Aus dem Sterben

aber wird er erweckt zu einem neuen Leben. Er wird
eingepflanzt in einen neuen Lebenszusammenhang.
Er wird Glied an dem Leibe, dessen Haupt Christus ist (1. Kor.
12, 12 ff.). Christus ist der wahre Abrahamssame, so

sagte Gal. 3, 16. Die in Christus eingepflanzt sind, die sind Abrahams

Same. So redet Rom. 4. davon, daß „Abraham der Vater
aller unbeschnittenen Gläubigen wurde, auf daß auch ihnen die

Gerechtigkeit zugerechnet werde, und der Vater der Beschnittenen,
derer nämlich, die nicht nur beschnitten sind, sondern auch in
den Fußstapfen des Glaubens wandeln, den unser Vater Abraham
hatte, als er noch unbeschnitten war". Und knapper noch sagt
Gal. 3, 7 : „Die aus Glauben, die sind Abrahams Söhne."

Weil es aber das gleiche Volk ist, das Königsvolk des

Gottesbundes, darum gehören diesem Volke auch all die
Worte des Gottesbundes. Darum ist es nicht Diebstahl
noch Erschleichung, sondern göttlichen Rechtes, wenn es nun vom
Königsvolk Christi, das aus dem Rest Israels und den einstigen

112



Heiden besteht, heißt „das auserwählte Geschlecht, die königliche
Priesterschaft, das Volk des Eigentums" (1. Petr. 2, 9). Dem Volk
des Königs, zu dessen Rechten und Linken bei der Verklärung
Mose und Elia stehen, gehört das Verheißungswort des Alten
Testamentes. Dem Volk, das nicht aus irgendeinem eigenen Vorzug
lebt, sondern allein aus der überaus gnädigen Wahl Gottes, der
es berufen hat im Evangelium Jesu Christi. Die Gnade ist auch
hier alleiniger Ausweis der Zugehörigkeit zum Volk der Erwählten

— nicht anders als im alttestamentlichen Bundesvolk.

Mit anderem Bilde beschreibt Paulus Rom. 11, 17 ff. den Vorgang
des Einwachsens der früheren Heiden ins Israel Gottes. So wie
ein unedles Reis in einen guten Baum eingepflanzt werden kann
und nun ganz von den Säften dieses Baumes lebt und voll in seinen

Lebenszusammenhang hineingehört, so gehören nun auch die
Heidenchristen auf die Wurzel und den Stamm Israels. Und sie
verwachsen ganz mit dem Stamme. Es ist von nun an kein Unterschied

mehr zwischen Heiden- und Judenchristen. Der Zaun, der
vorher Heiden und Juden trennte, nichterwähltes und erwähltes
Volk, der Ist nun eingerissen (Eph. 2, 14 ff.): „Da ist nicht Jude
noch Grieche, ihr seid alle einer in Christus Jesus" (Gal. 3, 28). Alle
sind sie in Christus aller Verheißung teilhaftig geworden. Die
Schrift weiß nichts davon, daß die Judenchristen noch eine
besondere jüdisch-alttestamentliche Verheißung zu erwarten hätten.
Aber die Juden? Sie haben Christus abgelehnt, weil sie nicht
geistig arm werden wollten. Sie waren nicht gottlos. Sie eiferten
um Gott, aber „da sie die Gerechtigkeit Gottes nicht kannten
und die eigene geltend zu machen suchten, haben sie sich der
Gerechtigkeit Gottes nicht untergeordnet" (Rom. 10, 3). Aus diesem
Eifer heraus haben sie sich auch nicht freuen können über den

Übergang des Evangeliums zu den Heiden, vielmehr berichtet die

Apostelgeschichte, daß sie den Heiden die Gnade neideten (13,

46; 17, 5). So wie Kain dem Abel das zugewendete Angesicht
Gottes neidete und ihn erschlug.

In eine unheimliche Lage ist das Israel, das zu Christus Nein

sagte, geraten. Gottesvolk, das zu seinem Gotteskönig Nein sagt.
Ungehorsames Gottesvolk, das sich dadurch den Heiden gleich-

113



stellt. In einer anderen Weise gilt es nun hier: „Da ist nicht Jude
noch Grieche — sie sind allzumal Sünder". Die ersten Kapitel
des Römerbriefes reden von dieser Gleichheit zwischen Judentum
und Heidentum. In der Apostelgeschichte aber beten die Apostel,
nachdem sie zum erstenmal aus dem Verhör vor dem jüdischen
Hohen Rat freigelassen sind, den 2. Psalm: „Warum toben die Heiden

und sinnen die Nationen vergebliche Dinge? Die Könige der
Erde treten auf und die Fürsten rotten sich zusammen wider den
Herrn und wider seinen Gesalbten" (4, 25 f.). Die Juden sind1 den
Heiden gleichgeworden. In großer Schärfe redet Paulus in 1.

Thess. 2, !15f. von den Juden, „welche auch den Herrn getötet
haben, Jesus, und die Propheten, und uns verfolgt haben und Gott
nicht zu gefallen suchen und gegen alle Menschen feindselig sind,
indem sie, um das Maß ihrer Sünden jederzeit voll zu machen, uns
wehren, zu den Heiden zu reden, damit sie gerettet werden. Doch
das Zorngericht ist endgültig über sie gekommen". In den
Johannesschriften finden sich Aussagen von unüberbietbarer Schärfe

gegen die das Evangelium ablehnenden Juden: „Ihr stammt vom
Teufel als eurem Vater und wollt die Gelüste eures Vaters tun.
Der war von Anfang an ein Menschenmörder und stand nicht in der
Wahrheit; denn Wahrheit ist nicht in ihm. Wenn er die Lüge redet,
so redet er aus seinem Eigenen ; denn er ist ein Lügner und ist der
Vater derselben. Weil ich aber die Wahrheit rede, glaubt ihr mir
nicht" (Joh. 8, 44 ff.). Und im Sendschreiben an die Gemeinde
in Smyrna (Offb. Joh. 2, 9) wie auch in demjenigen an die
Gemeinde an Philadelphia (Offb. Joh. 3, 9) ist von der Judenschaft
dieser Städte als von der „Synagoge des Satans" geredet.

Aber nicht nur Menschen haben so geredet — Gott hat seine

Sprache geredet. Im Drohwort des Johannes von der Axt, die dem
Baume an die Wurzel gelegt, ist die Möglichkeit dunklen
Geschickes aufgebrochen. In jenem Wort werbenden Erbarmens Jesu,
als er über Jerusalem klagte, ist es am Schlüsse sichtbar geworden :

„Siehe, euer Haus wird euch öde gelassen" (Mat. 23, 38). Zu
Beginn der Endzeitrede Mat. 24 wird es deutlich, wo Jesus auf das

Staunen der Jünger über den Tempelbau antwortet: „Hier wird
kein Stein auf dem andern bleiben, der nicht zerstört würde" (24, 2).

114



Prophetisch deutet er auf das Geschehen des Jahres 70 hin. Gott
hat dem jüdischen Volk, nachdem er noch ein Menschenalter lang
die Botschaft vom Auferstandenen hat ausrichten lassen, seinen

Tempel und seine Heimat genommen und sie ihm bis heute nicht
zurückgegeben. Die Kainsgeschichte, in der der Bruder den Bruder
tötete, weil er ihm das zugewendete Angesicht Gottes neidete,
bekommt eine unheimliche Nähe. „Unstät und flüchtig sollst du
sein". Hat das jüdische Volk nicht dieses Schicksal gehabt? Hat
auf dem jüdischen Volke nur in seinem äußeren Verfolgtsein, hat
nicht auch in seiner inneren Unruhe und Unnahbarkeit etwas von
diesem Geschick gelegen?

Müssen wir hier abbrechen? Und damit schließen, daß wir sagen:
Nach der Schrift ist das Gottes König ungehorsame Israel den
Heiden gleichgeworden, versinkt einfach in der Heidenwelt? Wir
haben noch ein letztes, prophetisches Wort des Paulus zu hören,
ohne das die ganze Tiefe des biblischen Zeugnisses über die Juden
verdeckt bleibt. Es ist nicht ein nationaljüdisches Empfinden, das

für Paulus hinter dessen Aussagen steht. Es ist die brennende
Frage nach der Treue Gottes. Erlöschen Gottes Verheißungen nun
wirklich über dem jüdischen Volk. Hat es nun sein Israelwesen
vollkommen verloren? Gewiß, Gottes Treue ist Israel nichts mehr

schuldig. Im Rest, der in der Gemeinde Christi eingegangen ist,
hat Gott seine Verheißung über Israel eingelöst. Paulus selber,
ein Benjaminit, ein Israelit, ein Christ, ist Zeichen für diese Treue
Gottes. Und doch schaut Paulus gerade hier eine Überfülle der
Treue Gottes, die in Christus offenbar wird. Er erkennt, wie durch
die Verhärtung Israels das Heil zu den Heiden gekommen ist —
wie gewaltig muß die Heilsfülle über der Welt sein, wenn auch das

heute verhärtete Israel eingehen wird! In prophetischer
Schau (von einem Geheimnis, das er zuletzt noch mitzuteilen
hat, redet Paulus) und Autorität deutet er auf ein Letztes. Gottes
Treue steht wartend auch über dem noch verstockten Teil Israels.
Gerade weil er seine Verheißung leuchtend wahr machen will.
In einem Bild aus dem Opferbereich redet Paulus: Ist
von einer T e i g m a s s e ein Teil geweiht worden, so weiht dieser

Teil das Ganze. Ist an einem Baum die Wurzel gehei-

115



ligt, so überträgt sich das auf den ganzen Baum. Bei Israel ist
es geschehen, daß der Rest des Volkes, der sich Christus zuwandte,
geheiligt worden ist. Muß durch diesen Rest nicht das Volksganze,
das bisher noch nicht offenbar geheiligt ist, geweiht werden? Es

ist noch Hoffnung da für Israel, nicht um eines Anrechtes, sondern
allein um der Treue Gottes willen. Die Verstockung, die über Israel
gekommen ist, die in keiner Weise durch die Rückführung auf Gott
entschuldigt werden soll, ist nur eine zeitweilige Verstockung.
Sie gibt den Heiden Raum zum Eingehen in die
Gnade. Wenn aber die Vollzahl der Heiden eingegangen ist,
dann wird auch Israel eingehen. Die ausgeschnittenen Zweige
werden wieder eingepfropft werden und zusammen mit den

eingepfropften Wildzweigen den lebenden Baum bilden. Es ist Hoffnung

da für Israel. Paulus verrät dabei in 11, 13 f. etwas ganz
Persönliches. Er, der Apostel der Heiden, sagt: „Inwiefern ich

nun Apostel der Heiden bin, suche ich meinen Dienst herrlicher
zu gestalten, (um zu versuchen,) ob ich vielleicht meine Volksgenossen

zur Nacheiferung reizen und einige von ihnen retten könne".
Er, der Heidenapostel, ist im tiefsten Herzen Judenapostel,
Heidenmissionar um der Juden willen. So allein verstehen wir auch, was
die Apostelgeschichte berichtet, daß er allenthalben zuerst in die

Synagogen gegangen sei. Israel, das alte Volk Gottes, soll zum
Israel Gottes werden. Darum ringt er.

Die Kirche hat sich nach der apostolischen Zeit mit
der Nichtumkehr Israels abgefunden. Sie hat nicht mehr neu
angesetzt. Die Schrift sagt bei all ihren scharfen Aussagen
nirgends etwas vom Ende der Hoffnung für das Israel nach dem
Fleisch. Das Israel Gottes ist dem Judentum das Evangelium; von
Christus schuldig.

Eine letze Frage zum Schluß. Warum wohl diese
merkwürdige Umstellung der Ereignisfolge in der Hinwendung zu
Christus? Durch Israel zu den Heiden, sagt das Alte Testament
und erwartet, daß Israel zuerst das Heil Gottes annehmen und es

dann zu den Heiden hinaustragen werde. Warum wohl diese

Umstellung der Reihenfolge im Plane Gottes? Wir haben Gott ganz
gewiß nicht fürwitzig in seine Pläne schauen zu wollen, aber könnte

116



es nicht geschehen sein, um ein letztesmal ganz eindringlich
zu verkündigen, wie allein der Zugang zu seinem Heil
gefunden werden kann ?NurdurchGnade, niemals durch Werke
können wir den Weg zu Qott finden. Daß hier in ganz
überraschender Weise das alte Volk Gottes, Israel, im Angesicht Jesu
Christi zurückgestellt worden ist und das „Nichtvolk" der Heiden,
der verlorene und nicht der gerechte Sohn den Weg zum Vater
fand — ist es nicht eine überaus eindrückliche Predigt, daß vor
Gott die Gnade allein, aber wirklich ganz allein gilt?

Rabbinische Charakterköpfe im urchristlichen

Zeitalter

Von Prof. Dr. GOTTLOB SCHRENK, Zürich

Nach ihrem Ehrentitel Rabbi (mein Herr, mein Lehrer) nennen wir
die ordinierten Torakenner, die rechtskundigen Schriftgelehrten
des Spätjudentums : Rabbinern Zwar fällt jedem Leser der
Evangelien auf, daß auch Jesus immer wieder Rabbi angeredet wurde.
Das ist so zu erklären: Zu seiner Zeit, im Anfang des 1.

Jahrhunderts, war der Ausdruck noch in größerem Maße allgemeine,
ehrende Anrede, erst allmählich wurde er exklusiver Titel der
Schriftgelehrten '. Später ward dieser Berufstitel durch die Ordi-

1 Vgl. Joachim Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu II B 1, 1929, S. 104. Dies

wichtige Werk wird fortan zitiert:JJ, nach seinen Lieferungen I 1923,

Il A 1924, II B 1 1929, II B 2 1937, also hier: J J LI B 1, 104.

2 Zur Ordination der Gelehrten: S t r. - B. II 648—661. Diese Abkür-
zun g bezeichnet: H. L. Strack u. P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch. Band I 1922, II 1924, III 1926, IV 1:

1928, IV 2 mit Register: 1928. Das Werk bietet zur Zeit die reichste und
zugänglichste Sammlung von übersetzten Stücken aus der in seinem Titel
genannten Literatur. Zugänglich — nur im Sinne der Verbreitung und
Verständlichkeit. Leider aber ist die Fülle dieses sorgfältig und zuverläßig
gebotenen Materials durch das jetzige Register allein noch nicht zu
erschließen. Möchte uns bald ein eingehenderer Registerband geschenkt
werden.

117


	Biblische Grundlinien zur Judenfrage

