
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Die Gottesverkündigung Jesu und der Gottesgedanke des
Spätjudentums

Autor: Kümmel, Werner Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zige!" hineinpeitschen lassen. Es ist das nicht nur der Pöbel,
sondern auch das Volk, das jüdische Volk als solches, wenn Luk.
23,13 und Matth. 27,25 statt des etwas verächtlichen „Ochlos"
(oplo?) der „Laos" (luôç) auf den Plan tritt. Es sind auch andere
Leute aus diesem Volk da, die zusammen mit den klagenden Frauen
Jesus auf der via dolorosa begleiten. Dem Hohen Rat selbst hat
Joseph von Arimathia angehört und sich von seinen Kollegen
geschieden. Neben Pilatus stehen die römischen Soldaten ebenso

verantwortungslos wie roh. Doch zu ihnen gehört der Centurio
als der erste deutlich bekennende Zeuge aus dem Heidentum, und
zwar vor der Auferstehung Jesu. Diese neue Großtat Gottes haben
dann die in Wirrnis und Feigheit gestoßenen Jünger Jesu allen
gepredigt, „dem Juden zuerst und dem Griechen", um mit dem

Heidenapostel Paulus zu sprechen, der trotz allem, in das er als
Feind der christlichen Gemeinde zunächst hineingestoßen war, an
seinen Volksgenossen festgehalten hat. Es leidet keinen Zweifel,
daß die damaligen Juden, Heiden und Christen Typen für uns
heutige Menschen sind. Daher: „Nun, was du, Herr erduldet, ist
alles meine Last; ich hab es selbst verschuldet, was du getragen
hast" — so heißt es im Passionslied Paul Gerhardts aus der Zeit
des Dreißigjährigen Krieges.

Die Gottesverkündigung Jesu und der Gottes¬

gedanke des Spätjudentums

Von Prof. Dr. WERNER GEORG KÜMMEL, Zürich.

Die Frage nach dem Verhältnis der Gottesverkündigung Jesu zum
Gottesgedanken seiner jüdischen Zeitgenossen ist vor 20 Jahren
von neuem in den Mittelpunkt der wissenschaftlichen Diskussion
über den wesentlichen Charakter der Verkündigung Jesu
überhaupt gestellt worden durch Karl Holls Arbeit über „Urchristen-

40



tum und Religionsgeschichte"1. Holl ging in seiner Auseinandersetzung

mit der „religionsgeschichtlichen" Auffassung des

Urchristentums aus von der tatsächlich entscheidenden Frage, worin
eigentlich der Sieg des Christentums über die anderen Religionen
begründet gewesen sei, und er findet dieses Besondere in Jesu
Verhalten zu den Sündern. Dieses Verhalten Jesu beruht nach Holl
auf Jesu Gottesbegriff, „Jesus verkündet einen Gott, der mit
dem sündigen Menschen etwas zu tun haben will". Dieser Wille
zum Vergeben ist im innersten Wesen Gottes begründet, der aus
freier Güte über die Kluft hinweg dem Menschen entgegenkommen
will. Dieser Gottesgedanke ist nach Holl dem Judentum gegenüber

etwas Unerhörtes, und Holl betont: „Ich habe nie verstanden,
wie man bezweifeln konnte, ob Jesus gegenüber dem Alten Testament

einen neuen Gottesgedanken gebracht habe." „Ein Gottesglaube,

wonach Gott dem Sünder sich gibt, das war der Tod alles
ernsthaften sittlichen Strebens, das war nichts anderes als
Gotteslästerung. Dafür haben ihn die Juden ans Kreuz gebracht" (S. löf.).
Jesus dreht infolgedessen das gewohnte Verhältnis von Religion
und Sittlichkeit um : durch Gottes Vergebung entsteht etwas Neues,
aus dem eine Sittlichkeit erwächst, die sich Gott als Vorbild nehmen
kann. Dieser in sich im tiefsten Sinne sinnhafte Gottesgedanke ist
das Sieghafte am Christentum gewesen. Holl hat mit dieser
Auffassung starke Zustimmung gefunden2, sie ist besonders durch
Gerhard Kittel fortgebildet worden3, der die Neuheit der
Gottesverkündigung Jesu freilich nicht in einem neuen Gottesbegriff,
wohl aber in der Tatsache sieht, daß der den Sünder suchende Gott
im Gegensatz zum Judentum „in Jesus dem Christus Gegenwart
und Vollendung und Wirklichkeit" geworden ist (S. 130). Schärfste

Opposition hat dagegen Holls Anschauung bei Rudolf Baltmann

1 Ursprünglich erschienen in den „Studien des apologetischen Seminars in

Wernigerode", Heft 10, 1925. Wieder abgedruckt in den „Oesammelten
Aufsätzen zur Kirchengeschichte" II, 1927, S. Iff., bes. 18ff. (danach zitiert).
2 G. Aulén, Das christliche Gottesbild, 1930, S. 21 ff.; A. Nygren, Eros und
Agape I, 1930, S. 51 ff.
3 G. Kittel, Die Religionsgeschichte und das Urchristentum, 1932, S. 118ff.
(bes. S. 129f., 151 f., 154f.).

41



gefunden4. Er bestreitet, „daß die Eigenart der christlichen Religion

dem Judentum gegenüber... in der Neuheit ihres Gottesbegriffes

liegt", und sucht nachzuweisen, daß der Gottesbegriff Jesu
der altjüdische ist, nur sei dieser Gottesbegriff von Jesus radikal
ernst genommen. Das Eigentümliche der Predigt Jesu war
vielmehr „die Behauptung, daß sein Kommen die letzte Stunde für
die Welt bedeutet", das Neue in der Predigt Jesu ist also nicht
sein Gottesgedanke, sondern seine prophetische Verkündigung von
der Nähe der Gottesherrschaft. Es stehen sich damit in den

Anschauungen von Holl und Bultmann zwei Auffassungen des
Verhältnisses Jesu zum Judentum gegenüber, die beide deutlich auf

richtigen Beobachtungen beruhen, aber in ihrer Einseitigkeit am

eigentlichen Problem vorbeigehen. Kittel ist dem entscheidenden
Sachverhalt dadurch nahe gekommen, daß er auf das Problem der

Gegenwart des Heils und der Bedeutung Jesu für diese

Heilsgegenwart ergänzend hinwies, aber er hat diese wichtigen
Beobachtungen nur thesenhaft vorgetragen und nicht eingehend
begründet. Die Frage ist darum noch immer offen, wie sich die

Gottesverkündigung Jesu sachlich zur jüdischen Gottesanschauung
verhalte, und wo hier die entscheidende Besonderheit bei Jesus liege.
Eine überzeugende Beantwortung dieser Frage ist aber für die
Einsicht in das eigentlich Wesentliche und Besondere der gesamten

Predigt Jesu unerläßlich, und nur auf dem Hintergrund einer
solchen Antwort kann klar erkannt werden, worin von Anfang an
der grundlegende Unterschied zum Judentum und darum auch die
Ursache der radikalen Ablehnung Jesu durch das Judentum lag.
Die Frage der Beziehung der Gottesverkündigung Jesu zu den
Gedanken seiner jüdischen Umwelt soll darum hier von neuem
aufgenommen werden; doch sollen in diesem Rahmen nur die wesentlichen

Punkte herausgehoben und durch bezeichnende Beispiele
erläutert werden.

Es ist wohl am zweckmäßigsten, von den Grundzügen der alt-
testamentlichen Gottesanschauung auszugehen, auf deren Boden

1 R. Bultmann, Urchristentum und Religionsgeschichte, Theol. Rundschau,
Neue Folge 4, 1932, S. 1 ff. (bes. S. lOff.) ; vgl. schon früher R. Bultmann,
Jesus, 1926, S. 123 ff.

42



sowohl Jesus wie das Spätjudentum standen5. Für das israelitische
Volk war Jahwe zum mindesten seit der Zeit des Moses der
einzige wirkliche Gott, der mit dem Volk aus freien Stücken seinen
Bund geschlossen und seit dieser Bundschließung das Volk
geführt hat. Dieser Gott ist eine personhafte Gestalt übermenschlichunheimlicher

Art, deren Wesen grundlegend das des gebietenden
Herrn ist, dessen Handeln man nicht berechnen und nur aus seinem
Verhalten zu dem Volk seiner Erwählung und zu den andern
Völkern ablesen kann. Dieser Gott ist im Gegensatz zu den Menschen

heilig, ehrfurchtgebietend und unnahbar, ein persönlicher Wille,
der vom Menschen Gehorsam gegenüber seinen Geboten und vom
israelitischen Volk im besonderen Gehorsam gegenüber den

Forderungen des Bundesgottes verlangt. Der Bund Gottes mit dem
Volk beruht völlig auf der freien Erwählung des Volkes durch

Gott, und die Erfüllung des Willens Gottes ist nicht die
Vorbedingung, sondern die Folge dieser erfahrenen Erwählung: „Ihr
sollt euch nicht wegen eines Toten tätowieren... Denn du bist
ein Volk, das Jahwe, deinem Gott, heilig ist; dich hat Jahwe, dein

Gott, erwählt, daß du ihm Eigentumsvolk seiest unter allen
Völkern der Erde" (5. Mos. 14,1). Dieser das Volk erwählende Bundesgott

wird einerseits erfahren als der gerechte Gott. Gottes
Gerechtigkeit zeigt sich nicht in der Wahrung einer formalen
Rechtsordnung, sondern in der Wahrung des gottgemäßen Verhältnisses

zwischen Gott und Volk durch Gott selber; „Gerechtigkeit

ist im Alten Testament kein juristischer, sondern ein gemein-
schaftsbezogener Begriff... Der Herr kann die Gemeinschaft derer,
die er beherrscht,... nur so beherrschen, daß er ihr hilft und sie

gegen ihre Zerstörer außen und innen beschützt. Deshalb heißt er

gerecht"6. Gottes Gerechtigkeit sorgt darum dafür, daß das
Bundesverhältnis zwischen Gott und dem Volk nicht gestört wird,
indem Gott den Ungerechten bestraft, aber auch dem Bußfertigen
vergibt („Ich will den Grimm des Herrn tragen — denn ich habe

wider ihn gesündigt —, bis er sich meiner Sache annimmt und mir

5 Vgl. W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments I, 1933, S. 101 ff, ;

L. Köhler, Theologie des Alten Testaments, 1936, S. 2 ff. ; G. Quell, Theol.
Wörterb. z. Neuen Testament III, 1938, S. 79 ff., S. 1056 ff.
6 L. Köhler (s. Anm. 5), S. 17.

43



Recht schafft, mich in das Licht hinausführt, daß ich seine Gerechtigkeit

schaue" Micha 7,9). Weil das Verständnis für Gottes
Gerechtigkeit ausging von der Erfahrung des Bundesverhältnisses
zum Volk durch den Bundesherrn Jahwe selber, bestand aber
immer die Gefahr, daß Gottes Gerechtigkeit nur für das jüdische Volk
erwartet und auf die Völker der Welt Gottes Zorn herabbeschworen
wurde („Der Herr, der Gerechte, hat zerhauen der Gottlosen
Stränge. Zu Schanden werden und zurückweichen müssen alle, die
Zion hassen" Ps. 129,4 f.). Wie das Alte Testament Gott als den
Gerechten kennt, ebenso sicher kennt es ihn andererseits auch als

den Barmherzigen und Liebenden. Gott hat das

abtrünnige Volk immer wieder zu sich gezogen und ohne alles
Verdienst des Volkes an der Erwählung festgehalten („Er aber in seiner

Gnade und seinem Erbarmen, er vergab ihre Schuld und
vertilgte sie nicht, ließ oftmals ab von seinem Zorn" Ps.78,38). Diese
Liebe Gottes zu dem untreuen Volk wird nicht aus einem Prinzip
abgeleitet, sondern in Gottes unbegreiflicher Person begründet
gesehen („Ich will meinen glühenden Zorn nicht vollstrecken, will
Ephraim nicht wieder verderben. Denn Gott bin ich und nicht ein

Mensch, heilig in deiner Mitte, doch nicht ein Vertilger" Hos. 11,

9). Diese Liebe Gottes zu seinem Volk zeigt sich sowohl in der
geschichtlichen Führung des Volkes und des Einzelnen7 wie in der
Gabe des Gesetzes, die durchaus als Gnade empfunden wird („Und
dafür, daß ihr diese Rechte anhört, sie haltet und danach tut, wird
der Herr, dein Gott, den Bund halten und die Huld bewahren, die

er deinen Vätern zugeschworen hat, und er wird dich lieben, dich

segnen und dich mehren" 5. Mos. 6,12 f.)8. Diese Gerechtigkeit und
Liebe Gottes soll sich in ihrer ganzen Größe am Ende der Tage
offenbaren („Da wird gebeugt der Mensch und erniedrigt der
Mann, und die Augen der Hochmütigen werden gedemütigt. Aber
der Herr der Heerscharen wird erhaben durch das Gericht, und der

7 Vgl. 5. Mos. 4, 37; Ps. 106, 3 ff.; Hiob 33, 23 ff. und dazu /. Hempel, Gott
und Mensch im Alten Testament, 2. Aufl. 1936, S. 80ff., 241 ff.
8 Vgl. ferner 5. Mos. 4, 5 ff. und dazu Hempel (s. Anm. 7), S. 291 f.: „Durch
die Erfüllung des Gesetzes wird der Bund immer aufs neue Wirklichkeit,
sodaß das Bewußtsein um die Nähe Gottes und die Herrlichkeit des Gesetzes
zusammenwachsen."

44



heilige Gott erweist sich heilig durch Gerechtigkeit" Jes.5,15 f. ;

„Wird auch ein Weib ihres Kindleins vergessen, daß sie sich nicht
erbarmte über den Sohn ihres Leibes? Und ob sie gleich seiner

vergäße, so will ich doch dein nicht vergessen" Jes.49,15). Bei
allen solchen Aussagen über Gottes Handeln bleibt das Bewußtsein

erhalten, daß Jahwe freier Wille ist, den man nicht erklären
und berechnen, sondern dem man sich nur beugen und unterwerfen,
aber auf den man auch sein Vertrauen setzen kann.

Auf dem Boden dieser alttestamentlichen Gottesanschauung, deren
allmähliches Werden ebenso wenig ins Bewußtsein trat wie das

Nebeneinander von Höhen und Tiefen in der Gottesanschauung,
steht die Gottesanschauung des Spätjudentums der letzten
Jahrhunderte vor Christi Geburt und der Zeit Jesu. Man hat nun oft
gesagt, daß das Spätjudentum den alttestamentlichen Gottesglauben
entscheidend verändert und damit zu einer völlig andersartigen
Größe umgestaltet habe". Man weist darauf hin, daß im Spätjuden-
tum der Eigenname Gottes, Jahwe, völlig aus dem Gebrauch
verschwindet und durch abstrakte Begriffe wie „Himmel", „Herr",
„der Name" usw. ersetzt wird, worin sich die Gefahr einer
unlebendigen, unpersönlichen Auffassung der Gottheit zeige ; erweise
sich schon dadurch, daß Gott seine lebendige Wirklichkeit
verloren habe, so wird dieser Eindruck verstärkt durch die Tatsache,
daß sich zwischen Gott und Mensch „ein ganzes Heer von
Mittelwesen" dränge, wodurch Gott als der Weltferne erscheint, der
mit dem Menschen nicht mehr direkt verkehren kann. Jesus aber
habe wieder den nahen, barmherzigen Gott verkündet, der sich

um seine Kinder kümmert, sodaß Jesus in der Gottesanschauung
in wesentlichen Punkten zum Alten Testament, besonders zu den

Propheten zurückkehrt sei. Aber diese Auffassung der Gottesanschauung

des Spätjudentums ist zweifellos nicht richtig, und darum

ist auch das Urteil über Jesu Stellung zu dieser Gottesan-

9 W. Bousset, Die Religion des Judentums im späthellenistischen
Zeitalter, 3. Aufl. von H. Gressmanti, 1926, S. 307ff.; H. Weinet, Biblische

Theologie des Neuen Testaments, 3. Aufl. 1921, S. 152; H. J. Holtzmann,
Lehrbuch der Neutestamentlichen Theologie I, 1911, S. 52ff.

45



schauung falsch10. Es ist ganz zweifellos, daß das Spätjudentum
mit der Erhabenheit und Weltüberlegenheit Gottes konsequenter
Ernst gemacht hat als große Teile des Alten Testaments. Aber die

Vermeidung des Jahwenamens hat ebensowenig wie das stärkere
Vordringen einer zwischen Gott und Welt stehenden Geisterwelt
damit etwas zu tun. Der Gottesname ist schon in den späteren
Schriften des Alten Testamentes teilweise vermieden worden11; und
das Spätjudentum hat zweifellos eine Reihe von Abstraktbegriffen
wie „der Himmel, der Name, der Ort" usw. stattdessen
gebraucht12; der Jahwename wurde nur noch im Jerusalemer
Tempelgottesdienst ausgesprochen, und auch dort möglichst
unverständlich. Aber diese Meidung des Eigennamens Gottes geschah
nicht darum, weil man Gott als persönliches Wesen aus den Augen
verlor, sondern weil ein Eigenname bei dem einzigen, absoluten
Gott nicht mehr nötig war, und auch darum, weil der Mißbrauch
des Gottesnamens zu Zauberzwecken, den wir in den Zauberpapyri
verfolgen können, nur auf diese Weise vermieden werden konnte.
Der Glaube an das stärkere Eingreifen von Engeln in das irdische
Geschehen und überhaupt die starke Ausbildung der Vorstellungen
von der Engel- und Geisterwelt sind ebenso nicht die Folge eines
Fernrückens Gottes, sondern ganz im Gegenteil zeigt sich in diesen

Erscheinungen das starke Bewußtsein, daß Gott persönlich in das

Leben der Menschen eingreift und sich auch um die einzelnen
Vorgänge kümmert (man denke nur an das Tobitbuch)13. Aber wich-

10 Siehe besonders G. Kittel, Die Probleme des palästinischen Spätjudentunis

und das Urchristentum, 1926, S. 132 ff. ; G. F. Moore, Judaism in the
First Centuries of the Christian Era. The Age of the Tannaim. I, 1927,
S. 357 ff., 423 ff. Ferner zum Gottesgedanken des Spätjndentums A. Marmor-
stein, The Old Rabbinic Doctrine of God. I. The Names and Attributes of
God, 1927; /. Bonsirven, Le Judaïsme palestinien au temps de Jésus-Christ.
Sa Theologie. 1, 1934, S. 111 ff.; C. G. Montefiore and H. Loewe, A
Rabbinic Anthology, 1938, S. Iff.; E. Sjöberg, Gott und die Sünder im palästinischen

Judentum nach dem Zeugnis der Tannaiten und der apokryphisch-
pseudepigraphischen Literatur, 1939.
11 Belege im Theol. Wörterb. z. N.T. III, S. 93 ff., 1069.
12 Genaue Listen bei Marmorstein (s. Anm. 10), S. 56 ff. und Bousset-Gress-
mann (s. Anm. 9), S. 310ff.
13 Vgl. Moore (s. Anm. 10), S. 404 f. und E. Stauffer, Theol. Wörterb. z.

N.T. III, S. 99.

46



tiger als diese negativen Feststellungen sind einige positive
Tatsachen, die dartun, daß dem spätjüdischen Qottesbegriff durchaus
nicht der Charakter der Weltferne und Abstraktheit eignet. Immer
wieder haben die Lehrer des Spätjudentums betont, daß Gott in
der ganzen Welt anwesend ist, und daß er sich um jedes seiner
Geschöpfe bis ins Kleinste kümmere. „An jedem Ort, wo du die
Spur von eines Menschen Fuß findest, bin ich vor dir" sagt Gott
zu Mose am Sinai nach der ältesten Auslegung des 2.

Mosebuches14; und von einem bekannten Rabbi der Mitte des 2.
Jahrhunderts wird erzählt: „Rabbi Simeon ben Jochai sah einen Jäger,
der Vögel fing und sein Netz ausspannte; sooft er eine Himmelsstimme

hörte, welche „frei" rief, war der Vogel gerettet. Da sprach
er: ein Vogel geht nicht zugrunde ohne den Himmel Gott), um
wieviel weniger der Mensch"15. Weil so der fromme Jude von der
Fürsorge Gottes für alle Kreaturen, von dem Wissen Gottes um
jedes irdische Geschehen und von der Anwesenheit Gottes an allen
Orten überzeugt war, konnte auch nie ein Zweifel an der Tatsache

aufkommen, daß Gott dem Menschen nahe ist und jedes Gebet
unmittelbar hört. Das findet sich besonders deutlich in einem etwas
späteren Text ausgedrückt: „Gott ist weit und ist doch nah...
Denn ein Mensch geht in die Synagoge und steht hinter einem
Pfeiler und betet flüsternd, und Gott hört sein Gebet, und so ist
es mit allen seinen Geschöpfen. Gibt es einen näheren Gott als
diesen? Er ist seinen Geschöpfen so nah wie das Ohr zum Mund"16.
Aber diese Vorstellung ist zweifellos viel älter als dieser Text. So

heißt es nicht nur im ältesten Kommentar zum 2. Mosebuch : „Nicht
wie das Maß von Fleisch und Blut ist dein Maß Das Maß von
Fleisch und Blut: nicht kann er zwei Menschen hören, wenn sie

zusammen schreien. Aber auch wenn alle Weltbewohner kommen
und vor dem Heiligen, gepriesen sei er, schreien, hört er ihr
Geschrei"17; sondern schon der kurz vor Jesus lebende Hillel sagte,

14 Mekhilta Ex. 17,6, Wajjassa beschallach § 6, S. 175, 6 f. ed. Horovitz-
Rabin, S. 167 der Übersetzung von Winter-Wünsche.
15 Talmud jeruschalmi Scheb. 9, S. 38 d, 27 ff.; apokryphe und pseudo-
epigraphische Belege bei Bonsirven (s. Anm. 10), S. 176.
16 Talmud jeruschalmi Ber. 9, 1, S. 13 a, 20 f., 25 ff. (4. Jahrhundert).
17 Mekhilta Ex. 15, 11, Wajjehi beschallach § 8, S. 143, 7 ff. ed. Horovitz-
Rabin, S. 137 f. der Übersetzung von Winter-Wünsche.

47



daß Gott zum Frommen in sein Haus komme, wenn der Fromme
zu ihm in die Synagoge komme: „Wenn du in mein Haus kommst,
werde ich (d. h. Gott) in dein Haus kommen, und wenn du nicht
in mein Haus kommst, werde ich nicht in dein Haus kommen."18.
Hat so das Spätjudentum zweifellos die Nähe Gottes zur Welt und
besonders zum Frommen nicht vergessen, so hat es ebenso fest
an Gottes Erbarmen als unerklärlicher Äußerung des göttlichen
Wesens festgehalten. Man redet selten von Gottes Liebe zu allen
Menschen: „Geliebt ist der Mensch; denn er wurde zum Ebenbild
Gottes geschaffen. Eine noch größere Liebe, es wurde ihm
bekannt gemacht, daß er zum Ebenbild geschaffen wurde"19. Man
betont, daß Gottes Liebe Mann und Frau in gleicher Weise gelte:
„Die Liebe Gottes ist nicht so wie die Liebe von Fleisch und Blut.
Bei Fleisch und Blut richtet sich die Liebe mehr auf die männlichen
als auf die weiblichen (Kinder). Aber bei dem, der sprach und die
Welt ward, ist es nicht so. Sondern seine Liebe richtet sich auf die
Männlichen und auf die Weiblichen, seine Liebe richtet sich auf

Alle, wie es heißt: Gütig ist Gott gegen alle, und seine Liebe richtet
sich auf alle seine Geschöpfe" (Ps. 145, 9)20. Dem entsprechen die

Tatsachen, daß wie im Alten Testament das ganze Spätjudentum
von der Grundauffassung ausgeht, daß sich Gottes Wesen als durch
die beiden Eigenschaften der Gerechtigkeit und des Erbarmens
bestimmt beschreiben läßt21, und daß die später häufig gebrauchte
Bezeichnung Gottes als „der Barmherzige" schon früh bezeugt ist22.

Und so ist denn von der Liebe und dem Erbarmen Gottes zu dem

18 Tosephta Sukk. 4,3, S. 198, 13ff. ed. Zuckermandel. Weitere Belege bei
Bonsirven (s. Anm. 10), S. 179 f.
19 So R. Akiba (1./2. Jahrh.), Mischna Aboth 3, 14, dazu vgl. S/öberg
(s. Anm. 10), S. 27. Vgl. aber auch Rabbi Zadok (Ende des 1. Jahrb.):
„Qott reicht in jeder Stunde Nahrung dar allen Weltbewohnern nach ihrem
Bedürfnis und sättigt alle Lebewesen mit Wohlgefallen, und nicht nur die
frommen und gerechten Menschen allein, sondern auch die Gottlosen und
die Götzendiener" (Mekhilta Ex. 18, 12, Amalek Jithro 1, S. 195, 20 f. ed.

Horovitz-Rabin, S. 185 der Übersetzung von Winter-Wünsche.
30 Sifre Num. 27, 1 § 133, S. 176, 2 ff. ed. Horovitz, S. 534 der Übersetzung
von K. G. Kuhn.
31 Belege bei Sjöberg (s. Anm. 10), S. 2 ff.
22 Siehe Marmorstein (s. Anm. 10), S. 101 f.; Bonsirven (s. Anm. 10), S. 143.

48



jüdischen Volk, auch wenn es sündig ist, häufig die Rede23, und

man weiß, daß solche Gnade völlig unverdient aus Gottes freiem
Willen entspringt: der Gebetswunsch aus dem aaronitischen Segen

„und sei dir gnädig" (4. Mos. 6, 25) wird darum im ältesten
Kommentar zum 4.Mosebuch so gedeutet: „Er begnade dich mit
unverdienten Gaben"24, und ein alter Prediger läßt Gott sagen: „Ich
schulde den Geschöpfen nichts, sondern umsonst gebe ich euch,
wie geschrieben steht: Ich erbarme mich dessen, dessen ich mich
erbarme" (2. Mos. 33,19)25. Ja, der Glaube an Gottes Erbarmen ist
so tief im jüdischen Gottesbild verwurzelt, daß man auch von Gottes
Erbarmen gegenüber den Heiden redet, obwohl angesichts der
Erwählung des jüdischen Volkes „das andere Hauptmoment der
jüdischen Religion, die Vergeltung, in Gottes Beziehungen zu den
Heiden entschieden den Vorrang hat"26. Es ist also unbezweifel-
bar, daß das Spätjudentum, aufs ganze gesehen, die alttestament-
liche Auffassung von der Nähe und Barmherzigkeit des gerechten
Gottes durchaus festgehalten hat, und es kann keine Rede davon

sein, daß Gott dem Spätjudentum der „ferne" Gott geworden war.

Und doch ist an dieser These Boussets und anderer etwas
Richtiges, dessen genaue Bestimmung für das Verständnis der Beziehung
Jesu zum jüdischen Gottesgedanken entscheidend wichtig ist. Für
den Juden zur Zeit Jesu ist Gott nicht fern, wohl aber ist die
Gegenwart leer von Gottes Heilshandeln in der Geschichte seines
Volkes. Gott sorgt auch in der Gegenwart für den Einzelnen, kümmert

sich um das Wohl der Welt und besonders Israels und hört
jedes Gebet. Aber seit den letzten Propheten, deren Schriften in
den alttestamentlichen Kanon aufgenommen worden waren, hatte
sich Gottes Geist von Israel zurückgezogen, Gott redete direkt nur
noch durch Himmelsstimmen : „Als Haggai, Sacharja und Male-
achi, die letzten Propheten, gestorben waren, verschwand der Hei-

23 Ausführliche Belege bei Sjöberg (s. Anm. 10), S. 62 ff., 109 ff., 203 ff.
24 Sifre Num. 6,25 § 41, S. 45, 1 ed. Horovitz, S. 128 der Übersetzung von
Kuhn. Sjöberg (s. Anm. 10), S. 64 Anm. 2 betont mit Recht die Nähe dieses
Gedankens zur paulinischen Lehre von der unverdienten Gnade.
26 Tanchuma ed. Buber, Waetchanan § 3, S. 9, 17f.
26 Genaue Nachweise bei Sjöberg (s. Anm. 10), S. 86 ff. Dieser Gedanke
fehlt aber in den Apokryphen und Pseudoepigraphen, s. Sjöberg, S. 210.

49

Judaica, Bd. I, 1 4



lige Geist aus Israel; gleichwohl ließ man sie die Himmelsstimme
hören"27. Diese Überzeugung, daß die Zeit der Propheten in der

Gegenwart vorbei ist, geht parallel mit der noch wesentlicheren
und für das gesamte spätjüdische Denken grundlegenden
Anschauung, daß Gott seinen Willen den Vätern einst am Sinai
geoffenbart habe, daß diese Offenbarung damit aber ein für alle Mal
gegeben sei, und daß es jetzt nur noch gelte, diese Offenbarung
festzuhalten, auszulegen, weiter zu geben und das Leben danach
einzurichten. Man war darum davon überzeugt, daß schon die
biblischen Propheten und die Verfasser der übrigen biblischen
Schriften außerhalb der fünf Bücher Mose nichts Neues mehr zum
„Gesetz" hinzugefügt hätten28, und erst recht durfte kein Rabbi
am Buchstaben des Gesetzes etwas ändern oder dazu hinzufügen29.
Die Offenbarung hatte also seit den „Vätern" aufgehört, und in
der Gegenwart hatte der Fromme von dieser vergangenen
Offenbarung zu leben und auf die Zukunft auszuschauen, wie ein
pharisäischer Psalm des 1. vorchristlichen Jahrhunderts deutlich sagt:
„Du hast einen Bund mit unsern Vätern um unsertwillen geschlossen,

und wir hoffen auf dich, indem wir unsere Seele dir zuwenden"
(Ps. Sal. 9, 19). Dieser zeitlichen Ferne des sich offenbarenden
Gottes zur Gegenwart entspricht das Zurücktreten des göttlichen
Wunders in der Gegenwart. Häufig wird auf die Wunder Gottes
in der Vergangenheit verwiesen, und ebenso selbstverständlich ist,
daß Gott jederzeit Wunder tun kann; auch erzählt man eine Fülle
von Wundern von einzelnen Rabbinen und Frommen30. Aber man
stellt daneben in einer alten Überlieferung fest, daß „die Israeliten
würdig waren, daß ihnen in den Tagen Esras Wunder geschahen
wie in den Tagen Josuas, des Sohnes Nuns, die Sünde aber hat es

verursacht (nämlich, daß keine Wunder mehr geschahen)"31. Und
man weiß von Gottes Eingreifen in die Geschichte seines Volkes

27 Tosepiita Sota 13,2, S. 318, 21 ff. ed. Zuckermandel.
23 Siehe Moore (s. Anm. 10), S. 239.
29 Vgl. W. G. Kümmel, Jesus und der jüdische Traditionsgedanke, Zeitschr.
für die Neutest. Wissenschaft 33, 1934, S. 112 ff.
30 Nachweise bei Bonsirven (s. Anm. 10), S. 185 f.; Moore (s. Anm. 10),
S. 376f.; Montefiore-Loewe (s. Anm. 10), S. 690 ff.
31 Talmud Babli Ber. 4 a unten, übersetzt von Qoldschmidt I, 1929, S. 9.

50



in der Gegenwart nichts zu erzählen, was dem zur Zeit der Väter
beim Auszug aus Aegypten Geschehenen entspräche, und streckt
sich darum sehnend nach der Endzeit aus, in der noch größere
Wunder als einst geschehen sollen32. Und noch einmal zeigt sich
der gleiche Sachverhalt beim Blick auf Gottes Urteil über den
Menschen. Es ist dem Juden völlig sicher, daß Gott die Menschen
nach ihren Taten belohnt und bestraft, aber ebenso auch, daß er
sich des umkehrenden Sünders erbarmt83. Aber so hoch das

fromme Selbstbewußtsein des einzelnen Rabbi auch gehen mag,
völlige Sicherheit über Gottes einstiges Urteil über den einzelnen
Menschen ist in der Gegenwart nicht zu gewinnen, sondern
darüber entscheidet erst das Endgericht, und so bleibt die Heilsgewißheit

gerade des ernsten Frommen in der Gegenwart völlig
unsicher, wie die bekannte Erzählung vom Tod Rabbi Jochanan ben

Sakkais, des Zeitgenossen der Apostel, beweist: ,,Als R. Jochanan
ben Sakkai erkrankte, traten seine Schüler ein, ihn zu besuchen.
Als er sie sah, begann er zu weinen. Seine Schüler sprachen zu
ihm : Leuchte Israels, rechte Säule, mächtiger Hammer, warum
weinst du? Er erwiderte ihnen: Wenn man mich vor einen König
aus Fleisch und Blut führte, der heute hier und morgen im Grabe

ist..., würde ich dennoch weinen. Jetzt, da man mich vor den

König der Könige, den Heiligen, gepriesen sei er, führt,... dessen
Zorn ein ewiger Zorn ist,... und außerdem auch zwei Wege vor
mir sind, einer zum Paradiese und einer zur Hölle, und ich nicht
weiß, welchen man mich führen wird, soll ich da nicht weinen?"34.
Und schließlich: Der fromme Jude bekennt, daß Gott der König
seines Volkes, ja der ganzen Welt sei. Diese Königsherrschaft
Gottes ist aber in der Gegenwart verborgen, man kann jetzt nur
„das Joch der Königsherrschaft Gottes auf sich nehmen", indem

32 Siehe P. Volz, Die Eschatologie der jüdischen Gemeinde im neutestament-
lichen Zeitalter, 2. Aufl. 1934, S. 387. Z. B. 4. Esra 7, 27: „Und wer aus den

vorausgesagten Plagen Rettung findet, wird selber meine Wunder schauen."
33 Genaue Nachweise bei Sjöberg (s. Anm. 10), passim.
34 Talmud Babli Ber. 28 b Mitte, übersetzt von Goldschmidt I, 1929, S.124f.
Vgl. zur spätjüdischen Heilsungewißheit H. Rengstorf, Theol. Wörterb. z.
•N.T. II, S. 523 ff. und H. Preisker, Die urchristliche Botschaft von der
Liebe Gottes im Lichte der vergleichenden Religionsgeschichte, 1930, S. 24.

51



man die Gebote erfüllt; aber Gottes Königtum wird wirklich
hervortreten am Ende der Tage, wenn die Gottesherrschaft
erscheint35. Darum betet der jüdische Fromme dreimal täglich im

Achtzehnbittengebet: „Bringe wieder unsere Richter wie vordem
und unsere Ratsherrn wie zu Anfang, und sei König über uns, du
allein!"36. So streckt sich der jüdische Fromme der Zeit Jesu nach
der verheißenen Zukunft aus, bleibt aber in der Gegenwart in
einer gewissen Heilsleere. Das bedeutet nicht, daß das Judentum
einen andern Gottesbegriff hätte als das Alte Testament, wohl aber,
daß für die Frömmigkeit des Spätjudentums der gegenwärtig
wirkende Gott verdeckt wurde durch die Erinnerung an Gottes
Gnadenhandeln in der Vergangenheit und durch die Hoffnung auf die

Heilsvollendung in der Zukunft.

Auf dem Hintergrund dieser spätjüdischen Gottesanschauung ist
nun die Gottesverkündigung Jesu zu sehen37. Daß Jesus an die

Gottesvorstellung seiner jüdischen Umwelt anknüpfte, zeigt sich
schon darin, daß er keine neue Gottesbezeichnung einführte,
vielmehr gelegentlich geläufige jüdische Umschreibungen des

Gottesnamens gebraucht („der Herr" Matth. 11, 25; „der Himmel" Luk.

15,21; „die Kraft" Mark. 14,62) und sonst ohne Umschreibung
einfach von „Gott" redet (z. B. Matth. 6, 24) oder Gott als „Vater"
bezeichnet, worauf wir zurückkommen müssen38. Die Anknüpfung
Jesu an die jüdische Gottesvorstellung zeigt sich aber besonders
darin, daß Jesus Gott konsequent als den zukünftigen verkündet,
wie es das Judentum tat. Das ergibt sich schon darus, daß Jesus das

baldige Kommen der Gottesherrschaft, damit das bevorstehende
Handeln Gottes als „König" verkündete (Mark. 1, 15; Matth. 10, 7

35 S. Volz (s. Antn. 31), S. 165 ff.
36 11. Bitte der palästinischen Rezension nach Slrack-Billerbeck, Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch IV, 1928, S. 212.
37 Vgl. dazu besonders R. Baltmann, Jesus, 1926, S. 123ff.; H.-D. Wend-
Iand, Die Eschatologie des Reiches Gottes bei Jesus, 1930, S. 10 ff. ; R. A.

Hoffmann, Das Gottesbild Jesu, 1934; W. Grundmann, Die Gotteskind-
schaft in der Geschichte Jesu, 1938; W. Twisselmann, Die Gotteskindschaft
der Christen nach dem Neuen Testament, 1939, S. 27 ff.
88 Zu den Gottesbezeichnungen Jesu vgl. Grundmann (s. Anm. 36), S. 62 ff.
und Stauffer, Theol. Wörterb. z. N.T. III, S. 92.

52



usw.)39. Wenn die Gottesherrschaft erscheint, wird Gott als Richter
walten (Matth. 25,14 ff.), der Leib und Seele in die Hölle

verderben kann (Matth. 10,28). Dieser kommende Richter ist so völlig
freier Wille, daß er im Gleichnis den reichen Bauern wegrufen
kann, ehe dieser seine Schätze genießen konnte. Aber dieser
kommende Gott ist für Jesus wie für das Judentum nicht nur der strenge
König und Richter, sondern auch der barmherzige Vater.
Jesus knüpft nicht nur in der Verkündigung von Gott als dem

Barmherzigen, wie wir bereits sahen, an das Spätjudentum an,
sondern ebenso in der Bezeichnung Gottes als „Vater"40. Schon

im Alten Testament begegnet der Vatername für Gottes Verhalten
gegenüber dem Volk, besonders häufig seit der Zeit der Propheten
(z. B. Jer. 3,19; Jes. 63,16). Aber auch der einzelne Fromme
vergleicht schon im Alten Testament gelegentlich einmal das
Verhalten Gottes zum Menschen mit dem Verhalten eines Vaters zu
seinen Kindern (Ps.103,13). Diese im Alten Testament noch
seltene Bezeichnung Gottes wird in den Apokryphen häufiger,
besonders als Gebetsanrede des einzelnen Frommen („Herr, Vater,
Beherrscher meines Lebens" Sir. 23,1), und bei den Rabbinen ist
die Bezeichnung „mein Vater im Himmel" oder „unser Vater im
Himmel" sehr häufig („Rabbi Eliezer sagte : Auf wen sollen wir
uns stützen? Auf unsern Vater, der im Himmel ist"41). Es kann
also keine Frage sein, daß Jesus nichts grundlegend Neues tat, als

er selber Gott als Vater anrief und seinen Jüngern von ihrem
himmlischen Vater sprach und sie lehrte, zu Gott als Vater zu
beten (Mark. 14, 36; 11, 25; Matth. 6, 9 Luk. 11,2). Und doch ist
diese Feststellung in dieser Allgemeinheit ungenügend. Denn einmal

ist zweifellos richtig, daß der Gedanke von Gott als dem Vater
der Juden im spätjüdischen Denken nicht eigentlich zentral ist,

39 Siehe den Nachweis in meiner Arbeit „Verheißung und Erfüllung.
Untersuchungen zur eschatologischen Verkündigung Jesu". Basel 1945.
40 Vgl. dazu G. Dalman, Die Worte Jesu I, 2. Aufl. 1930, S. 150 ff. ; Moore
(s. Anm. 10), II, S. 201 ff.; G. Kittel, Theol. Wörterb. z. N.T. I, S. 4 ff. ;

Grundmann (s. Anm. 36), S. 27 ff. ; Twisselmann (s. Anm. 36), S. 26 ff.
41 Mischna Sota 9, 15. Marmorstein (s. Anm. 10), S. 56 f. zeigt, daß die
Bezeichnung Gottes als Vater auch in der rabbinischen Literatur im 1.

christlichen Jahrhundert sicher bezeugt ist.

53



und daß ganz besonders die Texte, in denen der einzelne Fromme
Gott seinen Vater nennt, nicht sehr zahlreich sind12. Es ist also

zum mindesten bezeichnend, daß Jesus gerade diese jüdische
Gottesbezeichnung in den Mittelpunkt gestellt hat. Und dann ist
es sehr bedeutsam, in welcher Form Jesus seine Jünger den
Vaternamen als Gebetsanrede gelehrt hat. Nach der ältesten
Überlieferung des Vaterunsers in der Form des Lukas (11,2) hat die
Anrede nur „Vater" gelautet, und aus dem bei Paulus sich
zeigenden liturgischen Sprachgebrauch der christlichen Gemeinde
ebenso wie aus der eigenen Gebetsanrede Jesu (Rom. 8, 16; Gal.

4,6; Mark. 14, 36) läßt sich erschließen, daß diese Anrede in der
aramäischen Muttersprache Jesu „Abba" lautete. Das ist aber, wie
G. Kittel gezeigt hat43, nicht die allein im Judentum für die Gebetsanrede

übliche feierliche Form des Wortes, sondern die alltägliche,

die das Kind seinem Vater gegenüber anzuwenden pflegte.
Daraus ergibt sich, daß Jesus nicht einfach einen jüdischen
Gottesnamen in den Vordergrund schiebt, wenn er Abba zum
Gottesnamen macht, sondern einen Ausdruck des alltäglichen Lebens
auf Gott anwendet, der seinen ursprünglichen familiären Gehalt
nicht verloren hatte und darum Gottes Liebe zum Menschen
eindrücklich und unüberhörbar beschrieb.

Diese neue Fülle des Vaterbegriffs, die beweist, daß Jesus doch
nicht einfach die jüdische Gottesvorstellung übernimmt, läßt sich
in ihrem Sinn aber erst wirklich erkennen, wenn wir fragen, was
Jesus von Gott dem Vater zu sagen hat. Wir waren davon
ausgegangen, daß Jesus Gott als den kommenden, zukünftigen verkündigte.

Das gilt nun zunächst zweifellos auch von Gott dem Vater.
Jesus beschränkt den Vaternamen nicht auf das Verhältnis Gottes
zum jüdischen Volk, sondern redet gerade entsprechend jüdischem
Sprachgebrauch von den Juden als den „Kindern" Gottes in
Zusammenhängen, die den Vorzug der Juden vor Gott aufheben

(Mark. 7,27 ff. werden die „Hündchen" den Kindern gleichgestellt,
und Matth. 8,12 ist von der Verwerfung der „Söhne der Gottes-

42 Das betonen mit Recht Grundmann (s. Anm. 36), S. 40 ff. und Bonsirven
(s. Anm. 10), S. 138 f.
43 S. Anm. 39.

54



herrschaft" zugunsten der Vielen aus Osten und Westen die Rede).
Gott handelt als der Vater nicht dem Juden, sondern dem Menschen

gegenüber. Dieses zukünftige Vaterhandeln Gottes zeigt sich
zunächst darin, daß Gott für die Menschen sorgen wird („Euer
himmlischer Vater weiß, was ihr bedürft" Matth. 6,8,32 ; „Euer
himmlischer Vater wird Gutes geben denen, die ihn bitten", noch mehr
als ein irdischer Vater seinen Kindern Matth. 7,11). Darum sollen
die Jünger zum himmlischen Vater beten (Matth. 6,9 ff.) und ihr
ganzes Leben von der Nahrung bis zur Sorge um das ewige Heil
unter Gottes Fürsorge stellen. Denn das zukünftige Handeln
Gottes, des Vaters, zeigt sich weiter darin, daß er seine Kinder
beim Kommen der Gottesherrschaft beschenken wird. Als Jesus
seine Jünger lehrt, wie sie recht beten, fasten, Almosen geben
sollen, da verheißt er solchem rechten kultischen Verhalten jeweils:
„Dein Vater, der ins Verborgene sieht, wird dir vergelten"";
damit ist nicht an irdische Belohnung gedacht, sondern an den

„Schatz im Himmel" (Matth. 6,20), an das Heil in der Gottesherrschaft.

Entsprechend wird den treuen Anhängern Jesu verheißen:
„Fürchte dich nicht, du kleine Herde, denn es hat euerm Vater
gefallen, euch die (Gottes-) Herrschaft zu geben" (Luk. 12,32): wer
sich jetzt um Jesus schart, wird vom Vater in die kommende
Gottesherrschaft aufgenommen werden. Und darum ist es die höchste

Verheißung an die Friedensstifter und die, die ihre Feinde lieben,
daß sie Gottes Söhne genannt werden sollen, daß sie „Söhne eures
Vaters in den Himmeln werden" sollen (Matth. 5,9,45). Man sieht
aus dieser Verheißung ganz deutlich, daß für Jesus die Gottes-
kindschaft nicht einfach ein Besitztum des Menschen, eine

Schöpfungsgabe Gottes, ist, sondern eine Verheißung für die Zeit der

Endvollendung, eine Verheißung für die, die „vollkommen sind,
wie euer himmlischer Vater vollkommen ist" (Matth. 5,48)45. Auch
Gott der Vater als der Kommende tritt also mit der Forderung auf
Erfüllung seines Willens und mit der Verheißung der Gabe der

44 Der in Luthers Übersetzung sich findende Zusatz „öffentlich" ist nach

dem Ausweis der ältesten Handschriften eine spätere Zufügung und zweifellos

ein Mißverständnis.
4:> W. Michaelis, Das Urchristentum (in dem Sammelband „Mensch und

55



Gottesherrschaft vor die Seinen, und darin weicht Jesus durchaus
nicht vom jüdischen Gottesglauben ab«.

Gott zeigt sich als der zukünftig handelnde Vater in der Verkündigung

Jesu aber ganz besonders darin, daß er dem Menschen
vergeben will: „Wenn ihr dasteht und betet, so vergebt, wenn ihr
etwas gegen einen Menschen habt, damit auch euer himmlischer
Vater euch eure Übertretungen vergebe" (Mark. 11,25). Denn Gott
„ist gütig gegen die Undankbaren und Bösen", darum die

Mahnung: „Seid barmherzig, wie euer Vater barmherzig ist" (Luk.6,
35 f.). Die eigentliche Not des Menschen vor Gott ist die Sünde,
die Gottferne, die vom Menschen aus nicht aufgehoben werden
kann (Matth. 7,11; 12,34), und darum fordert Jesus seine Jünger
auf, in ihrem Gebet zum Vater um Vergebung der Sünden zu bitten
(Matth. 6,12) Jesus sagt aber nicht nur, daß Gott zu vergeben
bereit ist, sondern er schildert Gott gerade als den, der an der Rückkehr

des Sünders besondere Freude hat. So wird aus dem Gleichnis
vom Verlorenen Schaf gefolgert: „Ich sage euch: So wird im Himmel

mehr Freude sein über einen Sünder, der umkehrt, als über
99 Gerechte, die die Umkehr nicht nötig haben" (Luk.15,1—7,
ähnlich 15,8—10). Und das Gleichnis vom Verlorenen Sohn (Luk.
15,11 ff.) zeigt einen menschlichen Vater, der durchaus nicht ungerecht

einen seiner Söhne bevorzugt, der aber den heimkehrenden
verlorenen Sohn mit offenen Armen aufnimmt, ohne ihm
vorzurechnen, daß er auf väterliche Güte und väterliches Gut keinen
Anspruch habe. Das Gleichnis zeigt, daß Gott den Sünder einfach

Gottheit in den Religionen", 1942), S. 322f. hat mit Recht betont, daß in
den Aussagen Jesu über die Gotteskindschaft in den drei ersten Evangelien
(Matth. 5, 9, 45, unsicher Luk. 20, 36) die Gotteskindschaft ausnahmslos
als ein endzeitliches Ziel erscheint.
4G Vgl. z.B. Ps. Sal. 17,27: der Messias „wird sie erkennen, daß sie alle
Söhne ihres Gottes sind" und Jubiläen 1,24f. „Ich werde dann ihr Vater
sein und sie meine Kinder. Und sie alle heißen Kinder des lebendigen Gottes,
und alle Engel und Geister wissen, daß sie meine Kinder sind und ich

ihr Vater in Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit, und daß ich sie liebe."
Weiteres bei Grundmann (s. Anm. 36), S. 33 ff.
47 Das entspricht der 6. Bitte im jüdischen Achtzehnbittengebet: „Vergib
uns, unser Vater, denn wir haben gesündigt gegen dich Gepriesen seist
du, Jahwe, der viel vergibt" (s. Anm. 35).

56



aufnimmt, weil er gütig ist und nicht will, daß der Sünder verdirbt.
Noch deutlicher zeigt diesen Gott das Gleichnis vom Weinbergsbesitzer

(Matth. 20,1 ff.). Das Verhalten dieses Arbeitgebers
erscheint menschlichem Rechtsempfinden durchaus nicht vorbildlich,
obwohl kein formales Recht verletzt wird ; denn auch der, der am
längsten gearbeitet hat, erhält ja den Lohn, auf den hin er auf den

Arbeitsvertrag eingegangen ist. Es ist vielmehr einfach Ausfluß der
Güte dieses Arbeitsgebers, daß er auch dem Arbeiter, der nur
kurz arbeiten konnte, den vollen Lohn bezahlt. Und Jesus zeigt
daran das Handeln Gottes, dessen Wesen nicht aus einem Prinzip
abgeleitet werden kann, wohl aber als liebende Persönlichkeit
verkündet werden darf. Man kann darum mit diesem göttlichen
Vergebungswillen nicht rechnen wie mit einer sicheren Größe ; Gott
kann auch unbarmherzig strafen, wenn der Mensch nicht umkehrt
(Luk. 13,1—9). Und man kann diesen Vergebungswillen Gottes
auch nicht begründen mit Gottes Schätzung des „unendlichen Wertes

der Menschenseele", wie man einst meinte48. Daß Gott den

sündigen Menschen liebt und zu sich ziehen möchte, ist nicht
begründbar, sondern eine Wahrheit, die Jesus vollmächtig bezeugt.

Wir hatten nun zu Beginn gesehen, daß K Holl in dieser
Verkündigung Jesu von Gottes Sünderliebe das entscheidend Neue bei
Jesus gegenüber dem Judentum gesehen hat, und daß demgegenüber

R. Bultmann die Anschauung vertrat, daß Jesus nur mit dem

Gottesgedanken des Judentums Ernst gemacht habe. Es dürfte
schon jetzt deutlich sein, daß beide Anschauungen nur teilweise
recht haben. Auf der einen Seite haben wir festgestellt, daß Jesus
mit der Verkündigung von Gottes Vergebungswillen dem Sünder
gegenüber durchaus der alttestamentlich-spätjüdischen Gottesanschauung

folgt. Und doch tritt andererseits an diesem Punkte die
Verkündigung Jesu deutlich aus dem Judentum heraus. Wohl
verkündet das Judentum in allen seinen Richtungen Gottes vergebende
Liebe gegenüber dem bußfertigen Sünder. Aber einmal wird immer
wieder aus Aussagen über Gottes Liebe zu den Sündern die

Folgerung gezogen, daß Gott noch viel mehr Liebe den Gerechten
gegenüber erzeigt. Das zeigt sich besonders deutlich an der Er-

48 So A. Harwick, Das Wesen des Christentums, 4. Aufl. 1901, S. 40 ff.

57



Zählung von Rabbi Akiba, der auf einer Reise nach Rom am Ende
des ersten Jahrhunderts im Gegensatz zu seinen Gefährten, die
beim Anblick der blühenden Heidenstadt und bei der Erinnerung
an das zerstörte Jerusalem weinen, voller Freude sagt: „Auch ich
habe darum (weil Jerusalem in Trümmern liegt) gelacht. Wenn er
(d. h. Gott) so gibt denen, die ihn erzürnen, wie viel mehr denen,
die seinen Willen tun!"49. Gottes Liebe zu den Sündern, auch zu
den umkehrenden Sündern, so wenig sie bezweifelt wird, ist doch
nicht das letzte Wort Gottes; größere Freude hat Gott trotzdem an
den Gerechten, die keine Vergebung nötig haben. Angesichts dieser
Tatsache ist aber ein Wort wie Luk.15,7, daß Gott am umkehrenden

Sünder mehr Freude habe als an 99 Gerechten, im Judentum
völlig unmöglich. Und andererseits muß der Gott, den Jesus Matth.
20,1 ff. in seiner unverständlichen Güte schildert, den Juden als

völlig willkürlich erscheinen. Das läßt sich mit zwei Tatsachen
belegen. Es findet sich im ältesten Kommentar zum 3. Mosebuch eine
interessante Parallele zu Matth.20,1 ff.: „Wem gleicht die Sache?
Einem König, der viele Arbeiter gemietet hat. Und dort war ein
Arbeiter, der bei ihm viele Tage Arbeit verrichtet hat. Die Arbeiter
gingen hinein, um ihren Lohn zu nehmen, und mit ihnen ging
jener Arbeiter. Der König sagte zu ihm, zu jenem Arbeiter: Ich
wende mich dir zu. Diese Vielen, die bei mir wenig Arbeit verrichtet
haben, ihnen gebe ich wenig Lohn. Du aber, große Rechnung
werde ich mit dir machen. So verlangten die Israeliten in dieser
Welt ihren Lohn von Gott, und die Völker der Welt verlangten
ihren Lohn von Gott. Und Gott spricht zu den Israeliten : Meine
Kinder, euch wende ich mich zu. Diese Völker der Welt haben bei
mir wenig Arbeit verrichtet, und ich gebe ihnen wenig Lohn. Ihr
aber, große Rechnung werde ich mit euch machen"50. Hier ist
deutlich zu sehen, wie Gott zwar auch mit den Sündern, den Hei-

49 Siphre Dt. 11,15f., §43, S. 94,7ff. ed. Finkelstein. Wir verdanken
Sjöberg (s. Anm. 10), S. 66, 89, 91, 117, 189 die wichtige Feststellung,
daß an fast alle rabbinischen Aussagen über die Oüte Oottes gegen die
Sünder der Schluß angehängt ist: „Wenn so den Sündern, um wieviel mehr
den Oerechten".
60 Siphra Lev. 26,9, Bechuqqothai Perek II, 5, S. lila ed. Weiss; S. 648
der Übersetzung von Winter.

58



den, gnädig verfährt, aber trotzdem die größere Gerechtigkeit der

Juden anerkennen und durch einen größeren Lohn auszeichnen
muß. An die Möglichkeit, daß die Güte Gottes die Sünder den
Gerechten gleichstellte, ist hier im Gegensatz zu Matth. 20, t ff.
nicht gedacht und kann nicht gedacht werden. Und daß in der Tat
dem Juden dieser in Matth. 20,1 ff. veranschaulichte Gott als völlig
unjüdisch erscheint, zeigt zum andern das Urteil von Joseph
Klausner, des zionistischen Professors an der Universität Jerusalem

und Verfasser eines wissenschaftlich wertvollen Jesus-Buches:

„Hier gibt es überhaupt keine Kranken mehr: vor dem
Angesichte Gottes sind Zöllner und Sünder „gesund"; Sünder und

Nichtsünder, Gute und Böse, Gerechte und Ungerechte — sie alle
sind gleich vor Gott. Daraus folgt also, daß Gott nicht die absolute

Gerechtigkeit ist, sondern nur das Gute, vor dem
niemand böse ist... Das ist die jüdische Auffassung von Gott:
die Bösen sind nicht wert, daß die Sonne sie bescheint... Gott
ist gut, aber auch gerecht... Er ist nicht nur „der barmherzige
Vater", sondern auch „der König des Gerichts" — der Gott der
sozialen Ordnung, der Gott der Nation, der Gott der Geschichte.
Jesu Gottesbegriff steht zu alledem in genauem Gegensatz Eine
solche Auffassung konnte das Judentum unter keinen Umständen
zu der seinen machen"81. Es ist hier nicht zu fragen, ob Klausner
die Gottesverkündigung Jesu ganz richtig wiedergibt, es ist aber

wichtig, aus Klausners Ausführungen zu erkennen, daß Jesus
offensichtlich eine Seite des jüdischen Gottesbildes so stark in den

Vordergrund geschoben hat, daß damit das jüdische Gottesbild
aufgehoben wurde. Daß Gott gerade den Sünder sucht, das war
darum ganz gewiß ein neuer Zug in der Gottesverkündigung Jesu.

Hat in dieser Hinsicht Holl etwas Richtiges gesehen, so hat doch
auch Bultmann darin durchaus recht, daß das eigentlich
Grundlegende und Neue in der Verkündigung Jesu der Ruf zur
Entscheidung in der endzeitlichen Gegenwart angesichts der Verkündigung

Jesu von der kommenden Gottesherrschaft war. Aber
gerade hier erhebt sich nun die Frage, ob damit nicht gegeben ist,
daß für Jesus Gott eben nicht nur der zukünftig Handelnde ist, als

81 Jos. Klausner, Jesus von Nazareth, 1930, S. 527 f.

59



den wir ihn bisher kennen gelernt haben, sondern ob auch für
Jesus wie für das Spätjudentum die Gegenwart im letzten Sinne
heilsleer bleibt oder nicht. Erst wenn diese Frage beantwortet ist,
werden wir das wirklich Neue an der Gottesverkündigung Jesu
erkennen können.

Gottes zukünftiges Handeln zeigte sich zunächst in seinem Handeln

als der königliche Richter. Greift der kommende Richter,
dessen Entscheidung in der Gegenwart ungewiß bleiben muß, auch
schon handelnd in die Gegenwart hinein, bestimmt er schon jetzt
das Sein des Menschen? Das ist zweifellos der Fall. Denn der
kommende König und Richter stellt den Menschen in der Gegenwart
vor die Aufforderung: „Kehrt um!" (Mark. 1,15). Was bedeutet
dieser Ruf? Der prophetische Ruf zur Umkehr vom falschen Weg
auf den Weg Gottes ist im Spätjudentum zu einer zentralen
Forderung geworden: „Kehre um einen Tag vor deinem Tode!"
forderte Rabbi Elieser ben Hyrkanos am Ende des 1. Jahrhunderts,
und er meinte damit, daß man jederzeit umkehren solle, weil man
seinen Todestag nicht kennt53. Ja, ein anderer berühmter Rabbi des
2. Jahrhunderts, Simeon ben Jochai, sagte sogar : „Wenn ein Mensch
sein Feben lang ein vollendeter Sünder war und zuletzt umkehrt, so

nimmt Gott ihn an"61. Die Umkehr ist also der von Gott gewollte
entscheidende Weg des Menschen: „Man fragte den Heiligen,
gepriesen sei er: Was soll die Strafe des Sünders sein? Er antwortete
ihnen: Er kehre um, so wird er Versöhnung empfangen"56. Jesus
hat also zweifellos einen zentralen Gedanken des Spätjudentums
aufgenommen, wenn er die Umkehr als Bedingung für den Eintritt

in die Gottesherrschaft verkündet (Matth. 11, 21 f. ; 12, 41).
Jesus setzt dabei voraus, daß alle Menschen Umkehr nötig haben

(Luk. 13,3,5), daß darum Umkehr die einzige Haltung ist, die dem
Menschen Gott gegenüber ansteht (Luk. 18, 9—14). Solche
Umkehr erweckt infolgedessen bei Gott Freude (Luk. 15, 7, 10), und

52 Siehe dazu besonders F. K• Dietrich, Die Umkehr im Alten Testament und
im Judentum, 1936; Sjöberg (s. Anm. 10), S. 125 ff.; J. Behm, Theol.
Wörterb. z. N. T. IV, S. 972ff.
53 Mischna Aboth 2, 10.
54 Tosephta Qidd. 1, 15, S. 337,3 ed. Zuckermandel.
55 Pesiqta de Rab Qahana, Kap. 25 Schubah, S. 158 b, 15 ed. Buber.

60



die Jünger werden mit der Aufforderung zur Umkehr ausgesandt
(Mark. 6,12). Wenn Jesus also im Zusammenhang mit seiner
Verkündigung von der Nähe der Gottesherrschaft den Ruf zur Umkehr
erhebt, weil nur die Umkehr dem Menschen die Möglichkeit zum
Eingang in die Gottesherrschaft gewährleistet, so greift der
zukünftige Gott mit seiner 'radikalen Forderung an den Menschen in
die Gegenwart so unmittelbar hinein, daß er das ganze gegenwärtige

Leben des Menschen beherrscht. Darum redet Jesus von den

jetzt zu erfüllenden Bedingungen für den zukünftigen Eingang
in die Gottesherrschaft („Wer die Hand an den Pflug legt und
zurückschaut, ist nicht brauchbar für die Gottesherrschaft" Luk. 9,

62, vgl. Matth. 6, 33 ; 7,21). Der zukünftige Gott tritt also in seiner
Forderung durchaus gegenwärtig dem Menschen gegenüber. Darin
unterscheidet sich nun Jesus freilich durchaus nicht vom
Spätjudentum, weil auch hier die Gesetzesforderung Gottes als

Bedingung für das Schicksal des Menschen im kommenden Gericht
die Gegenwart völlig beherrscht. Und doch zeigt sich schon hier
ein beachtlicher Unterschied. Einmal erhält die Forderung auf
Umkehr bei Jesus dadurch eine ungeheure Verschärfung, daß Jesus
die Nähe der Gottesherrschaft verkündet und darum seine
Forderung in ganz besonders unausweichlicher Weise andringend
wird: wer auf Jesu Botschaft von der Nähe der Gottesherrschaft
hört, der kann nicht anders, als sich auch von dem Ruf zur
Umkehr erfassen lassen. Wichtiger ist aber ein Zweites: Jesus
verkündet die Forderung Gottes an den Menschen endgültig und neu,
er bringt gegenüber der überlieferten Auslegung des Gotteswillens
die abschließende und vollkommene Offenbarung (Matth. 5,21 ff.).
Die Entscheidung, ob man umkehren will oder nicht, ist also gefordert

angesichts des Jesus, der Gottes Willen maßgeblich
verkündet. Und darum handelt Gott als der königliche Richter in
der Verkündigung Jesu nicht nur zukünftig, sondern gegenwärtig,
in einer ganz neuen und noch nie dagewesenen Gegenwärtigkeit.
Und dieses gegenwärtige Handeln Gottes hängt unlöslich mit der
Person Jesu zusammen.

Freilich ist damit die Frage, ob auch für Jesus die Gegenwart als

leer von Gottes Heilshandeln zu beschreiben ist, erst sehr unvoll-

61



kommen beantwortet. Wir haben ja gesehen, daß Jesus in besonders

betonter Weise von Gottes väterlichem Handeln in der
Zukunft redet, und wir müssen darum weiter fragen, ob auch dieses
väterliche Handeln Gottes nach Jesu Verkündigung in die Gegenwart

eingreift. Wir sahen, daß Jesus bezeugt, daß Gott der Vater
für seine Kinder sorgen wird. Es ist nun keine Frage, daß Jesus
auch hier den zukünftigen Gott in der Gegenwart wirkend sieht.
Jesus hat in bekannten Sprüchen von Gottes Fürsorge für die
Menschen geredet, die sich aus dem Vergleich mit Gottes Fürsorge
für die Tiere und Pflanzen ergibt (Luk. 12, 24. 27f. ; Matth. 10,

29—31), und die sich in gleicher Weise über Gute wie Böse
erstreckt: „Er läßt seine Sonne aufgehen über Gute und Böse und
läßt regnen über Gerechte und Ungerechte" (Matth. 5,45). Solche

Äußerungen verraten nicht „einen kindlichen Vorsehungsglauben
und einen naiven Optimismus", neben denen dann Aussagen
„resignierter Menschen- und Weltbetrachtung" stünden (etwa Matth.
6,27,34 b; Mark. 4,25)5G, sondern diese Äußerungen entspringen
einem unerschütterlichen Glauben, daß der Schöpfer und
einstige Erlöser der Welt die Welt auch jetzt fürsorglich leitet, ob
wir diese Fürsorge jeweilen erkennen und anerkennen oder nicht.
Und wir haben ja oben gesehen, daß das Judentum diese Fürsorge
Gottes für die Welt in der Gegenwart sehr eindrücklich verkündigt
hat, sodaß an diesem Punkte Jesus zweifellos nur mit dem jüdischen
Gottesglauben völlig Ernst gemacht hat.

Das eigentliche Problem dieser gegenwärtigen Fürsorge des
Vaters für seine Kinder ist im Sinne Jesu damit aber noch gar nicht
berührt. Kann man im Sinne Jesu von der gegenwärtigen
Wirksamkeit des zukünftigen Gottes überhaupt reden, wenn doch jetzt
in der Welt nicht Gott die Herrschaft auszuüben scheint, sondern
gottfeindliche Mächte, der Satan und die Dämonen? Jesus sieht
die Besessenen in der Macht Satans, der wie ein Kriegsherr darum
zuerst überwunden werden muß, wenn man ihm seine Beute rauben
will (Mark. 3, 27) ; die Dämonen streifen durch die Welt und suchen
die Menschen in Besitz zu nehmen (Matth. 12,43—45). Jesus hat

66 So R. Bultmann, Jesus, 1926, S. 147, 156. Dagegen H.-D. Wendland
(s. Anm. 37), S. 21 ff.

62



diese spätjüdische Ansicht von der Herrschaft der Dämonen und
Satans nicht nur geteilt, sondern dadurch stark radikalisiert, daß

er nicht eine Vielheit von Dämonenfürsten annimmt, sondern nur
das ungeteilte Satansreich (Mark. 3,23 ff.)57. Das Spätjudentum
erwartet das Aufhören der Herrschaft dieser gottfeindlichen Mächte
erst mit dem Anbruch der in der Zukunft liegenden messianischen
Zeit: „Dann erscheint seine Königsherrschaft über alle Geschöpfe,
dann wird der Satan sein Ende haben und die Traurigkeit mit ihm
entfliehen" (Himmelfahrt des Mose 10,1). Jesus aber verkündet:
„Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz" (Luk.10,
18); „Wenn ich mit dem Finger Gottes die Dämonen austreibe,
dann ist die Gottesherrschaft zu euch gekommen" (Luk. 11,20) ;

und Jesus sagt ebenso im Hinblick auf seine Dämonenaustreibungen

: „Niemand kann in das Haus des Starken hineingehen und
seine Werkzeuge rauben, wenn er nicht zuerst den Starken
gebunden hat, dann wird er sein Haus ausrauben" (Mark. 3,27). Und
auf die Frage des Täufers, ob er der erwartete Messias sei oder
nicht, antwortete Jesus mit den messianischen Farben des Jesaja-
buches : „Blinde sehen und Lahme gehen, Aussätzige werden rein
und Taube hören, und Tote werden auferweckt, und Armen wird
die Frohbotschaft verkündet. Und selig, wer über mich nicht zu
Fall kommt" (Matth. 11, 2 ff.). Mögen diese Texte auch in manchen
Einzelheiten schwer zu deuten sein58, eines ist ganz unbestreitbar,
daß sie nämlich davon reden, daß in Jesus als dem gegenwärtig
Handelnden die endzeitliche Überwindung des Satansreiches sich
bereits vollzieht. Gott der Vater, der den Seinen die Gottesherrschaft

schenken will, greift also bereits in die Gegenwart hinein,
indem er durch Jesus die gottfeindlichen Mächte überwinden läßt.
Wieder ist dieses gegenwärtige Heilandshandeln Gottes ganz an
die Person Jesu gebunden, und es zeigt sich an einem weiteren,
sehr bedeutsamen Punkt, daß für Jesus die Gegenwart nicht heilsleer

ist, sondern durch Jesu Auftreten und Handeln Heilsgegenwart

wird. Gott ist also in Jesu Verkündigung nicht nur der Zu-

57 Das hat richtig beobachtet W. Foerster, Theol. Wörterb. z. N.T. II, S. 18.
5&' Vgl. für die Begründung des oben vertretenen Verständnisses das 3.

Kapitel meiner Anm. 39 genannten Arbeit.

63



künftige, sondern in einer ganz neuen und unerhörten Weise der
Gegenwärtige.

Nun hat aber Jesus, wie wir sahen, Gott den Vater ganz besonders

eindringlich verkündigt als den, der uns unsere Sünden vergeben
will. Gilt auch an diesem Punkt, wo Jesu Verkündigung von Gottes
zukünftigem Handeln sich bereits deutlich vom jüdischen
Gottesglauben trennte, daß Gott gegenwärtig ist, in die Gegenwart
handelnd eingreift? Wir sahen ja, daß für den jüdischen Glauben
trotz aller Überzeugung von Gottes Vergebungswillen das
Endurteil Gottes ungewiß bleibt, sodaß in der Gegenwart das
Vertrauen auf Gottes Vergebung nicht ungehindert sich auswirken
kann. Unterscheidet sich Jesus, der so neu von Gottes Vergebungs-
willen redet, hier vom Judentum? Jesus hat nicht nur davon
geredet, daß Gott barmherzig ist und einst vergeben wird, sondern
er hat Gottes Vergebung in die Gegenwart hineingetragen. Er
setzt sich an den gleichen Tisch mit Zöllnern und Sündern, d. h.

mit Menschen, die durch ihren Beruf nach der Meinung der Frommen

im Verdacht standen, schlimme Sünder zu sein, deren
Verkehr darum der Fromme streng zu meiden hatte. Man hat. Jesus
diese Lebensgemeinschaft mit den religiös Geächteten zum
Vorwurf gemacht (Mark. 2,15 ff) ; Jesus aber hat auf diese Anklage
geantwortet : „Die Gesunden brauchen den Arzt nicht, sondern die
Kranken ; ich bin nicht gekommen, Gerechte zu rufen, sondern
Sünder." Die zweite Hälfte dieses Jesuswortes will natürlich nicht
besagen, daß es Gerechte gebe, an die sich Jesu Sendung nicht
richte (auch Luk.15,7 darf nicht dahin gedeutet werden, daß Jesus
Gerechte anerkennt, die keine Umkehr nötig haben). Jesus will
vielmehr in überspitzter Form sagen, daß seine Sendung sich
gerade an die Sünder richtet, während die ihn angreifenden Pharisäer

fälschlich meinen, sie gehörten zu den Gerechten, die sich

von den „Sündern" absondern dürften. Jesus hat dieses Verhalten

ganz konsequent durchgeführt, er hat einen Zöllner zu seinem
Jünger gemacht (Mark. 2,14), hat bei einem Zöllner Quartier
genommen (Luk. 19,1 ff), sodaß seine Feinde ihn „Freund der Zöllner
und Sünder" nannten (Matth. 11,19). Jesus zeigte mit solchem
ungewöhnlichen Verhalten, daß Gottes Liebe zum Sünder nicht nur

64



ein Glaubenssatz, sondern eine gegenwärtige Wirklichkeit ist, daß

Gott diesen Menschen tatsächlich in der Gegenwart vergibt.
Dementsprechend hat Jesus direkt erklärt: „Die Zöllner und die Dirnen
gehen vor euch in die Gottesherrschaft" (Matth. 21,31). Und ebenso

hat Jesus im Gleichnis vom großen Mahl (Luk. 14,16 ff.) zu

zeigen gesucht, daß zum himmlischen Mahl, d. h. zur Gottesherrschaft,

gerade die auf Erden Verworfenen Einlaß erhalten sollen.
Jesus verkündet also nicht nur allgemein Gottes Sünderhebe,
sondern er tritt in Gemeinschaft mit den Sündern und sagt ihnen
schon jetzt dieses zukünftige Handeln Gottes als sicher zu. Schon
dadurch wird deutlich, daß Jesus Gottes vergebendes Handeln in
die Gegenwart hineinträgt. Jesus geht aber noch einen Schritt
weiter. Als er sich in einem Hause aufhielt, brachte man auf dem

ungewöhnlichen Wege durch das Dach einen Gelähmten zu ihm ;

„als Jesus ihren Glauben sah, spricht er zu dem Gelähmten: Kind,
deine Sünden werden vergeben." Anwesende Schriftgelehrte tadeln
dieses Wort Jesu als Gotteslästerung, und nach jüdischem Glauben
mit Recht, denn Sündenvergebung stand nach jüdischem Glauben
niemand, nicht einmal dem Messias, sondern nur Gott zu. Jesus
erweist aber das Recht des „Menschensohns", auf Erden Sünden

zu vergeben, indem er das tut, was in den Augen der Schriftgelehrten

viel schwieriger ist als Sündenvergebung, indem er nämlich
den Mann durch ein Befehlswort heilt (Mark. 2,1 ff.). Jesus maßt
sich also nach dieser ungewöhnlichen Erzählung59 das Recht an,
dem Kranken Gottes Sündenvergebung schon jetzt zuzusprechen
(„Deine Sünden werden vergeben" Mark. 2,5 ist jüdische
Umschreibung für „Gott vergibt dir deine Sünden"). Und das
bedeutet nicht weniger, als daß Jesus Gottes vergebendes Heilshandeln

in die Gegenwart hineinträgt und durch sein eigenes Han-

59 Es ist seit längerer Zeit üblich, Mark. 2, 5 b—10 als Einfügung in
den ältesten Bericht anzusehen, sodaß der älteste Bericht eine einfache
Heilungsgeschichte ohne Auseinandersetzung über das Recht zur
Sündenvergebung gewesen wäre (so etwa R. Bultmann, Geschichte der synoptischen
Tradition, 2. Aufl., 1931, S. 12f. und viele andere). Aber die ganze
Erzählung ist nur um des Zusammenhangs von Heilung und Sündenvergebung
willen erzählt worden, sodaß es einen Urbericht ohne die Diskussion über
das Recht zur Sündenvergebung schwerlich gegeben hat (so mit Recht

z. B. M. Dibelius, Formgeschichte des Evangeliums, 2. Aufl. 1933, S. 263 ff.).

65

Judaica, Bd. I, 1 5



dein in irgend einer Weise verkörpert. Und das Gleiche ergibt sich
noch aus einem zweiten Bericht (Luk. 7,36 ff.). Bei einem Gastmahl

bei einem Pharisäer tritt weinend eine „Sünderin" zu Jesus
und erweist ihm die ungewöhnliche Ehre, daß sie seine Füße mit
ihren Tränen benetzt, mit ihren Haaren trocknet, küßt und mit
Salböl salbt. Das Erscheinen dieser Frau im Kreise „frommer"
Männer ist natürlich nach jüdischem Empfinden völlig unerlaubt,
und der Gastgeber schließt aus der Tatsache, daß Jesus sich dieses
Verhalten dieser Frau gefallen läßt, Jesus könne kein Prophet
sein. Jesus erzählt daraufhin das Gleichnis von den zwei Schuldnern,

die beide ihre Schuld erlassen bekamen, und von denen auch
nach der Meinung des pharisäischen Gastgebers derjenige dankbarer

sein muß, der eine größere Schuld erlassen erhielt. Daraus

folgert Jesus, daß die Sünden der Frau erlassen seien, „weil sie viel
geliebt hat", was sich eben an ihrem dankbaren Verhalten Jesus

gegenüber zeigt. Dann erklärt Jesus der Frau selber: „Dir sind
deine Sünden vergeben", was wieder Entsetzen unter den
Anwesenden hervorruft. Auch hier ist es ganz deutlich, daß Jesus der
Frau Gottes Vergebung zuzusprechen wagt, also Gottes zukünftiges
Heilshandeln in die Gegenwart hineinträgt. Es ist darum
unverkennbar, daß für Jesus die Gegenwart nicht heilsleer ist, sondern
daß Gott auch in der Gegenwart sein Heil schafft, daß dieses
Heilswirken Gottes aber eng an die Person Jesu gebunden ist.

Damit aber haben wir den entscheidenden Unterschied der
Gottesverkündigung Jesu vom jüdischen Gottesglauben berührt. Jesus hat
keinen neuen Gottes begriff gebracht, indem er Gott als den den
Sünder Suchenden verkündete. Denn auch im Judentum ist ebenso

eindringlich von Gottes Gerechtigkeit wie von Gottes Vergebungswillen

die Rede. Gewiß hat Jesus den Vergebungswillen Gottes,
das Verlangen Gottes mach der Umkehr des Sünders, und
Gottes Freude über die Möglichkeit der Vergebung dem Umkehrenden

gegenüber so stark betont, daß er schon damit sich vom
jüdischen Gottesglauben deutlich entfernte. Aber das wirklich
grundstürzend Neue in Jesu Gottesverkündigung ist damit noch
nicht genannt. Es ist doppelter Art. Auf der einen Seite hat Jesus
seine ganze Verkündigung von Gottes Handeln hineingestellt in

66



die Verkündigung von Gottes baldigem Kommen, um sein Reich
aufzurichten. Gott ruft die Menschen durch Jesus ins kommende
Gottesreich, und Gottes Vergebungswille ist nichts anderes als

Gottes Bereitschaft, dem sündigen Menschen den Zugang zur
vollen Gottesgemeinschaft zu ermöglichen. Weil Gott aber allein
dieses Ziel der Aufrichtung seiner Herrschaft im Auge hat, darum
gehört das Richten Gottes in sein Heilshandeln hinein. Nur wenn
der strenge Richter, der unerbittlich fordernde Gott zugleich der
gnädige, vergebende Vater ist, der Alle in sein Reich führen möchte,
kann es sich wirklich um die Aufrichtung von Gottes Herrschaft
durch Gott allein, um das Ende alles Gottwidrigen und den

Anfang der unbeschränkten Gottesherrschaft handeln. Damit ist
aber gegeben, daß für Jesus die beiden Wirklichkeiten, daß Gott
der Richter und daß Gott der Vater ist, nicht zwei einander im
Grunde widersprechende „Seiten" des Gottesbegriffes sind, wie
das im Judentum der Fall ist; Gottes Gericht und Gottes
Vergebung sind vielmehr beide untrennbarer Ausdruck des einen
Liebeswillens Gottes, der auf die endzeitliche Heilsvollendung
abzielt80. Dadurch, daß1 Jesus Gott konsequent als den in der Gegenwart

das endzeitliche Heil Wirkenden verkündet, hat er die
Zwiespältigkeit des jüdischen Gottesbildes überwunden, obwohl die

Unbegreiflichkeit des Gottes, der richtet und begnadet, nicht
aufgehoben wird. Aber noch wichtiger ist das Zweite, das die Neuheit
der Gottesverkündigung Jesu kennzeichnet. Dieses zukünftige
Liebeshandeln Gottes ist nach Jesu Verkündigung gegenwärtig real
durch Gottes Eingreifen in die Gegenwart in Jesu Forderung,
Hilfe, Vergebungszusage. Wer sich diesem gegenwärtigen Handeln
Gottes gläubig erschließt, wer im Glauben erkennt, daß Jesus
Gottes Heil gegenwärtig bringt, für den ist Gottes Heil nicht mehr

nur zukünftig, sondern eine spürbare Wirklichkeit der Gegenwart.
Das Heil bleibt auch für Jesus in seiner vollen Wirklichkeit immer

00 „Zorn Gottes ist nur der Ausdruck dafür, daß der darin stehende Mensch

von der Liebe Gottes erfaßt ist, wobei offenbar wird, daß sich sein Streben

gegen Gott richtet, der sich nicht abweisen läßt. Die Liebe Gottes kann

aus ihrer Endbestimmung nicht heraus; wer aber diese Endbestimmung, das

Reich Gottes, nicht bejaht, bleibt ohne Erfüllung" (H. Preisker, s. Anm. 34,
S. 32).

67



zukünftig, aber eine Wirklichkeit der nahen Zukunft; doch
bestimmt diese Zukunft so spürbar die Gegenwart, daß die Gegenwart

dadurch nicht mehr heilsleer bleibt. Freilich ist es die Person
Jesu in ihrer menschlichen Begrenztheit, an der allein sich dieses

gegenwärtige Heilshandeln Gottes erkennen läßt, in der allein sich
dieses gegenwärtige Heilshandeln Gottes vollzieht. Und es ist die

Frage an den Menschen, ob er diesen Anspruch Jesu bejahen will
oder nicht. Jesus hat so dem Spätjudentum gegenüber keinen neuen
Gottes begriff gebracht, wohl aber eine neue W irklich keit
Gottes, die gegeben war mit seiner Person und seinem Handeln.
Und es gilt darum auch für das Verhältnis der Gottesverkündigung
Jesu zum spätjüdischen Gottesglauben, daß über alle anderen,
weniger wichtigen Unterschiede hinaus das entscheidend Neue eben
die in Jesus sich zeigende Gotteswirklichkeit ist, die man
ablehnen oder annehmen kann, an der sich Judentum und Christentum

im letzten immer scheiden.

Nachkriegsfragen evangelischer Flüchtlingshilfe
Von PAUL VOGT, evangelischer Flüchtlingspfarrer, Zürich.

Das Flüchtlingsproblem hat einen Riesenumfang angenommen.
Kein Mensch, der Mensch geblieben ist, kann sich diesem Problem
entziehen. Erst recht kein Christ. Das Flüchtlingsproblem ist eines
der wichtigsten Nachkriegsprobleme. An seiner Lösung haben alle
Christen mitzuarbeiten. Diejenigen, die nicht praktisch mithelfen
können, haben eine heilige Pflicht zur Mithilfe in ihrer ganzen
Haltung und Gesinnung gegenüber der Lösung dieser Probleme.
Es ist entscheidend wichtig, daß sowohl die Flüchtlinge als alle

Instanzen, die sich mit ihrer Zukunft zu befassen haben, die Kraft
und den Geist des Glaubens zu spüren bekommen, der an die
Herrschaft des auferstandenen Herrn auf Grund seiner Herrschaftskundgebung

glaubt: Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf
Erden.

68


	Die Gottesverkündigung Jesu und der Gottesgedanke des Spätjudentums

