Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 1 (1945)

Artikel: Die Gottesverkindigung Jesu und der Gottesgedanke des
Spatjudentums

Autor: Kimmel, Werner Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zige!‘“ hineinpeitschen lassen. Es ist das nicht nur der Pdbel,
sondern auch das Volk, das jiidische Volk als solches, wenn Luk.
23,13 und Matth. 27,25 statt des etwas verachtlichen ,,Ochlos*
(dyAoc) der ,Laos* (iads) auf den Plan tritt. Es sind auch andere
Leute aus diesem Volk da, die zusammen mit den klagenden Frauen
Jesus auf der via dolorosa begleiten. Dem Hohen Rat selbst hat
Joseph von Arimathia angehoért und sich von seinen Kollegen ge-
schieden. Neben Pilatus stehen die romischen Soldaten ebenso
verantwortungslos wie roh. Doch zu ihnen gehodrt der Centurio
als der erste deutlich bekennende Zeuge aus dem Heidentum, und
zwar vor der Auferstehung Jesu. Diese neue Grofitat Gottes haben
dann die in Wirrnis und Feigheit gestoBenen Jiinger Jesu allen
gepredigt, ,,dem Juden zuerst und dem Griechen, um mit dem
Heidenapostel Paulus zu sprechen, der trotz allem, in das er als
Feind der christlichen Gemeinde zunichst hineingestoBen war, an
seinen Volksgenossen festgehalten hat. Es leidet keinen Zweifel,
daB die damaligen Juden, Heiden und Christen Typen fiir uns
heutige Menschen sind. Daher: ,,Nun, was du, Herr erduldet, ist
alles meine Last; ich hab es selbst verschuldet, was du getragen
hast — so heiffit es im Passionslied Paul Gerhardts aus der Zeit
des DreiBigjihrigen Krieges.

Die Gottesverkiindigung Jesu und der Gottes-
gedanke des Spitjudentums

Von Prof. Dr. WERNER GEORG KUMMEL, Ziirich.

Die Frage nach dem Verhiltnis der Gottesverkiindigung Jesu zum
Gottesgedanken seiner jiidischen Zeitgenossen ist vor 20 Jahren
von neuem in den Mittelpunkt der wissenschaftlichen Diskussion
iiber den wesentlichen Charakter der Verkiindigung Jesu iiber-
haupt gestellt worden durch Karl Holls Arbeit iiber ,,Urchristen-

40



tum und Religionsgeschichte‘‘'. Holl ging in seiner Auseinander-
setzung mit der ,religionsgeschichtlichen‘ Auffassung des Ur-
christentums aus von der tatsichlich entscheidenden Frage, worin
eigentlich der Sieg des Christentums iiber die anderen Religionen
begriindet gewesen sei, und er findet dieses Besondere in Jesu
Verhalten zu den Siindern. Dieses Verhalten Jesu beruht nach Holl
auf Jesu Gottesbegriff, , Jesus verkiindet ... einen Gott, der mit
dem siindigen Menschen etwas zu tun haben will*‘. Dieser Wille
zum Vergeben ist im innersten Wesen Gottes begriindet, der aus
freier Giite iiber die Kluft hinweg dem Menschen entgegenkommen
will. Dieser Gottesgedanke ist nach Holl dem Judentum gegen-
iiber etwas Unerhortes, und Holl betont: ,,Ich habe nie verstanden,
wie man bezweifeln konnte, ob Jesus gegeniiber dem Alten Testa-
ment einen neuen Gottesgedanken gebracht habe.* |Ein Gottes-
glaube, wonach Gott dem Siinder sich gibt, das war der Tod alles
ernsthaften sittlichen Strebens, das war nichts anderes als Gottes-
lasterung. Dafiir haben ihn die Juden ans Kreuz gebracht‘‘ (S.10f.).
Jesus dreht infolgedessen das gewohnte Verhiltnis von Religion
und Sittlichkeit um: durch Gottes Vergebung entsteht etwas Neues,
aus dem eine Sittlichkeit erwéachst, die sich Gott als Vorbild nehmen
kann. Dieser in sich im tiefsten Sinne sinnhafte Gottesgedanke ist
das Sieghafte am Christentum gewesen. Holl hat mit dieser Aui-
fassung starke Zustimmung gefunden?, sie ist besonders durch
Gerhard Kittel fortgebildet worden?, der die Neuheit der Gottes-
verkiindigung Jesu freilich nicht in einem neuen Gottesbegriff,
wohl aber in der Tatsache sieht, daB der den Siinder suchende Gott
im Gegensatz zum Judentum ,in Jesus dem Christus Gegenwart
und Vollendung und Wirklichkeit‘“ geworden ist (S.130). Schirfste
Opposition hat dagegen Holls Anschauung bei Rudolf Bultmann

1 Urspriinglich erschienen in den ,Studien des apologetischen Seminars in
Wernigerode‘, Heft 10, 1925. Wieder abgedruckt in den ,,Gesammelten Auf-
sitzen zur Kirchengeschichte* II, 1927, S. 1ff., bes. 18ff. (danach zitiert).
¢ (. Aulén, Das christliche Gottesbild, 1930, S. 21ff.; A. Nygren, Eros und
Agape 1, 1930, S. 51ff.

3 @. Kittel, Die Religionsgeschichte und das Urchristentum, 1932, S. 118ff.
(bes. S. 120f., 151f., 1541.).

41



gefundent. Er bestreitet, ,,daB die Eigenart der christlichen Reli-
gion dem Judentum gegeniiber... in der Neuheit ihres Gottesbe-
griffes liegt‘‘, und sucht nachzuweisen, dafl der Gottesbegriff Jesu
der altjiidische ist, nur sei dieser Gottesbegriff von Jesus radikal
ernst genommen. Das Eigentiimliche der Predigt Jesu war viel-
mehr ,,die Behauptung, daB sein Kommen die letzte Stunde fiir
die Welt bedeutet‘, das Neue in der Predigt Jesu ist also nicht
sein Gottesgedanke, sondern seine prophetische Verkiindigung von
der Nahe der Gottesherrschaft. Es stehen sich damit in den An-
schauungen von Holl und Bultmann zwei Auffassungen des Ver-
haltnisses Jesu zum Judentum gegeniiber, die beide deutlich auf
richtigen Beobachtungen beruhen, aber in ihrer Einseitigkeit am
eigentlichen Problem vorbeigehen. Kittel ist dem entscheidenden
Sachverhalt dadurch nahe gekommen, daBl er auf das Problem der
Gegenwart des Heils und der Bedeutung Jesu fiir diese Heils-
gegenwart erganzend hinwies, aber er hat diese wichtigen Beob-
achtungen nur thesenhaft vorgetragen und nicht eingehend be-
griindet. Die Frage ist darum noch immer offen, wie sich die Got-
tesverkiindigung Jesu sachlich zur jiidischen Gottesanschauung ver-
halte, und wo hier die entscheidende Besonderheit bei Jesus liege.
Eine iiberzeugende Beantwortung dieser Frage ist aber fiir die
Einsicht in das eigentlich Wesentliche und Besondere der gesam-
ten Predigt Jesu unerldBlich, und nur auf dem Hintergrund einer
solchen Antwort kann klar erkannt werden, worin von Anfang an
der grundlegende Unterschied zum Judentum und darum auch die
Ursache der radikalen Ablehnung Jesu durch das Judentum lag.
Die Frage der Beziehung der Gottesverkiindigung Jesu zu den Ge-
danken seiner jitdischen Umwelt soll darum hier von neuem aufge-
nommen werden; doch sollen in diesem Rahmen nur die wesent-
lichen Punkte herausgehoben und durch bezeichnende Beispiele
erliutert werden.

Es ist wohl am zweckmiBigsten, von den Grundziigen der alt-

testamentlichen Gottesanschauung auszugehen, auf deren Boden

i R. Bultmann, Urchristentum und Religionsgeschichte, Theol. Rundschau,
Neue Folge 4, 1932, S. 1f{f. (bes. S. 10ff.); vgl. schon frither R. Bultmann,
Jesus, 1926, S. 123 ff.

42



sowohl Jesus wie das Spitjudentum standens. Fiir das israelitische
Volk war Jahwe zum mindesten seit der Zeit des Moses der ein-
zige wirkliche Gott, der mit dem Volk aus freien Stiicken seinen
Bund geschlossen und seit dieser BundschlieBung das Volk ge-
fithrt hat. Dieser Gott ist eine personhafte Gestalt iibermenschlich-
unheimlicher Art, deren Wesen grundlegend das des gebietenden
Herrn ist, dessen Handeln man nicht berechnen und nur aus seinem
Verhalten zu dem Volk seiner Erwihlung und zu den andern Vol-
kern ablesen kann. Dieser Gott ist im Gegensatz zu den Menschen
heilig, ehrfurchtgebietend und unnahbar, ein persénlicher Wille,
der vom Menschen Gehorsam gegeniiber seinen Geboten und vom
israelitischen Volk im besonderen Gehorsam gegeniiber den For-
derungen des Bundesgottes verlangt. Der Bund Gottes mit dem
Volk beruht vollig auf der freien Erwéhlung des Volkes durch
Gott, und die Erfiilllung des Willens Gottes ist nicht die Vorbe-
dingung, sondern die Folge dieser erfahrenen Erwihlung: ,Ihr
sollt euch nicht wegen eines Toten tatowieren... Denn du bist
ein Volk, das Jahwe, deinem Gott, heilig ist; dich hat Jahwe, dein
Gott, erwihlt, daff du ihm Eigentumsvolk seiest unter allen Vol-
kern der Erde** (5. Mos. 14, 1). Dieser das Volk erwihlende Bundes-
gott wird einerseits erfahren als der gerechte Gott. Gottes
Gerechtigkeit zeigt sich nicht in der Wahrung einer formalen
Rechtsordnung, sondern in der Wahrung des gottgemédBen Verhalt-
nisses zwischen Gott und Volk durch Gott selber; ,,Gerechtig-
keit ist im Alten Testament kein juristischer, sondern ein gemein-
schaftsbezogener Begriff ... Der Herr kann die Gemeinschaft derer,
die er beherrscht, ... nur so beherrschen, daB er ihr hilft und sie
gegen ihre Zerstorer auBen und innen beschiitzt. Deshalb heiBt er
gerecht‘“s, Gottes Gerechtigkeit sorgt darum dafiir, daB das Bun-
desverhiltnis zwischen Gott und dem Volk nicht gestért wird, in-
dem Gott den Ungerechten bestraft, aber auch dem BubBfertigen
vergibt (,,Ich will den Grimm des Herrn tragen — denn ich habe
wider ihn gesiindigt —, bis er sich meiner Sache annimmt und mir

5 Vgl. W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments I, 1933, S. 101ff,;
L. Kéhler, Theologie des Alten Testaments, 1936, S. 2 ff.; G. Quell, Theol.
Worterb. z. Neuen Testament I11, 1938, S. 79 ff., S. 1056 ff.

6 L. Kohler (s. Anm. 5), S. 17.

43



Recht schafft, mich in das Licht hinausfiihrt, daB ich seine Gerech-
tigkeit schaue‘* Micha 7,9). Weil das Verstiandnis fiir Gottes Ge-
rechtigkeit ausging von der Erfahrung des Bundesverhiltnisses
zum Volk durch den Bundesherrn Jahwe selber, bestand aber im-
mer die Gefahr, daBl Gottes Gerechtigkeit nur fiir das jiidische Volk
erwartet und auf die Volker der Welt Gottes Zorn herabbeschworen
wurde (,,Der Herr, der Gerechte, hat zerhauen der Gottlosen
Stringe. Zu Schanden werden und zuriickweichen miissen alle, die
Zion hassen‘‘ Ps.120,41). Wie das Alte Testament Gott als den
Gerechten kennt, ebenso sicher kennt es ihn andererseits auch als
den Barmherzigen und Liebenden. Gott hat das ab-
triinnige Volk immer wieder zu sich gezogen und ohne alles Ver-
dienst des Volkes an der Erwihlung festgehalten (,,Er aber in sei-
ner Gnade und seinem Erbarmen, er vergab ihre Schuld und ver-
tilgte sie nicht, lieB oftmals ab von seinem Zorn*‘ Ps. 78, 38). Diese
Liebe Gottes zu dem untreuen Volk wird nicht aus einem Prinzip
abgeleitet, sondern in Gottes unbegreiflicher Person begriindet ge-
sehen (,,Ich will meinen glithenden Zorn nicht vollstrecken, will
Ephraim nicht wieder verderben. Denn Gott bin ich und nicht ein
Mensch, heilig in deiner Mitte, doch nicht ein Vertilger“ Hos. 11,
0). Diese Liebe Gottes zu seinem Volk zeigt sich sowohl in der
geschichtlichen Fithrung des Volkes und des Einzelnen?® wie in der
Gabe des Gesetzes, die durchaus als Gnade empfunden wird (,,Und
dafiir, daB ihr diese Rechte anhort, sie haltet und danach tut, wird
der Herr, dein Gott, den Bund halten und die Huld bewahren, die
er deinen Vitern zugeschworen hat, und er wird dich lieben, dich
segnen und dich mehren‘‘ 5. Mos. 6, 12 {.)8. Diese Gerechtigkeit und
Liebe Gottes soll sich in ihrer ganzen GroBe am Ende der Tage
offenbaren (,,Da wird gebeugt der Mensch und erniedrigt der
Mann, und die Augen der Hochmiitigen werden gedemiitigt. Aber
der Herr der Heerscharen wird erhaben durch das Gericht, und der

7 Vgl. 5. Mos. 4, 37; Ps. 100, 3 ff.; Hiob 33, 23 ff. und dazu /. Hempel, Gott
und Mensch im Alten Testament, 2. Aufl. 1936, S. 80ff., 241ff.

8 Vgl. ferner 5. Mos. 4, 5 ff. und dazu Hempel (s. Anm. 7), S. 291f.: ,,Durch
die Erfiillung des Gesetzes wird der Bund immer aufs neue Wirklichkeit,
sodaB das BewuBtsein um die Nihe Gottes und die Herrlichkeit des Gesetzes
zusammenwachsen.‘

44



heilige Gott erweist sich heilig durch Gerechtigkeit‘ Jes.5,15f.;
,Wird auch ein Weib ihres Kindleins vergessen, daB} sie sich nicht
erbarmte iiber den Sohn ihres Leibes? Und ob sie gleich seiner
vergilBe, so will ich doch dein nicht vergessen‘ Jes. 49, 15). Bei
allen solchen Aussagen iiber Gottes Handeln bleibt das BewuBt-
sein erhalten, daB Jahwe freier Wille ist, den man nicht erklaren
und berechnen, sondern dem man sich nur beugen und unterwerfen,
aber auf den man auch sein Vertrauen setzen kann.

Auf dem Boden dieser alttestamentlichen Gottesanschauung, deren
allmahliches Werden ebenso wenig ins BewuBtsein trat wie das
Nebeneinander von Hoéhen und Tiefen in der Gottesanschauung,
steht die Gottesanschauung des Spitjudentums der letzten Jahr-
hunderte vor Christi Geburt und der Zeit Jesu. Man hat nun oft
gesagt, daB} das Spatjudentum den alttestamentlichen Gottesglauben
entscheidend verdndert und damit zu einer vollig andersartigen
GroBe umgestaltet habe?. Man weist darauf hin, daB im Spatjuden-
tum der Eigenname Gottes, Jahwe, vollig aus dem Gebrauch ver-
schwindet und durch abstrakte Begriffe wie ,,Himmel*, ,Herr*,
,der Name‘“ usw. ersetzt wird, worin sich die Gefahr einer un-
lebendigen, unpersonlichen Auffassung der Gottheit zeige; erweise
sich schon dadurch, daB Gott seine lebendige Wirklichkeit ver-
loren habe, so wird dieser Eindruck verstarkt durch die Tatsache,
daB sich zwischen Gott und Mensch ,ein ganzes Heer von Mit-
telwesen‘‘ dringe, wodurch Gott als der Weltferne erscheint, der
mit dem Menschen nicht mehr direkt verkehren kann. Jesus aber
habe wieder den nahen, barmherzigen Gott verkiindet, der sich
um seine Kinder kiimmert, sodaB Jesus in der Gottesanschauung
in wesentlichen Punkten zum Alten Testament, besonders zu den
Propheten zuriickkehrt sei. Aber diese Auffassung der Gottesan-
schauung des Spitjudentums ist zweifellos nicht richtig, und dar-
um ist auch das Urteil {iber Jesu Stellung zu dieser Gottesan-

® W. Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeit-
alter, 3. Aufl. von H. Gressmann, 1926, S. 307ff.; H. Weinel, Biblische
Theologie des Neuen Testaments, 3. Aufl. 1921, S. 152; H. J. Holtzmann,
Lehrbuch der Neutestamentlichen Theologie I, 1011, S. 52ff.

45



schauung falsch'0. Es ist ganz zweifellos, daB das Spatjudentum
mit der Erhabenheit und Weltiiberlegenheit Gottes konsequenter
Ernst gemacht hat als groBe Teile des Alten Testaments. Aber die
Vermeidung des Jahwenamens hat ebensowenig wie das stirkere
Vordringen einer zwischen Gott und Welt stehenden Geisterwelt
damit etwas zu tun. Der Gottesname ist schon in den spateren
Schriften des Alten Testamentes teilweise vermieden worden!*; und
das Spitjudentum hat zweifellos eine Reihe von Abstraktbegriffen
wie ,,der Himmel, der Name, der Ort‘“ usw. stattdessen ge-
braucht'?; der Jahwename wurde nur noch im Jerusalemer Tem-
pelgottesdienst ausgesprochen, und auch dort moglichst unver-
standlich. Aber diese Meidung des Eigennamens Gottes geschah
nicht darum, weil man Gott als persénliches Wesen aus den Augen
verlor, sondern weil ein Eigenname bei dem einzigen, absoluten
Gott nicht mehr nétig war, und auch darum, weil der MiBbrauch
des Gottesnamens zu Zauberzwecken, den wir in den Zauberpapyri
verfolgen konnen, nur auf diese Weise vermieden werden konnte.
Der Glaube an das stirkere Eingreifen von Engeln in das irdische
Geschehen und iiberhaupt die starke Ausbildung der Vorstellungen
von der Engel- und Geisterwelt sind ebenso nicht die Folge eines
Fernriickens Gottes, sondern ganz im Gegenteil zeigt sich in diesen
Erscheinungen das starke BewuBtsein, daB Gott personlich in das
Leben der Menschen eingreift und sich auch um die einzelnen Vor-
gange kiitmmert (man denke nur an das Tobitbuch)®. Aber wich-

10 Siehe besonders G. Kittel, Die Probleme des palistinischen Spitjuden-
tums und das Urchristentum, 1926, S. 132 ff.; G. F. Moore, Judaism in the
First Centuries of the Christian Era. The Age of the Tannaim. I, 1927,
S. 357 ff., 423 ff. Ferner zum Gottesgedanken des Spiatjudentums A. Marmor-
stein, The Old Rabbinic Doctrine of God. [. The Names and Attributes of
God, 1927; /. Bonsirver, Le Judaisme palestinien au temps de Jésus-Christ.
Sa Theologie. 1, 1934, S. 111ff.; C. G. Montefiore and H. Loewe, A Rab-
binic Anthology, 1938, S. 1{f.; E. Sjoberg, Gott und die Siinder im palastini-
schen Judentum nach dem Zeugnis der Tannaiten und der apokryphisch-
pseudepigraphischen Literatur, 1930.

11 Belege im Theol. Worterb. z. N. T. I1I, S. 93 ff., 1069.

12 Genaue Listen bei Marmorstein (s. Anm. 10), S. 56 ff. und Bousset-Gress-
mann (s. Anm. 9), S. 310ff.

15 Vgl. Moore (s. Anm. 10), S. 404 f. und E. Stauffer, Theol. Worterb. z.
N.T. III, S. 99.

46



tiger als diese negativen Feststellungen sind einige positive Tat-
sachen, die dartun, daB dem spatjidischen Gottesbegriff durchaus
nicht der Charakter der Weltferne und Abstraktheit eignet. Immer
wieder haben die Lehrer des Spitjudentums betont, daB Gott in
der ganzen Welt anwesend ist, und daB er sich um jedes seiner
Geschopfe bis ins Kleinste kiimmere. ,,An jedem Ort, wo du die
Spur von eines Menschen FuB findest, bin ich vor dir‘‘ sagt Gott
zu Mose am Sinai nach der Ailtesten Auslegung des 2. Mose-
buches!t; und von einem bekannten Rabbi der Mitte des 2. Jahr-
hunderts wird erzahlt: ,,Rabbi Simeon ben Jochai sah einen Jiger,
der Vogel fing und sein Netz ausspannte; sooft er eine Himmels-
stimme horte, welche ,frei* rief, war der Vogel gerettet. Da sprach
er: ein Vogel geht nicht zugrunde ohne den Himmel (= Gott), um
wieviel weniger der Mensch‘15. Weil so der fromme Jude von der
Fiirsorge Gottes fiir alle Kreaturen, von dem Wissen Gottes um
jedes irdische Geschehen und von der Anwesenheit Gottes an allen
Orten iiberzeugt war, konnte auch nie ein Zweifel an der Tatsache
aufkommen, daB Gott dem Menschen nahe ist und jedes Gebet
unmittelbar hort. Das findet sich besonders deutlich in einem etwas
spateren Text ausgedriickt: ,,Gott ist weit und ist doch nah...
Denn ein Mensch geht in die Synagoge und steht hinter einem
Pfeiler und betet fliisternd, und Gott hort sein Gebet, und so ist
es mit allen seinen Geschopfen. Gibt es einen niheren Gott als
diesen? Er ist seinen Geschopfen so nah wie das Ohr zum Mund*‘ 5.
Aber diese Vorstellung ist zweifellos viel dlter als dieser Text. So
heiBt es nicht nur im altesten Kommentar zum 2. Mosebuch : ,,Nicht
wie das MaB von Fleisch und Blut ist dein MaB ... Das MaB von
Fleisch und Blut: nicht kann er zwei Menschen horen, wenn sie
zusammen schreien. Aber auch wenn alle Weltbewohner kommen
und vor dem Heiligen, gepriesen sei er, schreien, hort er ihr Ge-
schrei‘“!"; sondern schon der kurz vor Jesus lebende Hillel sagte,

14 Mekhilta Ex. 17,6, Wajjassa beschallach § 6, S. 175, 6 f. ed. Horovitz-
Rabin, S. 167 der Ubersetzung von Winter-Wiinsche.

15 Talmud jeruschalmi Scheb. 9, S. 38d, 27 ff.; apokryphe und pseudo-
epigraphische Belege bei Bonsirven (s. Anm. 10), S. 176.

16 Talmud jeruschalmi Ber. 9, 1, S. 13 a, 20 f., 25 ff. (4. Jahrhundert).

17 Mekhilta Ex. 15, 11, Wajjehi beschallach § 8, S. 143, 7 ff. ed. Horovitz-
Rabin, S. 137 f. der Ubersetzung von Winter-Wiinsche.

47



daB Gott zum Frommen in sein Haus komme, wenn der Fromme
zu ihm in die Synagoge komme: ,,Wenn du in mein Haus kommst,
werde ich (d. h. Gott) in dein Haus kommen, und wenn du nicht
in mein Haus kommst, werde ich nicht in dein Haus kommen.‘ 15,
Hat so das Spitjudentum zweifellos die Ndhe Gottes zur Welt und
besonders zum Frommen nicht vergessen, so hat es ebenso fest
an Gottes Erbarmen als unerklirlicher AuBerung des gottlichen
Wesens festgehalten. Man redet selten von Gottes Liebe zu allen
Menschen : ,,Geliebt ist der Mensch; denn er wurde zum Ebenbild
Gottes geschaffen. Eine noch gréBere Liebe, es wurde ihm be-
kannt gemacht, daB er zum Ebenbild geschaffen wurde‘‘t*. Man
betont, daBB Gottes Liebe Mann und Frau in gleicher Weise gelte:
,,Die Liebe Gottes ist nicht so wie die Liebe von Fleisch und Blut.
Bei Fleisch und Blut richtet sich die Liebe mehr auf die mannlichen
als auf die weiblichen (Kinder). Aber bei dem, der sprach und die
Welt ward, ist es nicht so. Sondern seine Liebe richtet sich auf die
Minnlichen und auf die Weiblichen, seine Liebe richtet sich auf
Alle, wie es heiBt: Giitig ist Gott gegen alle, und seine Liebe richtet
sich auf alle seine Geschopfe‘* (Ps.145,0)2. Dem entsprechen die
Tatsachen, daB wie im Alten Testament das ganze Spatjudentum
von der Grundauffassung ausgeht, daB sich Gottes Wesen als durch
die beiden Eigenschaften der Gerechtigkeit und des Erbarmens be-
stimmt beschreiben 1aBt2!, und daB die spiter hiufig gebrauchte Be-
zeichnung Gottes als ,,der Barmherzige‘* schon frith bezeugt ist*:.
Und so ist denn von der Liebe und dem Erbarmen Gottes zu dem

1s Tosephta Sukk. 4,3, S. 198, 13ff. ed. Zuckermandel. Weitere Belege bei
Bonsirven (s. Anm. 10), S. 179 f.

1% So R. Akiba (1./2. Jahrh.), Mischna Aboth 3, 14, dazu vgl. Sjoberg
(s. Anm. 10), S.27. Vgl. aber auch Rabbi Zadok (Ende des 1. Jahrh.):
,aott reicht in jeder Stunde Nahrung dar allen Weltbewohnern nach ihrem
Bediirfnis und sittigt alle Lebewesen mit Wohlgefallen, und nicht nur die
frommen und gerechten Menschen allein, sondern auch die Gottlosen und
die Gotzendiener (Mekhilta Ex. 18, 12, Amalek Jithro 1, S. 195, 20 f. ed.
Horovitz-Rabin, S. 185 der Ubersetzung von Winter-Wiinsche.

20 Sifre Num. 27,1 § 133, S. 176, 2 ff. ed. Horovitz, S. 534 der Ubersetzung
von K. G. Kuhn.

21 Belege bei Sjoberg (s. Anm. 10), S. 2 ff.

22. Siehe Marmorstein (s. Anm. 10), S. 101 f.; Bonsirven (s. Anm. 10), S. 143.

48



jiidischen Volk, auch wenn es siindig ist, hiaufig die Rede?, und
man weiB, daB solche Gnade vollig unverdient aus Gottes freiem
Willen entspringt: der Gebetswunsch aus dem aaronitischen Segen
,und sei dir gnadig* (4. Mos. 6, 25) wird darum im éltesten Kom-
mentar zum 4. Mosebuch so gedeutet: ,,Er begnade dich mit unver-
dienten Gaben‘‘2t, und ein alter Prediger 1i6t Gott sagen: ,Ich
schulde den Geschopfen nichts, sondern umsonst gebe ich euch,
wie geschrieben steht: Ich erbarme mich dessen, dessen ich mich
erbarme*‘ (2. Mos. 33,19)%. Ja, der Glaube an Gottes Erbarmen ist
so tief im jildischen Gottesbild verwurzelt, daB man auch von Gottes
Erbarmen gegeniiber den Heiden redet, obwohl angesichts der Er-
wihlung des jiidischen Volkes ,,das andere Hauptmoment der jii-
dischen Religion, die Vergeltung, in Gottes Beziehungen zu den
Heiden entschieden den Vorrang hat‘‘26. Es ist also unbezweifel-
bar, daB das Spatjudentum, aufs ganze gesehen, die alttestament-
liche Auffassung von der Nihe und Barmherzigkeit des gerechten
Gottes durchaus festgehalten hat, und es kann keine Rede davon
sein, daB Gott dem Spatjudentum der ,ferne‘* Gott geworden war.

Und doch ist an dieser These Boussets und anderer etwas Rich-
tiges, dessen genaue Bestimmung fiir das Verstindnis der Beziehung
Jesu zum jiidischen Gottesgedanken entscheidend wichtig ist. Fiir
den Juden zur Zeit Jesu ist Gott nicht fern, wohl aber ist die Ge-
genwart leer von Gottes Heilshandeln in der Geschichte seines
Volkes. Gott sorgt auch in der Gegenwart fiir den Einzelnen, kiim-
mert sich um das Wohl der Welt und besonders Israels und hort
jedes Gebet. Aber seit den letzten Propheten, deren Schriften in
den alttestamentlichen Kanon aufgenommen worden waren, hatte
sich Gottes Geist von Israel zuriickgezogen, Gott redete direkt nur
noch durch Himmelsstimmen: , Als Haggai, Sacharja und Male-
achi, die letzten Propheten, gestorben waren, verschwand der Hei-

23 Ausfiihrliche Belege bei Sjoberg (s. Anm. 10), S. 62 ff., 109 ff., 203 ff.
24 Sifre Num. 6,25 § 41, S. 45, 1 ed. Horovitz, S. 128 der Ubersetzung von
Kuhn. Sjéberg (s. Anm. 10), S. 64 Anm. 2 betont mit Recht die Nihe dieses
Gedankens zur paulinischen Lehre von der unverdienten Gnade.

26 Tanchuma ed. Buber, Waetchanan § 3, S. 9, 17f.

26 Genaue Nachweise bei Sjéberg (s. Anm. 10), S. 86 ff. Dieser Gedanke
fehlt aber in den Apokryphen und Pseudoepigraphen, s. Sjoberg, S. 210.

49

Judaica, Bd. I, 1 4



lige Geist aus Israel; gleichwohl lieB man sie die Himmelsstimme
horen‘‘27. Diese Uberzeugung, daBB die Zeit der Propheten in der
Gegenwart vorbei ist, geht parallel mit der noch wesentlicheren
und fiir das gesamte spitjiidische Denken grundlegenden An-
schauung, daB Gott seinen Willen den Vitern einst am Sinai ge-
offenbart habe, daB diese Offenbarung damit aber ein fiir alle Mal
gegeben sei, und daB es jetzt nur noch gelte, diese Offenbarung
festzuhalten, auszulegen, weiter zu geben und das Leben danach
einzurichten. Man war darum davon iiberzeugt, daf schon die
biblischen Propheten und die Verfasser der iibrigen biblischen
Schriften auBerhalb der fiinf Biicher Mose nichts Neues mehr zum
,,Aesetz“ hinzugefiigt hitten2®, und erst recht durfte kein Rabbi
am Buchstaben des Gesetzes etwas dndern oder dazu hinzufiigen .
Die Offenbarung hatte also seit den ,,Viatern‘‘ aufgehort, und in
der Gegenwart hatte der Fromme von dieser vergangenen Offen-
barung zu leben und auf die Zukunft auszuschauen, wie ein pha-
risdischer Psalm des 1. vorchristlichen Jahrhunderts deutlich sagt:
,,Du hast einen Bund mit unsern Vatern um unsertwillen geschlos-
sen, und wir hoffen auf dich, indem wir unsere Seele dir zuwenden*
(Ps. Sal. 9, 19). Dieser zeitlichen Ferne des sich offenbarenden
Gottes zur Gegenwart entspricht das Zuriicktreten des gottlichen
Wunders in der Gegenwart. Haufig wird auf die Wunder Gottes
in der Vergangenheit verwiesen, und ebenso selbstverstindlich ist,
daB Gott jederzeit Wunder tun kann; auch erzihlt man eine Fiille
von Wundern von einzelnen Rabbinen und Frommens3’. Aber man
stellt daneben in einer alten Uberlieferung fest, daB ,,die Israeliten
wiirdig waren, daf ihnen in den Tagen Esras Wunder geschahen
wie in den Tagen Josuas, des Sohnes Nuns, die Siinde aber hat es
verursacht (ndmlich, daB keine Wunder mehr geschahen)‘‘3t. Und
man weill von Gottes Eingreifen in die Geschichte seines Volkes

21 Tosephta Sota 13,2, S. 318, 21 ff. ed. Zuckermandel.

28 Siehe Moore (s. Anm. 10), S. 239.

29 Vgl. W. Q. Kiimmel, Jesus und der jiidische Traditionsgedanke, Zeitschr.
fiir die Neutest. Wissenschaft 33, 1934, S. 112 ff.

30 Nachweise bei Bonsirven (s. Anm. 10), S. 185f.; Moore (s. Anm. 10),
S. 376f.; Montefiore-Loewe (s. Anm. 10), S. 690 ff.

31 Talmud Babli Ber. 4 a unten, iibersetzt von Goldschmidt I, 1929, S. 9.

50



in der Gegenwart nichts zu erzihlen, was dem zur Zeit der Viter
beim Auszug aus Aegypten Geschehenen entspriache, und streckt
sich darum sehnend nach der Endzeit aus, in der noch groBere
Wunder als einst geschehen sollen®2. Und noch einmal zeigt sich
der gleiche Sachverhalt beim Blick auf Gottes Urteil iiber den
Menschen. Es ist dem Juden vollig sicher, daB Gott die Menschen
nach ihren Taten belohnt und bestrait, aber ebenso auch, daB er
sich des umkehrenden Siinders erbarmts. Aber so hoch das
fromme SelbstbewuBtsein des einzelnen Rabbi auch gehen mag,
vollige Sicherheit iiber Gottes einstiges Urteil iiber den einzelnen
Menschen ist in der Gegenwart nicht zu gewinnen, sondern dar-
iber entscheidet erst das Endgericht, und so bleibt die Heilsge-
wiBheit gerade des ernsten Frommen in der Gegenwart vollig un-
sicher, wie die bekannte Erzihlung vom Tod Rabbi Jochanan ben
Sakkais, des Zeitgenossen der Apostel, beweist: ,,Als R. Jochanan
ben Sakkai erkrankte, traten seine Schiiler ein, ihn zu besuchen.
Als er sie sah, begann er zu weinen. Seine Schiiler sprachen zu
ihm: Leuchte Israels, rechte Sidule, maichtiger Hammer, warum
weinst du? Er erwiderte ihnen: Wenn man mich vor einen Konig
aus Fleisch und Blut fithrte, der heute hier und morgen im Grabe
ist..., wiirde ich dennoch weinen. Jetzt, da man mich vor den
Ko6nig der Konige, den Heiligen, gepriesen sei er, fiihrt, ... dessen
Zorn ein ewiger Zorn ist,... und auBerdem auch zwei Wege vor
mir sind, einer zum Paradiese und einer zur Hoélle, und ich nicht
weiB, welchen man mich fithren wird, soll ich da nicht weinen ?¢¢5¢,
Und schlieBlich: Der fromme Jude bekennt, daB Gott der Kénig
seines Volkes, ja der ganzen Welt sei. Diese Konigsherrschaft
Gottes ist aber in der Gegenwart verborgen, man kann jetzt nur
,das Joch der Konigsherrschaft Gottes auf sich nehmen‘, indem

32 Siehe P. Volz, Die Eschatologie der jiidischen Gemeinde im neutestament-
lichen Zeitalter, 2. Aufl. 1934, S. 387. Z. B. 4. Esra 7, 27: ,,Und wer aus den
vorausgesagten Plagen Rettung findet, wird selber meine Wunder schauen.*
33 (Genaue Nachweise bei Sjoberg (s. Anm. 10), passim.

3+ Talmud Babli Ber. 28 b Mitte, iibersetzt von Goldschmidt I, 1929, S.124f.
Vgl. zur spatjiidischen HeilsungewiBheit H. Rengstorf, Theol. Worterb. z.
N.T. II, S. 523 ff. und H. Preisker, Die urchristliche Botschaft von der
Liebe Gottes im Lichte der vergleichenden Religionsgeschichte, 1930, S. 24.

51



man die Gebote erfiillt; aber Gottes Konigtum wird wirklich her-
vortreten am Ende der Tage, wenn die Gottesherrschaft er-
scheint. Darum betet der jiidische Fromme dreimal tdglich im
Achtzehnbittengebet: ,,Bringe wieder unsere Richter wie vordem
und unsere Ratsherrn wie zu Anfang, und sei Konig iiber uns, du
allein 136, So streckt sich der jiidische Fromme der Zeit Jesu nach
der verheiBenen Zukunft aus, bleibt aber in der Gegenwart in
einer gewissen Heilsleere. Das bedeutet nicht, daB das Judentum
einen andern Gottesbegriff hitte als das Alte Testament, wohl aber,
daB fir die Frommigkeit des Spitjudentums der gegenwartig wir-
kende Gott verdeckt wurde durch die Erinnerung an Gottes Gna-
denhandeln in der Vergangenheit und durch die Hoffnung auf die
Heilsvollendung in der Zukunft.

Auf dem Hintergrund dieser spitjiidischen Gottesanschauung ist
nun die Gottesverkiindigung Jesu zu sehen?®’. Dall Jesus an die
Gottesvorstellung seiner jiildischen Umwelt ankniipfte, zeigt sich
schon darin, daB er keine neue Gottesbezeichnung einfiithrte, viel-
mehr gelegentlich geldufige jiidische Umschreibungen des Gottes-
namens gebraucht (,,der Herr‘* Matth.11,25; , der Himmel*“ Luk.
15,21; ,die Kraft Mark.14,62) und sonst ohne Umschreibung
einfach von ,,Gott‘ redet (z. B. Matth. 6, 24) oder Gott als ,,Vater*
bezeichnet, worauf wir zuriickkommen miissen®s. Die Ankniipfung
Jesu an die jiidische Gottesvorstellung zeigt sich aber besonders
darin, daB Jesus Gott konsequent als den zukiinftigen verkiindet,
wie es das Judentum tat. Das ergibt sich schon darus, daB Jesus das
baldige Kommen der Gottesherrschaft, damit das bevorstehende
Handeln Gottes als ,, Konig*‘ verkiindete (Mark. 1, 15; Matth. 10, 7

3 S. Volz (s. Anm. 31), S. 165 ff.

36 11. Bitte der palistinischen Rezension nach Sftrack-Billerbeck, Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch IV, 1928, S. 212,

37 Vgl. dazu besonders R. Bultmann, Jesus, 1926, S. 123ff.; H.-D. Wend-
land, Die Eschatologie des Reiches Gottes bei Jesus, 1930, S. 10 ff.; R. A.
Hoffmann, Das Gottesbild Jesu, 1934; W. Grundmann, Die Gotteskind-
schaft in der Geschichte Jesu, 1938; W. Twisselmann, Die Gotteskindschaft
der Christen nach dem Neuen Testament, 1939, S. 27 ff.

88 Zu den Gottesbezeichnungen Jesu vgl. Grundmann (s. Anm. 36), S. 62 ff.
und Stauffer, Theol. Woérterb. z. N. T. III, S. 92.

b



usw.) . Wenn die Gottesherrschaft erscheint, wird Gott als Rich-
ter walten (Matth. 25,14 ff.), der Leib und Seele in die Holle ver-
derben kann (Matth. 10, 28). Dieser kommende Richter ist so vollig
freier Wille, daB er im Gleichnis den reichen Bauern wegrufen
kann, ehe dieser seine Schitze genieBen konnte. Aber dieser kom-
mende Gott ist fiir Jesus wie fiir das Judentum nicht nur der strenge
Konig und Richter, sondern auch der barmherzige Vater.
Jesus kniipft nicht nur in der Verkindigung von Gott als dem
Barmherzigen, wie wir bereits sahen, an das Spatjudentum an,
sondern ebenso in der Bezeichnung Gottes als ,,Vater‘“4". Schon
im Alten Testament begegnet der Vatername fiir Gottes Verhalten
gegeniiber dem Volk, besonders hiufig seit der Zeit der Propheten
(z. B. Jer.3,19; Jes.63,16). Aber auch der einzelne Fromme ver-
gleicht schon im Alten Testament gelegentlich einmal das Ver-
halten Gottes zum Menschen mit dem Verhalten eines Vaters zu
seinen Kindern (Ps.103,13). Diese im Alten Testament noch sel-
tene Bezeichnung Gottes wird in den Apokryphen haufiger, be-
sonders als Gebetsanrede des einzelnen Frommen (,,Herr, Vater,
Beherrscher meines Lebens‘‘ Sir.23,1), und bei den Rabbinen ist
die Bezeichnung ,mein Vater im Himmel‘ oder ,,unser Vater im
Himmel‘“ sehr haufig (,,Rabbi Eliezer sagte: ... Auf wen sollen wir
uns stiitzen? Auf unsern Vater, der im Himmel ist*“#1). Es kann
also keine Frage sein, daBl Jesus nichts grundlegend Neues tat, als
er selber Gott als Vater anrief und seinen Jiingern von ihrem
himmlischen Vater sprach und sie lehrte, zu Gott als Vater zu
beten(Mark. 14, 36; 11, 25; Matth. 6,9 = Luk. 11, 2). Und doch ist
diese Feststellung in dieser Allgemeinheit ungeniigend. Denn ein-
mal ist zweifellos richtig, dafi der Gedanke von Gott als dem Vater
der Juden im spitjiidischen Denken nicht eigentlich zentral ist,

39 Siehe den Nachweis in meiner Arbeit ,,VerheiBung und Erfiillung. Unter-
suchungen zur eschatologischen Verkiindigung Jesu‘‘. Basel 1945.

40 Vgl. dazu G. Dalman, Die Worte Jesu I, 2. Aufl. 1930, S. 150 ff.; Moore
(s. Anm. 10), II, S. 201 ff.; G. Kittel, Theol. Worterb. z. N. T. I, S. 4 ff,;
Grundmann (s. Anm. 36), S. 27 ff.; Twisselmann (s. Anm. 36), S. 26 ff.

41 Mischna Sota 9, 15. Marmorstein (s. Anm. 10), S. 56 f. zeigt, daB die
Bezeichnung Gottes als Vater auch in der rabbinischen Literatur im 1.
christlichen Jahrhundert sicher bezeugt ist.

53



und daB ganz besonders die Texte, in denen der einzelne Fromme
Gott seinen Vater nennt, nicht sehr zahlreich sind!2. Es ist also
zum mindesten bezeichnend, daB Jesus gerade diese jidische
Gottesbezeichnung in den Mittelpunkt gestellt hat. Und dann ist
es sehr bedeutsam, in welcher Form Jesus seine Jiinger den Va-
ternamen als Gebetsanrede gelehrt hat. Nach der iltesten Uber-
lieferung des Vaterunsers in der Form des Lukas (11,2) hat die
Anrede nur ,Vater‘‘ gelautet, und aus dem bei Paulus sich zei-
genden liturgischen Sprachgebrauch der christlichen Gemeinde
ebenso wie aus der eigenen Gebetsanrede Jesu (Rom.8,16; Gal.
4,6; Mark.14,36) laBt sich erschlieBen, daB diese Anrede in der
aramiischen Muttersprache Jesu ,,Abba‘‘ lautete. Das ist aber, wie
U. Kittel gezeigt hat# nicht die allein im Judentum fiir die Gebets-
anrede {ibliche feierliche Form des Wortes, sondern die alltig-
liche, die das Kind seinem Vater gegeniiber anzuwenden pflegte.
Daraus ergibt sich, daB Jesus nicht einfach einen jiidischen
Gottesnamen in den Vordergrund schiebt, wenn er Abba zum Got-
tesnamen macht, sondern einen Ausdruck des alltiglichen Lebens
auf Gott anwendet, der seinen urspriinglichen familidren Gehalt
nicht verloren hatte und darum Gottes Liebe zum Menschen ein-
driicklich und uniiberhorbar beschrieb.

Diese neue Fiille des Vaterbegriffs, die beweist, daB Jesus doch
nicht einfach die jiidische Gottesvorstellung iibernimmt, it sich
in ihrem Sinn aber erst wirklich erkennen, wenn wir fragen, was
Jesus von Gott dem Vater zu sagen hat. Wir waren davon ausge-
gangen, daBl Jesus Gott als den kommenden, zukiinftigen verkiin-
digte. Das gilt nun zunichst zweifellos auch von Gott dem Vater.
Jesus beschrinkt den Vaternamen nicht auf das Verhaltnis Gottes
zum jiidischen Volk, sondern redet gerade entsprechend jiidischem
Sprachgebrauch von den Juden als den ,Kindern‘“ Gottes in Zu-
sammenhingen, die den Vorzug der Juden vor Gott aufheben
(Mark. 7,27 ff. werden die ,,Hiindchen‘* den Kindern gleichgestellt,
und Matth.8,12 ist von der Verwerfung der ,S6hne der Gottes-

42 Das betonen mit Recht Grundmann (s. Anm. 36), S. 40 ff. und Bonsirven
(s. Anm. 10), S. 138 1.
45 S. Anm. 39.

54



herrschaft‘“ zugunsten der Vielen aus Osten und Westen die Rede).
Gott handelt als der Vater nicht dem Juden, sondern dem Menschen
gegeniiber. Dieses zukiinftige Vaterhandeln Gottes zeigt sich zu-
nachst darin, daf Gott fiir die Menschen sorgen wird (,,Euer himin-
lischer Vater weiBl, was ihr bediirft’“ Matth. 6,8,32; ,,Euer himm-
lischer Vater wird Gutes geben denen, die ihn bitten‘‘, noch mehr
als ein irdischer Vater seinen Kindern Matth.7,11). Darum sollen
die Jiinger zum himmlischen Vater beten (Matth.6,9ff.) und ihr
ganzes Leben von der Nahrung bis zur Sorge um das ewige Heil
unter Gottes Fiirsorge stellen. Denn das zukiinftige Handeln
Gottes, des Vaters, zeigt sich weiter darin, daB er seine Kinder
beim Kommen der Gottesherrschaft beschenken wird. Als Jesus
seine Jiinger lehrt, wie sie recht beten, fasten, Almosen geben sol-
len, da verheiBt er solchem rechten kultischen Verhalten jeweils:
,Dein Vater, der ins Verborgene sieht, wird dir vergelten‘‘#!; da-
mit ist nicht an irdische Belohnung gedacht, sondern an den
»ochatz im Himmel“ (Matth. 6,20), an das Heil in der Gottesherr-
schaft. Entsprechend wird den treuen Anhidngern Jesu verheiBen:
,,Firchte dich nicht, du kleine Herde, denn es hat euerm Vater ge-
fallen, euch die (Gottes-) Herrschaft zu geben‘* (Luk. 12,32): wer
sich jetzt um Jesus schart, wird vom Vater in die kommende Got-
tesherrschaft aufgenommen werden. Und darum ist es die hochste
Verheifung an die Friedensstifter und die, die ihre Feinde lieben,
dafl sie Gottes Sohne genannt werden sollen, daf} sie ,,S6hne eures
Vaters in den Himmeln werden‘‘ sollen (Matth. 5,9,45). Man sieht
aus dieser VerheiBung ganz deutlich, daB fiir Jesus die Gottes-
kindschaft nicht einfach ein Besitztum des Menschen, eine Schop-
fungsgabe Gottes, ist, sondern eine VerheiBung fiir die Zeit der
Endvollendung, eine VerheiBung fiir die, die ,,vollkommen sind,
wie euer himmlischer Vater vollkommen ist‘“ (Matth.5,48). Auch
Gott der Vater als der Kommende tritt also mit der Forderung auf
Erfiillung seines Willens und mit der VerheiBung der Gabe der

114 Der in Luthers Ubersetzung sich findende Zusatz ,,6ffentlich® ist nach
dem Ausweis der altesten Handschriften eine spiatere Zufiigung und zweifel-
los ein MiBverstindnis. '

45 W. Michaelis, Das Urchristentum (in dem Sammelband ,,Mensch und

85



Gottesherrschaft vor die Seinen, und darin weicht Jesus durchaus
nicht vom jiidischen Gottesglauben ab*¢.

Gott zeigt sich als der zukiinftig handelnde Vater in der Verkiin-
digung Jesu aber ganz besonders darin, daB er dem Menschen ver-
geben will: ,Wenn ihr dasteht und betet, so vergebt, wenn ihr
etwas gegen einen Menschen habt, damit auch euer himmlischer
Vater euch eure Ubertretungen vergebe‘‘ (Mark. 11,25). Denn Gott
,,ist giitig gegen die Undankbaren und Boésen‘‘, darum die Mah-
nung: ,,Seid barmherzig, wie euer Vater barmherzig ist*“ (Luk.0,
351.). Die eigentliche Not des Menschen vor Gott ist die Siinde,
die Gottferne, die vom Menschen aus nicht aufgehoben werden
kann (Matth.7,11; 12,34), und darum fordert Jesus seine Jiinger
auf, in ihrem Gebet zum Vater um Vergebung der Siinden zu bitten
(Matth. 6,12)17, Jesus sagt aber nicht nur, daB Gott zu vergeben
bereit ist, sondern er schildert Gott gerade als den, der an der Riick-
kehr des Siinders besondere Freude hat. So wird aus dem Gleichnis
vom Verlorenen Schaf gefolgert: ,Ich sage euch: So wird im Him-
mel mehr Freude sein iiber einen Siinder, der umkehrt, als iiber
09 Gerechte, die die Umkehr nicht notig haben‘ (Luk.15,1—7,
ahnlich 15,8—10). Und das Gleichnis vom Verlorenen Sohn (Luk.
15,11 ff.) zeigt einen menschlichen Vater, der durchaus nicht unge-
recht einen seiner Sohne bevorzugt, der aber den heimkehrenden
verlorenen Sohn mit offenen Armen aufnimmt, ohne ihm vorzu-
rechnen, daB er auf viterliche Giite und viterliches Gut keinen
Anspruch habe. Das Gleichnis zeigt, daB Gott den Siinder einfach

Gottheit in den Religionen, 1942), S. 322f. hat mit Recht betont, daBl in
den Aussagen Jesu iiber die Gotteskindschaft in den drei ersten Evangelien
(Matth. 5, 9, 45, unsicher Luk. 20, 36) die Gotteskindschaft ausnahmslos
als ein endzeitliches Ziel erscheint.

46 Vgl. z. B. Ps. Sal. 17,27: der Messias ,,wird sie erkennen, daB sie alle
Soéhne ihres Gottes sind‘“ und Jubilden 1,24f. ,Ich werde dann ihr Vater
sein und sie meine Kinder. Und sie alle heiBen Kinder des lebendigen Gottes,
und alle Engel und Geister wissen, ... daB sie meine Kinder sind und ich
ihr Vater in Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit, und daB ich sie liebe.* Wei-
teres bei Grundmann (s. Anm. 36), S. 33 ff.

47 Das entspricht der 6. Bitte im jiidischen Achtzehnbittengebet: ,Vergib
uns, unser Vater, denn wir haben gesiindigt gegen dich ... Gepriesen seist
du, Jahwe, der viel vergibt* (s. Anm. 35).

56



aufnimmt, weil er giitig ist und nicht will, daf§ der Siinder verdirbt.
Noch deutlicher zeigt diesen Gott das Gleichnis vom Weinbergs-
besitzer (Matth.20,1ff.). Das Verhalten dieses Arbeitgebers er-
scheint menschlichem Rechtsempfinden durchaus nicht vorbildlich,
obwohl kein formales Recht verletzt wird; denn auch der, der am
laingsten gearbeitet hat, erhilt ja den Lohn, auf den hin er auf den
Arbeitsvertrag eingegangen ist. Es ist vielmehr einfach AusfluB8 der
Giite dieses Arbeitsgebers, daBB er auch dem Arbeiter, der nur
kurz arbeiten konnte, den vollen Lohn bezahlt. Und Jesus zeigt
daran das Handeln Gottes, dessen Wesen nicht aus einem Prinzip
abgeleitet werden kann, wohl aber als liebende Persénlichkeit ver-
kiindet werden darf. Man kann darum mit diesem gottlichen Ver-
gebungswillen nicht rechnen wie mit einer sicheren GroBe; Gott
kann auch unbarmherzig strafen, wenn der Mensch nicht umkehrt
(Luk.13,1—9). Und man kann diesen Vergebungswillen Gottes
auch nicht begriinden mit Gottes Schatzung des ,,unendlichen Wer-
tes der Menschenseele‘’, wie man einst meinte#. DaBl Gott den
siindigen Menschen liebt und zu sich ziehen mdochte, ist nicht be-
griindbar, sondern eine Wahrheit, die Jesus vollmichtig bezeugt.

Wir hatten nun zu Beginn gesehen, daB K. Holl in dieser Ver-
kiindigung Jesu von Gottes Siinderliebe das entscheidend Neue bei
Jesus gegeniiber dem Judentum gesehen hat, und daB demgegen-
iitber R. Bultmann die Anschauung vertrat, daB Jesus nur mit dem
Gottesgedanken des Judentums Ernst gemacht habe. Es diirfte
schon jetzt deutlich sein, daB beide Anschauungen nur teilweise
recht haben. Auf der einen Seite haben wir festgestellt, daB Jesus
mit der Verkiindigung von Gottes Vergebungswillen dem Siinder
gegeniiber durchaus der alttestamentlich-spitjiidischen Gottesan-
schauung folgt. Und doch tritt andererseits an diesem Punkte die
Verkiindigung Jesu deutlich aus dem Judentum heraus. Wohl ver-
kiindet das Judentum in allen seinen Richtungen Gottes vergebende
Liebe gegeniiber dem buBfertigen Siinder. Aber einmal wird immer
wieder aus Aussagen iiber Gottes Liebe zu den Siindern die Fol-
gerung gezogen, daBl Gott noch viel mehr Liebe den Gerechten
gegeniiber erzeigt. Das zeigt sich besonders deutlich an der Er-

15 So A. Harndck, Das Wesen des Christentums, 4. Aufl. 1901, S. 40 ff.

57



zdhlung von Rabbi Akiba, der auf einer Reise nach Rom am Ende
des ersten Jahrhunderts im Gegensatz zu seinen Gefihrten, die
beim Anblick der blithenden Heidenstadt und bei der Erinnerung
an das zerstorte Jerusalem weinen, voller Freude sagt: , Auch ich
habe darum (weil Jerusalem in Triimmern liegt) gelacht. Wenn er
(d. h. Gott) so gibt denen, die ihn erziirnen, wie viel mehr denen,
die seinen Willen tun!‘‘%*, Gottes Liebe zu den Siindern, auch zu
den umkehrenden Siindern, so wenig sie bezweifelt wird, ist doch
nicht das letzte Wort Gottes; groBere Freude hat Gott trotzdem an
den Gerechten, die keine Vergebung nétig haben. Angesichts dieser
Tatsache ist aber ein Wort wie Luk. 15,7, daB Gott am umkehren-
den Siinder mehr Freude habe als an 99 Gerechten, im Judentum
vollig unméglich. Und andererseits muB der Gott, den Jesus Matth.
20,1 ff. in seiner unverstindlichen Giite schildert, den Juden als
vollig willkiirlich erscheinen. Das 148t sich mit zwei Tatsachen be-
legen. Es findet sich im éltesten Kommentar zum 3. Mosebuch eine
interessante Parallele zu Matth. 20,1 ff.: ,,Wem gleicht die Sache?
Einem Konig, der viele Arbeiter gemietet hat. Und dort war ein Ar-
beiter, der bei ihm viele Tage Arbeit verrichtet hat. Die Arbeiter
gingen hinein, um ihren Lohn zu nehmen, und mit ihnen ging
jener Arbeiter. Der Konig sagte zu ihm, zu jenem Arbeiter: Ich
wende mich dir zu. Diese Vielen, die bei mir wenig Arbeit verrichtet
haben, ihnen gebe ich wenig Lohn. Du aber, grofie Rechnung
werde ich mit dir machen. So verlangten die Israeliten in dieser
Welt ihren Lohn von Gott, und die Vélker der Welt verlangten
ihren Lohn von Gott. Und Gott spricht zu den Israeliten: Meine
Kinder, euch wende ich mich zu. Diese Volker der Welt haben bei
mir wenig Arbeit verrichtet, und ich gebe ihnen wenig Lohn. Ihr
aber, groBe Rechnung werde ich mit euch machen‘‘s. Hier ist
deutlich zu sehen, wie Gott zwar auch mit den Siindern, den Hei-

49 Siphre Dt. 11, 15f.,, § 43, S. 94,7ff. ed. Finkelstein. Wir verdanken
Sjoberg (s. Anmr. 10), S. 606, 89, 91, 117, 189 die wichtige Feststellung,
daf an fast alle rabbinischen Aussagen iiber die Giite Gottes gegen die
Siinder der SchluB angehingt ist: ,,Wenn so den Siindern, um wieviel mehr
den Gerechten‘.

50 Siphra Lev. 26,9, Bechuqqothai Perek II, 5, S. 111a ed. Weiss; S. 648
der Ubersetzung von Winter.

58



den, gnidig verfihrt, aber trotzdem die groBere Gerechtigkeit der
Juden anerkennen und durch einen gréBeren Lohn auszeichnen
muBl. An die Moglichkeit, daB die Giite Gottes die Siinder den
Gerechten gleichstellte, ist hier im Gegensatz zu Matth. 20,1 fi.
nicht gedacht und kann nicht gedacht werden. Und daB in der Tat
dem Juden dieser in Matth. 20, 1 ff. veranschaulichte Gott als vollig
unjiidisch erscheint, zeigt zum andern das Urteil von Joseph
Klausner, des zionistischen Professors an der Universitidt Jerusa-
lem und Verfasser eines wissenschaftlich wertvollen Jesus-Buches:
,Hier gibt es fiiberhaupt keine Kranken mehr: vor dem An-
gesichte Gottes sind Zollner und Siinder ,,gesund‘‘; Siinder und
Nichtsiinder, Gute und Bose, Gerechte und Ungerechte — sie alle
sind gleich vor Gott. Daraus folgt also, daB Gott nicht die abso-
lute Gerechtigkeit ist, sondern nur das Gute, vor dem
niemand bose ist... Das ist die jiidische Auffassung von Gott:
die Bosen sind nicht wert, daB die Sonne sie bescheint... Gott
ist gut, aber auch gerecht... Er ist nicht nur ,der barmherzige
Vater‘‘, sondern auch ,der Konig des Gerichts‘* — der Gott der
sozialen Ordnung, der Gott der Nation, der Gott der Geschichte.
Jesu Gottesbegriff steht zu alledem in genauem Gegensatz... Eine
solche Auffassung konnte das Judentum unter keinen Umstinden
zu der seinen machen‘‘s'. Es ist hier nicht zu fragen, ob Klausner
die Gottesverkiindigung Jesu ganz richtig wiedergibt, es ist aber
wichtig, aus Klausners Ausfithrungen zu erkennen, daB Jesus offen-
sichtlich eine Seite des jiidischen Gottesbildes so stark in den
Vordergrund geschoben hat, daB damit das jiidische Gottesbild
aufgehoben wurde. DaB Gott gerade den Siinder sucht, das war
darum ganz gewiBl ein neuer Zug in der Gottesverkiindigung Jesu.

Hat in dieser Hinsicht Holl etwas Richtiges gesehen, so hat doch
auch Bultmann darin durchaus recht, daB das eigentlich Grund-
legende und Neue in der Verkiindigung Jesu der Ruf zur Ent-
scheidung in der endzeitlichen Gegenwart angesichts der Verkiin-
digung Jesu von der kommenden Gottesherrschaft war. Aber ge-
rade hier erhebt sich nun die Frage, ob damit nicht gegeben ist,
daB fiir Jesus Gott eben nicht nur der zukiinftig Handelnde ist, als

51 Jos. Klausner, Jesus von Nazareth, 1930, S. 527 f.

59



den wir ihn bisher kennen gelernt haben, sondern ob auch fiir Je-
sus wie fiir das Spitjudentum die Gegenwart im letzten Sinne
heilsleer bleibt oder nicht. Erst wenn diese Frage beantwortet ist,
werden wir das wirklich Neue an der Gottesverkiindigung Jesu
erkennen konnen.

Gottes zukiinftiges Handeln zeigte sich zunichst in seinem Han-
deln als der konigliche Richter. Greift der kommende Richter,
dessen Entscheidung in der Gegenwart ungewifl bleiben muB, auch
schon handelnd in die Gegenwart hinein, bestimmt er schon jetzt
das Sein des Menschen? Das ist zweifellos der Fall. Denn der kom-
mende Konig und Richter stellt den Menschen in der Gegenwart
vor die Aufforderung: ,Kehrt um!“ (Mark.1,15). Was bedeutet
dieser Ruf? Der prophetische Ruf zur Umkehr vom falschen Weg
auf den Weg Gottes ist im Spatjudentum zu einer zentralen For-
derung geworden: , Kehre um einen Tag vor deinem Tode!‘‘ for-
derte Rabbi Elieser ben Hyrkanos am Ende des 1. Jahrhunderts,
und er meinte damit, daB man jederzeit umkehren solle, weil man
seinen Todestag nicht kennt?. Ja, ein anderer berithmter Rabbi des
2. Jahrhunderts, Simeon ben Jochai, sagte sogar: ,,Wenn ein Mensch
sein Leben lang ein vollendeter Siinder war und zuletzt umkehrt, so
nimmt Gott thn an‘‘s'. Die Umbkehr ist also der von Gott gewollte
entscheidende Weg des Menschen: ,,Man fragte den Heiligen, ge-
priesen sei er: Was soll die Strafe des Siinders sein? Er antwortete
ihnen: Er kehre um, so wird er Versohnung empfangen‘‘s. Jesus
hat also zweifellos einen zentralen Gedanken des Spatjudentums
aufgenommen, wenn er die Umkehr als Bedingung fiir den Ein-
tritt in die Gottesherrschaft verkiindet (Matth.11,21f.; 12,41).
Jesus setzt dabei voraus, daB alle Menschen Umkehr n6tig haben
(Luk.13,3,5), daBB darum Umkehr die einzige Haltung ist, die dem
Menschen Gott gegeniiber ansteht (Luk.18,9—14). Solche Um-
kehr erweckt infolgedessen bei Gott Freude (Luk. 15, 7, 10), und

52 Sjehe dazu besonders F. K. Dietrich, Die Umkehr im Alten Testament und
im Judentum, 1936; Sjéberg (s. Anm. 10), S. 125ff.; ]J. Behm, Theol.
Worterb. z. N.T. IV, S. 972ff.

53 Mischna Aboth 2, 10.

5 Tosephta Qidd. 1,15, S. 337, 3 ed. Zuckermandel.

55 Pesiqta de Rab Qahana, Kap. 25 Schubah, S. 158 b, 15 ed. Buber.

60



die Jinger werden mit der Aufforderung zur Umkehr ausgesandt
(Mark. 6,12). Wenn Jesus also im Zusammenhang mit seiner Ver-
kiindigung von der Ndhe der Gottesherrschaft den Ruf zur Umkehr
erhebt, weil nur die Umkehr dem Menschen die Méglichkeit zum
Eingang in die Gottesherrschaft gewihrleistet, so greift der zu-
kiinftige Gott mit seiner radikalen Forderung an den Menschen in
die Gegenwart so unmittelbar hinein, daB er das ganze gegenwir-
tige Leben des Menschen beherrscht. Darum redet Jesus von den
jetzt zu erfilllenden Bedingungen fiir den zukiinftigen Eingang
in die Gottesherrschaft (,,Wer die Hand an den Pflug legt und
zuriickschaut, ist nicht brauchbar fiir die Gottesherrschaft‘“ Luk.9,
62, vgl. Matth. 6,33; 7, 21). Der zukiinftige Gott tritt also in seiner
Forderung durchaus gegenwirtig dem Menschen gegeniiber. Darin
unterscheidet sich nun Jesus freilich durchaus nicht vom Spit-
judentum, weil auch hier die Gesetzesforderung Gottes als Be-
dingung fiir das Schicksal des Menschen im kommenden Gericht
die Gegenwart vollig beherrscht. Und doch zeigt sich schon hier
ein beachtlicher Unterschied. Einmal erhilt die Forderung auf Um-
kehr bei Jesus dadurch eine ungeheure Verschiarfung, daf Jesus
die Nahe der Gottesherrschaft verkiindet und darum seine For-
derung in ganz besonders unausweichlicher Weise andringend
wird: wer auf Jesu Botschaft von der Nihe der Gottesherrschaft
hort, der kann nicht anders, als sich auch von dem Ruf zur Um-
kehr erfassen lassen. Wichtiger ist aber ein Zweites: Jesus ver-
kiindet die Forderung Gottes an den Menschen endgiiltig und neu,
er bringt gegeniiber der iiberlieferten Auslegung des Gotteswillens
die abschlieBende und vollkommene Offenbarung (Matth. 5,21 {f.).
Die Entscheidung, ob man umkehren will oder nicht, ist also gefor-
dert angesichts des Jesus, der Gottes Willen maBgeblich
verkiindet. Und darum handelt Gott als der konigliche Richter in
der Verkiindigung Jesu nicht nur zukiinftig, sondern gegenwirtig,
in einer ganz neuen und noch nie dagewesenen Gegenwirtigkeit.
Und dieses gegenwartige Handeln Gottes hiangt unléslich mit der
Person Jesu zusammen.

Freilich ist damit die Frage, ob auch fiir Jesus die Gegenwart als
leer von Gottes Heilshandeln zu beschreiben ist, erst sehr unvoll-

01



kommen beantwortet. Wir haben ja gesehen, daB Jesus in beson-
ders betonter Weise von Gottes viterlichem Handeln in der
Zukunft redet, und wir miissen darum weiter fragen, ob auch dieses
viterliche Handeln Gottes nach Jesu Verkiindigung in die Gegen-
wart eingreift. Wir sahen, daB Jesus bezeugt, daB Gott der Vater
fiir seine Kinder sorgen wird. Es ist nun keine Frage, daB Jesus
auch hier den zukiinftigen Gott in der Gegenwart wirkend sieht.
Jesus hat in bekannten Spriichen von Gottes Fiirsorge fiir die
Menschen geredet, die sich aus dem Vergleich mit Gottes Fiirsorge
fiir die Tiere und Pflanzen ergibt (Luk. 12, 24. 27f.; Matth. 10,
20--31), und die sich in gleicher Weise iiber Gute wie Bose er-
streckt: ,,Er liBt seine Sonne aufgehen iiber Gute und Bdése und
1aBt regnen iiber Gerechte und Ungerechte‘‘ (Matth. 5, 45). Solche
AuBerungen verraten nicht ,einen kindlichen Vorsehungsglauben
und einen naiven Optimismus‘‘, neben denen dann Aussagen ,re-
signierter Menschen- und Weltbetrachtung‘‘ stiinden (etwa Matth.
6,27,34 b; Mark.4,25)%, sondern diese AuBerungen entspringen
einem unerschiitterlichen Glauben, dafl der Schopfer und ein-
stige Erloser der Welt die Welt auch jetzt fiirsorglich leitet, ob
wir diese Fiirsorge jeweilen erkennen und anerkennen oder nicht.
Und wir haben ja oben gesehen, dafl das Judentum diese Fiirsorge
Gottes fiir die Welt in der Gegenwart sehr eindriicklich verkiindigt
hat, sodaB} an diesem Punkte Jesus zweifellos nur mit dem jiidischen
Gottesglauben vollig Ernst gemacht hat.

Das eigentliche Problem dieser gegenwirtigen Fiirsorge des Va-
ters fiir seine Kinder ist im Sinne Jesu damit aber noch gar nicht
berithrt. Kann man im Sinne Jesu von der gegenwirtigen Wirk-
samkeit des zukiinftigen Gottes iiberhaupt reden, wenn doch jetzt
in der Welt nicht Gott die Herrschaft auszuiiben scheint, sondern
gottieindliche Michte, der Satan und die Damonen? Jesus sieht
die Besessenen in der Macht Satans, der wie ein Kriegsherr darum
zuerst iiberwunden werden muf}, wenn man ihm seine Beute rauben
will (Mark. 3, 27) ; die Ddmonen streifen durch die Welt und suchen
die Menschen in Besitz zu nehmen (Matth.12,43—45). Jesus hat

86 So R. Bultmann, Jesus, 1020, S. 147, 156. Dagegen H.-D. Wendland
(s. Anm. 37), S. 21 ff.

62



diese spatjiidische Ansicht von der Herrschaft der Damonen und
Satans nicht nur geteilt, sondern dadurch stark radikalisiert, daB
er nicht eine Vielheit von Damonenfiirsten annimmt, sondern nur
das ungeteilte Satansreich (Mark. 3,23 {f.)57. Das Spétjudentum er-
wartet das Aufhoren der Herrschaft dieser gottieindlichen Machte
erst mit dem Anbruch der in der Zukunft liegenden -messianischen
Zeit: ,,Dann erscheint seine Konigsherrschaft iiber alle Geschopfe,
dann wird der Satan sein Ende haben und die Traurigkeit mit ihm
entfliehen (Himmelfahrt des Mose 10,1). Jesus aber verkiindet:
,lch sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz‘¢ (Luk. 10,
18); ,,Wenn ich mit dem Finger Gottes die Damonen austreibe,
dann ist die Gottesherrschaft zu euch gekommen‘* (Luk.11,20);
und Jesus sagt ebenso im Hinblick auf seine Damonenaustrei-
bungen: ,Niemand kann in das Haus des Starken hineingehen und
seine Werkzeuge rauben, wenn er nicht zuerst den Starken ge-
bunden hat, dann wird er sein Haus ausrauben‘‘ (Mark. 3,27). Und
auf die Frage des Taufers, ob er der erwartete Messias sei oder
nicht, antwortete Jesus mit den messianischen Farben des Jesaja-
buches: ,,Blinde sehen und Lahme gehen, Aussitzige werden rein
und Taube horen, und Tote werden auferweckt, und Armen wird
die Frohbotschaft verkiindet. Und selig, wer iiber mich nicht zu
Fall kommt‘‘ (Matth. 11,2 ff.). M6gen diese Texte auch in manchen
Einzelheiten schwer zu deuten sein?®, eines ist ganz unbestreitbar,
daB sie namlich davon reden, daB in Jesus als dem gegenwirtig
Handelnden die endzeitliche Uberwindung des Satansreiches sich
bereits vollzieht. Gott der Vater, der den Seinen die Gottesherr-
schaft schenken will, greift also bereits in die Gegenwart hinein,
indem er durch Jesus die gottfeindlichen Machte iiberwinden 14Bt.
Wieder ist dieses gegenwartige Heilandshandeln Gottes ganz an
die Person Jesu gebunden, und es zeigt sich an einem weiteren,
sehr bedeutsamen Punkt, daB fiir Jesus die Gegenwart nicht heils-
leer ist, sondern durch Jesu Auftreten und Handeln Heilsgegen-
wart wird. Gott ist also in Jesu Verkiindigung nicht nur der Zu-

o7 Das hat richtig beobachtet W. Foerster, Theol. Worterb. z. N. T. 11, S. 18.
58 Vgl. fiir die Begriindung des oben vertretenen Verstindnisses das 3. Ka-
pitel meiner Anm. 39 genannten Arbeit.

63



kiinftige, sondern in einer ganz neuen und unerhorten Weise der
Gegenwartige.

Nun hat aber Jesus, wie wir sahen, Gott den Vater ganz besonders
eindringlich verkiindigt als den, der uns unsere Siinden vergeben
will. Gilt auch an diesem Punkt, wo Jesu Verkiindigung von Gottes
zukiinftigem Handeln sich bereits deutlich vom jiidischen Gottes-
glauben trennte, daB Gott gegenwirtig ist, in die Gegenwart han-
delnd eingreift? Wir sahen ja, daB fiir den jidischen Glauben
trotz aller Uberzeugung von Gottes Vergebungswillen das End-
urteil Gottes ungewiB bleibt, sodaB in der Gegenwart das Ver-
trauen auf Gottes Vergebung nicht ungehindert sich auswirken
kann. Unterscheidet sich Jesus, der so neu von Gottes Vergebungs-
willen redet, hier vom Judentum? Jesus hat nicht nur davon ge-
redet, daB Gott barmherzig ist und einst vergeben wird, sondern
er hat Gottes Vergebung in die Gegenwart hineingetragen. Er
setzt sich an den gleichen Tisch mit Zollnern und Siindern, d. h.
mit Menschen, die durch ihren Beruf nach der Meinung der From-
men im Verdacht standen, schlimme Siinder zu sein, deren Ver-
kehr darum der Fromme streng zu meiden hatte. Man hat Jesus
diese Lebensgemeinschaft mit den religios Geidchteten zum Vor-
wurf gemacht (Mark.2,151f); Jesus aber hat auf diese Anklage
geantwortet: Die Gesunden brauchen den Arzt nicht, sondern die
Kranken; ich bin nicht gekommen, Gerechte zu rufen, sondern
Siinder.*“ Die zweite Hilfte dieses Jesuswortes will natiirlich nicht
besagen, daB es Gerechte gebe, an die sich Jesu Sendung nicht
richte (auch Luk. 15,7 darf nicht dahin gedeutet werden, daB Jesus
Gerechte anerkennt, die keine Umkehr nétig haben). Jesus will
vielmehr in iiberspitzter Form sagen, daB seine Sendung sich ge-
rade an die Siinder richtet, wihrend die ihn angreifenden Phari-
sder filschlich meinen, sie gehorten zu den Gerechten, die sich
von den ,,Siindern‘‘ absondern diirften. Jesus hat dieses Verhalten
ganz konsequent durchgefiihrt, er hat einen Zoéllner zu seinem
Jiinger gemacht (Mark. 2,14), hat bei einem Zollner Quartier ge-
nommen (Luk. 19,1 ff), sodaB seine Feinde ihn ,,Freund der Zollner
und Siinder** nannten (Matth.11,19). Jesus zeigte mit solchem un-
gewohnlichen Verhalten, daB Gottes Liebe zum Siinder nicht nur

64



ein Glaubenssatz, sondern eine gegenwirtige Wirklichkeit ist, daB
Gott diesen Menschen tatsichlich in der Gegenwart vergibt. Dem-
entsprechend hat Jesus direkt erklart: ,,Die Zollner und die Dirnen
gehen vor euch in die Gottesherrschaft’“ (Matth. 21,31). Und eben-
so hat Jesus im Gleichnis vom groBen Mahl (Luk.14,161ff.) zu
zeigen gesucht, daB zum himmlischen Mahl, d. h. zur Gottesherr-
schaft, gerade die auf Erden Verworfenen EinlaB erhalten sollen.
Jesus verkiindet also nicht nur allgemein Gottes Siinderliebe, son-
dern er tritt in Gemeinschaft mit den Siindern und sagt ihnen
schon jetzt dieses zukiinftige Handeln Gottes als sicher zu. Schon
dadurch wird deutlich, daB Jesus Gottes vergebendes Handeln in
die Gegenwart hineintragt. Jesus geht aber noch einen Schritt
weiter. Als er sich in einem Hause aufhielt, brachte man auf dem
ungewohnlichen Wege durch das Dach einen Gelihmten zu ihm;
,,als Jesus ihren Glauben sah, spricht er zu dem Geldhmten: Kind,
deine Siinden werden vergeben.“ Anwesende Schriftgelehrte tadeln
dieses Wort Jesu als Gottesliasterung, und nach jiiddischem Glauben
mit Recht, denn Siindenvergebung stand nach jiidischem Glauben
niemand, nicht einmal dem Messias, sondern nur Gott zu. Jesus
erweist aber das Recht des ,,Menschensohns*, auf Erden Siinden
zu vergeben, indem er das tut, was in den Augen der Schriftge-
lehrten viel schwieriger ist als Siindenvergebung, indem er namlich
den Mann durch ein Befehlswort heilt (Mark.2,11i.). Jesus maBt
sich also nach dieser ungewohnlichen Erzidhlung’ das Recht an,
dem Kranken Gottes Siindenvergebung schon jetzt zuzusprechen
(,Deine Siinden werden vergeben‘‘ Mark.2,5 ist jiidische Um-
schreibung fiir ,,Gott vergibt dir deine Siinden‘‘). Und das be-
deutet nicht weniger, als daB Jesus Gottes vergebendes Heilshan-
deln in die Gegenwart hineintragt und durch sein eigenes Han-

59 Es ist seit lingerer Zeit iiblich, Mark. 2) 5b — 10 als Einfiigung in
den iltesten Bericht anzusehen, sodaB der ilteste Bericht eine einfache
Heilungsgeschichte ohne Auseinandersetzung iiber das Recht zur Siinden-
vergebung gewesen wire (so etwa R. Bultmann, Geschichte der synoptischen
Tradition, 2. Aufl., 1931, S. 12f. und viele andere). Aber die ganze Er-
zihlung ist nur um des Zusammenhangs von Heilung und Siindenvergebung
willen erzidhlt worden, sodaB es einen Urbericht ohne die Diskussion iiber
das Recht zur Siindenvergebung schwerlich gegeben hat (so mit Recht
z. B. M. Dibelius, Formgeschichte des Evangeliums, 2. Aufl. 1933, S. 263 ff.).

65

Judaica, Bd. I, 1 5



deln in irgend einer Weise verkorpert. Und das Gleiche ergibt sich
noch aus einem zweiten Bericht (Luk.7,361f). Bei einem Gast-
mahl bei einem Pharisider tritt weinend eine ,Siinderin‘ zu Jesus
und erweist ihm die ungewohnliche Ehre, daBl sie seine FiiBe mit
ihren Tranen benetzt, mit ihren Haaren trocknet, kiiBt und mit
Salbol salbt. Das Erscheinen dieser Frau im Kreise ,frommer*
Minner ist natiirlich nach jiidischem Empfinden vollig unerlaubt,
und der Gastgeber schlieBt aus der Tatsache, daB Jesus sich dieses
Verhalten dieser Frau gefallen 148t, Jesus konne kein Prophet
sein. Jesus erzdhlt daraufhin das Gleichnis von den zwei Schuld-
nern, die beide ihre Schuld erlassen bekamen, und von denen auch
nach der Meinung des pharisdischen Gastgebers derjenige dank-
barer sein muB}, der eine grofere Schuld erlassen erhielt. Daraus
folgert Jesus, daB die Siinden der Frau erlassen seien, ,,weil sie viel
geliebt hat‘“, was sich eben an ihrem dankbaren Verhalten Jesus
gegeniiber zeigt. Dann erklart Jesus der Frau selber: ,,Dir sind
deine Siinden vergeben‘‘, was wieder Entsetzen unter den An-
wesenden hervorruft. Auch hier ist es ganz deutlich, daB Jesus der
Frau Gottes Vergebung zuzusprechen wagt, also Gottes zukiinftiges
Heilshandeln in die Gegenwart hineintrigt. Es ist darum unver-
kennbar, daB fiir Jesus die Gegenwart nicht heilsleer ist, sondern
daBl Gott auch in der Gegenwart sein Heil schafft, daB dieses Heils-
wirken Gottes aber eng an die Person Jesu gebunden ist.

Damit aber haben wir den entscheidenden Unterschied der Gottes-
verkiindigung Jesu vom jiidischen Gottesglauben beriihrt. Jesus hat
keinen neuen Gottesbe griff gebracht, indem er Gott als den den
Stinder Suchenden verkiindete. Denn auch im Judentum ist ebenso
eindringlich von Gottes Gerechtigkeit wie von Gottes Vergebungs-
willen die Rede. GewiB3 hat Jesus den Vergebungswillen Gottes,
das Verlangen Gottes mach der Umkehr des Siinders, und
Gottes Freude iiber die Moglichkeit der Vergebung dem Umkeh-
renden gegeniiber so stark betont, daB er schon damit sich vom
judischen Gottesglauben deutlich entfernte. Aber das wirklich
grundstiirzend Neue in Jesu Gottesverkiindigung ist damit noch
nicht genannt. Es ist doppelter Art. Auf der einen Seite hat Jesus
seine ganze Verkiindigung von Gottes Handeln hineingestellt in

66



die Verkiindigung von Gottes baldigem Kommen, um sein Reich
aufzurichten. Gott ruft die Menschen durch Jesus ins kommende
Gottesreich, und Gottes Vergebungswille ist nichts anderes als
Gottes Bereitschaft, dem wsiindigen Menschen den Zugang zur
vollen Gottesgemeinschaft zu erméglichen. Weil Gott aber allein
dieses Ziel der Aufrichtung seiner Herrschaft im Auge hat, darum
gehort das Richten Gottes in sein Heilshandeln hinein. Nur wenn
der strenge Richter, der unerbittlich fordernde Gott zugleich der
onadige, vergebende Vater ist, der Alle in sein Reich fithren méochte,
kann es sich wirklich um die Aufrichtung von Gottes Herrschaft
durch Gott allein, um das Ende alles Gottwidrigen und den
Anfang der unbeschrinkten Gottesherrschaft handeln. Damit ist
aber gegeben, daf fiir Jesus die beiden Wirklichkeiten, da Gott
der Richter und daB Gott der Vater ist, nicht zwei einander im
Grunde widersprechende ,Seiten‘“ des Gottesbegriffes sind, wie
das im Judentum der Fall ist; Gottes Gericht und Gottes Ver-
gebung sind vielmehr beide untrennbarer Ausdruck des einen
Liebeswillens Gottes, der auf die endzeitliche Heilsvollendung ab-
zielt®0. Dadurch, daB Jesus Gott konsequent als den in der Gegen-
wart das endzeitliche Heil Wirkenden verkiindet, hat er die Zwie-
spaltigkeit des jiidischen Gottesbildes iiberwunden, obwohl die
Unbegreiflichkeit des Gottes, der richtet und begnadet, nicht auf-
gehoben wird. Aber noch wichtiger ist das Zweite, das die Neuheit
der Gottesverkiindigung Jesu kennzeichnet. Dieses zukiinftige Lie-
beshandeln Gottes ist nach Jesu Verkiindigung gegenwartig real
durch Gottes Eingreifen in die Gegenwart in Jesu Forderung,
Hilfe, Vergebungszusage. Wer sich diesem gegenwirtigen Handeln
Gottes glaubig erschlieBt, wer im Glauben erkennt, daB Jesus
Gottes Heil gegenwirtig bringt, fiir den ist Gottes Heil nicht mehr
nur zukiinftig, sondern eine spiirbare Wirklichkeit der Gegenwart.
Das Heil bleibt auch fiir Jesus in seiner vollen Wirklichkeit immer

60 Zorn Gottes ist nur der Ausdruck dafiir, daf der darin stehende Mensch
von der Liebe Gottes erfaBt ist, wobei offenbar wird, daB sich sein Streben
gegen Gott richtet, der sich nicht abweisen 1aBt. Die Liebe Gottes kann
aus ihrer Endbestimmung nicht heraus; wer aber diese Endbestimmung, das
Reich Gottes, nicht bejaht, bleibt ohne Erfullung‘ (H. Preisker, s. Anm. 34,
S. 32).

67



zukiinftig, aber eine Wirklichkeit der nahen Zukunit; doch be-
stimmt diese Zukunft so spiirbar die Gegenwart, dafl die Gegen-
wart dadurch nicht mehr heilsleer bleibt. Freilich ist es die Person
Jesu in ihrer menschlichen Begrenztheit, an der allein sich dieses
gegenwirtige Heilshandeln Gottes erkennen 148t, in der allein sich
dieses gegenwirtige Heilshandeln Gottes vollzieht. Und es ist die
Frage an den Menschen, ob er diesen Anspruch Jesu bejahen will
oder nicht. Jesus hat so dem Spatjudentum gegeniiber keinen neuen
Gottesbegriff gebracht, wohl aber eine neue Wirklichkeit
Gottes, die gegeben war mit seiner Person und seinem Handeln.
Und es gilt darum auch fiir das Verhiltnis der Gottesverkiindigung
Jesu zum spitjiidischen Gottesglauben, daf iiber alle anderen, we-
niger wichtigen Unterschiede hinaus das entscheidend Neue eben
die in ,Jesus sich zeigende Gotteswirklichkeit ist, die man ab-
lehnen oder annehmen kann, an der sich Judentum und Christen-
tum im letzten immer scheiden.

Nachkriegsiragen evangelischer Fliichtlingshilfe

Von PAUL VOGT, evangelischer Fliichtlingspfarrer, Ziirich.

Das Fliichtlingsproblem hat einen Riesenumfang angenommen.
Kein Mensch, der Mensch geblieben ist, kann sich diesem Problem
entziehen. Erst recht kein Christ. Das Fliichtlingsproblem ist eines
der wichtigsten Nachkriegsprobleme. An seiner Losung haben alle
Christen mitzuarbeiten. Diejenigen, die nicht praktisch mithelfen
konnen, haben eine heilige Pflicht zur Mithilfe in ihrer ganzen
Haltung und Gesinnung gegeniiber der Losung dieser Probleme.
Es ist entscheidend wichtig, daB sowohl die Fliichtlinge als alle
Instanzen, die sich mit ihrer Zukunft zu befassen haben, die Kraft
und den Geist des Glaubens zu spiiren bekommen, der an die Herr-
schaft des auferstandenen Herrn auf Grund seiner Herrschaftskund-
gebung glaubt: Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf
Erden. ;

68



	Die Gottesverkündigung Jesu und der Gottesgedanke des Spätjudentums

